

## Goethe

in der Epoche seiner Bollendung

"Das Leben jedes bedeutenden Menschen, das nicht durch einen frühen Tod abgebrochen wird, läßt sich in dre Epochen teilen, in die der ersten Vildung, in die des eigentilmlichen Strebens und in die des Gelangens jum Ziele, zur Vollendung." Goethe.

# 108640

## Goethe

in der Epoche seiner Vollendung

1805—1832

Versuch einer Darstellung Berjuch einer Darstellung seiner Denkweise und Weltbekrachtung seiner Denkweise und Weltbekrachtung

nou

Dr. Otto Harnad o. Brof. d. Litgesch. a. d. Techn. Hochschuse zu Darmstadt

Dritte verbefferte Auflage



**Leipzig** I. C. Hinrichs'iche Buchhandlung 1905 Dem Senat
der Kgl. Akademie
gemeinnütziger Wissenschaften
zu Erfurt

gewidmet.

#### Vorrede

#### zur ersten Auflage.

Daß wir in Goethe nicht nur den Dichter, sondern vor allem eine geistige Kraft zu verehren haben, welcher die deutsche Kultur schon ihren gegenwärtigen Bestand zu einem großen Teile verdankt, deren Wirkung aber noch keineswegs abge= schlossen ist, — diese Überzeugung ist heutzutage eine allgemeine geworden; die Goetheforschung unserer Tage gründet sich auf fie. Auch das vorliegende Buch foll von ihr Zeugnis ablegen. Hervorgegangen aus einem perfönlichen Bestreben, dem jede literarische Absicht fern lag, aus dem Bunsche des Verfassers, die Anschauungen Goethes immer mehr zu erforschen und aufzunehmen, — will es versuchen, das Gefundene und Angeeignete in objektiver Beise dem Leser darzulegen. Es wendet sich somit nicht allein an den Spezialforscher. Durch die Klar= heit, mit welcher Goethe die religiösen oder politischen, die äfthetischen oder wissenschaftlichen Probleme feststellt und die entscheidenden Punkte für ihre Lösung bezeichnet, wird sich jeder gefördert sehen, der in Schlagworten der Parteien feine befriedigenden Lösungen zu sehen vermag. In vielen Fragen dürfte man in der Gegenwart bereits von einem stillschweigen= den Konsens sprechen, der auf der Grundlage Goethescher Gedanken ruht, aber freilich nicht als System sich irgendwo eine Stelle erobert hat. Gin System aus Goethes Aussprüchen

zu abstrahieren, wäre auch tatsächliche Willtür; eine Zusammenstellung dagegen, wie sie diese Schrift versucht, wird durch Sammlung des Zerstreuten die Ubersicht erleichtern und auch für die Aussassisse gewisse Gesichtspunkte feststellen können. Ich habe mich streng an die Pflicht des Reserates gehalten, und überall Goethe selbst reden lassen; meist hätte ich zu den gegebenen Zitaten noch weitere Belege hinzusügen können. Trozdem wird mancher vielleicht eine subjektive Aufsassung wahrzunehmen glauben; bei den zerstreuten und oft absichtlich fragmentarischen Äußerungen Goethes bleibt in der Anordnung dem Bearbeiter eine sehr wichtige persönliche Tätigkeit. Ich bin mir aber bewußt, das Gesetz der Anordnung überall aus den gesammelten Aussprüchen Goethes selbst entnommen, nicht diese Aussprüche in die Rubriken eines fertigen Systems versteilt zu haben.

Wieviel bei einem derartigen Versuche der gegenwärtigen umfassenden und eindringenden Goetheforschung zu verdanken ist, bedarf keiner Auseinandersetzung. Wenn ich den Schriften von Grimm, Scherer, Bernays, Schöll viel schuldig geworden bin, so muß ich doch vor allem hier mit Dankbarkeit der Kommentare von Loepers erwähnen, von welchem ich gelernt zu haben hoffe, nicht über den Dichter zu sprechen, sondern ihm nachzusprechen. — Der Polemik habe ich mich gänzlich enthalten, soweit sie nicht unumgänglich gesordert war.

Man wird bemerken, daß ich die poetischen Werke im engeren Sinne nur wenig verwertet habe, hauptsächlich dagegen die Sprüche und Prosaschriften, sowie Briefe und Gesprächs=auszeichnungen; es entspricht dies der Aufgabe, die ich mir gestellt. Manche Lücken in dem verwerteten Materiale, sowie vielleicht einzelne im Nachweis der Zitate stehen gebliebene

Fehler bitte ich mit der Abgelegenheit meines Wohnortes zu entschuldigen, die mich nötigte, vielfach ältere Erzerpte zu verwerten, ohne sie nochmals veriflizieren zu können.

Vielleicht wird mancher Leser in dem Buche ungedrucktes Material vermissen; ich glaube, daß das bisher publizierte Material für den Zweck, den ich mir vorgezeichnet, genügt Eine systematische Durchsorschung des Goethearchivs konnte nicht in Betracht kommen; mit etwaigen zufälligen Einzelheiten jedoch das Buch auszuschmücken, hätte keinen sachlichen Wert gehabt; ebensowenig wie eine einzelne unberücksichtigt gebliebene Äußerung Goethes die Ergebnisse ändern könnte. Sollten aber diese Ergebnisse durch dereinstige vollständige Ausbeutung des Archives, an der auch ich mich zu beteiligen hossen darf, bestätigt werden, so wäre dies die erwünschteste, weil objektivste Anerkennung, die sie sinden könnten.

Birkenruh bei Wenden (Livland) im September 1886.

#### Bur zweiten Auflage.

Die erste Auslage dieses Buches ist von der Aritik so freundlich aufgenommen worden, daß ich ihr nur dankbar zu sein Ursache hatte. Auch später habe ich noch häusig beobachten können, daß das Buch in der literarischen Welt geschätzt wurde und noch fortwirkte, — und so darf ich wohl hossen, daß ihm auch heute, obgleich ein langer Zeitraum die erste Auflage von der zweiten trennt, ein Recht auf Wieder= erscheinen zugestanden werde.

Eines aber, was ich schon vor fünfzehn Jahren hosste, wünschte ich jetzt in höherem Maße als es damals geschah, verwirklicht zu sehen: daß dies Buch auch in weiteren Kreisen als denen der Spezialforscher seinen Weg mache, daß es sein Teil zu der noch immer so wenig gesörderten Totalerkenntnis unseres größten Dichters beitrage. Wohl wird der Name Goethes viel im Munde geführt; aber wie beschämend groß im deutschen Volke noch die Unkenntnis und Verkennung Goethes ist, darüber haben die traurigen Begleiterscheinungen der Jubiläumsseier von 1899, die selbst den deutschen Keichsetag schandeten, ein trauriges Zeugnis gegeben.

Erfreulicher ist es, die große Rührigkeit der Goethe-Forschung zu betrachten, die seit der Eröffnung des Nachlasses sich so mächtig gesteigert hat. Ich habe mich bestrebt, in der Neubearbeitung das umfangreiche Quellenmaterial nach allen Richtungen zu berücksichtigen. Ich darf aber sagen, daß meine frühere Darstellung in allen wesentlichen Zügen durch die fortschreitende Erschließung des Nachlasses bestätigt worden ist. Besonders ist der von mir zuerst entschieden behauptete Ginfluß Rants auf Goethe durch zahlreiche neue Zeugniffe erwiesen worden. Im einzelnen habe ich natürlich vieles zu bessern, zu präzisieren, zu erweitern gefunden. Im allgemeinen habe ich mich bemüht, den Unterschied zwischen der "Epoche ber Vollendung" und der vorhergehenden Periode nicht fo schroff hervorzuheben, wie ich es in der ersten Auflage getan, sondern auch das Berbindende zwischen beiden Stufen zur Darstellung zu bringen. Aber der Meinung derer, die Goethe eine beständig sich gleichgebliebene Weltanschauung zuschreiben,

kann ich durchaus nicht beitreten. Im beständigen Fortschreiten, in beständiger Verarbeitung neuer Eindrücke und Ersahrungen, in beständig neuer Gestaltung der Ergebnisse bewährte sich die Größe seines Geistes.

Darmstadt, 27. Juni 1901.

#### Bur dritten Auflage.

Mit Freuden darf ich heute — drei Sahre nachdem ich die Vorrede zur zweiten Auflage geschrieben — konstatieren, daß der dort geäußerte Wunsch in Ersüllung gegangen ist, und das Buch tatsächlich sich in weitere Kreise als denen der Goetheforscher seinen Weg gebahnt hat. Daneben darf ich aber auch dankend mich der freundlichen Aufnahme erinnern, welche die Fachgenossen ihm geschenkt haben.

Auch für diese Auflage ist neu hinzugekommenes Quellenmaterial gewissenhaft verwertet<sup>1</sup>; es war an Umfang freilich nur gering, doch haben die neuen Briefbände der Weimarer Ausgabe manche sehr wertvolle Ausbeute gegeben; z. B. der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In den Zitaten konnte jest fast durchweg die Weimarer Ausgabe angeführt werden; die wenigen Goethischen Schriften, die in ihr noch nicht erschienen sind, werden nach der Hempelschen (H) zitiert. Briefe, die in der Weimarer Ausgabe oder in der Ausgabe des bestreffenden Briefwechsels abgedruck sind, zitiere ich nur nach dem Datum; ebenso Gespräche, die in Biedermanns Sammlung ausgenommen sind.

als "Glaubensbekenntnis" einzig dastehende Brief an C. H. Schlosser (Bd. 25, Nr. 7095). Recht lebhaft ist mir dabei zum Bewußtsein gekommen, in welchem Maß die Goethe-Forschung jetzt durch die oft scheel angesehene Beimarer Ausgabe (im Berein mit Biedermanns "Gesprächen") erleichtert worden ist! Mit welcher Mühe mußte ich vor zwanzig Jahren den Stoff zu diesem Buch zusammentragen, den jetzt jedem an der Hand der Register bequem zu übersehen ersmöglicht ist.

Auch abgesehen von den Anregungen, die aus neuem Material entsprangen, habe ich manches zu ändern oder zususehen gefunden. Ich weise u. a. hin auf die Bemerkungen über die Phantasie, die Musik, den französischen Klassissmus, die italienische Klassisk und Romantik; ferner über die gesellschaftlichen Umgangsformen und die Stellung der Frauen, über den sprachlichen Purismus, über die politische Haltung während der Befreiungskriege.

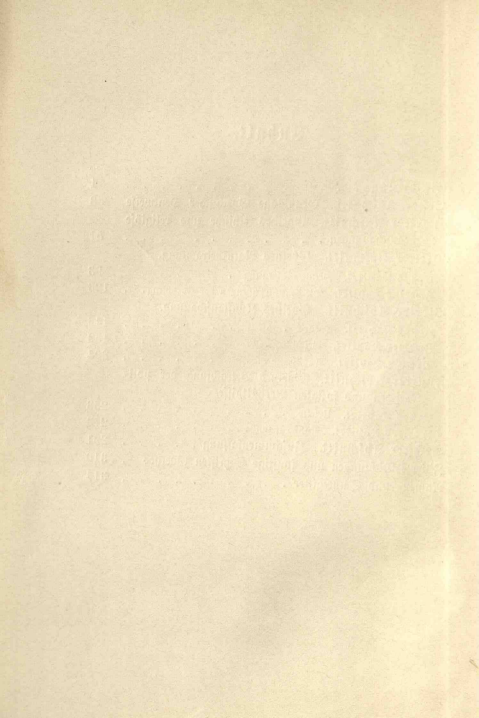
Möchte es mir gelungen sein, den Lesern einen Teil des Genusses zu bereiten, den ich selbst bei der Versenkung in die Gedankenwelt des einzigen Mannes immer von neuem empfinde!

Darmstadt, im November 1904.

Otto Sarnad.

### Inhalt.

|                                                      | Sette |
|------------------------------------------------------|-------|
| Ginleitung                                           | 1     |
| Erster Abschnitt. Grundlage Goethischer Denkweise    | 38    |
| Zweiter Abschnitt. Goethes ethische und religioje    |       |
| Anschauungen                                         | 51    |
| Dritter Abschnitt. Goethes Naturbetrachtung.         |       |
| Erstes Rapitel. Grundanschauung                      | 93    |
| Zweites Rapitel. Die Hauptrichtungen der Forschung   | 123   |
| Vierter Abschnitt. Goethes Kunstanschauung.          |       |
| Erstes Rapitel. Theorie                              | 146   |
| Zweites Rapitel. Geschichte                          | 159   |
| Drittes Rapitel. Ausübung                            | 204   |
| Fünfter Abschnitt. Goethes Betrachtung der poli-     |       |
| tischen und sozialen Verhältnisse.                   |       |
| Erstes Rapitel. Urteile                              | 233   |
| Zweites Rapitel. Konftruktionen                      | 273   |
| Sechster Abschnitt. Zusammenfassung                  | 291   |
| Zitierte Dichtungen und sonstige Schriften Goethes . | 310   |
| Namen= und Sachregister                              | 314   |
|                                                      |       |



#### Einleitung.

#### Sauptmomente aus Goethes Entwidelungsgang.

Kein Erlebnis hat so sehr in dem Leben Goethes Epoche gemacht wie sein anderthalbjähriger Aufenthalt in Strafburg. Sier ist seine Natur in ihrem ganzen Reichtum zum Leben erwacht, hier beginnt jener stürmische, zwingend gewaltige Schaffensdrang, der während weniger Jahre Götz und Werther, Prometheus und Fauft ins Leben rief. Wie das Bewußt= sein einer alles überwindenden Kraft des Empfindens auf den jetzt erst innerlich befreiten Dichter wirkte, hat er wenig später ausgesprochen: "Seit ich die Kraft der Worte ornboc und πραπίδες fühle, ift mir in mir felbst eine neue Welt aufgegangen: Armer Mensch, an dem der Kopf alles ift !!" "Unter allen Besitzungen auf Erden ift ein eigen Berg die kostbarste, und unter tausend haben sie kaum zween"2. Nicht jedem kann ein fo kostbarer Besitz erschlossen werden; wer ihn hat, führt ein doppeltes Leben, und Goethe hat es vor vielen anderen verstanden, der "Tageswelt" ein ganz anderes Gesicht zu zeigen, als ihm in Wahrheit eigen war. schildert er sich selbst schon in den Frankfurter Jahren, da er in hinreißender Jugendfülle alles um fich her bezauberte; in der Gesellschaft, meinte er, zeige sich ein Fastnachts-Goethe: "aber nun giebt's noch einen, . . . ber immer in sich lebend,

<sup>1</sup> Un Berder, Juli 1772. — 2 Frankfurter Gelehrte Unzeigen, 37, 283. Sarnad, Goethe. 3. Auft.

strebend und arbeitend . . . . weder rechts noch links fragt, was von dem gehalten werde, was er machte, weil er arbeistend immer gleich eine Stufe höher steigt, weil er nach keinem Ideale springen, sondern seine Gefühle sich zu Fähigkeiten kämpsend und spielend entwickeln lassen will". Wir sehen, dieses innere, weltabgewandte Leben ist kein Schwelgen im bloßen Genusse der Empfindung; es ist im Gegenteil die frischeste Quelle des Strebens und Handelns, aber freilich eines Strebens, das von keiner künstlichen Reflexion, sondern nur aus dem Bewußtsein der eigenen gesunden Natur, ihrer Kräfte und ihrer Ausgaben sich die Gesetze und Bahnen weisen läßt. Wohl können andere an der Zuverlässigkeit dieser Führer zweiseln:

"Doch er stehet mannsich an dem Steuer. Mit dem Schiffe spielen Wind und Wellen, Wind und Wellen nicht mit seinem Herzen. Herrschend blickt er in die grimme Tiefe Und vertrauet sandend oder scheiternd Seinen Göttern<sup>2</sup>."

Auf der Grundlage einer solchen Lebensanschauung konnte sich nur eine Gesinnung freiester und verständnisvollster Anserkennung alles Erhebenden und Großen ausbilden. Je mehr dieser Charakter in sich selbst einen festen Halt, in den Tiesen der eigenen Seele ein unerschütterliches Schwergewicht fühlte, das sein Vorwärtsschreiten sicherte und nicht wanken ließ, desto mehr mußte er geneigt sein, alles, was sich ihm darbot, mit souveräner Selbstgewißheit anzuerkennen und als Besitz aufzunehmen, froh dadurch bereichert zu werden, sicher dadurch nicht beherrscht zu werden. Griechische Dichtung und Shakes speares Dramatik werden mit gleicher Begeisterung bewundert, gotische Baukunst und Ruinen des Altertums mit gleicher Ehrfurcht geseiert. Vor Homer und Pindar und Plato gehen

<sup>1</sup> An Auguste von Stolberg, 13. Febr. 1775. — 2 1, 73.

ihm die Augen über die eigene "Unwürdigkeit" erst auf! über Säulen und Architraven, "Resten heiliger Bergangenheit" spürt er "den Genius glühend weben"2. Aber ebenso wirkt auf ihn Shakespeare: "Die erste Seite, die ich in ihm las, machte mich auf Zeitlebens ihm eigen, und wie ich mit dem ersten Stücke fertig war, stund ich wie ein Blindgeborener. dem eine Bunderhand das Geficht in einem Augenblicke schenkt. Ich erkannte, ich fühlte aufs lebhafteste meine Eristenz um eine Unendlichkeit erweitert"3. Und nicht minder begeistert redet er von dem gewaltigen Bau des Erwin von Steinbach: "Gin ganger großer Eindruck füllte meine Seele, den, weil er aus taufend harmonierenden Einzelheiten bestand, ich wohl schmecken und genießen, feineswegs aber erkennen und erklären konnte. Wie oft bin ich zurückgekehrt, diese himmlisch-irdische Freude zu genießen, den Riesengeist unserer alteren Brüder in ihren Werken zu umfaffen 4!" Wenn er im Gegensatz zu der "Deutschen Baukunft", die er hier feiert, die Architektur der Renaissance, die er aus eigener Anschauung noch nicht fannte, herabgesett hat, so entsprang dies nur einer irrigen Auffassung ihrer Werke, als seien dieselben nicht mit ursprünglicher Naturnotwendigkeit, sondern in fünftlicher Nachahmung des Altertums ins Dasein getreten. Denn "Natur" war in jener Zeit sein Losungswort, und konnte es auch nur sein für einen Charafter, der bei so viel Kraft zugleich auch eine so sichere Leitung in der eigenen Naturanlage fand. "Was will sich unser Jahrhundert unterstehen von Natur zu urteilen? Wo sollten wir sie her kennen, die wir von Jugend auf alles geschnürt und geziert an uns fühlen und an andern sehen. Ich schäme mich oft vor Shakespear'n, denn es kommt manch= mal vor, daß ich beim erften Blicke denke: das hätt' ich anders gemacht! hinten drein erkenn' ich, daß ich ein armer Gunder

<sup>1</sup> An Herder, Juli 1772. — 2 Der Bandrer, 2, 172. — 3 Zum Shakespearestag, 37, 130. — 4 Bon Deutscher Baukunft, 37, 145.

bin, daß aus Chakespear'n die Natur weiffagt, und daß meine Menschen Seifenblasen find, von Romangrillen aufgetrieben .... Und ich rufe Natur! Natur! nichts fo Natur als Shakespeares Menschen !!" Aber bei dieser begeisterten Berehrung der Natur zugleich das Bewußtsein ihrer unerhittlichen, nach keinem Daßstab und keinem Wunsche des Menschen zu regelnden, furcht= baren Allgewalt! "Bas wir von Natur feben ift Kraft, die Kraft verschlingt; nichts gegenwärtig, alles vorübergebend: taufend Reime zertreten, jeden Augenblick taufend geboren; groß und bedeutend, mannigfaltig ins Unendliche; schön und häflich, gut und bose, alles mit gleichem Rechte neben einander existierend"2. Und so preist er auch den Dichter, der mit voller Selbstgewißheit, mit dem Bewußtsein nicht anders fein zu können als er ift, "uns all feine Freuden und Siege und Riederlagen, all seine Thorheiten und Resipiscenzen mit bem Mut eines unbezwungenen Herzens vorjauchzte, vorspottete !!" Allein fo groß in ihm die Berehrung für diefe Naturgrundlage alles Schaffens war, so fest doch auch andererseits die Uberzeugung von der Notwendigkeit eines Mages, einer hemmenden und einschränkenden Schutzwehr gegenüber diefer alles ver= ichlingenden Gewalt. Die Kunft gibt diese Schutzwehr, und fie ift daher nicht ein erfreuendes Spiel, fondern eine ernste Notwendigkeit des Lebens. "Die Kunft . . . entspringt aus den Bemühungen des Individuums, fich gegen die zerstörende Rraft des Ganzen zu erhalten"; wir dürfen hinzufügen, auch gegen die zerftörende Kraft in seinem eigenen Innern. "Der Mensch durch alle Zustände befestigt sich gegen die Natur, ihre tausendfachen Übel zu vermeiden und nur das Maß von Gutem zu genießen, bis es ihm endlich gelingt, die Zirkulation aller seiner wahren und gemachten Bedürfnisse in einem Balaft einzuschließen"4. Aber die Kunft im höheren idealen Sinne

<sup>1</sup> Zum Shakespearestag, 37, 134. — 2 Franksurter Gelehrte Anseigen, 37, 210. — 3 Ebenda, S. 223. — 4 Ebenda, S. 210.

ift doch weit mehr als eine Sammlung folch äußerlicher Schutwehren; entsprungen aus dem tiefften und innigsten Verständnisse der Natur hebt sie das Heilige, ewig Harmonische aus ihr felbst hervor. "Der Rünftler mag einen Stall oder das Gesicht seiner Geliebten, seine Stiefel ober die Antike ansehen; überall sieht er die heiligen Schwingungen und leisen Tone, womit die Natur alle Gegenstände verbindet Bei jedem Tritte eröffnet sich ihm die magische Welt, die jene großen Künstler innig und beständig umgab . . . . Davon fühlt nun der Künftler nicht allein die Wirkungen; er dringt bis in die Ursachen hinein, die sie hervorbringen. Die Welt liegt vor ihm . . . wie vor ihrem Schöpfer, der in dem Augenblick, da er sich des Geschaffenen freut, auch alle die Harmonien genießt, durch die er sie hervorbrachte, und in denen fie besteht"1. In diesen Worten sind Anschauungen ausgedrückt, die für Goethe mahrend feines ganzen Lebens maggebend ge= blieben sind. Sie entspringen hier noch nicht einer durchdachten und geschlossenen Gedankenreihe; sie sind halb unbewußte, beiläufig ausgesprochene; aber fie quellen aus feinem eigensten Wesen hervor; darum ist ihr Ausdruck so klar und entschieden, deshalb bleiben fie fest und unerschütterlich. Auch auf anderen Gebieten, die seiner Reflerion damals noch weit ferner lagen als das Kunftgebiet, finden wir ebenso charafteristische Aussprüche, die wir meinen könnten in den Gesprächen Eckermanns fünfzig Jahre später zu vernehmen. So in politischer Betrachtung — die praktische, an das nächste sich haltende Form des Patriotismus, der Baterlandsliebe! Wenn er von den "ewigen mißverstandenen Klagen" redet: "Wir haben kein Baterland, keinen Patriotismus!" "Wenn wir einen Plat in der Welt finden, da mit unseren Besitztumern zu ruhen, ein Feld uns zu nähren, ein Haus uns zu decken, — haben wir

<sup>1</sup> Aus Goethes Brieftasche, 37, 316.

da nicht Baterland? Und haben das nicht tausend und Tausende in jedem Staat? Und leben fie nicht in diefer Beschränfung glücklich? Wozu nun das vergebene Aufstreben nach einer Empfindung, die wir weder haben konnen noch mogen, die bei gewiffen Bolfern nur zu gewiffen Zeitpunkten das Resultat vieler glücklich zusammentreffender Umstände war und ift? Römerpatriotismus! Davor bewahr' uns Gott wie vor einer Riesengestalt"1. Daneben aber das reinste lebhafteste, natio= nale Gefühl! Gott will er danken, "laut verfündigen zu fönnen, daß wir eine deutsche Baukunst haben, da der Italiener sich keiner eigenen rühmen dürfe, viel weniger der Franzose"2. Ergrimmen macht es ihn, wenn er sieht, daß der Deutsche diesen Vorzug verkennt und nach Paris hinüberschielt. Dieselbe Kraft der Empfindung, und zugleich dieselbe skeptische Ablehnung gegen alles Erfünftelte, Willfürliche und Gesuchte finden wir auch in feinen religiöfen Außerungen aus diefer frühen Zeit; auch hier vieles, was anklingt an Bekenntniffe seiner letzten Lebensjahre. Das innigste Bedürfnis nach reli= gibfer Erhebung verbindet fich mit dem entschiedenften Digtrauen, ja der schärfften Satire gegen jeden ausschließlichen Unspruch, in positiven dogmatischen Gagen dasselbe befriedigen zu wollen, — und es ergibt sich hieraus jene großartige Toleranz, welche an diesem stürmisch empfindenden jugendlichen Geiste fast wunderbar erscheint. "Mit inniger Seele fall' ich dem Bruder um den Hals, Mojes! Prophet! Evangelift! Apostel, Spinoza oder Machiavell! Darf aber auch zu jedem fagen, lieber Freund, geht Dir's doch wie mir! Im Einzelnen jentierft Du fraftig und herrlich, das Ganze ging in Guren Ropf so wenig als in meinen". Jenes "Einzelne" aber, so verschieden es erscheinen mag, erblickt er doch nicht in einem gegenseitigen Widerspruch; was Widerspruch scheint, ist nur

<sup>1</sup> Frankfurter Gelehrte Anzeigen, 37, 270. — 2 Bon Deutscher Baukunst, 37, 147.

"Wortstreit, der daraus entsteht, weil ich die Sachen unter andern Kombinationen sentiere, und drum ihre Relativität ausdrückend, sie anders benennen muß". Und "Fanatisern" gibt er zu bedenken, "ob es dem höchsten Wesen anständig sei, jede Vorstellungsart von ihm, dem Menschen und dessen Verhältnis zu ihm zur Sache Gottes zu machen . . . . oder ob das, was in zwei Farben vor unser Auge gebrochen wird, nicht in einen Lichtstrahl vor ihn zurücksließen könne. Zürnen und vergeben sind bei einem unveränderlichen Wesen doch wahrlich nichts als Vorstellungsart. Darin kommen wir alle überein, daß der Mensch das thuen solle, was wir alle gut nennen, . . . . er mag Kräfte haben, seinen Weg sortzuwandeln, oder siech sein und eine Krücke nötig haben. Die Krücke und die Kräfte kommen aus einer Hand. Darin sind wir einig, und das ist genug²!"

Nur einzelne Schlaglichter haben wir mit diesen herausgegriffenen Aussprüchen auf die stürmische und doch besonnene Geistesarbeit jener gährenden Jugendepoche fallen lassen; das erste harmonisch-einheitliche Bild flärt sich aus dieser wogenden Bewegung ab während des ersten zehnjährigen Aufenthaltes in Weimar. Wie die geregelte, ausopfernde Berufstätigkeit, wie der läuternde Einfluß der Freundschaft mit Charlotte von Stein den Dichter zur klaren und charaktervollen Auffassung seiner Lebensaufgabe führte, ist schon oft nachgewiesen worden. Es war aber zugleich eine Schärfung der bewußten, denkenden Lebensbetrachtung, die hierbei mitwirkte, ein bedeutsamer philo-

<sup>1</sup> An Pfenniger, 26. April 1774. — <sup>2</sup> Frankfurter Gelehrte Anzeigen, 37, 249. Empfindung und Kritit sprechen in gleicher Stärke aus den Fragmenten des "Ewigen Juden"; eingehend find Goethes religiöse Anschauungen in jener Zeit in dem "Brief des Pastors zu . . ." dargelegt. — <sup>3</sup> Am besten von Schöll "Goethe in Hauptzügen seines Lebens und Wirkens".

sophischer Ginfluß: der des Spinoza. So falich die oft gehörte Behauptung ift, Goethe sei "Spinozist" gewesen, jo groß ist doch tatfächlich für diese Lebensepoche die Bedeutung Spinozasgeworden. Schon in Frankfurt hatte fie begonnen, in Weimar wurde sie entscheidend, freilich aber immer den Forderungen der Individualität untergeordnet. "Sch kann nicht fagen", schreibt Goethe an Jacobi, "daß ich jemals die Schriften dieses trefflichen Mannes in einer Folge gelesen habe, daß mir jemals das ganze Gebäude seiner Gedanken völlig anschaulich vor der Seele gestanden hätte. Meine Borstellungs= und Lebensart erlauben's nicht. Aber wenn ich hinsehe, glaube ich ihn zu verstehen, das heißt: er ift mir nie mit sich selbst im Widerspruch und ich tann auf meinen Ginnen und Sandlungsweise sehr heilsame Ginflüsse daher nehmen"1. Tiefere Ergriffenheit aber und innige Berehrung spricht dort, wo er gegen Frau von Stein Spinoza erwähnt; ihren gemeinsamen "Seiligen"2 nennt er ihn, und wie eine Andacht erscheint sein tägliches Lesen der "Ethit", die er im Lateinischen noch deut= licher und schöner findet3, als in der Übersetzung. Bas für Gedankenreihen er an die Ethik angeknüpft, wußte Goethe felbst in späteren Sahren nicht mehr bestimmt anzugeben; nur der seelischen Wirkung war er sich noch bewußt: "Ich fand hier eine Beruhigung meiner Leidenschaften; es schien sich mir eine große und freie Aussicht über die sinnliche und sittliche Welt aufzuthun". "Die alles ausgleichende Ruhe Spinozas kontrastierte mit meinem alles aufregenden Streben"4. "Mein Butraun auf Spinoza ruhte auf der friedlichen Wirkung, die er in mir hervorbrachte"5. Und indem er sich bemühte, über die Gründe dieser Wirkung sich klar zu werden, fand er ein Doppeltes: die großartige Auffassung der Natur, die ihm

An Jacobi, 9. Juni 1785. — <sup>2</sup> An Frau von Stein, 27. Dez.
 1784. — <sup>3</sup> An dieselbe, 19. Nov. 1784. — <sup>4</sup> Dichtung und Wahrheit,
 28, 289. — <sup>5</sup> Ebenda, 29, 11.

Spinoza darbot, und die "grenzenlose Uneigennütigfeit, die aus jedem Sate hervorleuchtete". Und dasselbe finden wir aus den gleichzeitigen Briefen Goethes bestätigt. Die Natur= betrachtung des Spinoza, seiner eigenen Berehrung derselben so nahe verwandt, wurde ein unzertrennlicher Bestandteil seines eigenen Denkens und Guhlens, wurde ihm in jener Epoche sogar Religion. In der Naturforschung erblickte er eine be= ständige Annäherung an die Erkenntnis Gottes. Die Worte Spinozas "Hoc cognoscendi genus procedit ab adaequata idea essentiae formalis quorundam dei attributorum ad adaequatam cognitionem essentiae rerum", gaben ihm Mut, sein ganzes Leben der Betrachtung der Dinge zu widmen, die er reichen und von deren Zustand er sich eine adäquate Idee zu bilden hoffen könne, ohne zu fragen, wie weit diese Forschung ihn in metaphysischer Erkenntnis bringen werde 1; der Metaphysif muffe die Physik vorausgehen?. "Bergib mir", schreibt er, "daß ich so gern schweige, wenn von einem göttlichen Wesen die Rede ist, das ich nur aus den rebus singularibus erkenne, zu deren näherer und tieferer Betrachtung Niemand mehr aufmuntern kann als Spinoza felbst, obgleich vor seinem Blick alle einzelnen Dinge zu verschwinden scheinen"3. "Spinoza", heißt es in demselben Briefe, "beweist nicht das Da= sein Gottes, das Dasein ift Gott. Und wenn andere ihn des= halb Atheum schelten, so möchte ich ihn theissimum und christianissimum nennen und preisen". Es ist flar, daß bei dieser Denkweise von der Beugung unter irgendeine bestimmte Borftellungsform des Göttlichen, von der Anerkennung einer positiven historischen Religion nicht mehr die Rede sein konnte. Befonders der Briefwechsel mit Lavater bot Goethe Gelegen= heit sich darüber entschieden auszusprechen. Hier betont er vor allem, daß es ihm nicht möglich sei innerhalb der Mensch=

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Un Jacobi, 5. Mai 1786. — <sup>2</sup> Un denselben, 12. Jan. 1785. —
 <sup>3</sup> Un denselben, 9. Juni 1785.

heit einer Erscheinung, wie Christus, einer Gruppe geistiger Erzeugnisse, wie den Schriften der Bibel, ungerecht gegen alles andere eine so ausgezeichnete Stellung zuzugestehen. "Du sindest nichts schöner als das Evangelium; ich sinde tausend geschriebene Blätter alter und neuer, von Gott begnadigter Menschen ebenso schön und der Menschheit nüplich und unentbehrlich . . . Nimm nun, lieber Bruder, daß es mir in meinem Glauben so heftig ernst ist wie Dir in dem Deinen, daß ich, wenn ich öffentlich zu reden hätte, für die nach meiner überzeugung von Gott eingesetzte Aristokratie mit eben dem Sifer sprechen und schreiben würde, als Du für das Einreich Christi schreibst".

Dagegen in ebenderselben Epoche die begeisterte religibse Berehrung der Natur, die pantheistische Schwärmerei, welche die Individualität geradezu aufzuheben scheint. "Natur . . . Sie hat mich hereingestellt, sie wird mich auch heraus= führen. Ich vertraue mich ihr. Sie mag mit mir schalten. Sie wird ihr Werk nicht haffen. Ich sprach nicht von ihr. Nein, was wahr und was falsch ift, alles hat sie gesprochen. Alles ist ihre Schuld, alles ift ihr Verdienst 2!" Diese Worte, am Schluß der prachtvollen Aphorismen über die Natur, welche im Jahre 1782 erschienen, zeigen aufs Deutlichste, wie der Dichter damals als Kind, als Glied der Ratur fich fühlte. Und in dieselbe Beit fällt ja auch der Beginn jener Studien über den Zusammenhang des Naturganzen, welche mit der Entdeckung des "Zwischenknochens" ihn eine schein= bare Schrante zwischen dem Menschen und ben ihm nachst= ftehenden Schöpfungen der Ratur hinwegräumen liegen, welche ihn unter der Anregung von Herders "Ideen" zu den weitesten und fühnsten Ahnungen von der Berwandtschaft aller lebenden Wesen hinleiteten.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> An Lavater, 9. Aug. 1782. — <sup>2</sup> Die Natur, II, 11, 9.

Aber tropdem! Bie follte der Dichter, dem doch schließ= lich das eigene Berg als der Mittelpunkt der Welt und als das Kostbarste in ihr erscheint, in solchen Anschauungen all= seitiges Genügen finden! Die Fortbildung seiner Individualität blieb ihm doch immer die wichtigste und am meisten ihn erfüllende Aufgabe, und diese ftets fich gleichbleibende innere Arbeit war es auch, die feinen Sinn offen hielt für andere Gedankenreihen als jene rein pantheiftischen und ihn für spätere andersartige Einflüsse empfänglich erhielt. Jenes Ideal der "grenzenlosen Uneigennützigkeit" wurde in ihm praktisch entwickelt und erprobt durch die Ausübung feiner Berufs= tätigkeit, deren äußere Geschäfte und deren verborgene, geistige Arbeit, die Einwirfung auf den Herzog, ihn in jenen gehn Sahren fast ausschließlich beschäftigte. In ihr bildete sich sein Charafter allmählich zu der Klarheit und Lauterkeit, zu welcher ihn Spinoza begeifterte, und als deren verkörpertes Ideal er Frau von Stein vor fich fah. "Ich habe unfäglich ausgestanden", schreibt er an Jacobi; "wenn Du eine glühende Masse Gisen auf dem Herde siehst, so denkst Du nicht, daß jo viel Schlacken drin steden, als sich erst offenbaren, wenn es unter den großen Hammer kommt. Dann scheidet fich ber Unrat, den das Feuer felbst nicht absonderte, und fließt und stiebt in glühenden Tropfen und Funken davon, und das ge= diegene Erz bleibt dem Arbeiter in der Zange. Es scheint, als wenn es eines fo gewaltigen hammers bedurft habe, um meine Natur von den vielen Schlacken zu befreien, und mein Berg gediegen zu machen. Und wieviel, wieviel Unarten wissen sich auch noch da zu verstecken"1. Als der zerschlagende Hammer erscheint ihm die tägliche Arbeit seines Berufs: .... ein Artifel meines Glaubens ist es, daß wir durch Standhaftigfeit und Treue in dem gegenwärtigen Buftande

<sup>1</sup> An Jacobi, 17. Nov. 1782.

gang allein die höheren Stufen eines folgenden wert und fie zu betreten fähig werden, es sei nun hier zeitlich oder dort ewig"1. Diese Wirkungen aber empfand er zugleich mehr und mehr erhebend an sich selbst: "In mir reinigt sichs unend= lich"2; "vom Geist fallen mir täglich Schuppen und Nebel"3. Diese innere Umbildung führte ihn dann weiter zu dem Buniche reiner und harmonischer Verhältnisse zu den Menschen seiner Umgebung. Es geht ihm klar auf, "in was für einem fittlichen Tod wir gewöhnlich zusammen leben, und woher das Eintrodnen und Einfrieren eines Bergens fommt, bas in sich nie dürr, und nie kalt ist. Gebe Gott, . . . daß wir unsere Seelen offen behalten und wir die guten Seelen auch zu öffnen vermögen"4. Freilich mußte ihn um fo mehr das flache Alltagstreiben abstoßen, welches zur Begründung solcher Harmonie keinerlei Möglichkeit bot; aber er lernte es, auch die so ärmlich Hinlebenden ohne Haß, aber freilich auch ohne Freude zu betrachten, als Erscheinungen, die in ihrer unabänderlichen Existenzweise als notwendig hinzunehmen seien. "Die Menschen streichen sich recht auf mir auf wie auf einem Probierstein"; "man verhält sich zu ihnen wie der Musikus zum Instrument"6; freilich fühlte er dabei wohl, wie die Seele hierin feine Befriedigung finde, jondern immer tiefer in sich selbst zurückgedrängt werde. Sein Beruf nötigte ibn zu jener unperfönlichen, aber die Sache fördernden Verkehrs= weise. "Ich nahm", berichtet er in späteren Jahren, "alle Zustände der Personen, meine Kollegen z. B. durchaus real als gegebene einmal fixierte Naturwesen, die nicht anders handeln können als sie handeln". . . "Ich konnte Bierteljahre lang schweigen und dulden wie ein hund, aber meinen Zweck immer festhalten; trat ich dann mit der Ausführung

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup> An Knebel, 3. Dez. 1781. — <sup>2</sup> An Lavater, 22. Juni 1781. —
 <sup>3</sup> An benfelben, 3. Dez. 1781. — <sup>4</sup> An Frau von Stein, 30. Nov. 1779.
 — <sup>5</sup> An diefelbe, 9. Dez. 1777. — <sup>6</sup> An diefelbe, 13. Mai 1782.

hervor, so drängte ich unbedingt mit aller Kraft zum Ziele; aber wie oft bin ich verlästert worden; bei meinen edelsten Handlungen am meisten. Doch das Geschrei der Leute kümmerte mich nichts".

Fand aber ein fo unbefriedigendes Berhältnis zu ben Menschen sein Gegenbild in der innigen Gemeinschaft mit Frau von Stein, so fein äußerer Pflichtenfreis feine Er= gangung in der immer fortwirkenden Bflege feines inneren dichterischen Berufes. Reinen äußerlich breiten Raum darf diefer in jenen zehn Jahren beanspruchen; auch finden wir feine methodische Beschäftigung mit Problemen der Kunft oder mit Erscheinungen der Kunftgeschichte: aber in der Stille, nur gefördert durch die Teilnahme der Freundin, schafft und baut er nach der Weise seines eigenen Genius an den Werken, deren Ideen in dem Innerften seiner Seele herrschen. In= mitten des geselligen Treibens zu Weimar, inmitten der amt= lichen arbeitsvollen Reisen durch die zerstreuten Gebiete des Bergogtums weiß er die Zeit für diese geheime, sorgfältig ge= hegte Tätigkeit zu finden und so innerlich Künftler zu bleiben, was er der Außenwelt gegenüber fast aufgehört zu haben scheint. Indem er Iphigenie, Taffo, Wilhelm Meifter langfam reifen läßt, fühlt er, daß er "eigentlich jum Schriftfteller geboren" sei, daß ihm aus solchem Schaffen die reinste Freude fließe2. Aber noch mehr! Er beginnt zu erkennen, daß er "recht zu einem Brivatmenschen erschaffen sei", und in einer Staats= verwaltung wie innerhalb einer fürstlichen Familie eine fremd= artige Rolle spiele3. Und so gelangt in ihm, während er mit der peinlichsten Treue äußerlich die Geschäfte seines Amtes besorgt, dennoch die Überzeugung zur Herrschaft, daß die eigen= artige Ausbildung der Persönlichkeit und die Vollführung der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gespräch mit v. Müller, 31. März 1823. — <sup>2</sup> An Frau von Stein, 10. Aug. 1782. — <sup>3</sup> An dieselbe, 17. Sept. 1782; ähnlich auch 4. Juni 1782.

ihr zugewiesenen speziellen Lebensaufgabe das höchste, alles Einzelne leitende und richtende Ziel sein müsse. "Diese Begierde, die Phramide meines Daseins, deren Basis mir ansgegeben und gegründet ist, so hoch als möglich in die Luft zu spizen, überwiegt alles andere und läßt kaum augenblickliches Bergessen zu. Ich darf mich nicht säumen, ich bin schon weit in Jahren vor, und vielleicht bricht mich das Schicksal in der Mitte, und der babylonische Thurm bleibt stumpf und unvollendet. Wenigstens soll man sagen, es war fühn entworfen, und wenn ich lebe, sollen, will's Gott, die Kräfte bis hinauf reichen".

Solch gewaltiges und strebensträftiges Selbstbewußtsein mußte schließlich Befreiung aus einer Bahn verlangen, die doch im besten Falle nur als Erziehung und Schule, als indirefter Beg zu bem Biele gelten konnte, ihre Berechtigung aber verlor, sobald der Träger dieser mühevollen Arbeit seine Rräfte genugsam geftählt, seinen Sinn genugsam geklärt fühlte, um der Schule nicht mehr zu bedürfen. Daher die unbefiegbare, immer gewaltiger auftretende Sehnsucht nach Italien, welche der Dichter damals in sich verschloß, später aber, als er sich aus Weimar losgeriffen, zur Erklärung seines plötzlichen Aufbruches unumwunden eingestand. "Nur die höchste Notwendigkeit", schrieb er, habe ihn zu dieser Flucht getrieben2; die Sehnsucht war "eine Art von Krankheit" geworden, "von der nur der Anblick und die Gegenwart heilen konnte"3. Die endliche Erfüllung diefes heißen Berlangens vollzog eine ge= waltige Wandlung in dem Leben und Schaffen des Dichters; ein neues künstlerisches Ideal, geahnt in den Weimarischen Jahren und dunkel erstrebt in der stillen Pflege der Dichtung,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Un Lavater, Sept. 1780. — <sup>2</sup> Tagebuch, 27. Oft. 1786. —

gewann hier feste, greifbare Gestalt, wurde angeschaut und ergriffen, wurde der Ausgangspunkt neuer fünstlerischer Arbeit. Goethe hat in Italien vor allen Dingen gesehen und gelernt, freilich aber nur, was seiner Natur gemäß war. Seine vielgerühmte Objektivität war immer eine relative, und von den Befeten einer festbestimmten Individualität abhängig. Er fah die Dinge scharf, wie sie waren, nicht wie er sie wünschte: aber er sah überhaupt nur, was ihm des Sehens wert schien, und schloß sich gegen alles, was für ihn wertlos war, oft mit großer Schrofiheit ab. Bon jeher, sowohl durch An= lage als durch die ersten im Baterhause und als Student in Leipzig empfangenen Eindrücke zur Kunft der Antike und der Renaiffance hingezogen, durch die Revolution der Sturm= und Drangperiode nur zeitweilig ihr entfremdet, fühlt er sich jest aufs entschiedenste zur magvollen, gesetmäßigen und doch zugleich naturhaften Kunft des Altertums hingezogen. So schloß er sich in Stalien ftreng ab gegen den religiösen Charafter des Landes, und damit zugleich gegen fein Mittelalter wie seine neueste Epoche und gegen die Hervorbringungen beider Zeitalter. Natur einerseits und historischer Charafter der Antike andererseits, in diesen beiden Sphären konzentrierte sich sein Interesse, das den Herven der Renaissance in dem Mage zugute fam, als fie der Antike nabezukommen schienen; daher Rafael mehr als Michel Angelo. Und hieraus ent= wickelte sich dann jene großartige Weltbetrachtung, in der sich naturwissenschaftliches und fünstlerisches Interesse durchdringen, welche in der Natur ein Wirken fünstlerisch bildender Gesetze und in der Kunft eine schöpferische Bollendung der wissen= schaftlich gewonnenen Naturerkenntnis erblickte, jene Richtung des Idealismus, welche die von dem geläuterten Natursinne des Altertums geleitete Kunstpflege als die höchste und wert= vollste Tätigkeit des Menschen verehrte. Es ist begreiflich, daß der so begeifterte Schüler des Altertums in jeder Kunft=

richtung ihm nachzueifern strebte, und wie er das Zeichnen schon früher als Dilettant geübt, so jetzt auch durch Model= lieren die gewonnene Auffassung der menschlichen Gestalt und ihrer fünstlerischen Wiedergabe schöpferisch verwerten wollte. Aber der Aufenthalt in Italien führte diese Bersuche auch schon zu ihrem entscheidenden Abschlusse: wie er vorher erkannt hatte, daß das Gebiet seiner praktischen Tätigkeit nicht Politik oder Verwaltung sei, so erkannte er jett, daß es auch die bildende Kunst nicht sei, sondern daß er bei umfassender Beobachtung und Erforschung der Welt seine schaffende Tätigkeit auf die Dichtkunst zu richten habe. Dennoch hat auch jene Kunftübung sein Gesamtstreben befördert 1; seinem Kunft= urteile wie seiner Naturerkenntnis kam sie zugute, hauptsäch= lich aber jener tiefen Einsicht in den Zusammenhang von Kunst= und Naturgesetzen, welche ihn die Bersöhnung von Idealismus und Naturalismus in seinen dichterischen Werken gewinnen ließ. Aber auch in direkter Naturbeobachtung und Forschung, welcher Zeit und Interesse reichlich gewidmet wurde, erweiterten und flärten fich seine Ideen über die Entwickelung der organischen Gebilde, die in der "Metamorphose der Pflanzen" und in Borlefungen über vergleichende Anatomie später feste Form erhielten. Soren wir, wie der Dichter felbst über sein Berweilen in Italien sich geäußert!

"D wie fühl' ich in Kom mich so froh, gedent' ich der Zeiten, Da mich ein graulicher Tag hinten im Norden nmfieng. Nun umleuchtet der Glanz des helleren Üthers die Stirne; Phoedus rufet, der Gott, Formen und Farben herbor. Sternhell glänzet die Nacht, sie flingt von weichen Gefängen, Und mir leuchtet der Mond heller als nordischer Tag. Welche Seligkeit ward mir Sterblichem! Träum' ich? Empfänget

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sehr schin hat dies Wilhelm von Humboldt ausgesprochen in seinem Reserate über Goetses "Zweiten römischen Ausenthalt", Werke 2, Dankbriese an Humboldt selbst anerkannt.

04980

Dein ambrofisches haus, Jupiter Bater, den Gaft? . . . Dulbe mich, Jupiter, hier und hermes führe mich später Cestius' Mal vorbei, leise zum Orkus hinab !!"

"Mir ift es so, als wenn ich alle Dinge dieser Welt nie so richtig geschätt hätte als hier". "Es ist eine innere Solidität, mit der der Geist gleichsam gestempelt wird; Ernst ohne Trockenheit, und ein gesetztes Wesen mit Freude".

"Ich bin wirklich umgeboren und erneuert und ausgefüllt. Ich fühle, daß sich die Summe meiner Kräfte zusammenschließt, und hoffe noch etwas zu thun . . . Run hat mich zulest das A und D aller uns bekannten Dinge, die menschliche Figur angefaßt, und ich sie, und ich sage: "Herr, ich lasse Dich nicht. Du segnest mich denn, und sollt' ich mich lahm ringen . . . Mein hartnäckig Studium der Natur, meine Sorgfalt, mit der ich in der komparierenden Anatomie zu Werke gegangen", seben mich in den Stand, "in der Natur und den Antiken manches im Ganzen zu sehen, was den Künstlern im Einzelnen aufzusuchen schwer wird, und das sie, wenn sie es endlich erlangen, nur für sich besitzen und andern nicht mitteilen können".

Eine besondere Bedeutung gewann Sizilien für ihn: "Ich hatte mir, überzeugt, daß es für mich keinen besseren Kommentar zur Odysse geben könne, als eben gerade diese lebendige Umgebung, ein Exemplar verschasst, und las es nach meiner Art mit unglaublichem Anteil". Da Goethe das eigentliche Griechenland nie berührte, so war Sizilien der einzige griechische Boden, den er betrat. Und doch — selbst unter diesen ergreisenden und erhebenden Eindrücken des historisch geweihten Landes ergriffen ihn wiederum mit unwiderstehlicher Gewalt die Gedanken des Natursorschers, und er

<sup>1</sup> Römische Elegien 7. — 2 An Frau von Stein, 7. Nov. 1786. — 3 An Herder, 10. Nov. 1786. — 4 Zweiter römischer Aufenthalt, 23. Aug. 1787. — 5 Jtaliänische Reise, 7. Mai 1787.



begann die Pflanzenformen zu vergleichen, die gemeinsame Urgestalt aus der Mannigsaltigkeit zu entdecken, ja sogar nach einer wahrhaftigen "Urpflanze" zu forschen. Bor dem "Beltgarten", der sich hier auftat, verschwanden selbst die Gärten der Odysse, und die poetischen Pläne, die sich an sie knüpsten". Und zugleich wurde auch das Interesse sür optische Studien und damit die Ersorschung der Farbe zuerst angeregt durch die eigentümlichen Efseke des italienischen Himmels und die wunderdar abgestuste Beleuchtung von Land und Meer.

So bot Italien nach allen Seiten seinem Streben Anregung und Befriedigung, nachdem er in Beimar lange Zeit in Entsagung und aufopferungsvoller Arbeit sich felbft erzogen; und so mußte ihm der Abschied als ein gewaltsames Sich= entreißen aus dem natürlichen Lebenselement, als Rückfehr in eine Eriftenz der Beschränkung, gleichsam der Gefangenschaft erscheinen. Auch dachte er tatsächlich daran in Stalien für immer zu bleiben und das Leben in Rom Tag für Tag in großen Gemälden zu schildern2. Kaum ift ein höheres Beugnis für die Ginzigkeit Roms denkbar, als daß ein Goethe bereit war, dort als Tagesschreiber zu leben. "Ich kann und darf nicht sagen", bekannte er später, "wieviel ich bei meiner Abreise von Rom gelitten habe, wie schmerzlich es mir war, das schöne Land zu verlaffen". Und als gleichzeitig mit seiner Rückfehr Herder nach Italien ziehen sollte, richtete er an ihn die schmerzlichen Worte: "Ich weiß nicht, ob ich wache oder träume, da ich Dir dieses schreibe. Es ist eine starke Prüfung, die über mich ergeht"4. So drängt sich die Frage auf, weshalb kehrte er überhaupt zurück? weshalb begründete er sich nicht eine reine Künstlerexistenz in dieser seiner geistigen Heimat? Er selbst wies damals auf sein Berhältnis zu dem

Istaliänische Reise, 17. April 1787. — 2 Gespräch mit v. Müller, 25. April 1819. — 3 An Meyer, 19. Sept. 1788. — 4 An Herber, 5. Juni 1788.

Bergog, auf die Pflicht der Dankbarkeit, den Bunsch, wieder in seinem Dienste tätig zu sein, bin, - ebenso auf bas Berhältnis ju Freunden, beren er im Guden immer gedacht, für die er dort gearbeitet habe; allein ausschlaggebend waren Diese Rücksichten doch wohl nicht. Nach Beimar zurückgekehrt, 20g sich Goethe bekanntlich von Geschäften des Amtes wie von freundschaftlichen Beziehungen merklich zurück, und faßte erst einige Jahre später, als er die Leitung des Theaters übernahm, als er den Freundschaftsbund mit Schiller schloß, von neuem wahrhaft festen Jug in Weimar und in Deutsch= land. Auch ift Goethe immer gewohnt gewesen, die Forderungen seiner individuellen geiftigen Entwickelung als die obersten anzusehen und in entscheidenden Fällen höher zu schätzen als die Pflichten, welche aus Beziehungen zu anderen Bersonen entsprangen. — Auch eine bewußte patriotische Empfindung, der Bunsch gerade im Baterlande wirken zu wollen, scheint nicht die Entscheidung gegeben zu haben. Wir erblicken viel= mehr auch in dieser Handlungsweise die Außerung einer im höchsten Maße gesunden und normalen Natur, welche das Richtige, ihrem Wesen Angemessene auch da empfindet und zu ergreifen weiß, wo es augenblicklich zu Schmerz und Ent= behrung führt. Daß für die Bollbringung feines gesamten Lebenswerkes Deutschland der geeignete Boden sei, und gerade Beimar ihm die gunftigften Bedingungen darbiete, daß aber das Verweilen in Italien und die Wirkungen des herrlichen Landes nur ein Durchgangsstadium für ihn bilden könnten, dies Gefühl bestimmte das Sandeln des Meisters, so wenig er auch selbst sich dessen bewußt war, so vernichtend ihm der, Gedanke der ewigen Trennung erschien, die er freiwillig sich auferlegte. Und ebenso sehen wir ihn im Jahre 1797 auf der Höhe des Gotthard stehen, gerüstet zur Reise nach Italien und doch nicht hinabsteigend, offenbar, weil er die Meinung Schillers teilte, daß er auf seinem gegenwärtigen Standpuntte

schon genug aufgenommen habe und jetzt das Hervorbringen seine wichtigste Pflicht sei. Wir erinnern uns unwillfürlich der Worte Tassos:

"Bir Menschen werden wunderbar geprüft . . . . Mit unschätzbaren Gütern lehret uns Berschwenderisch die Not gelassen spielen; Bir öffnen willig unfre Hände, daß Unwiederbringlich uns ein Gut entschlüpfe".

Längere Zeit aber währte es doch, bis der Dichter in Deutschland sein volles Gleichgewicht wieder fand, bis er imstande war, das im Guden Erworbene frei und groß seiner heimat und seinem Bolte als Gabe barzubringen. Zunächst traten Einseitigkeiten hervor, und je weniger er sich nach der Rückfehr verstanden und geschätzt fühlte, mit um so größerer Herbheit und Schroffheit. Die scharfe Beobachtung des Realen, die harmonische Befriedigung, welche die Beschränfung auf die unmittelbare Gegenwart gewährt, - Diese Gigenschaften hatte er an der Antike schätzen gelernt, sie hatten ihm innere Rube gegeben, sie führten jest zu einem Übergewicht des realistischen, des sinnlichen Elementes in seiner Natur. Das jähe Ende des Berhältniffes zu Charlotte von Stein ift bekannt; auch andere, noch ältere Beziehungen lösten sich. Als "steifer Realist" 1 trennte er sich völlig von den Vertretern einer Gefühls= philosophie, mit welchen er einst gemeinsam geschwärmt hatte, denen er aber freilich schon während der ersten Weimarer Jahre fremder und fremder geworden war. Mit Jacobi hielt zwar das Band rein persönlicher Freundschaft diese schwere Probe aus, aber die Freunde wurden sich in ihrem Denken völlig unverständlich2; auch Herder gegenüber trat eine Er=

<sup>1</sup> So bezeichnet er zurückschauend später sich selbst in dem Briefe an Jacobi, 17. Ott. 1796. — 2 Biographische Einzelheiten, 36, 268.

faltung ein; Lavater dagegen, von weniger makellosem Chasrakter, versiel Goethes rückhaltlosem und offen geäußertem Hasse, von ihm schrieb Goethe wenig später: "Er hat auch in Weimar spioniert; unser entschiedenes Heidentum hat ihn aber, sowie das allgemeine Mißtrauen bald verscheucht". Heidentum nimmt Goethe in jener Zeit ausdrücklich für sich in Anspruch; eine entschiedene Entsremdung nicht nur gegensüber Formen und Gebräuchen, sondern auch gegenüber der ganzen Kulturatmosphäre der christlichen Keligion gibt sich kund. Disen spricht er es aus, wo die entschiedene Hossung einer ewigen persönlichen Fortdauer ihm entgegengebracht wurde, daß er "an der Lehre des Lucrez mehr oder weniger hänge und alle Prätensionen in den Kreis des Lebens einsschließe".

Ebenso wie diese "heidnische" Sinnesrichtung, ebenso trug auch die Stellung des Dichters zu den politischen Umwälzungen, die fich damals vollzogen, zu feiner Bereinsamung bei. Die Ereignisse der französischen Revolution wirkten auf ihn nicht nur verstimmend und abstogend, sondern gleichsam beengend und bedrückend; seine sittliche Anschauung, welche überall ruhige naturgemäße Fortarbeit in den Bahnen der Berufs= pflicht forderte, sah sich durch die Gewaltsamkeit wie durch den Mangel positiver praktischer Ziele in jener gewaltigen Bewegung, in Besorgnis um die Kontinuität der Kulturbestrebungen gebracht, die ihm vor allem am Herzen lagen. Und das politische Interesse, welches mit Gewalt damals alle Welt ergriff, trieb ihn in desto größere Zurückgezogenheit. Vor allem damals Naturstudien gewidmet, hatte er gerne diese gum Bande einer geiftigen Genoffenschaft verwertet; aber der eigenartige Weg seiner Arbeit hielt ihn von den geschlossenen Kreisen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> An Jacobi, 7. Juli 1793. — <sup>2</sup> An Graf Stolberg, 2. Febr. 1789. Lucrez war Goethe wohl burch Knebel besonders nahe gebracht worden.

der Forscher entfernt, und auch in dieser Richtung war Bereinsamung sein Los. So mußte sich sein inneres Leben immer wieder zu den glücklichen Jahren, die er jenseit der Alpen verbracht, zurückwenden; mit den römischen Freunden lebte er vor allen im Geiste — und, wo er konnte, auch noch per= fönlich zusammen, zumal das Verhältnis zu ihrer einem, zu Heinrich Meyer bilbete fich zu einem Lebensverhältnis aus. In diesem Rreise pflegte und entwickelte er das in Italien gewonnene Kunftideal, unbeirrt, ja vielleicht nur mehr bestärkt durch das geringe Berftändnis, welches dasfelbe unter seinen früheren Freunden fand. Als Iphigenie und Taffo die Bewunderer des Götz und Werther nicht befriedigen konnte, ward er von jener Gleichgültigkeit, von jener Berachtung des urtei= lenden Bublifums erfüllt, die ihn seitdem nie mehr verlaffen hat. In sich selbst suchte er dagegen den Maßstab zu objektiver Bürdigung der Kunstwerfe immer fester und untrüglicher zu geftalten; er sprach die Überzeugung aus: "daß man gar nicht genug Ehrfurcht für das, was uns von alter und neuer Zeit übrig ift, empfinden fann, daß aber ein ganzes Leben dazu gehört, diese Ehrfurcht recht zu bedingen, den Wert eines jeden Kunstwerks in seiner Art zu erkennen". Bon der bildenden Kunft ging seine Theorie aus; mit nüchterner Klarheit beurteilte er ihre Abhängigkeit von dem stofflichen Material?, mit rücksichtsloser Schärfe hob er hervor, daß sie nur das sinnlich Bedeutende und Schöne darstelle, das Sittliche aber nur soweit, als es durch das Sinnliche auszudrücken sei3. Auf die Poesie übertragen, ließ diese Anschauung ihm sein eigenes kaum vollendetes Werk, Iphigenie, das freilich weit mehr Seele als Körper erkennen läßt 4, schon nach wenig Jahren völlig fremd werden 5; — aber die Werke, die er nun=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> An Hehne, 24. Juli 1788. — <sup>2</sup> Ebenda. — <sup>3</sup> An Meyer, 27. April 1789. — <sup>4</sup> Man vergleiche Schillers Urteil in dem Briefe an Goethe, 22. Jan. 1802. — <sup>5</sup> Campagne in Frankreich, S. 130.

mehr schuf, (der Groß-Kophtha und ähnliche) konnten noch weit weniger sich Gunft gewinnen, als jene. Und zuletzt stockte seine poetische Produktion immer mehr. — —

Allein neue Lebenskraft gewann er zu derselben Zeit durch eine neue geistige Macht, die er in den Kreis seines Denkens zog, durch Kant. Bon entscheidendem und dauernsem Einflusse war für ihn diese erst spät und allmählich sich vollziehende Bertiefung in die Werke des "Alten vom Königssberge". Hatte Goethe das Gefühl der Abhängigkeit des Einzelnen von dem Allgemeinen fast bis zu Konsequenzen geführt, die die Selbständigkeit des Individuums aushoben, so wurde er durch Kant wiederum zu der Schätzung des intellektuellen und des sittlichen Einzelwillens gebracht, der das Kecht und die Pflicht hat, die Welt nach seinem Sinne und seinem innern Gesetz zu ersassen

Noch in späten Jahren hat Goethe selbst Aufklärung über Kants Einwirken gegeben?. Eine persönliche Vorliebe für Kant

<sup>1</sup> Der Einfluß Kants auf Goethe ift lange Zeit hindurch unter= schätt worden, und wird auch jest noch bestritten, obgleich die unzweis deutigsten Selbstzeugnisse vorliegen. Auf vielfache Berührungen hat Loeper in den Roten zu den Gedichten und Sprüchen, sowie zu anderen Werten hingewiesen; speziell die Bedeutung von Rants "Kritit ber Urteilstraft" für Goethes Raturforschung hat Dangel (Goethes Spinogismus, G. 129 ff.) zu bestimmen gesucht. Gelbst diefer Forscher, welcher den Spinozismus "für die moderne Zeit das Tiefe überhaupt" nennt (S. 54) und der Ansicht ift, derfelbe habe für Goethe "lange die Burde einer Lehre, also eines Allgemeinen gehabt", - muß bennoch gesteben "daß fein (Goethes) Fortichreiten über ben Spinogismus von born berein pradeftiniert gewesen, an den Kantischen Kritiken zum Gelbstbewußtsein gu ermachen" (G. 130). In den letten Jahren hat Borlander in Bai= hingers "Kantftubien" bas Material in überfichtlicher Bollftandigfeit und mit ichlagender Beweiskraft zusammengestellt. - 2 Einwirkung der neueren Philosophie, II, 11, 48-52. In dem Folgenden werde ich einige Musfprüche Goethes aus fpaterer Zeit zusammenstellen, die naturgemäß in ber Darlegung bon Goethes fpateren Unichanungen an berichiebenen Stellen wiederfehren werden.

behielt er zu aller Zeit. "Unseren vortrefflichen" 1/ "Unseren herrlichen"2 nennt er ihn; fein Gelehrter, schreibt er im Jahre 1805, habe ungestraft jene große philosophische Bewegung, die durch Kant begonnen, von sich abgewiesen, sich ihr widersetzt, sie verachtet3. Und auf Edermanns Frage, welchen der neueren Philosophen er für den vorzüglichsten halte, antwortete er unumwunden: "Kant ist der vorzüglichste, ohne allen Zweifel. Er ist auch derjenige, dessen Lehre sich fortwirkend erwiesen hat, und die in unsere deutsche Kultur am tiefsten eingedrungen ist"4. Das eigentlich grundlegende Werk, die Kritik der reinen Bernunft, suchte er fich durch eine ausführliche Inhaltsübersicht nahe zu bringen5; doch schraf seine unphilosophische Natur vor dem "Labyrinth" zurück; allein die Ergebnisse fanden seinen Beifall's. Die Festsetzung ber Schranken des menschlichen Geistes, die Abweisung der unauflösbaren Probleme gaben Raum für die Forschung nach dem Erfennbaren und Erreichbaren; Goethe empfand zum ersten Male Respekt vor der zeitgenössischen Philosophie, die er als leer und schal bisher völlig bei Seite gelassen. "Mir ist", hören wir ihn später äußern 7, "die populäre Philosophie stets widerlich gewesen; deshalb neigte ich mich leichter zu Kant hin, der jene vernichtet hat"s.

Weit größere Befriedigung noch gewährte indes dem Dichter und Forscher die "Kritik der Urteilskraft", nicht weil sie ihm mehr Neues geboten hätte, sondern im Gegenteil, weil sie seinen eigenen Anschauungen, seinen Dichtungs= und Forschungsgrundsäßen vollkommen entsprach", weil er in der Ein=

<sup>1</sup> G.-Jahrb. 2, 482. — <sup>2</sup> Bersuch einer Witterungslehre, II, 12, 108. — <sup>3</sup> Winkelmann und sein Jahrhundert, 46, 55. — <sup>4</sup> Mit Eckersungn, 11. April 1827. — <sup>5</sup> II, 11, 371—381. — <sup>6</sup> Mit Eckermann, 1823. — <sup>8</sup> Daß sich such Sprücke Nr. 760. — <sup>7</sup> Mit Müller, 29. Dez. ist aus dem häusigen späteren Gebrauch von Ausdrücken der Schellingsichen und Leibnizschen Metaphhsit ersichtlich. — <sup>8</sup> Bgl. Danzel, S. 130:

samkeit seines Strebens hier Berftandnis und Auftimmung. - für das von ihm selbst nur Geahnte hier feste Form und sichere Begründung fand. "Sier sah ich meine disparatesten Beschäftigungen neben einander gestellt, Kunft und Naturerzeugnisse, eins behandelt wie das andere, ästhetische und teleologische Urteilskraft erleuchteten sich wechselsweise . . . Das innere Leben der Kunft sowie der Natur, ihr beiderseitiges Wirken von innen heraus war im Buche deutlich ausgesprochen. Die Erzeugnisse dieser zwei unendlichen Welten sollten um ihrer selbst willen da sein, und was neben einander stand, wohl für einander, aber nicht absichtlich wegen einander. Meine Abneigung gegen die Endursachen war nun geregelt und gerechtfertigt . . . . "1. — Den letten Satz finden wir schärfer gefaßt noch in einem spätern Briefe an Relter wieder2: "Es ist ein grenzenloses Verdienst unseres alten Kant um die Welt, und ich darf fagen, auch um mich, daß er in seiner Rritik der Urteilskraft Runft und Natur neben einander stellt und beiden das Recht zugesteht, aus großen Prinzipien zweck-Tos zu handeln. So hatte mich Spinoza früher schon in bem Saf gegen die absurden Endursachen geglaubigt. Natur und Kunft sind zu groß, um auf Zwecke auszugehen, und haben's auch nicht nötig, denn Bezüge giebt's überall, und Bezüge sind das Leben". Den "Versuch einer allgemeinen Bergleichungslehre" leitete er schon in den erften Zeiten seiner Vertiefung in Kant mit der Betrachtung ein: "Die Vorftellungsart, daß ein lebendiges Wefen zu gewiffen Zwecken nach außen hervorgebracht und seine Gestalt durch eine abfichtliche Urkraft dazu determiniert werde, hat uns in der philosophischen Betrachtung der natürlichen Dinge schon mehrere

<sup>1</sup> II, 11, 51; vgl. auch Campagne in Frankreich, 33, 154. — <sup>2</sup> 29. San. 1830.

<sup>&</sup>quot;Er hatte seine Metamorphose der Pflanze geschrieben, ehe er etwas von Kant wußte, und doch war sie ganz im Sinne seiner Lehre".

Jahrhunderte aufgehalten . . . . Es ist eine triviale Bor= stellungsart 1!"

Nicht ausdrücklich bei Namen genannt, aber nach ihrem Inhalte häufig erwähnt, findet fich die "Kritik der praktischen Vernunft". Wie das erstgenannte der drei Hauptwerke des Philosophen, so gab auch dies Werk neue Gefichtspunkte. "Die Moral", äußerte Goethe in späteren Sahren, "war gegen Ende des letten Jahrhunderts schlaff und fnechtisch geworden, als man sie dem schwankenden Kalkul einer bloßen Glückseligkeitstheorie unterwerfen wollte. Kant faßte sie zuerst in ihrer übersinnlichen Bedeutung auf, und wie überstreng er sie auch in seinem kategorischen Imperativ ausprägen wollte, so hat er doch das unfterbliche Verdienft, uns von jener Weich= lichkeit, in die wir versunken waren, zurückgebracht zu haben"2. Wie persönlich vertraut der Dichter auch mit dieser Leistung Kants geworden war, zeigt der Umstand, daß er den "kate= gorischen Imperativ" als einen gern verwerteten Begriff in seine Denk= und Ausdrucksweise aufgenommen hatte 3. Die Strenge kantischer Moral hatte er übrigens schon früh mit Entschiedenheit gegen Angriffe verteidigt . Richt die Forderungen, nicht das Positive war es, dessen Strenge ihn anfänglich von Kant zurückstieß, sondern die negative Seite, die Betonung des Tadelnswerten in der menschlichen Natur; das "radikale Böse" war ein Begriff, der sich mit der Anschauung von der Berechtigung alles Menschlich=Natürlichen nicht vertrug. Em= pört schrieb Goethe, Kant habe "seinen philosophischen Mantel freventlich mit dem Schandfleck des radikalen Bösen beschlabbert"5. Auch hierin hat der Greis später sogar bis auf den Wortlaut sich Kant angeschlossen ; in jener Zeit jedoch wurde ihm die völlige Annäherung an Kant vor allem erleichtert durch die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> II, 7, 217.— <sup>2</sup> Mit Müller, 29. April 1818.— <sup>3</sup> So Sprüche Nr. 915; mit Ecfermann, 18. Jan. 1827.— <sup>4</sup> An Schiller, 28. Febr. 1798.— <sup>5</sup> An Herber, 7. Juni 1793.— <sup>6</sup> Bgl. S. 20.

Brücke, welche sein neugewonnener Freund Schiller ihm über die Kluft baute. Durch ihn entwickelten fich nach Goethes eigenem Geftandnis, "die philosophischen Anlagen, in wiefern fie meine Natur enthielt, nach und nach"1. Bon gang ver= schiedenen Seiten gingen beide mit gleichem Interesse auf ein gleiches Ziel los, um bei demfelben in gerader Richtung qu= sammenzutreffen 2. Schiller hat es bekanntlich unternommen, die Forderungen kantischer Moral menschlich faßbarer zu machen, indem er ihre Erfüllung als freiwillige Außerung der sittlich äfthetisch gebildeten Berfonlichkeit auffaßte; feine Gedanken, vor allem in den "Briefen über afthetische Erziehung" aus= gedrückt, fanden Goethes lebhafte Teilnahme und Billigung. "Das mir übersandte Manustript", schreibt er an Schiller, "habe fogleich mit großem Vergnügen gelesen; ich schlürfte es auf einen Zug hinunter. Wie uns ein köftlicher, unserer Natur analoger Trank willig hinunterschleicht und auf der Bunge schon durch gute Stimmung des Nervensustems feine heilsame Wirkung zeigt, so waren mir diese Briefe angenehm und wohlthätig, und wie follte es anders sein, da ich, was ich für Recht seit langer Zeit erkannte, was ich teils lebte, teils zu leben wünschte, auf eine so zusammenhängende und edle Beise vorgetragen fand 3!" Allein bei dieser Überein= stimmung trat auch sogleich gegenüber der mehr reflektierenden Natur Schillers das unmittelbar praktisch-sittliche Interesse, welches Goethe eigentümlich war, hervor. Er las die "Briefe" das zweite Mal "im praftischen Sinne", um zu prüfen, ob das Werk in irgend einer Hinsicht ihn "als handelnden Menschen von feinem Wege ableiten fonnte"4; allein auch diefe Brufung bestanden die "Briefe". Und diese Übereinstimmung kann nicht überraschen. In Wahrheit stand Goethe als handelnder Mensch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Biographifche Einzelheiten, 36, 439. — <sup>2</sup> Un Schiller. Briefe Bb. 18, S. 64. — <sup>3</sup> Un Schiller, 26. Oft. 1794. — <sup>4</sup> Un benselben, 28. Oft.

den unbedingten Forderungen der ethischen Pflicht fogar weit näher als die "Briefe" der herben Unbedingtheit jener Forderungen nahe zu kommen wagten. Der Inhalt feiner Hauptwerke bezeugt es. In den erften Jahren seines Berkehres mit Schiller gab er den "Lehrjahren Wilhelm Meifters" jenen Abschluß, welcher den Helden von einer ästhetischen Laufbahn auf die nüchterne eines praktisch-sittlichen Handelns weist und ihn zu einem so rücksichtslos schroffen Bruche mit seiner Natur und ihren Neigungen zwingt, daß die Einheitlichkeit des Werkes hierdurch fast gefährdet erscheint. Und wenige Jahre später erfolgte die Fixierung der Faustidee, kraft welcher das hohe Glück des schönften Augenblickes in die aufopferungs= volle praktische Tätigkeit für das Gemeinwohl gesetzt wird. Es waren Gedanken aus Goethes frühester Schöpfungszeit, seinem innersten Wesen eigentümlich, durch die Berufsarbeit der ersten Weimarer Jahre befestigt, — Gedanken, welche auch durch die neu geformte Schicht ästhetischer Bilbungs= elemente wieder hervorbrachen, nur neu angeregt durch den wirkungsfräftigen Philosophen und den lebhaft mittätigen Freund. Und weil fie dem Dichter ursprünglich eigen waren, so folgte er ihnen auch mit Lust; die "Beschäftigung, die nie ermattet", welcher Schiller resigniert und flagend um die ver= lorenen Ideale sich zuwendet, ist ihm das beglückende und das wesentliche Element des Lebens.

Indes würde es durchaus irrig sein, wollte man ans nehmen, die zusetzt entwickelten Gedankenreihen hätten den Dichter zu jener Zeit vollkommen und ausschließlich beherrscht! Vor allem in Italien gewonnen, durchaus eben so wirkungs von allem in Italien gewonnen, durchaus eben so wirkungs theorie und in Hinsicht der Form auch seinem dichterischen Schassen die entscheidenden Gesetze. Seine Kunsttheorie gesangte gerade in dieser Epoche erst zu völliger Klarheit und

Durchbildung, wie sie sich in den Abhandlungen der "Prophläen" so überzeugend bewährt. Die idealen und die realen Elemente des fünstlerischen Schassens wurden aufs genaueste hier gegen einander abgewogen und mit einander versöhnt. Erhaben über den so oft entbrannten Streit, erklang die Mahnung:

"Bär't ihr Schwärmer im Stande, die Ibeale zu faffen, D so verehrtet ihr auch, wie sich's gebührt, die Natur".

Aber auch als Lebensideal behaupteten sich jene der Antike entnommenen äfthetischen Forderungen neben ben prattischethischen2; weniger gegen Schiller als gegen ben römischen Runftfreund sprach fich Goethe zuzeiten in überströmender Empfindung hierüber aus. Durch ihn, der wieder in Stalien weilte, hoffte Goethe "die finnlich-äfthetische Kultur zu erneuern und erst wieder ein Mensch zu werden" 3; und im selben Sinne schreibt er ihm: "Der Zweck des Lebens ist das Leben selbst". In solchen Stimmungen konnte er jede nicht künstlerische Tätigfeit, nicht nur die "Spekulation", sondern selbst das Natur= studium als falsche Tendenz beklagen<sup>5</sup>. In der Tat freilich war das lettere gerade aus feiner Künftlernatur entsprungen und folgte einer fünftlerisch bestimmten Methode, deren "Beobachtungen von der Geftalt ausgingen"6; gerade jene Zeit ist die Hauptepoche seiner vergleichend angtomischen Studien. Bulett stellte er darauf das antike Ideal dar, mit begeisterter Rraft und Freudigkeit der Rede, mit siegender Klarheit und Geschlossenheit des Gedankens in der herrlichen Schilberung Windelmanns. Sier eröffnete er ben Abschnitt "Antifes" mit den dithprambischen Worten: "Der Mensch vermag gar

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vier Jahreszeiten Nr. 52. — <sup>2</sup> Die Vermittelung zwischen beiden Gedankenreihen gab Kants "Kritik der Urteilskraft", so wie Goethe sie aussakte. — <sup>3</sup> An Weyer, 5. Aug. 1796. — <sup>4</sup> An denselben, 8. Febr. 1796. — <sup>5</sup> An denselben, 18. März 1797. — <sup>6</sup> An Alexander v. Humboldt, 18. Juni 1795.

manches durch zwecknäßigen Gebrauch einzelner Kräfte; er vermag das Außerordentliche durch Berbindung mehrerer Fähigkeiten; aber das Einzige, ganz Unerwartete leistet er nur, wenn sich die sämtlichen Eigenschaften gleichmäßig in ihm vereinigen. Das Letzte war das glückliche Los der Alten, besonders der Griechen in ihrer besten Zeit; auf die beiden Ersten sind wir Neuern vom Schicksal angewiesen. Wenn die gesunde Natur des Menschen als ein Ganzes wirkt, wenn er sich in der Welt als in einem großen, schönen, würdigen und werten Ganzen fühlt, wenn das harmonische Behagen ihm ein reines, freies Entzücken gewährt, dann würde das Weltall, wenn es sich selbst empsinden könnte, als an sein Ziel gelangt ausjauchzen und den Gipfel des eigenen Werdens und Wesens bewundern".

Lag aber in dieser begeisterten Bewunderung einer weit entsernten Spoche nicht die Gesahr, auch im frischesten eigenen dichterischen Schassen, wie es Goethe im Verein mit Schiller neu begonnen hatte, dennoch der Gegenwart und dem eigenen Volke fremd zu bleiben? — In dieser drohenden Entsremdung trat Schiller vermittelnd ein. Mit dem vollen Verständnis sür Goethes Ideale verband er doch eine Dichtweise, welche der Subjektivität der Gegenwart mehr entsprach, und ihrem Verlangen nach einseitiger Äußerungsweise des Individuums und direkterer Beziehung des Gedichtes auf das Gemüt des Sinzelnen — mehr entgegenkam? Schillers theoretische Beswühungen beiden Dichtarten ihren berechtigten Platz anzuweisen, nahm Goethe mit höchster Sympathie entgegen; den Aufsatz über "naive und sentimentalische Dichtung" hat er bis an sein

<sup>1 46, 22. — 2</sup> Goethes und Schillers gemeinsame Kunsttheorie habe ich eingehend in dem Buche "Die klassische Aefthetik der Deutschen." Leipzig 1892 dargestellt.

Lebensende als einen Grundstein der Kunfttheorie geschätt; aber auch schon bei seinem Erscheinen ichrieb er Schiller: "Ich habe ihre Prinzipien und Deduktionen defto lieber, da fie mir unser Verhältnis sichern und mir eine wachsende Über= einstimmung versprechen", und an anderer Stelle: "Es ist Ihnen nicht unbekannt, daß ich, aus einer allzugroßen Bor= liebe für die alte Dichtung, gegen die neuere oft ungerecht Nach Ihrer Lehre kann ich erft selbst mit mir einig werden"2. Gin indirekter Ginfluß biefer Lehre ift vielleicht auch in dem bald darauf entstandenen Epos, in Hermann und Dorothea zu erkennen; felbstredend nicht in der Behandlungs= art, die ja die höchste Vollendung der fünstlerischen Objekti= vität zeigt, welcher Schiller die Bezeichnung des "Naiven" gibt, wohl aber in der Wahl des modernen und deutschen Stoffes, welcher auf eine persönlichere Anteilnahme des Hörers rechnen durfte und stärker die Saiten individueller und patriotischer Empfindung anschlagen konnte als Iphigenie oder Taffo, als römische Elegieen oder venetianische Epigramme. Ent= scheidend aber wurde für den Meifter feine Rückfehr gur Fauft= dichtung. Sie hatte er im Sinne, als er Schiller das schon erwähnte merkwürdige Geständnis ablegte: "Nach Ihrer Lehre kann ich erst selbst mit mir einig werden, da ich das nicht mehr zu schelten brauche, was ein unwiderstehlicher Trieb mich doch, unter gewissen Bedingungen, hervorzubringen nötigte". es waltet hier dasselbe Verhältnis wie bei den ethischen Problemen, die wir vorher berührten. Auch hier wird in Goethe nur wiedererweckt, was er schon längst besessen hatte; die äußeren Einflüsse geben nur einen wirtsamen Anftoß: sobald aber Goethe dieser Wirkung nachgibt, so wird er sich schon in fich felbst eines weit höheren Reichtums bewußt, als ihn die besitzen, welche auf ihn eingewirkt haben; als jentimentalisches.

<sup>1</sup> An Schiller, 15. Dez. 1795. — 2 Desgl., 29. Nov. 1795.

romantisches, modernes, subjektives Gedicht (oder welches Homonym man sonst brauchen wolle) ist "Faust" in Stoff und Behandlung weit fühner und revolutionarer gegenüber allen objektiven Schranken als irgend etwas, was Schiller gedichtet. Und so geht auch in der ästhetischen Reflexion jest Goethe weit über Schiller hinaus. Nachdem er mehrere Jahre hindurch mit hohem Aufwand von geistiger Kraft und in konsequenter Bemühung eine Kunfttheorie auszubilden und in seinem Schaffen praktisch zu machen gesucht hat, verwirft er jett plöß= lich alle theoretischen Forderungen an Künstler als Mittel der Hemmung und Verwirrung; er schreibt an Schiller: "Ich bin nicht allein Ihrer Meinung, sondern ich gehe noch weiter. Ich glaube, daß alles, was das Genie als Genie thut, unbewußt geschehe . . . . Was die großen Anforderungen betrifft, die man jetzt an den Dichter macht, so glaube ich auch, daß sie nicht leicht einen Dichter hervorbringen werden. Die Dicht= funft verlangt im Subjett, das fie ausüben foll, eine gewisse gutmütige, ins Reale verliebte Beschränktheit, hinter welcher das Absolute verborgen liegt. Die Forderungen von oben herein zerftören jenen unschuldigen produktiven Zustand und setzen, für lauter Poesie, an die Stelle der Poesie, etwas, das nun ein für allemal nicht Poesie ift, wie wir in unseren Tagen leider gewahr werden; und so verhält es sich mit den verwandten Künsten, ja der Kunft im weitesten

Die veränderte Denkweise Goethes zeigt sich am deutlichsten in seinem Verhältnis zu antiken Stoffen. Noch im Jahre 1800, im Begriff den Helena-Alt des Faust auszuführen, schrak er davor zurück, die in rein antikem Stil begonnene Dichtung in das Nomantische auslausen zu lassen, sie, nach seinem eigenen Ausdruck, "in eine Frațe zu ver-

<sup>1</sup> An Schiller, 6. April 1801.

wandeln"; Schiller mußte ihn beruhigen, ermutigen. Sieben Jahre später hat er unbekümmert einen rein antiken Stoff zum Gegenstande romantisch=subjektiver Ausführung gemacht: der "Pandora" sind so starke sentimentalische Elemente beige=mischt, daß das Werk nimmermehr als "naiv" in Schillers Sinne bezeichnet werden kann. Bald darauf führte die, wenn auch nur fühl=objektive Beschäftigung mit mittelalterlicher Dichtung, Malerei und Architektur, sodann aber die leidenschaftliche Hinwendung zum Orient, das Hinüberschweisen nach Arabien und Persien einen ganz neuen Horizont herauf, an welchem manche neue Sterne seiner Tätigkeit Orientierung und Richtung gewährten.

"Wir sind vielleicht zu antik gewesen; Nun wollen wir es moderner lesen!" verkündigt er jetzt".

Indem aber der Dichter die ausschließliche Geltung des antiken Kunstideals aufgab, mußte auch für den Menschen das antike Lebensideal einen Teil seiner Bedeutung verlieren. Welche ethische Betrachtung durch Kant für ihn wertvoll und fruchtbar geworden, haben wir bereits gezeigt; einige Jahre später zeigt sich eine entsprechende Beränderung auch in religiös-philosophischer Richtung. Das System Schellings zog ihn an. Das Gedicht "Weltsele", das seinen Namen mit einem Hauptwerke Schellings gemein hat, ist ein charakteristisches Erzeugnis dieser Annäherung. Toleranz gegen andere supranaturalistische Richtungen ging damit Hand in Hand. Schon 1796 schrieb Goethe an Jacobi, er würde ihn nicht mehr als einen so steisen Realisten sinden; auch Denkweisen, die ihm fremd seien, empfinde er doch als notwendig, als "Supplemente der Einseitigkeit". Einige Jahre später lesen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jahme Xenien 3, 245, Burdach hat G.-Jahrb. 11, 7 schön gezeigt, wie die Aufnahme des orientalischen Clementes zugleich einen Berjüngungsprozeß in Goethes Wesen bildet. — <sup>2</sup> An Jacobi, 17. Okstober 1796.

wir: "Sonst machte mich mein entschiedener Haß gegen Schwärmerei, Heuchelei und Anmaßung oft auch gegen das wahre ideale Gute im Menschen, das sich in der Ersahrung nicht wohl ganz rein zeigen kann, oft ungerecht. Auch hierin, wie über manches andere belehrt uns die Zeit, und man lernt, daß wahre Schätzung nicht ohne Schonung sein kann". Und wieder acht Jahre später, als er Werner's "Söhne des Thals" in Weimar zur Aufführung brachte, bekennt er: "Eskommt mir, einem alten Heiden, ganz wunderlich vor, das Kreuz auf meinem eigenen Grund und Boden aufgepflanzt zu sehen . . . ., ohne daß es mir gerade zuwider ist. Wir sind dieses doch dem höheren Standpunkt schuldig, auf den uns die Philosophie gehoben hat. Wir haben das Ideelle schäpen gelernt, es mag sich auch in den wunderlichsten Kormen darstellen".

Eine persönliche Annäherung indes an religiöse Vorsstellungsweisen, eine Hinwendung zum Theismus vollzog sich erst unter der Einwirkung jener neu angeeigneten Kulturselemente, des mittelalterlichen und des orientalischen. Besonders das letztere ist für die religiöse Fortbildung Goethes von hoher Bedeutung gewesen. Wir bemerken sogar, daß er mit Vorliebe seine eigenen Anschauungen als Islam bezeichnet; ja er äußert sogar, früher oder später müßten wir uns zu einem religiös vernünstigen Islam bekennen. Es war der streng durchgesührte Gedanke der Gottergebenheits, mit welchem ihn diese Religionsform anzog; es war dieser Gedanke zugleich der Führer, welcher ihn allmählich zu immer entschiedeneren christlichen Vorstellungen hinüberleitete.

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup> An Jacobi, 2. Jan. 1800. — <sup>2</sup> An benselben, 11. Jan. 1808.
 — <sup>3</sup> So an Zelter, 20. Sept. 1820. — <sup>4</sup> An Willemer, 22. Dez. 1820.
 — <sup>5</sup> West-Oftl. Divan, 6, 128.

Aus den flüchtigen Stizzen, auf die sich die bisherige Darstellung beschränken mußte, ergibt sich dennoch mit voller Sicherheit, daß die Epoche des Zusammenwirkens mit Schiller, welche den Söhepunkt der dichterischen Produktion Goethes bezeichnet, nicht denselben normgebenden Wert beanspruchen tann, für die Beurteilung der Gesamtpersonlichkeit und ber individuellen menschlichen Entwickelung Goethes. — barum auch nicht für die Erkenntnis feiner Weltbetrachtung und Denfweise. Sie ift vielmehr eine Epoche innerer Gahrung 1, so seltsam auch dieser Ausdruck gegenüber dem schon fünfzig= jährigen Meister erscheinen mag. Allein er selbst hat diese Zeit später charakerisiert als eine solche, wo er sich mit den Freunden "zu einer erften gemeinsamen Bildung verpflichtet fühlte"2, — und so stark war in ihm noch der Widerstreit der Bildungselemente, daß felbst sein dichterisches Schaffen unter Schwanken und Unmut noch leiden konnte. Demnach wird es gerechtfertigt erscheinen, wenn wir die "Epoche der Vollendung" erst nach dem Tode Schillers beginnen laffen. Ja, erwägen wir, daß auch in den ersten Jahren nach diesem Zeitpunkte (bis etwa in die Zeit der Befreiungsfriege) noch ganz neue Interessengebiete den Rieermüdeten an sich zogen, so könnte das Jahr 1805 fast als zu frühe Zeit= grenze erscheinen 3. Allein anderseits finden wir durch die

¹ Diese Bezeichnung, die ein Kritiker als gänzlich unzutreffend gerügt hat, stammt von Goethe selber! "Ferneres in Bezug auf mein Berhältnis zu Schiller", 36, 253. — ² An Wilh. v. Humboldt, 19. Okt. 1830. — ³ Danzel a. a. D. S. 108 ss. sührt aus, daß die Farbenslehre, welche 1810 erschien, das letzte Berk sei, in dem Goethe die spinozistische Betrachtungsweise rein ausgesprochen, damit aber auch nach seiner Art dieselbe überwunden und beiseite gelegt habe. In ethischer Hinsischt können wir die "Bahlverwandtschaften" anreihen, die derselben Zeit angehören, und nach H. Grimms tressender Ausführung, das menschliche Handeln im spinozistischen Sinne als naturbestimmt hinsistellen, zugleich aber doch auch auf die sittliche Selbstbestimmung des

strengere Zurückgezogenheit und ruhigere Beschaulichkeit, der sich Goethe seit Schillers Tode hingab, in seiner Rede= und Urteilsweise innerhalb der noch folgenden 27 Jahre seines Lebens, einen fo gleichmäßigen Ton, einen fo einheitlich auß= geprägten Charafter, daß dieser Zeitraum nicht naturgemäß irgendwie geteilt werden konnte. Diefer Zeitraum ift die "Epoche der Vollendung", nicht etwa, weil er uns den Mann oder Greis als "fertig" vorführt (benn feine Bollendung hat ihr Wefen in einem beständigen Aufwärtsstreben), sondern deshalb, weil der "Werdende" von allen willfürlichen Bedingungen und Eindrücken der Außenwelt sich innerlich befreit hat, und in einer sicheren Bahn nach dem inneren Gesetze der Perfonlichkeit sein Werden vollzieht und sein Wesen entfaltet. Seit 1815 etwa ist der Stoff des Denkens und Urteilens für Goethe im wefentlichen fixiert und abgeschlossen; aber verarbeitet und geformt wird er fernerhin mit nie versiegender Kraft und Regsamkeit des Geistes. Noch als Achtziger bekennt er: "Was ich in meinen Schriften niedergelegt habe, ist für mich kein Vergangenes, sondern ich seh, wenn es mir wieder vor Augen kommt als ein Fortwirkendes an, und die Probleme, die hie und da unauf= gelöst liegen, beschäftigen mich immerfort"2. Die reflektierenden Dichtwerke seines Alters, die Sprüche in Bers und Prosa, die periodischen Blätter von "Kunft und Altertum", "Morpho= logie und Naturwissenschaft", der fast unübersehbar ausge= sponnene Briefwechsel, die Gespräche, welche die Dankbarkeit der Freunde und Schüler uns aufbewahrt hat, zeigen das

Individuums hinweisen, die fortan für Goethes Anschauung der wichtigste Faktor wurde.

<sup>1</sup> Goethes Rezeptionsfähigkeit blieb bekanntlich bis an sein Ende ungeschwächt; allein er strebte in den letzten zwanzig Jahren nicht mehr danach, durch sie neue Maßstäbe und Gesichtspunkte zu gewinnen. — 2 An Rochlit, 28. Juli 1829.

Bild der ausgebreitetsten geistigen Tätigkeit, welche aber durch die Weite nie an der Vertiefung gehindert wird. Den versbindenden Gedanken zwischen so zerstreuten und verschiedensartigen Außerungen nachzugehen, soll im folgenden verssucht werden; den Reichtum, der hier offen liegt, in seiner Fülle auszubeuten, wird der Forschung eines einzelnen immer unerreichbar bleiben.

## Erster Abschnitt. Grundlage Goethischer Denkweise.

Wo wir Goethe seine Anschauungen darlegen sehen, auch da, wo es nicht beiläufig, sondern mit entschiedener Absicht geschieht, treffen wir doch selten nur auf eine systema= tische methodische Auseinandersetzung. Der poetischen Produftion widerstreitet eine solche ja ohnehin; aber auch in den "Sprüchen", in den "Zahmen Xenien", die doch wesentlich der Reflexion entsprungen find, finden wir wohl eine lose Busammenreihung von Aussprüchen, deren Gegenstände Berwandtschaft zeigen, aber nicht einen streng logisch fortschreitenden Gedankengang. Es entspringt dies aus der tiefften Natur ihres Schöpfers; ein System der Philosophie oder Dogmatit hat er auf feinem Gebiete seines Denkens jemals formulieren [wollen; niemals hat er sich damit beschäftigt, bestimmte Grundlagen der Erkenntnis, sei es als angeborene, sei es als aus der Erfahrung gewonnene, festzustellen und auf ihnen durch folgerechte Anwendung logischer Operationen ein Lehrgebäude aufzuführen; was er ausspricht, ist unmittelbar aus dem Leben gegriffen, durch Lebensereignisse veranlaßt; aber durch langjährige Erfahrung im Bunde mit fteter Beobachtung und flarer Erwägung in die abgeschloffene, durch= sichtige Form gebracht, zu der Geltung eines allgemeinen Gefetes erhoben. Go können jene Aussprüche einzeln sich oftmals widersprechen, weil der gegenwärtige Augenblick ein=

mal dies, einmal jenes zeigt oder fordert; aber eine einheit= liche Richtung des Denkens und Strebens liegt ihnen überall zugrunde; die Richtung auf Bildung der Berfönlichkeit zu einem Ganzen, zu einem dauernd ftete Biele verfolgenden Charafter. Die wechselnden Bedingungen der Außenwelt find es, welche den scheinbaren Widerspruch in den einzelnen Reflexionen erzeugen; die Gefinnung aber ift dieselbe, welche ftets darauf ausgeht, gegenüber jenem Wechsel dem Menschen eine würdige, dauerhafte Gestaltung feines Lebens gur Pflicht zu machen, zu ermöglichen und zu sichern. Aus der tiefften Eigentümlichfeit der eigenen Seele, aus dem Bewußtsein ihrer perfönlichen Aufgaben entspringen bemnach jene Anschauungen und ihre Außerungen; daher sind sie original im höchsten und beften Sinne des Wortes, eigenartig, aber nicht eigen= mächtig, individuell, aber nicht willfürlich. Daher find fie auch feinem bestimmten Systeme unterzuordnen, weder der Metaphyfif, noch der Afthetif oder Bolitif. Der Lebensgang Goethes beweift, wie verschiedene Systeme ihm nabe getreten, ihm wertvoll gewesen find, für immer neue Beziehungen des Lebens fein Auge geschärft haben, wie aber feines ihn beherrscht hat. Und so jehen wir ihn auch in seiner Boll= endungsepoche souveran überall ergreifen, was ihm angemeffen ift; stets aber es nach eigener Art verarbeiten, nie einer Gedankenreihe weiter folgen, als sie auch seine eigene ift. Mit Kant, Leibniz, Schelling, Spinoza berührt er fich öfters, ja macht selbst ihre Worte zu den seinigen; allein es geschieht dies nur fo oft, als es ihm zusagt, sich einmal hergebrachter Ausbrücke zu bedienen, ftatt fich neue zu erschaffen; ein wirklicher Anschluß an die Syfteme jener Philosophen ift bieraus nicht abzuleiten. Es liegen hierüber die unzweifelhaftesten Beugniffe von Goethe felbft vor. Go ichreibt er an Belter nachdem er sich unmittelbar vorher der Ausdrücke der Leibnig ichen Monadenlehre bedient: "Berzeih diese abstrufen Aus-

drücke! man hat sich aber von jeher in solche Regionen verloren, in folchen Sprecharten sich mitzuteilen versucht, da wo die Bernunft nicht hinreichte und man doch die Unvernunft nicht wollte walten laffen"1. Und an anderer Stelle äußert er: "So viel Philosophie, als ich bis zu meinem feligen Ende brauche, habe ich noch allenfalls; eigentlich brauche ich gar teine"2. "Mögen die Philosophen ihre Philosophen begraben3!" Ginen huronischen Zustand fchreibt er sich in bezug auf Philosophie zu und bezeichnet in den "Maximen und Reflexionen" unzweifelhaft fich felbst als "Eklektiker", "der aus dem, was ihn umgiebt, aus dem, was sich um ihn ereignet, sich dasjenige aneignet, was seiner Natur gemäß ift"5. Wie einzelne Philosophen während seines Lebensganges in all= mählicher Folge ihm wertvoll wurden, ift in dem einleitenden Abschnitt gezeigt worden; in der Vollendungsepoche finden sich einzelne Züge aus den Systemen aller jener Denker in Goethes Anschauungen vereinigt; versenkt er sich in die Natur als Ganges, fo glauben wir Spinoza zu hören; betrachtet er ben Menschen als Einzelwesen, so fühlen wir uns an Leibniz und Schelling erinnert; entschließt er sich, die sittlichen Probleme praktisch zu beurteilen, so erkennen wir den Zeitgenoffen und Berehrer von Kant. Allein bei alledem dürfen wir nie den eigenen Ausspruch des Meisters vergessen, "daß keiner bei denselben Worten dasselbe wie der andere denkt"6, und muffen auch Sätze, die so stark an Fremdes anklingen, nicht aus dem Busammenhange jener fremden Shiteme, sondern nur aus der Eigentümlichkeit Goethischer Denkweise zu verstehen und zu würdigen suchen. Und ebenso sei es im ganzen unsere Aufgabe, die Anschauungen Goethes nicht an anderen zu messen, nicht durch Feststellung von Ahnlichkeit und Verschiedenheit

An Zelter, 19. März 1827. — <sup>2</sup> Unterhaltung mit Müller, 16. Juli 1827. — <sup>3</sup> An Knebel, 21. Juni 1817. — <sup>4</sup> An Graf Reinhart, 28. Aug. 1807. — <sup>5</sup> Sprüche Ar. 448. — <sup>6</sup> Dichtung und Wahrheit, 29, 11.

äußerlich zu begrenzen, sondern vielmehr sie rein aus sich selbst zu entwickeln und das sittliche Streben seines Geistes sich zu vergegenwärtigen, welches er selbst in die kurzen Worte gesaßt hat: "Ich bilde mir nicht ein, daß ich recht habe, aber das weiß ich, daß ich aufs Rechte losgehe". Mit berechtigter Selbstgewißheit hat er die Frucht solchev Vertiefung gekennzeichnet, wenn er sagt: "Wer meine Schriften und mein Wesen überhaupt verstehen gelernt, wird doch bekennen müssen, daß er eine gewisse innere Freiheit gewonnen".

Bunachst ift festzustellen, daß Goethe einem jeden Berjuche die Summe menschlicher Erkenntnis in das Ganze eines logisch aufgebauten Systems zu fassen, grundsählich und vollbewußt mit unüberwindlicher Stepfis gegenüberftand. seiner Ansicht ftößt der Berftand bei aufrichtiger Erforschung des Welträtsels zulet ftets auf unvereinbare Widersprüche, die vereinigen zu wollen nicht nur ein zweckloses, sondern auch anmaßendes Unternehmen wäre. "Der Mensch ift nicht geboren, die Probleme der Welt zu lösen, wohl aber zu fuchen, wo das Problem angeht, und sich sodann in der Grenze des Begreiflichen zu halten"3. In der Feftstellung Diefes Grundsates sah er das entscheidende Berdienst von Kant, der "der erfte gewesen, der ein ordentliches Fundament gelegt" 4. "Kant hat unftreitig am meiften genütt, indem er die Grenzen zog, wie weit der menschliche Beist zu dringen fähig sei, und daß er die unauflöslichen Probleme liegen ließ"5. Über das

<sup>1</sup> An Schult, 25. Oft. 1820. — 2 Unterh. mit Müller, 5. Jan. 1831. Da ich mir bewußt bin, in der folgenden Darstellung diese Gessichtspunkte durchaus sestgehalten zu haben, so darf ich wohl sagen, daß es kaum möglich ist, Wesen und Inhalt meines Buches schlimmer mißzuverstehen, als es Richard W. Meher tut, wenn er es (Jahresberichte für n. d. Litteraturgeschichte Bd. XII, IV 8a) als "GoethesOrthodoxie" charakterisiert. Weder hat Goethe jemals eine "Orthodoxie" aufgestellt, noch werden, die in seinem Geist arbeiten, sich zu einer solchen bekennen.

3 Mit Edermann, 15. Okt. 1827. — 4 Mit Partheh, 28. Aug. 1827.

5 Mit Edermann, 1. Sept. 1829.

Problem des Verhältnisses von sittlicher Freiheit und Notwendigkeit äußert er, nachdem er es im Lause eines Gespräches berührt: "Dies sühre ich nur an als ein Zeichen, wie wenig wir wissen, und daß an göttlichen Geheimnissen nicht gut zu rühren ist". "Eine unmögliche Synthese", nennt er es, "Tod und Leben, Regiment und Freiheit, Meisterschaft und Bequemlichkeit, Leidenschaft und Dauer, Gewalt und Sittlichkeit" zu vereinigen?. Er hält es für leeres Wortgeklingel, die Gegensähe dialektisch hinwegzudisputieren oder gar spekulativ vermitteln zu wollen. Die wissenschaftliche Behandlung der Probleme fordert eine Auslösung, Ausgleichung oder "eine Ausstellung unausgleichbarer Antinomieen".

Und scharf formuliert er seine Ansicht in dem Spruch: "Man sagt, zwischen zwei entgegengesetzen Anschauungen liegt die Wahrheit mitten inne. Keineswegs! Das Problem liegt dazwischen, das Unschaubare, das ewig thätige Leben, in Ruhe gedacht". "Idee und Erfahrung werden nie in der Mitte zusammentressen; zu vereinigen sind sie nur durch Kunst und That". Und hiermit übereinstimmend, schreibt er nach Bollendung des Faust einem Freunde: "Aufschluß erwarten Sie nicht! der Welt= und Menschengeschichte gleich, enthüllt das zuletzt aufgelöste Problem immer wieder ein neu aufzu= lösendes".

Es ergibt sich aus alledem, daß Goethe dem in seinen letzten Jahren fast alleinherrschenden Shstem Hegels bei allem persönlichen Respekt vor dem großen Denker doch entschieden ablehnend gegenüberstehen mußte. Mehrfach hat er das ausgesprochen, so gegen Zelter noch zwei Monate vor seinem Tode?

<sup>1</sup> Mit Edermann, 15. Oft. 1825. — 2 An Schulz, 19. Oft. 1823. — 3 II, 11, 160. — 4 Sprüche Nr. 957; ebenso Wilhelm Meisters Banderjahre, 25, 29. — 5 An Schopenhauer, 28. Jan. 1816. — 6 An spräch mit Müller, 7. Sept. 1831. — 7 27. Jan. 1832; vgl. auch daß Gespräch mit Müller, 16. Juli 1827.

Und gegen die mit ihrer Dialektik alle Probleme im Handumdrehn lösenden Schüler des Meisters richtete er die Spottverse: "Das geht so fröhlich ins allgemeine; ist leicht und selig, als wär's auch reine! Sie wissen gar nichts von stillen Riffen, und wie sie schiffen, die lieben Heitern, sie werden wie gar nichts zusammenscheitern".

Aber das "Problem" ift in ein "Poftulat" zu ver= wandeln2; die theoretisch unmögliche Lösung ist an der Hand der Erfahrung im praktischen Sandeln zu suchen; die "Stepfis" darf nicht "selbst dogmatisch werden" 3; fie soll eine "thätige" fein: das heißt eine solche, "die unabläffig bemüht ift, sich felbst zu überwinden und durch geregelte Erfahrung zu einer Art von bedingter Zuverläffigkeit ju gelangen"4. Es find also die in der Erfahrung sich bewährenden Überzeugungen, denen eine bedingte Zuverläffigkeit zugesprochen wird, und dieses Urteil wird dann dahin erweitert und gesteigert, daß derartige Überzeugungen auch mit Zuversicht als "wahr" anerfannt werden: "Wer fich mit reiner Erfahrung begnügt und danach handelt, der hat Wahres genug"5; und noch mehr in den großartigen Worten: "Was fruchtbar ift, allein ift wahr" 6. Siermit stehen in engstem Zusammenhang die beiden mertwürdigen Sätze, in welchen eine positive und eine negative Borschrift für den nach Erkenntnis Strebenden enthalten ift: "Wahrheitsliebe zeigt fich darin, daß man überall das Gute zu finden und zu schätzen weiß" 7, und: "Alles, was unferen Geift befreit, ohne uns die Berrichaft über uns felbst zu geben, ist verderblich" 8. Er bekennt, daß er sich von den Menschen fern halte, "welche nur das Wahre zu feben glauben, wenn fie das Gemeine feben" . Bon einem Freunde, bei dem das

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gedichte, 3, 145. — <sup>2</sup> Un Zelter, 9. Aug. 1828. — <sup>3</sup> II, 11,
 310. — <sup>4</sup> Sprüche Nr. 551. — <sup>5</sup> Sprüche Nr. 50. — <sup>6</sup> Gedichte, 3,
 83. — <sup>7</sup> Sprüche Nr. 28. — <sup>8</sup> Sprüche Nr. 39. — <sup>9</sup> An Gräfin O'Donnell, 24. Nov. 1812.

"Drgan des Mißwollens, der Unzufriedenheit" sehr ausgebildet war, äußerte Goethe, er habe "mehr Talent und Wissen, als er nach dem Maß seiner Charafterstärke ertragen" könne". Und ganz konsequent im Sinne dieses positiven Wahrheitsbegriffs behauptete er auch: "Zum Ergreisen der Wahrheit braucht es eines höheren Organs als zur Verteidigung des Irrtums".

Neben allem was demgemäß an Wahrheitserkenntnis durch die Erfahrung gewonnen wird, erscheint das auf theoretischem Wege Erlangte als Dichtung; "die Theorie an und für sich ist nichts nütze, als insofern sie uns an den Zu= sammenhang der Erscheinungen glauben macht"3. Auch die Phantafie hat hierbei ihre Bedeutung; "fie legt dem Berftand die Weltanschauung vor"4. In jener Abmessung aber der Wahrheit nach ihrer Bewährung in der Tätigkeit liegt die Berföhnung der "theoretischen" und der "empirischen" Betrachtung, wie sie uns in einer Reihe von Sprüchen dargelegt wird. "Der Menschenverstand, der eigentlich aufs Praktische angewiesen ist, irrt nur alsdann, wenn er sich an die Auflösung höherer Probleme wagt; dagegen weiß aber auch eine höhere Theorie sich selten in den Kreis zu finden, wo jener wirft und west"5. "Alle Empiriter streben nach der Idee und können sie in der Mannigfaltigkeit nicht entdecken; alle Theoretiker suchen sie im Mannigfaltigen und können sie darin nicht auffinden"6. "Beide jedoch finden sich im Leben, in der That, in der Kunst zusammen"?.

Welcher Art aber ist nun diese praktische Erfahrung, die

lleber Knebel, Gespräch mit Müller, 3. Febr. 1823. — <sup>2</sup> II, 11, 162. — <sup>3</sup> Sprüche Nr. 51. — <sup>4</sup> An die Erbgroßherzogin Maria Kawskritt des Menschenberstandes oder Gemeinverstandes als Ergänzung zu 1826. — <sup>6</sup> Sprüche Nr. 639. — <sup>7</sup> Sprüche Nr. 634. Mit Eckermann, 17. Febr. wird niemand den wesentlichen Einsluß Kants versennen; insbesondere in der Lebhaftigkeit, mit der Goethe den Nachweis der praktischen Versen

als Kriterium der Wahrheit gelten foll? Ift fie bloß eine Sache der einzelnen Verson und ihres individuellen Lebens= ganges oder ist fie das Ergebnis historischer Entwickelung, eine Sache ganger Zeiten und ganger Bölker? Sier nehmen wir zunächst wahr, daß eine förmliche historische Bestimmung deffen, was sich als "fruchtbar" erwiesen habe, für Goethe ganz un= möglich war durch seine grundfätlich steptische Stellung zur forschenden Geschichtsbetrachtung überhaupt: "Wenn man sich bei der Geschichte nicht beruhigt wie bei einer Legende", meinte er, "so löst sich zulet alles in Zweifel auf". In dem ein= gehenden Gespräch mit dem Historiker Luden hat er dieser Stepfis entschiedenen Ausdruck gegeben?. Und wenn später auch manches kritisch-historische Werk ihm Achtung und Interesse abgewann, wie 3. B. Niebuhrs Römische Geschichte, fo geschah das doch mehr in dem Sinne, daß er sich freute, die Ansicht eines bedeutenden Mannes über einen so wichtigen Gegenstand kennen zu lernen, als daß er die Überzeugung gewann, sichere Kunde davon, wie es wirklich gewesen sei zu finden. Ja er äußerte fogar: "Es geht wirklich ins Komische, wenn man . . . von längst Vergangenem sich mit Gewißheit überzeugen will"3. So blieb ihm nur eine afthetisch=gefühl= volle Auffassung der Geschichte offen, nach welcher "das Beste, was wir von der Geschichte haben, der Enthusiasmus ist, den fie erreat"4. Eine Erkenntnisquelle also konnte die Erforschung der Vergangenheit ihm nicht sein; von hoher Bedeutung dagegen war ihm der aus der Bergangenheit überlieferte, einen

1 An Zelter, 4. Dez. 1827. — 2 Mit Luden, 19. Auguft 1806. Bgl. auch Gespräch mit Müller, 15. April 1819. — 8 An Zelter, 27.

März 1824. — 4 Sprüche Mr. 30.

nunft als Erkenntnisquelle und als Vermittlerin der Antinomieen untersnommen hat. Um so merkwürdiger und charakteristischer ist die im obengenannten Schreiben an die Erbgroßherzogin für notwendig besundene Ergänzung Kants, durch hinzussügung der "Phantasie" als dierter Hauptstraft zu Sinnlickkeit, Verstand und Vernunft.

Befit der Gegenwart bildende Schatz von Erfahrung und Erkenntnis. "Den törigsten von allen Irrtumern" nannte er es, "wenn junge gute Röpfe glauben, ihre Driginalität zu verlieren, indem fie das Wahre anerkennen, was von andern schon anerkannt worden". Oftmals verspottete er die, welche durchaus "original" sein wollten; jo in den Gedichten "Reologen", "Den Originalen" und in dem satirischen Xenion: "Ich hielt mich stets von Meistern entfernt; Rachtreten wäre mir Schmach! Hab' alles aus mir felbst gelernt. — Es ist auch danach"2. Aber doch sprach er auch diesem überlieserten Besitz ein schließlich entscheidendes Gewicht nicht zu; sondern sah in ihm nur das Material, auf welches der ernst arbeitende Geist in erster Linie hingewiesen sei: "Altes Fundament", schreibt er, "ehrt man, darf aber das Recht nicht aufgeben, irgendwo wieder einmal von vorn zu gründen". "Dhne Autorität kann der Mensch nicht existieren, und doch bringt fie ebensoviel Frrtum als Wahrheit mit sich; fie verewigt im Einzelnen, was einzeln vorübergehen follte, lehnt ab und läßt vorübergehen, was festgehalten werden sollte, und ist haupt= jächlich Ursache, daß die Menschheit nicht vom Flecke kommt". "Das Schrecklichste für den Schüler ist, daß er sich am Ende doch gegen den Meister wieder herftellen muß. Je fräftiger das ist, was dieser giebt, in desto größerem Unmut, ja Berzweiflung ist der Empfangende"5. "Jeder Mensch muß nach seiner Weise denken; denn er findet auf seinem Wege immer ein Wahres oder eine Art von Wahrem, die ihm durchs Leben hilft"6. "Die verschiedenen Denkweisen sind in der Verschieden= heit der Menschen gegründet, und eben deshalb ist eine durch= gehende gleichförmige Überzeugung unmöglich"?. "Ich habe

<sup>1</sup> Sprüche Nr. 175. — 2 Gedichte, 5, 84. — 3 Sprüche Nr. 889.
— 4 Sprüche Nr. 842. — 5 G.-Jahrb. 15, 12. Vgl. auch mehrfache
A. 105 f. — 6 Sprüche Nr. 8. — 7 An Graf Reinhart, 23. Jan. 1811.

bemerkt, daß ich den Gedanken für wahr halte, der für mich fruchtbar ist, der sich an mein früheres Denken anschließt und mich zugleich fördert; nun ist es nicht allein möglich, sondern auch natürlich, daß sich ein solcher Gedanke dem Sinn des andern nicht anschließe, ihn nicht fördere, wohl gar hindere, und so wird er ihn für falsch halten"1. "Jeder ist selbst nur ein Individuum und kann sich auch eigentlich nur fürs Individuelle intereffieren"2. Und felbst bei der Erkenntnis empirisch festzustellender "Wahrheiten" hat sich Goethe die Wahrnehmung aufgedrängt, daß das Subjekt in der Erscheinung immer nur Individuum ift, und daber eines gewiffen Anteils von Wahrheit und Frrtum bedarf, um seine Gigentümlichkeit zu erhalten3. Auch dieses Brinzip der "Toleranz" ergab sich ihm aus der Philosophie Kants. "Das System Rants besteht in der Unterscheidung des Subjekts und Objekts, des urteilenden Sch und des beurteilten Gegenstandes, unter der Voraussetzung, daß stets das Sch es ist, welches urteilt. Da nun die Subjekte oder die Bringipien des Urteiles unter sich verschieden sind, so sind es natürlich auch die Urteile"4.

Demnach ift die Wahrheit in der Tat etwas Indivisuelles, aber darum nichts Willfürliches, sondern eng sich ansschließend an die Lebensaufgabe des einzelnen, nach ihrer Fruchtbarkeit für dieselbe geregelt, nur durch die höchste Gewissenhaftigkeit des Strebens erreichbar. Und aus dieser Gesankenreihe ergibt sich nun auch der wahre Begriff des vielsach

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> An Zelter, 31. Dez. 1829. — <sup>2</sup> Biographische Einzelheiten 36, 276. — <sup>3</sup> An Schopenhauer, 16. Nov. 1815. — <sup>4</sup> Mit Cousin, 20. Oft. 1817. Es ist von größter, grundlegender Bedeutung, diesen subjektiven Charakter des Weltanschauungsdranges in Goethe entschieden zu erkennen und sestzuhalten. Auch neuere verdienstwolle Darstellungen seiner Denkweise lassen sehnen. Mit Vorliebe wird immer wieder jenes Wort vom "gegenständlichen Denken" herangezogen, das sich aber aus etwas ganz anderes bezieht, nämlich auf die formulierten Resultate des Denkens, nicht auf die Theorie des Erkennens.

gemißbrauchten Wortes Originalität: "Original sein heißt, in seinen individuellen Zuständen das Rechte finden".

Andererseits hat aber das Wahre in sich auch eine Gin= heit, eine Allgemeingültigkeit, indem das schliefliche praktische Ziel, an dessen immer mehr sich verwirklichender Erreichung die Fruchtbarkeit des Wahren zu prüfen ist, bei aller Berschiedenheit der Charaftere und der Pflichten doch ein einheit= liches, der ganzen Menschheit gemeinsames ist. "Der isolierte Mensch", schreibt Goethe, "gelangt niemals zum Ziele"2. Die Ausbildung des Individuums zu einer geschloffenen, im Dienfte des Ganzen dauernd tätigen Persönlichkeit ist die Aufgabe, deren Berwirklichung zum Ziele eines "allgemeinen fittlichen Weltbundes" führen würde, in dem "die Menschen sich mit allen ihren Kräften, mit Herz und Geist, Berstand und Liebe vereinigen"3. Dieser ethische Gedankengang führt sodann weiter zur Erzeugung der religiöfen, theistischen Unschauungen Goethes, indem als notwendige Wahrheitsforderung, als Postulat des Individuums in diesem seinem persönlichen Bestreben das Dasein einer persönlich seine Geschicke leitenden, das Befte seines Strebens befördernden Gottheit sich ergibt. Mit dieser Seite der Anschauungen Goethes werden wir in dem zweiten Abschnitte uns beschäftigen.

Indem aber jene eigentümliche Ausbildung und Tätigkeit des Einzelwesens stets geschehen soll nach Maßgabe seiner besonderen Naturbeschaffenheit und Naturbestimmung, trozdem aber mit der Beschaffenheit des Naturganzen, dem es angehört, im Einklange stehen und seiner Bestimmung dienen soll, erwächst zugleich die Forderung an den einzelnen, sich als Teil dieses Ganzen zu fühlen, über sein Verhältnis zu

<sup>1</sup> Bogel, Goethe in amtlichen Berhältnissen, S. 60. — 2 An Billemer, 5. Dez. 1808. — 3 Sprüche Nr. 1009, freilich nur beiläufig. Von hier an, wo ich die Hauptgesichtspunkte der solgenden Abschnitte furz zusammenstelle, muß bezüglich der Begründung auf diese Abschnitte serwiesen werden.

dem Ganzen sich aufzuklären, vor dem All, dem er sich felbst zugehörig, von dem er sich abhängig fühlt, in staunender Ehr= furcht fich zu beugen. Hieraus entsprang der pantheiftische Bug, der Goethes Anschauungen eigen war, und ebenso seine lebhafte, beständig sein Schaffen begleitende Tätigkeit auf bem Gebiete der Naturforschung. In der Naturwissenschaft konzentrierte sich sein wissenschaftliches Interesse, weil er den Menschen vorzugsweise als natürlich bedingtes, weit weniger als historisch oder sozial bestimmtes Wefen betrachtete, während er das rein geistige Leben als etwas durchaus mhsteriöses der wissen= schaftlichen Behandlung überhaupt nur sehr zurückhaltend und vorsichtig unterwarf. Allein zu abschließender Befriedigung konnte ihn auch seine Naturforschung, welche wir im dritten Abschnitt darzustellen versuchen, nicht führen; denn indem die Wissenschaft nach seiner Ansicht wesentlich in sorgsam eindrin= gender Beobachtung der Naturvorgänge und in innerlich be= gründeter Aneinanderreihung experimenteller Nachweise der= selben bestand, verwarf er dagegen durchaus die Ableitung allgemeiner Gesetze vermittelft der Berechnung oder jeder mathematisch begründeten Schlußfolgerung. Seine nicht mechanische, sondern "dynamische" Auffassung der Natur verlangte nicht eine Konftruftion logisch formulierter Gesetze, sondern eine Anschauung der in der Natur geregelt wirksamen Kräfte als etwas tatsächlich Vorhandenen. "Leben gewahr zu werden", danach ging sein Forschen. Suchte die Wissenschaft dieser Forderung durch Erhebung zur "Idee" zu entsprechen, so fand er sie schon im Begriff, ihren eigenen Bereich zu verlaffen und andere Kräfte zu Silfe zu rufen. Er fand diese Silfe bei der Kunft, mit deren Theorie er sich eindringend beschäftigte, wie der vierte Abschnitt es näher ausführen wird. Werden in der Kunft beide Seiten, die ideale und die reale, das all= gemeingültige Gesetz und der charakteristische Einzelfall in gleichem Maße geschätzt und gewahrt, so zeigt sie uns nach

Schillers Worten "das Bleibende in der Erscheinungen Flucht", aibt uns Ginblick in das Berhältnis des einzelnen zum Ganzen, schlieflich zum All der Natur, und wird so zu deren "wür= diafter Auslegerin" 1. So ist Goethes Kunftinteresse innig mit seiner Naturverehrung verbunden, nicht weniger aber mit seiner ethisch=religiösen Gefinnung. Denn nicht weniger wie die Naturgesetze treten durch die Eigenschaft der Kunft, den Einzelfall mit dem Allgemeinen zu verföhnen, auch die dauernden sittlichen Gesetze in dem Kunstwerk ungewollt an das Licht. Religion, Naturwiffenschaft und Kunft sind so die drei Mächte, welche den einzelnen auf dem Wege nach dem ihm gefteckten Ziel fräftigen und erhalten. Allein niemals könnte der einzelne auf diesem Wege fest und zuversichtlich vor= schreiten, wenn nicht auch die äußeren Berhältnisse und um= gebenden Buftande in einer dazu förderlichen Beise geordnet und geregelt wären. Dies geschieht durch die politischen und sozialen Berbande, durch Kirche, Staat und Gesellschaft, über= haupt durch die ganze Ordnung des Gemeinwesens. dieses hat Goethe zum Gegenstand eingehender Untersuchung gemacht; aber auch hier handelt es fich für ihn nur um ein praktisches Postulat, nicht um ein dogmatisch seststehendes Ideal. Die Gemeinschaft ift ihm nicht Gelbstzweck, sondern ein Mittel zur Förderung des einzelnen, aber freilich aller einzelnen zugleich, und darum nicht zur Förderung der Selbst= sucht. So hat sie einerseits die Tätigkeit vor hemmenden und störenden Ginflüssen abzuschließen und zu schützen, andererseits sie direkt zu begünstigen, ja in verwickelteren Berhältnissen schließlich zu richten und zu leiten, damit sie auch den Tätig= keiten anderer nur zur Unterstützung, nie zur Schädigung ge= reiche. Mit der näheren Ausführung dieser Gedanken wird sich der fünfte Abschnitt beschäftigen.

<sup>1</sup> Sprüche Mr. 214.

## Zweiker Abschnitt.

## Goethes ethische und religiöse Anschauungen.

"Das Höchste, was wir von Gott empfangen haben, ift das Leben, die rotierende Bewegung der Monas um fich selbst, welche weder Raft, noch Ruhe kennt; der Trieb, das Leben zu hegen und zu pflegen, ift einem jeden unverwüftlich ein= geboren, die Eigentümlichkeit desselben jedoch bleibt uns und anderen ein Geheimnis. Die zweite Gunft der von oben wirkenden Wesen ist das Erlebte, das Gewahrwerden, das Eingreifen der lebendig bewegten Monas in die Umgebungen der Außenwelt, wodurch sie sich selbst erst als innerlich Grenzenloses, als äußerlich Begrenztes gewahr wird . . . . Als drittes entwickelt sich nun dasjenige, was wir als Handlung und That, als Wort und Schrift gegen die Außenwelt richten"1. Mit diesen, in der Ausdrucksform an Leib= nig, im Gedanken mehr an Schelling sich anschließenden Sätzen zeichnet Goethe die Grundzüge seiner Anschauung vom "Ich", von der menschlichen Einzelpersönlichkeit, die der Ausgangspunkt all seiner Lebensbetrachtung ift. Das ber Monas von Natur innewohnende raftlose Leben zu dauern= der, zielbewußter Tätigkeit zu steigern, sich selbst zum sitt= lichen Charafter, zur "Entelechie" zu entwickeln, ist die

<sup>1</sup> Sprüche Nr. 1028—30. Bgl. dazu meinen Aufsat über Goethes Monadenlehre: Essais und Studien. Braunschweig 1899.

allgemeine fittliche Aufgabe. "Die entelechische Monade muß sich in raftloser Thätigkeit erhalten"1; er empfiehlt, die Uberzeugung in sich zu nähren, daß "in jeder Lage des Lebens eine bestimmte Thätigkeit von uns gefordert werde"2, daß "die vernünftige Welt von Geschlecht zu Geschlecht auf ein folge= rechtes Thun entschieden angewiesen sei"3, daß "wir alles, was in uns und an uns ist, in That zu verwandeln suchen". "Charafter im großen und im fleinen" nennt er, "daß der Mensch bemjenigen eine stäte Folge giebt, deffen er sich fähig fühlt"5. Die lette Wendung deutet noch auf einen weiteren hochwichtigen Grundsat Goethischer Sthik. In dem, deffen er sich fähig fühlt, in dem besonderen Berufe, nicht in einer phantastisch ins Allgemeine sich verbreitenden und verlierenden Geschäftigkeit hat jeder seine sittliche Aufgabe zu sehen. "Jedes einzelne Beginnen hat fo viele Schwierigkeiten, daß es einen ganzen Menschen, ja mehrere zusammen braucht, um zu einem erwünschten Ziele zu gelangen"6.

"Ein jeder febre vor seiner Thür, Und rein ist jedes Stadtquartier. Ein jeder übe sein' Lektion, So wird es gut im Rate stohn".

Aber das letzte Ziel der Tätigkeit soll nicht das eigene Selbst und sein Wohl sein; vielmehr kommen die Tätigkeiten "einander wechselsweise zur Hilse"; wir "bearbeiten uns selbst, damit wir an dem, was andere thun und leisten, desto gründslicheren und herzlicheren Anteil nehmen können"; "nur insofern gelten wir für etwas, als wir den Bedürsnissen anderer auf eine regelmäßige und zuverlässige Weise entgegenkommen" 20. Ja Goethe wagt sogar den Sat:

<sup>1</sup> An Zelter, 19. März 1827. — 2 An Riemer, 19. Mai 1809. — 3 An Beulwiß, 1828. (Briefwechsel zwischen Carl August und Goethe 2, 319.) — 4 An Zelter, 30. Ott. 1828. — 5 Sprüche Nr. 587. — 6 Farbenlehre, Hist. Teil, 4, 284. — 7 Gedichte, 5, 153; vielleicht die letzten Berse, die Goethe gedichtet hat; im Anklang an Luthers "Haußtassel". — 3 Farbenlehre a. a. D. — 9 An Willemer, 11. Juli 1821. — 10 An Riemer a. a. D.

"Das Opfer, das die Liebe bringt, Es ist das teuerste von Allen; Doch wer sein Eigenstes bezwingt, Dem ist das schönste Loos gesallen"1.

Aber freilich ist unter "bezwingen" hier nicht "ertöten" zu verstehen, sondern "beherrschen". Es ist andererseits gerade die Entwicklung, die Entsaltung der Individualität, die Goethe verslangt, ja für selbstverständlich hält; zum Charafter soll sie sich ja ausdilden und steigern. Nur was der gemeinsamen menschlichen Aufgabe nicht dienen kann, soll fallen. Ist das aber nicht ein Widerspruch? Liegt hier nicht ein Zusammenstoß christlich-altruistischer und heidnisch-selbstbewußter Lebens-betrachtung vor?

Für Goethe bestand ein solcher Widerspruch nicht, kraft seiner eigentümlichen, später eingehend darzustellenden Gottessvorstellung. Für ihn war jede Individualität eine Manissestation der Gottheit, ihre Entsaltung erfüllte einen Teil des göttlichen, im Weltganzen wirksamen Willens, und jede war daher auch an ihrer Stelle berechtigt. "Gott begegnet sich immer selbst; Gott im Menschen sich selbst wieder im Menschen. Daher keiner Ursache hat sich gegen den größten gering zu achten . . . So göttlich ist die Welt eingerichtet, daß jeder an seiner Stelle, an seinem Ort, zu seiner Zeit alles Übrige balanciert".

So kann durch gegenseitige Anerkennung aller Indivisualitäten jener "allgemeine sittliche Weltbund" zustande kommen, in dem "die Menschen sich mit allen ihren Kräften, mit Herz und Geist, mit Verstand und Liebe vereinigen", und der in den "Wanderjahren" und im zweiten Teile des Faust schon in dichterischer Vorahnung dargestellt wird. — Welchen entscheidenden Wert aber Goethe auf die ethische

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gebichte, 5, 108. — <sup>2</sup> Mit Riemer, 3. Juli 1810. — \* Zur Naturwissenschaft 11, 101. 102.

Richtung jedes Strebens legte, wird ersichtlich aus Worten, wie: "Alles, was fich unter Menschen in höherem Sinne er= eignet, muß aus dem ethischen Standpunkt betrachtet, beichaut und beurteilt werden". "Jedes Geschäft wird eigentlich durch ethische Hebel bewegt"; "Wo ich aufhören muß, sittlich zu sein, habe ich keine Gewalt mehr"2; und bemgemäß urteilt er über einen Zeitgenoffen: "Er befigt manche glänzende Eigenschaften; aber ihm fehlt die Liebe, und so wird er auch nie so wirken, als hatte er wirken muffen"3. Für dieje sitt= lichen Forderungen gebraucht Goethe auch die Kantische Bezeichnung des "kategorischen Imperativs"4; aber dennoch hat bei ihm die sittliche Forderung einen durchaus anderen Charafter als bei Kant, weil sie aus der innersten Reigung der Perfönlichkeit selbst hervorgehen, nicht bloß als zwingen= des Gefet hingenommen und gewaltfam erfüllt werden foll. Das zeigt vor allem der die menschliche Freiheit im reinsten Sinne verehrende Spruch: "Pflicht: wo man liebt, was man fich selbst befiehlt"5. Allein Goethe weiß es tropdem sehr wohl, daß man mit jenem Fordern und Sichselbstbefehlen "nicht am Ende, sondern erft am Anfang des sittlichen Lebens stehe"6, da in dem Menschen entschiedene Triebe vorhanden seien, der Tätigkeit eine andere als die sittlich ge= forderte Richtung zu geben. Die hierdurch hervorgerufene Mangelhaftigkeit und Verfehltheit der Leistungen wird von Goethe ebensowohl als Sünde wie als Irrtum bezeichnet, mit welch letzterem Ausdruck nach dem eben entwickelten natürlich kein Irrtum des Verstandes, sondern das Einschlagen

<sup>1</sup> Bogel, Goethe in amtlichen Verhältnissen, S. 324. Charakteristisch dasür ist auch, daß Goethe sich oft der Worte "ethisch", "sittlich" bedient, wo wir "seelisch", "psychologisch" sagen würden. — <sup>2</sup> Sprüche Nr. 473. — <sup>3</sup> Über den Grafen Platen. Mit Eckermann, 25. Dez. 1825. — <sup>4</sup> Sprüche Nr. 915. Auch mehrsach bei Eckermann. — <sup>5</sup> Sprüche Nr. 655. Schon von Loeder als Korrektur des Kantischen Pflichtbegriss bezeichnet. — <sup>6</sup> Sprüche Nr. 915.

einer irrigen Richtung der Tätigkeit bezeichnet werden foll. Die Neigung hierzu ist eine nicht zu unterdrückende, bei allen Individuen ausnahmslos vorhandene: "Was heißt du denn Sünde? — Wie jedermann: Wo ich finde, daß man's nicht laffen fann"1. "Die Menschen sollten nur bewundern, daß ein Mensch noch Tugenden hat; die Fehler verstehen sich von selbst"2. "Die empirisch-sittliche Welt besteht größtenteils nur aus bosem Willen und Neid"3; ja Goethe scheut fich nicht es auszusprechen: "Gewisse Erscheinungen an der menschlichen Natur nötigen uns, ihr eine Art von raditalem Bofen, eine Erbfünde zuzuschreiben"4. — Andererseits freilich ift er ebenso davon durchdrungen, daß ein Trieb, seine Tätigkeit sittlich zu regeln, in dem Menschen gleichfalls von Natur vorhanden fei: "Andere Manifestationen der menschlichen Natur fordern, ihr gleichfalls eine Erbtugend zuzugeftehen" 5. In dem Be= wiffen beweift diese ihr Dasein, wie der Dichter dies in den großartigen Worten feines philosophischen Gedichtes "Bermächtnis", das wir schon einmal zitierten, ausgesprochen hat:

> "Sofort nun wende Dich nach innen! Das Zentrum sindest Du dadrinnen, Woran kein Edler zweiseln mag; Wirst keine Regel da vermissen, Denn das selbständige Gewissen It Sonne Deinem Sittentag"<sup>6</sup>.

"Der Wille muß, um vollkommen zu werden, sich im Sittslichen dem Gewissen, das nicht irrt, ... fügen. Das Gewissen bedarf keines Uhnherrn; mit ihm ist alles gegeben; es hat nur mit der inneren eigenen Welt zu thun"? Der Wille kann auch dem Gewissen sich direkt widersetzen, es zu "belügen" suchen; aber: "Ze moralischer, je vernünftiger der Mensch ist,

<sup>1</sup> Gedichte, 3, 269. — 2 Mit Riemer, 4. Juni 1809. — 3 Sprüche Nr. 183. — 4 über "Don Alonso" von Salvandy, H. 29, 721. — 5 Ebenda. — 6 Gedichte, 3, 82. — 7 Sprüche Nr. 779.

desto lügenhafter wird er, sobald er irrt; desto ungeheurer muß der Irrtum werden, sobald er darin verharrt".

Ein Streit verschiedener, ja entgegengesetzer Triebe ist es demnach, der den Menschen an wahrhaft zweckvoller Tätigkeit hindert und ihn in jene "Verworrenheit" treibt, welche Goethe als das eigenste Kennzeichen eines unheilvollen Zustandes erscheint. So klagt er in seiner "Trilogie der Leidenschaft":

"Des Menschen Leben scheint ein herrlich Los; Der Tag, wie lieblich! so die Nacht, wie groß! Und wir, gepflanzt in Baradieses-Wonne, Genießen kaum der hocherlauchten Sonne; Da kämpst sogleich verworrene Bestrebung Bald mit uns selbst und bald mit der Umgebung".

Aus dieser Schwankung das Leben zu befreien, es "dauerhaft" zu machen, ist allein "beständige Gesinnung" fähig?, und es ergibt sich demnach aus allem Bisherigen, daß die Gesinnungen, welche dem Menschen die einheitliche sittlich zweckvolle Aus- übung seiner Tätigkeit verbürgen, die für ihn fruchtbare und darum für ihn einzig gültige Wahrheit sind. Und hier sind wir an den Punkt gelangt, in welchem die ethischen Anschauungen Goethes sich mit den religiösen nicht nur berühren, sondern dieselben fordern und erzeugen. Denn das Mittel, zu jener oben geschilderten Stufe der reinsten Kultur zu geslangen, ist, wie Goethe sich mit möglichst schlichten Worten ausdrückt: die Frömmigkeit.

"Frömmigkeit ist kein Zweck, sondern ein Mittel, um durch die reinste Gemütsruhe zur höchsten Kultur zu gelangen". Hiermit ist zugleich ausgesprochen, in welchem Sinne und auf welche Weise die Frömmigkeit die Erreichung jenes Zieles sichern soll: durch Gewährung der höchsten Gemütsruhe. Die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Farbenlehre, Hiftor. Teil, 4, 102. — <sup>2</sup> Gedichte, 3, 68. —

Frömmigkeit wird freilich nicht durch den sittlichen Willen erzeugt; sie ist in dem Menschen als selbständiger Trieb vorshanden; aber geregelt und fruchtbar gemacht werden soll sie durch jenen Willen.

"In uni'res Busens Reine wogt ein Streben, Sich einem Höhern, Reinern, Unbekannten Aus Dankbarkeit freiwillig hinzugeben, Enträtselnd sich den ewig Ungenannten; Wir heißen's fromm sein".

"Der Mensch, wie sehr ihn auch die Erde anzieht mit ihren taufend und abertaufend Erscheinungen, hebt doch den Blick forschend und sehnend zum himmel auf, weil er tief und klar in sich fühlt, daß er ein Bürger jenes geistigen Reiches sei, woran wir den Glauben nicht abzulehnen noch aufzugeben vermögen"2. Diese Sehnsucht nach dem Überfinnlichen, Ewigen ist niemals gewaltiger und tiefer ausgesprochen als in dem ersten Teile des "Faust". Aber wie sie dort ungebändigt, ins Biellose verloren, den, welchen fie beseelt, der Magie überliefert und zu den unfruchtbarften Versuchen anspornt, das Göttliche bald hier bald da gewaltsam zu erfassen, so warnt auch in seinen persönlichen Aussprüchen Goethe vor der regellosen, willfürlichen Befriedigung dieses Triebes, welche nicht zum wirksamen und wertvollen Glauben, sondern zum Aberglauben führe: "Der Aberglauben gehört zum Wesen des Menschen"3; "wer fann fagen, daß er feine unerläßlichen Bedürfniffe immer auf eine reine, richtige, wahre, untadelhafte und vollständige Weise befriedige, daß er sich nicht neben dem ernstesten Thun und Leisten wie mit Glauben und mit Hoffnung, fo auch mit Aberglauben und Wahn, Leichtsinn und Borurteil hinhalte?"4. Demgegenüber wünscht Goethe, daß ein Jeder, wenn ihm auch freistehe nach seiner Weise zu denken, dennoch "sich nicht gehen

<sup>1</sup> Trilogie der Leidenschaft, 3, 24. — 2 Unterhaltungen mit Müller, 29. April 1818. — 3 Sprüche Nr. 35. — 4 Farbenlehre, Hist. Teil, 3, 160.

lasse, sich fontroliere; der bloße nackte Instinkt zieme nicht den Menschen". Diese Kontrolle aber liegt in der Schätzung des Glaubens und der Frömmigkeit als eines Mittels zur Erreichung jenes sittlichen Zweckes: Die Religion "hat ganz allein mit dem Gewissen zu thun", wogegen "Diesenigen, welche Frömmigkeit als Zweck und Ziel aufstecken, meistens Heuchler werden". Iene höchste Gemütsruhe aber, durch welche die Frömmigkeit uns auf jene Stuse der reinsten Kultur erheben soll, bezeichnet er an anderer Stelle als: "Den Frieden Gottes, welcher euch hienieden mehr als Vernunft beseliget", und welcher "fräftig genug ist, uns mit uns selbst und der Welt ins Gleiche zu setzenzeichneten "Verworrenheit" bildet. "Was gar nicht aufzulösen ist, überlassen wir zuletzt Gott als dem allbedingenden und allbefreienden Wesen".

Suchen wir nun die Gottesvorstellung Goethes zu bestimmen, so ist vor allem daran zu erinnern, daß er auch hier den rein individuellen Charakter einer solchen Vorstellung scharf betont:

"Wie einer ist, so ist sein Gott; Darum ward Gott so oft zu Spott"?

"Im Innern ist ein Universum auch, Daher der Bölker löblicher Gebrauch, Daß jeglicher das Beste, was er kennt, Er Gott, ja seinen Gott benennt, Ihm Himmel und Erden übergiebt, Ihn sürchtet und womöglich liebt" s.

Es war ferner Goethes ganzer Natur und Denkweise ent= sprechend, daß er weniger auf das Wesen, als auf die Lebens= äußerungen, die "Manifestationen" der Gottheit sein Augen=

<sup>1</sup> Sprüche Nr. 8. — 2 Wanderjahre 24, 123. — 3 Sprüche Nr. 42. — 4 Trilogie a. a. O. — 5 An Nees von Esenbeck, 22. Aug. 1823. "Goethes naturwissenschaftlicher Briefwechsel" 2, 58. — 6 Wanderjahre a. a. O. — 7 Gedichte, 3, 288. — 8 Ebenda, 3, 74.

merk richtete. Wie er ganz allgemein sich dahin äußert: "Eigentlich unternehmen wir umsonst, das Wesen eines Dinges auszudrücken; Wirkungen werden wir gewahr"; so sagt er insbesondere: "Bom Absoluten in theoretischem Sinne wag' ich nicht zu reden; behaupten dars ich aber, daß wer es in der Erscheinung anerkannt und immer im Auge behalten hat, sehr großen Gewinn davon ersahren wird". Und demgemäß urteilt er auch: "Ich glaube einen Gott; dies ist ein schönes, löbliches Wort; aber Gott anerkennen, wo und wie er sich ossensten, das ist eigentlich die Seligkeit auf Erden". Die Manisestationen Gottes lassen ihn einen Abglanz seines Wesens wahrnehmen:

"So im Kleinen ewig wie im Großen, Birkt Natur, wirkt Menschengeist, und Beibe Sind ein Abglanz jenes Urlichts droben, Das unsichtbar alle Welt erleuchtet" 4.

Am herrlichsten hat er dieses sein Bekenntnis in den Versen ausgesprochen:

"Im Namen bessen, der sich selbst erschuf, Bor Ewigkeit in schaffendem Beruf;
In seinem Namen, der den Glauben schafft, Bertrauen, Liebe, Thätigsteit und Krast;
In jenes Namen, der so oft genanut, Dem Wesen nach blieb immer unbekannt:
Soweit das Ohr, soweit das Auge reicht, Du sindest nur Bekanntes das ihm gleicht,
Und Deines Geistes höchster Feuerslug, Hat schon am Gleichnis, hat am Bild genug"s.

Die "Doppelingredienzien des Universums" Geist und Materie, werden ihm "Stellvertreter Gottes". Über ihn selbst wird

<sup>1</sup> Farbenlehre, Vorwort, 1, IX. — 2 Sprüche Nr. 344. — 3 Sprüche Nr. 569. — 4 Vorspiel für Weimar 1807, 13, 30. — 5 Gedichte, 3, 73. Bgl. auch Sprüche Nr. 430. Bersuch einer Witterungslehre, 12, 75. — 4 An Knebel, 8. April 1812.

nichts ausgesagt, außer dem Schaffen, welches von Ewigfeit her ihm zugeschrieben wird. Auch hier also geht die Frage nicht auf bas Sein, sondern auf bas Wirken. Die gesamte Weltentwicklung nennt Goethe "die Wirklichwerdung der Ideen Gottes"1. Es leuchtet ein, daß bei diefer Grundanschauung die spezielle Vorstellung über das Wesen Gottes eine wechselnde sein und jeweilig von ber Art ber Wirfung und Offenbarung Gottes abhängen muß, auf welche augenblicklich die Betrachtung fich richtet. Unumwunden schreibt Goethe: "Ich für mich fann bei den mannigfaltigen Richtungen meines Befens, nicht an einer Denkweise genug haben; als Dichter und Künstler bin ich Polytheist, Pantheist hingegen als Naturforscher, und eines so entschieden als das andere. Bedarf ich eines Gottes für meine Persönlichkeit als sittlicher Mensch, so ist dafür auch schon gesorgt"2. Der Aufgabe dieses Abschnittes gemäß werden wir uns zunächst mit der letztgenannten Seite der Gottesvor= ftellung Goethes zu beschäftigen haben. Sie hat nichts mit dem Pantheismus zu tun, welchen er felbst nur als Natur= forscher sich zuschreibt und mit dem man ungerechtsertigter Weise so oft die Gesamtheit Goethischer Weltanschauung hat identifizieren wollen. Aber felbst jene pantheistische Vorstellung, welche Gott nicht als Persönlichkeit der Natur gegenüberstellt, sondern ihn in derselben leben und wirken läßt, ift, wo fie bei Goethe sich findet, nicht eine derartige, daß sie zu den Postulaten des Individuums als des "fittlichen Menschen" in Widerspruch träte; denn die von Gott erfüllte Natur wird in ihrer Gesamtheit aufgefaßt als bestimmt der sittlichen Ent= wickelung der Menschheit dienstbar zu sein. "Diese plumpe

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mit Riemer, 11. Dez. 1811. — <sup>2</sup> An Jacobi, 6. Jan. 1813. Es ift von großem Interesse, daß Goethe den § 86 der "Kritik der Urteilsetraft", in dem Kant seine Gottesvorstellung in der Form des Postulats entwickelt, in seinem Exemplar mit der handschriftlichen Nandnote "Optime" versehen hat. II, 11, 382.

Welt aus einfachen Elementen zusammenzuseten und fie jahr= aus, jahrein in den Strahlen der Sonne rollen zu laffen, hätte Gott wenig Spaß gemacht, wenn er nicht den Plan gehabt hätte, auf dieser materiellen Unterlage sich eine Pflanzschule für eine Belt von Geiftern zu gründen" 1. Läft die Ausdrucksweise hier schon auf eine persönliche Gottesvorstellung schließen und erscheint daher in diesem Zusammenhang überraschend, so ift doch unzweifelhaft, daß Goethe auch sonst den in der Natur wirksamen Gott zugleich als die höchste Vernunft gedacht hat: "Ich frage nicht, ob dieses höchste Wesen Verstand und Vernunft habe, sondern ich fühle, es ist der Verstand, die Vernunft felber. Alle Wesen sind davon durchdrungen, und der Mensch hat davon so viel, daß er Teile des Höchsten erkennen kann"2. Und das Walten dieses höchsten Wesens in der Natur empfindet er als fortwährende Außerung der höchsten Liebe, wie er dies in den ergreifenden Versen des "pater profundus" im Schlufakte des Fauft ausge= sprochen hat.

Schon diese Stufe der Gottesvorstellung gewährt in einem bedeutsamen Punkte jene "Gemütsruhe", welche die Frömmigsteit in uns erzeugen soll, indem sie das Vertrauen erweckt, daß den Bedingungen der empirischen uns umgebenden Welt gegenüber unser sittliches Streben dennoch keine willkürliche

<sup>1</sup> Edermann, 3, 258. Man könnte die Stelle anzweiseln, aber nur im Zusammenhange mit dem gesamten längeren Gespräche, welchem sie angehört, und welches freilich, wie manche andere des bekanntlich erst spät, aus der Erinnerung niedergeschriebenen dritten Bandes als Komposition Eckermanns erscheint. Allein ich din der Ansicht, daß sowohl Form und Ausdruck der Goetischen Aussprüche als auch Eckermanns grenzenlose Vertrautheit und Pietät seinem Meister gegenüber die Echtseit des einzelnen völlig verdürgen, wenn auch die Anordnung Eckermann angehört. — Es bedarf wohl kaum der Bemerkung, daß es direkt Goethes Anschaungen widersprechen würde, wenn man diese teleologische Gesamtbetrachtung auf die Einzelerscheinungen und einzelnen Erzeugnisse der Natur beziehen wollte. — <sup>2</sup> Mit Eckermann, 23. Febr. 1831.

Chimare, vielmehr mit jenen Bedingungen im Gintlange fei, ja sogar durch fie gefördert werde. Tropbem tann diese Betrachtungsweise den Menschen nur bis in die "Borhöfe der Religion" 1 führen, und die "Entratfelung des ewig Unge= nannten" bleibt dem einzelnen Menschen und seinem innerften Seelenleben vorbehalten, indem er jene oberfte leitende Macht auch als die Leiterin seiner personlichsten Geschicke anzuerkennen sich gedrungen fühlt und auf diese Beise jene ersehnte "Rube" in einer ferneren und entscheidenden Beziehung fich aneignet. "Gott fügt es mit uns, wie er es für gut findet"2; "Gott ist mächtiger und weiser als wir, darum macht er es mit uns nach seinem Gefallen"3; "Wir leben, so lange Gott es be= ftimmt hat"4. Bon feinem "Wilhelm Meifter" außert Goethe: er scheine nichts anderes sagen zu wollen, "als daß der Mensch trot aller Dummheiten und Verwirrungen von einer höheren Hand geleitet, dennoch zum glücklichen Ziele gelange"5. Und anderwärts wagt er den Ausspruch: "Allen denen, welche auf rechtem Wege wandeln, kann nur Gutes und Rechtes begegnen". "Ein höherer Einfluß begünstigt die Standhaften, die Thätigen, die Verständigen, die Geregelten und Regelnden, die Mensch= lichen, die Frommen, und hier erscheint die moralische Welt= ordnung in ihrer schönsten Offenbarung, da wo fie dem Guten, dem wacker Leidenden mittelbar zu Hilfe kommt"?. In seinen eigenen Erlebnissen sieht er die "geneigte Manifestation der moralischen Weltordnung, die er nicht genug verehren kann"s; und die Schlußworte der Cos in seiner "Pandora" geben seine

<sup>1</sup> Über Heinroths Anthropologie, 41 b, 163. — 2 Mit Eckermann, 15. Juni 1828. — 3 Sprüche Nr. 572. — 4 Mit Müller, 12. Aug. 1827. — 5 Eckermann, 18. Jan. 1825. — 6 An Schult, 1. Sept. 1820. — 7 Über "Des jungen Feldjägers Kriegskamerad". H. 29, 206. — 8 An Boisserée, 20. März 1831. Um auch in diesem Punkte die Veränderung oder vielmehr Festigung der Anschauungen Goethes in seiner Lebensehoche zu erkennen, vgl. man mit den obigen Zitaten den Brief an Frau von Stein, 16. Aug. 1808.

eigenste Ansicht wieder: "Was zu wünschen sei, ihr unten fühlt es; was zu geben sei, die wissens droben; Groß beginnet ihr Titanen; aber leiten zu dem Ewig-Suten, Ewig-Schönen ift der Götter Werk; die laßt gewähren!".

Indessen ist es doch eine Tatsache, welche die Erfahrung genugsam erkennen läßt, daß die "moralische Weltordnung" auch oft für unsern Blick durchaus nicht vorhanden ist, ja sich geradezu in das Gegenteil zu verkehren scheint. Die hier her= vortretenden Kräfte anti-ethischer Art bezeichnet Goethe als das "Dämonische". Selten hat er sich darüber ausgesprochen, am ausführlichsten in "Dichtung und Wahrheit", wo er aber freilich auf Vorstellungen der Jugendzeit zurückgreift, die nicht für sein Alter maßgebend sein können. Begnügen wir uns mit ben Worten: "Es bildet eine der moralischen Weltordnung, wo nicht entgegengesetzte, doch sie durchfreuzende Macht, fo daß man die eine für den Zettel, die andere für den Ginschlag konnte gelten laffen"1. Bon dem Menschen wird verlangt, daß "fein leitender Wille unter dem Ginfluß der Damonen nicht auf Abwege gerate", daß seine "bessere Natur sich fräftig durchhalte und den Dämonen nicht mehr Gewalt einräume als billig"2.

Goethe hat sich nicht direkt darüber ausgesprochen, inwiesern diese Macht sich mit der allwaltenden göttlichen Macht vereinigt denken lasse, wie sie in jene eingeordnet sei. Allein wir dürsen hier wohl auf sein dichterisches Lebenswerk, auf den "Faust" verweisen, auf die Art, wie dort das mephistophelische Wirken zu dem göttlichen in Beziehung gesetzt wird. Die Worte: "Drum geb' ich gern ihm den Gesellen zu, der reizt und wirkt, und muß als Teusel schaffen", und "ein Teil der Kraft, die stets das Böse will und stets das Gute schafft",

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dichtung und Wahrheit 4, 174. — <sup>2</sup> Mit Edermann, 24. März, 2. April 1829. Auch in humoristischen Ton redet Goethe bei persönslichen Unbilden von den "verruchten Dämonen", die ihn "mit Fäusten schlagen". An Sartorius, 17. Mai 1815. — <sup>3</sup> Faust 341f., 1336 f.

lassen, aus dem Mythologischen ins Philosophische übersett, Goethes Anschauung zur Genüge erkennen.

Begünstigt demnach die Gottheit das Fortschreiten des Menschen auf der richtigen Bahn seiner Tätigkeit, so darf sich der Mensch ferner auch darüber beruhigt fühlen, daß die falschen Richtungen, welche er selbst etwa eingeschlagen und auf welche von neuem abzuirren er sich täglich versucht sühlt, den Willen der Gottheit, ihn auf rechten Weg zu seiten, nicht hemmen noch irre machen können, daß sein Irren und Sündigen ihm vergeben ist, sobald er selbst nur der richtigen Bahn zu solgen nicht mehr widerstrebt. Daß dies die Bedeutung der abschließenden Szenen des Faust sei, hat Goethe ausdrücklich gegen Eckermann geäußert. Als den "Schlüssene:

"Und hat an ihm die Liebe gar Bon oben teilgenommen, Begegnet ihm die fel'ge Schar Mit herzlichem Willsommen."

Und er fährt fort: "Es steht dies mit unserer religiösen Vorstellung durchaus in Harmonie, nach welcher wir nicht bloß durch eigene Kraft selig werden, sondern durch die hinzusommende göttliche Gnade. . . . In Faust selber eine immer höhere und reinere Thätigseit dis ans Ende und von oben die ihm zu Hilfe kos Faust noch eine ganze Reihe von Parallelstellen anzusühren; indes will ich mich begnügen nur noch auf eine andere Äußerung Goethes, die vom Abschluß des Faust handelt, hinzuweisen. Förster hatte die Vermutung ausgesprochen, die Rechtsertigung der Worte: "Ein guter Mensch in seinem dunklen Drange ist sich des rechten Weges wohl bewußt", — werde die Lösung des Faust-Problems bilden: Goethe verneinte dies mit der Einwendung: "Das

<sup>1</sup> Mit Eckermann, 6. Juni 1831.

ware ja Auftlärung; Faust endet als Greis, und im Greisen= alter werden wir Mystiker".

Endlich nun verleiht die Frömmigkeit dem Menschen auch das beruhigende Vertrauen auf eine unbegrenzte Dauer der von der Gottheit begünftigten und geförderten Tätigkeit. Allsbekannt ist der Brief Goethes an Auguste von Stolberg, welcher diese Zuversicht aufs entschiedenste ausspricht; und ähnslich schreibt er an Zelter (am 19. März 1827): "Wirken wir fort, dis wir vom Weltgeist berufen, in den Üther zurücksehren! Möge dann der ewig Lebendige uns reine Thätigkeiten, denen analog, in denen wir uns sichon erprobt, nicht versagen".

Hiermit sind die Hauptpunkte bezeichnet, in welchen die Frömmigkeit dem Menschen die Gemütsruhe als Bedingung ersprießlicher Tätigkeit sichern foll. Fragen wir nun, durch welche Lebensäußerungen die Frömmigkeit dieses Riel erreichen foll, fo find es Gott felbft gegenüber Ergebung und Dank, seinen Manifestationen gegenüber die Chrfurcht. "Auversicht und Ergebung find die ächten Grundlagen jeder befferen Religion und die Unterordnung unter einen höheren, die Ereignisse ordnenden Willen, den wir nicht begreifen, eben weil er höher als unsere Vernunft, unser Verstand ist"2. Diese Unterordnung aber, weil vertrauensvoll und felbstgewollt, kann sich nicht anders als im Danke gegen die Leitung Gottes zu erkennen geben, und so nennt Goethe in der Tat in den schon einmal angeführten Versen der "Elegie aus Marienbad", die Dankbarkeit als den tiefften Grund des "Frommseins". In dem unmittelbaren Berhältnis zu Gott

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mit Foerster, 16. Oft. 1829. (Man vergleiche hiermit die acht Jahre früher gegenüber Müller ausgesprochene Lobpreisung des Rationalismus, 8. Juni 1821.) — <sup>2</sup> Unterhaltung mit Müller, 28. März 1819. Sarnact, Goethe. 3. Aufl.

tun sich diese Empfindungen in der Form des Gebetes kund: "So wie der Weihrauch einer Kohle Leben erfrischt, so erfrischt das Gebet die Hoffnungen des Herzens". "Nicht zu viel sage ich", schreibt Goethe an Boisserée, "wenn ich Sie versichere, daß ich täglich und stündlich ihrer gedenke, und nicht zu fromm drücke ich mich aus, wenn ich hinzusehe, in meiner Art von Gebet". Um was aber soll gebeten werden? "Große Gedanken und ein reines Herz", antwortete Goethe, "das ist es, was wir uns von Gott erbitten sollten".

Bielmehr aber fteht ihm doch das Berhältnis zu den Manifestationen Gottes im Vordergrunde, und die sittliche Beziehung, in welche der Mensch zu diesen zu treten hat, bezeichnet er mit dem Gesamtnahmen der Chrfurcht oder Bietät. Bu ihr aus fich selbst zu gelangen, ist ber Mensch nicht fähig; "es ift ein höherer Sinn, der feiner Natur gegeben werden muß"4. Die Ehrfurcht richtet sich auf alles, was über uns, neben uns und unter uns ift. In der erstgenannten Richtung fällt sie zusammen mit der Ergebung und Dankbarkeit gegen Gott; in der zweiten Richtung hat fie fich zunächst ber uns umgebenden Natur gegenüber gu erweisen; deutlich tritt hier das pantheistische Element Goethi= scher Auschauungsweise zutage. "Wer die Natur als gött= liches Organ leugnen will, der leugne nur gleich alle Offenbarung"5. "Fragt man mich, ob es in meiner Natur sei, der Sonne anbetende Verehrung zu erweisen, so fage ich: durchaus! denn sie ist eine Offenbarung des Höchsten, und zwar die mächtigste, die uns Menschenkindern wahrzunehmen vergönnt ist. Ich anbete in ihr das Licht und die zeugende Kraft Gottes, wodurch wir allein leben, weben und sind"6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sprüche Nr. 466. — <sup>2</sup> Brief v. 2. Juni 1815. — <sup>3</sup> Wanderjahre 24, 180. — <sup>4</sup> Wanderjahre, 24, 242. Im zweiten Buche dieses Werkes sindet der Begriff Ehrsurcht in seinen drei Beziehungen sich aussiührlich behandelt. — <sup>5</sup> Werke II, 11, 163. — <sup>6</sup> Mit Eckermann, 21. März 1832.

"Hinter jedem organischen Wesen steckt die höhere Idee: das ift mein Gott, das ift der Gott, den wir alle ewig suchen und zu erschauen hoffen, aber wir können ihn nur ahnen, nicht schauen"1. "Wer Gott ahnet ift hoch zu halten; denn erwird nie im Schlechten walten"2. Wer diese Ehrfurcht vor der Natur ihm antastete, von dem fühlte Goethe sich durch eine unüberbrückbare Kluft geschieden: Zeuge deffen sein nie zu völliger Harmonie gestaltetes Berhältnis zu Jacobi, welchem er noch in späten Jahren schrieb: "Ich bin nun einmal einer der ephesischen Goldschmiede, der sein ganzes Leben im Anschauen und Anstaunen und Verehrung des wunderwürdigen Tempels der Göttin und Nachbildung ihrer geheimnisvollen Gestalten zugebracht hat, und dem es unmöglich eine angenehme Empfindung erregen fann, wenn irgend ein Apostel seinen Mitbürgern einen anderen und noch dazu formlosen Gott aufdringen will"3.

Bon hier aus steigt Goethe dann an der Reihe der göttlichen Manisestationen zum Menschen empor: "Läg' nicht in
uns des Gottes eigene Kraft, wie könnt uns göttliches entzücken!"<sup>4</sup>. "Je mehr du fühlst ein Mensch zu sein, desto ähnlicher
bist du den Göttern"<sup>5</sup>. Demnach gebührt Chrsurcht jeder
menschlichen Individualität als einer Manisestation der Gottheit; daher der Spruch: "Toleranz sollte eigentlich nur eine
vorübergehende Gesinnung sein; sie muß zur Anerkennung
führen"<sup>6</sup>. Tadelnd hebt Goethe hervor: "Die wenigsten
Menschen lieben an dem Andern, das was er ist; nur das was
sie ihm leihen; sich, ihre eigene Borstellung von ihm lieben
sie"<sup>7</sup>, und stellt dagegen die Forderung: "Kindlein, liebt Euch!
und wenn das nicht gehen will, laßt wenigstens einander

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mit Müller, Mai 1830. — <sup>2</sup> Gebichte, 2, 243. — <sup>3</sup> Brief vom 10. Mai 1812. Bgl. hierzu das Gedicht: "Groß ist die Diana der Epheser". — <sup>4</sup> Gedichte, 3, 279. — <sup>5</sup> Sbenda, 311; vgl. auch Sprüche Nr. 570. — <sup>6</sup> Sprüche Nr. 575. — <sup>7</sup> Mit Riemer, 7. Juni 1813.

gelten!" denn in ihm lebt die Überzeugung, "daß gar vieles neben uns bestehen kann und muß, was sich gerne wechselseitig verdrängen möchte; der Weltgeist ist toleranter als man denkt".

"Soll das Rechte zu Dir ein, Fühl' in Gott was Rechts zu sein; Wer von reiner Lieb' entbrannt, Wird vom lieben Gott erkannt".

In besonders hervorragender Weise sieht indes Goethe das Göttliche in den genial-schöpferischen Individualitäten manifestiert: "In Dingen der Wiffenschaft und Runfte" glaubt man, "es sei lauter Irdisches und ein Produkt rein menschlicher Kräfte. Bersuche es aber doch nur einer, und bringe mit menschlichem Wollen und menschlichen Kräften etwas hervor, das den Schöpfungen, die den Namen Mozart, Rafael oder Shakespeare tragen, sich an die Seite setzen lasse". "Jede Produktivität höchster Art, jedes bedeutende Aperçu, jede Er= findung, jeder große Gedanke, der Früchte bringt und Folge hat, steht in Niemandes Gewalt, und ist über aller irdischen Macht erhaben. Dergleichen hat der Mensch als unverhoffte Geschenke von oben, als reine Kinder Gottes zu betrachten.... In folden Fällen ift der Mensch oftmals als ein Werkzeng einer höhern Weltregierung zu betrachten, als ein würdig befundenes Gefäß zur Aufnahme eines göttlichen Ginfluffes."5. Neid, Geringschätzung, fleinliche Beurteilung des Großen ift es, was ihn im Tiefften empört. "Das ist die alte Erfahrung: sobald sich etwas Bedeutendes hervorthut, alsbald erscheint als Gegensatz die Gemeinheit, die Opposition"; demgegenüber preist er sich selbst glücklich ob der Fähigkeit, "das Gute, Schöne

An Zelter, 7. Nob. 1816. — <sup>2</sup> An Graf Reinhart, 12. Mai 1826. — <sup>3</sup> West-Östl. Divan, 6, 75. — <sup>4</sup> Mit Eckermann, 11. März 1832. — <sup>5</sup> Mit demselben, 11. März 1828. — <sup>6</sup> Unterhaltung mit Müller, 23. Nob. 1823.

und Vortreffliche mit Enthusiasmus anzuerkennen", und wünscht, es möge Sitte werden, "daß man die Herven aller Art feiert, welche über die Atmosphäre des Neides und Widerstrebens ershaben sind<sup>2</sup>; das Extrem müsse man auch extrem behandeln, frei, grandios, imposant". Das Genie ist vor allem in sich selbst frei, es "nimmt nichts auf, ohne sich's durch eigene Zusthat anzueignen"; es altert nicht, sondern erlebt "eine wiedersholte Pubertät", bis seine Zeit erfüllt ist.

In dem Genialen erkennt Goethe etwas "Dämonisches". Der Ausdruck kann überraschen, weil wir ihn früher für etwas Berhängnisvolles, Berderbliches gebraucht fanden, während er hier etwas Erhabenes bezeichnet; der gemeinsame Punkt in der doppelten Anwendung des Wortes liegt aber in der Abwesenheit der ethischen Bewertung; nicht als ob das Geniale unsittlich fein mußte, aber in dem Sinne, daß es nicht mit sittlicher Sohe verbunden zu fein braucht. "Große Menschen haben Tugenden und Fehler mit den mindesten gemein, nur in größerer Quantität. Das Berhältnis fann dasselbe sein"6. "Außerordentliche Menschen treten aus der Moralität heraus, sie wirken zulet wie physische Ursachen"?. Und ebenso kann ein außerordentliches künstlerisches Talent mit Unmoralität verbunden sein; dennoch ift es an sich zu schätzen"8. Ber "Zum Vorteil der Welt besonders begabt" ift, den solle sie nicht vor den "allgemeinen Richterstuhl der Sitt= lichkeit" ziehen; nur die seien dazu berechtigt, die in person= lichem Verhältnis zu ihm ftehen; der Welt gehöre er nur "als Mann von Kraft, Tätiakeit, Fleiß und Talent"9. Als Bei-

<sup>1</sup> An Graf Sternberg, 30. Juni 1831. — 2 An Zelter, 2. Mai 1820. — 3 Mit Müller, 16. Juni 1819. — 4 Sprüche Nr. 357. — 5 Mit Eckermann, 11. März 1828. — 6 Aphorismen (Riemer, Briefe von und an Goethe), 29. Dez. 1811. — 7 Ebenda, 3. Febr. 1807. — 8 Ebenda, 30. Juni 1811. — 9 Über die "Philosophie" von Palissot. 41 b, 79. Die interessante Stelle stammt schon aus dem Jahre 1805, ist jedoch "aber= und abermals erprobt" 1823.

fpiel des Damonischen aus der eignen Zeit führt Goethe vor allem Navoleon an : aber auch den Bergog Karl August, einen "Urbamonen von granitartigem Charafter; dem fein eigenes Reich zu klein war und das größte zu klein gewesen wäre". Das Schickfal folcher Männer ist vorher bestimmt und unabhängig von ihren Wagniffen; fie beugen sich niemals und gehen doch nicht zu Grunde, bis fie ihre Miffion erfüllt haben und die Borsehung ihrer nicht mehr bedarf; dann ereilt fie ihr Geschick?

Höher aber als alle dämonische Urfraft schät Goethe doch die sittliche Größe; nur das Gewahrwerden diefer könne ihn noch zu Tränen rühren, bekannte er3. Ms höchste sitt= liche Perfonlichkeit, die das Leben ihm zugeführt, verehrte er Schiller. Ihn verherrlichte er schon in seinem Todesjahre in dem gewaltigen "Spilog zur Glocke"; aber auch zu allen Zeiten später als den, "der über alles Gemeine und Mittlere ftets erhaben gewesen"4, dem gegenüber die Welt, für die er schuf, "viel zu armselig und irdisch" gewesen5.

In dem Sittlichen ift die hochfte Manifestation der Gottheit erschienen: auf die Frage, wie das Sittliche in die Welt gekommen, antwortet Goethe: "Durch Gott felber, wie alles andere Gute; ... es ist mehr oder weniger den Menschen im Allgemeinen angeschaffen, in hohem Grade aber einzelnen ganz vorzüglich begabten Gemütern"6. Alls "die göttliche Offenbarung bes höchsten Pringipes der Sittlich= feit"7 verehrte er die Person Jesu Christi. "Sobald man die reine Lehre und Liebe Christi, sowie sie ist, wird begriffen und in sich eingelebt haben, so wird man sich als Mensch

<sup>1</sup> Mit Miller, 1809 (Biedermann 2, 293). — 2 Mit Edermann, 11. März 1828; 2. März 1831. — 3 Mit Müller, 28. April 1819. — 4 Borrede zum Briefwechsel mit Schiller. — 5 Biedermann, Gespräche, 10, 205. — 6 Mit Edermann, 1. April 1827. — 7 Mit demfelben, 11. März 1832.

groß und frei fühlen". "Fragt man mich, ob es in meiner Natur sei, ihm anbetende Verehrung zu erweisen, so sage ich: "Durchaus!"". Und die Virksamkeit Christi schildert er mit den Worten: "Indem er das Niedere zu sich herauszieht, insem er die Unwissenden, die Armen, die Kranken seiner Weissheit, seines Reichtums, seiner Kraft teilhaftig werden läßt und sich deshalb ihnen gleich zu stellen scheint, so verleugnet er doch auf der anderen Seite nicht seinen göttlichen Ursprung; er wagt sich Gott gleich zu stellen, ja sich selbst für Gott zu erklären". Die christliche Religion ist in der Person Sesu "göttlich verkörpert"; die "Hoheit" der Person Christi ist "so göttlicher Art, wie das Göttliche nur je aus Erden erschienen ist".

Und wie sich so in der Verehrung der Person und des Lebens Christi jene zweite Form der Ehrsurcht "vor dem was neben uns ist" vollendet, so vollzieht sich in der Bestrachtung und Verehrung seiner Leiden die dritte und letzte Betätigung der' Ehrsurcht: "vor dem was unter uns ist". "Diese", sagt Goethe, "ist ein Letztes, wozu die Menschheit gelangen konnte und mußte. Aber was gehörte dazu, die Erde nicht allein unter sich liegen zu lassen und sich auf einen höheren Geburtsort zu berusen, sondern auch Niedrigkeit und Armut, Spott und Verachtung, Schmach und Elend, Leiden und Tod als göttlich anzuerkennen, ja selbst Sünde und Verbrechen nicht als Hindernisse, sondern als Fördernisse des Heiligen zu verehren und liedzugewinnen"<sup>5</sup>. So entschieden

<sup>1</sup> Mit Eckermann, 11. März 1832. — 2 Wanderjahre, 24, 253. — 3 Ebenda, 244. — 4 Mit Eckermann, a. a. D. Metaphysische Bestimmungen über die göttliche oder menschliche Natur Jesu Christi mußten der rein auf das Praktische gerichteten Denkweise Goethes völlig fern liegen; diese Fragen gehörten für ihn zu den oben gekennzeichneten theosetisch unlösdaren Problemen; wolle man theoretische Konsequenz, meinte er, so müsse man entweder am traditionellen Glauben seschaten oder den Glauben ganz aufgeben; dagegen blieb für seine Anschauung das Wesen Jesu Christi ein "Problem". (Mit Müller, 8. Juni 1830.) — 5 Wanderjahre, 24, 243.

hier die Ehrfurcht vor dem Leiden Christi ausgesprochen wird, so selten sind doch andererseits solche Stellen: "Denn", lesen wir anderwärts", "wir ziehen einen Schleier über diese Leiden, eben weil wir sie so hoch verehren; wir halten es für eine verdammungswürdige Frechheit mit diesen tiesen Geheimnissen, in welchen die göttliche Tiese des Leidens verdorgen liegt, zu spielen, zu tändeln, zu verzieren und nicht eher zu ruhen, als dis das Würdigste gemein und abgeschmacht erscheint". Höhnend läßt er im Schlußaste des Faust den Satan zu den Seinen reden:

"Ihr wißt, wie wir in tief verruchten Stunden Bernichtung sannen menschlichem Geschlecht; Das Schändlichste, was wir erfunden, Ist ihrer Andacht eben recht".

Dagegen wollte er selbst in seiner Kantate zum Resormations jubiläum, wo Christus in seiner ganzen Bedeutung vorgeführt werden sollte, das physische Leiden nur kurz erwähnen, dagegen die höchste Qual des einsamen Seelenleidens darstellen<sup>2</sup>.

Mit diesen Formen der Ehrsucht vor dem, was über uns, neben uns und unter uns ist, ist nun der Kreis abgeschlossen, in welchem die Ehrsucht sich zu betätigen hat; "aus diesen drei Ehrsuchten entspringt die oberste Ehrsucht, die Ehrsucht vor sich selbst, und sene entwickeln sich abermals aus dieser, sodaß der Mensch zum höchsten gelangt, was er zu erreichen fähig ist, daß er sich selbst für das Beste halten darf, was Gott und Natur hervorgebracht haben, ja daß er auf dieser Söhe verweilen darf, ohne durch Dünkel und Selbst-heit wieder ins Gemeine herabgezogen zu werden".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wanderjahre, 255. Dieser Abneigung, Leiden und Tod Christi dargestellt zu sehen, hat Goethe bekanntlich sehr oft Ausdruck gegeben; es wirkte hierbei auch ein ästhetischer Grund mit, die Richtung der Kunst auf das Kräftige und Gesunde. — <sup>2</sup> Werke, 16, 576. — <sup>3</sup> Wanderjahre, 24, 244.

Die Chrfurcht vor sich selbst wird hier als die oberste, letzte dargestellt, und in der Tat ist sie die notwendigste Bedingung der von Goethe vor allem anderen gesorderten Tätigkeit; nur wer seinen und seiner Tätigkeit Wert zu schähen weiß, wird Lust zur Tätigkeit empfinden. Aber nur in Verbindung mit jenen drei anderen Chrsurchten ist die Chrfurcht vor sich selbst gegen die Gesahr des Dünkels und der Selbstheit gesichert. Denn nicht vor der Beschränktheit des eigenen Ich empfindet der auf diese Art sittlich geläuterte Mensch Chrfurcht, sondern vor der hohen Bestimmung, die höchste und vollkommenste Manisestation des Göttlichen darzustellen, einer Bestimmung, die zu erfüllen den Gegenstand seiner unablässigen Arbeit an und mit sich selbst darstellt.

Deshalb ericheinen auch die ethischen Wirkungen der zu allgemeiner Herrschaft gelangten Chrfurcht Goethe als völlig unbegrenzt: "Sie umfaßt alles, und indem ihr die Welt ge= hört, wendet sie ihr Lettes, Bestes dem himmel zu; fie allein hält der Cavisterei das Gegengewicht; sie würde, wenn sie durch ein Wunder augenblicklich in allen Menschen hervorträte, die Erde von allen den Übeln heilen, an welchen sie gegen= wärtig und vielleicht unheilbar frank liegt"1. Um diese Wir= fungen der Chrfurcht zu erzielen, ift es entscheidend, daß sie stets nur als Motiv der Tätigkeit, nicht als quietistischer Gemütszustand aufgefaßt wird. Nie soll fie in unfruchtbarem Unstaunen oder untätiger Sehnsucht sich äußern: "Ich statuiere feine Erinnerung in Gurem Ginne", fagt Goethe, "das ist nur eine unbeholfene Art sich auszudrücken. Was und irgend Großes, Schönes, Bedeutendes begegnet, muß nicht erft von außen her wieder erinnert, gleichsam erjagt werden; es muß sich vielmehr gleich von Anfang her in unser Inneres

<sup>1</sup> Über Salvandys Don Alonjo, 41b, 133.

verweben, mit ihm eins werden, ein neues besseres Ich in uns erzeugen und so ewig bildend in uns fortleben und schaffen. Es giebt kein Vergangenes, das man zurücksehnen dürste; es giebt nur ein ewig Neues, das sich aus den erweiterten Elementen des Vergangenen gestaltet, und die ächte Sehnsucht muß stets produktiv sein, ein neues Besseres erschaffen".

Noch mehr ift jede mustische Bersenfung, jede untätige Kontemplation, fei es der Gottheit, fei es des eigenen Sch, sei es des gegenwärtigen oder zufünftigen Lebens schlechterdings verwerflich, weil sittlich unfruchtbar. Hinsichtlich der Gottheit ist dies schon dadurch gefordert, daß wir sie ja nach Goethes Ansicht nur aus ihren Manisestationen erkennen, über ihr eigentliches Wefen aber nichts aussagen können; Bersenkung in ben Gedanten des zufünftigen Lebens, im Gegensatz gedacht Bu der gegenwärtigen von Gott belebten und geleiteten Belt, ift durch die Empfindung der Chrfurcht vor dem, was neben uns ift, ausgeschlossen. Den Satz: Alles ist eitel — nennt Goethe falsch, ja gotteslästerlich2; "es wäre nicht der Mühe wert", meinte er, "siebzig Sahre alt zu werden, wenn alle Beisheit der Welt Thorheit ware vor Gott"; er bedauert die Menschen, welche von der Bergänglichkeit der Dinge viel Wefens machen, denn "wir sind ja eben deshalb da, um das Ber= gängliche unvergänglich zu machen; das fann ja nur dadurch geschehen, daß man beides zu schätzen weiß"4; und von der Beschäftigung mit Unsterblichkeitsideen meint er: "Ich möchte feineswegs das Glück entbehren, an eine fünftige Fortdauer du glauben; ja ich möchte sagen, daß alle diejenigen auch für dieses Leben tot sind, die kein anderes hoffen; allein solche unbegreifliche Dinge liegen zu fern, um ein Gegenstand tag= licher Betrachtung und gedankenzerstörender Spekulation zu sein. . . . Ein tüchtiger Mensch, der hier schon etwas Ordent=

Mit M\u00edler, 4. Nov. 1823. — 2 Dichtung und Wahrheit, 29,
 — 3 Spr\u00edche Nr. 429. — 4 Spr\u00edche Nr. 146.

liches zu sein gedenkt und dadurch täglich zu streben, zu kämpfen und zu wirken hat, läßt die fünftige Welt auf fich beruhen und ist tätig und nützlich in dieser"1. Ebenso ist auch die Selbstversenkung, die Grübelei über den eigenen Zustand durchaus zu verbannen; unumwunden fagt Goethe: "Mit allem Streben nach Selbstfenntnis, das die Priefter, das die Moral uns predigen, kommen wir nicht weiter im Leben, gelangen wir weder zu Resultaten, noch zu wahrer innerer Besserung"2. "Der Mensch fennt nur fich selbst, insofern er die Welt kennt, die er nur in sich und sich in ihr gewahr wird. Jeder neue Gegenstand, wohl beschaut, schließt ein neues Organ in uns auf"3. "Der Mensch kann sich nie selbst kennen lernen, sich nie rein als Objekt betrachten. Andere kennen mich beffer als ich selbst"4: und auf die Frage, wie man sich denn selbst kennen lernen könne, antwortet er: "Durch Betrachten niemals, wohl aber durch Handeln. Bersuche deine Pflicht zu thun, und Du weißt gleich, was an Dir ift! Was aber ift Deine Pflicht? Die Forderung des Tages"5. "Niemand wird sich felber fennen, sich von seinem Selbst-Ich trennen; doch probier er jeden Tag, was nach außen endlich, klar; was er ift und was er war, was er kann und was er mag!"6 . . . "Eine tag= liche Übersicht des Geleisteten und Erlebten macht erft, daß man seines Thuens gewahr und froh werde; fie führt zur Ge= wissenhaftigkeit. Fehler und Irrtumer treten bei solcher täg= lichen Buchführung von felbst hervor"?. Jeder aber hat nur

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mit Edermann, 25. Febr. 1824. Auch die Unsterblichkeit rechnete Goethe zu den unmittelbaren Postulaten des sittlichen Bewustsseins, deren theoretische Behandlung aber den Verstand stets auf Widersprüche führe; s. die Unterhaltung mit Müller, 19. Okt. 1823. — <sup>2</sup> Mit Müller, 8. März 1824. — <sup>3</sup> Bedeutende Fördernis durch ein einziges geistreiches Bort. II, 11, 59. — <sup>4</sup> Mit Müller, a. a. D. — <sup>5</sup> Sprüche Nr. 2 und 3. — <sup>6</sup> Jahme Xenien, 5, 84. — <sup>7</sup> Mit Müller, 23. Aug. 1827. S. die praktische Aussiührung dieses Gedanken in den Wandersjahren, 24, 123.

8

auf seine spezielle Aufgabe zu achten. "Du sehnst Dich weit hinaus zu wandern, bereitest Dich zu raschem Flug; Dir selbst sei treu und treu den Andern; dann ift die Enge weit genug"1. "Ein paar Berse die ich zu machen habe, interessieren mich mehr als viel wichtigere Dinge, auf die mir fein Ginfluß gestattet ist, und wenn ein Jeder das Gleiche thut, wird es in der Stadt und im Hause wohlstehen"2. "Da mich Gott und seine Natur so viele Jahre mir selbst gelassen haben, so weiß ich nichts Befferes zu thun, als meine dankbare Anerkennung durch jugendliche Thätigkeit auszudrücken"3. Bei dieser durchaus auf positives Handeln gerichteten Sittlichkeit ist es begreiflich, daß das Begehen unfittlicher Sandlungen faum fo schwer beurteilt wird, als das Unterlassen sittlicher; daher tadelt auch Goethe die meist negative Form der zehn Gebote, und bedauert, daß in dem lutherischen Katechismus die positive Form nur kümmerlich in dem "Was ist das?" nachgeschleppt werde4. Ein Berbot ergibt sich zunächst nur aus der Forderung, Alles, was die Ausübung der sittlichen Tätigkeit hemmen oder schädigen kann, möglichst von sich fern zu halten. Selbstverleugnung, Entsagung ist somit die Forderung, die in jedem Augenblick an den Menschen gestellt wird. "Wer mit dem Leben spielt, kommt nie zurecht. Wer sich nicht selbst befiehlt, bleibt immer ein Anecht"5. "Handle besonnen! ist die praktische Seite von "Erkenne Dich selbst!" . . . . Die Menschen würden verständiger und glücklicher sein, wenn sie zwischen dem unendlichen Ziel und dem bedingten Zweck den Unterschied zu finden wüßten und sich ablauerten, wie weit ihre Mittel denn eigentlich reichten". Für ihn felbst hatte diese Anschaus ung zur Folge die strenge Festhaltung einer Diätetif des Geistes und der Seele, in seinem Alter besonders ein Fernhalten von

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bahme Xenien, 3, 311. — <sup>2</sup> Aphorismen a. a. D., S. 284. — <sup>3</sup> Un Boisserée, 22. Oft. 1826. — <sup>4</sup> Wahlverwandtschaften 20, 404. — <sup>5</sup> Bahme Xenien 5, 106. — <sup>6</sup> Un Rochlit, 23. Nov. 1829.

Gemütserschütterungen, welches Migverstand ihm oft als Cavismus vorgeworfen hat. Allein seine eigenen Aussprüche zeigen dies Verfahren in einem gang anderen Licht: "Es koftet mich mehr mich zusammenzuhalten als es scheint, und nur die Überzeugung der Notwendigkeit und des unfehlbaren Nutens hat mich zu der passiven Diät bringen können, an der ich jett so fest hange"1. Sa hier paßt aufs treffenoste jener Ausspruch, den er gegen Riemer tat: "Es giebt Tugenden, die nur aus einer Abwesenheit von Kraft und Thätigkeit zu bestehen scheinen, und sie find die höchste Kraft, nur nach innen gewandt"2. Ausführlich zur Darstellung gelangt ift dieser Gedanke in den "Wanderjahren", deren zweiter Titel "Die Entjagenden" schon auf diese Seite des Inhalts hindeutet. Indem nun aber das sittlich tätige Individuum jedem hemmenden Ginfluß sich entziehen foll, fo foll es dies doch nicht in Bermeidung, fon= dern in Überwindung, Beherrschung, Umschaffung, Aneigung alles Begegnenden vollführen; denn es ist in seine Macht gestellt, Alles, was ihm als Widerstand und hemmnis sich entgegenstellt, zur Steigerung seiner sittlichen Tätigkeit zu verwerten. Der oben zitierte Ausspruch Salvandys ermahnt weiter: "ben höchsten und süßesten Genuß in dem Gefühl zu suchen, das aus überwundenen Schwierigkeiten und bezwungenem Seelenschmerz entspringt", und Goethe selbst schreibt, daß "das Leben immerfort, wenn es gut geht, als ein stets tampfendes, überwindendes zu betrachten ist" Gin Mensch sein "beißt ein Rämpfer sein"4. Aber dieses Rämpfen soll immer ein positiv schaffendes fein: Anfeindungen ift nichts anderes entgegenzu= setzen "als eine fortwährende Thätigkeit". Um herrlichsten hat er diese Eigenschaft an Schiller gepriesen in den Bersen:

<sup>1</sup> Aphorismen a. a. D., S. 282. — 2 Mit Riemer, April 1806. — 3 An Zelter, 26. Januar 1829. — 4 West-Östl. Divan, 6, 253. — 5 Dieser Grundsaß sindet sich oft ausgesprochen; z. B. Nachträge zur Farbenlehre, 5, 321; auch öfters gegen Edermann.

Es glühte seine Wange rot und röter Von jener Jugend, die uns nie entsliegt,
Von jenem Mut, der früher oder später Den Biderstand der stumpsen Welt besiegt,
Von jenem Glauben, der sich stets erhöhter Wald kühn hervordrängt, bald geduldig schmiegt,
Vamit das Gute wirke, wachse, fromme,

Damit das Gute wirke, wachse, fromme,

Nicht minder ist es in die Macht des auf sittliche Tat gerichteten Individuums geftellt, alles was ihm an Leid und Schmerz widerfährt, fich im hochften Sinne gunute tommen zu laffen. Denn jedes Leid, jeder Berluft bedeutet für den Tätigen nichts anderes als eine Verengung und Beschränkung der äußeren Grenzen seiner Tätigkeit, welche ihn nur dazu auffordern fann, fein Wirfen besto entschiedener auf bem ihm noch belaffenen Gebiete zu geftalten. Die Aussprüche Goethes hierüber, gerade bei Gelegenheit der schmerzlichsten Erfahrungen, die er in seinem Alter durchlebt, find in höchstem Mage bedeutsam. Biele Leidende find vor mir hingegangen, mir aber war die "Pflicht auferlegt auszudauern und eine Folge von Freude und Schmerz zu ertragen, wovon das Einzelne wohl schon hätte tödlich sein können. In solchen Fällen blieb nichts weiter übrig als alles was mir jedesmal von Thätig= keit übrig blieb, abermals auf das regsamste hervorzurufen und gleich einem, ber in einen verderblichen Krieg verwickelt ist, den Kampf so im Nachteil als im Vorteil kräftig fortzusetzen"1. "Bei dem größten Verlust muffen wir sogleich um= herschauen, was uns zu erhalten übrig bleibt"2. "Hier nun allein kann uns der große Begriff der Pflicht aufrecht halten; der Körper muß, der Geist will, und wer seinem Wollen die notwendigste Bahn vorgeschrieben sieht, der braucht sich nicht viel zu besinnen"3. "So lange wir noch hervorbringen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Un Rauch, 21. Oft. 1827. — <sup>2</sup> Un Zelter, 19. März 1827. —

können, werden wir nicht nachlassen"<sup>1</sup>. "Und so über Gräber vorwärts!"<sup>2</sup> In ihm selbst erklangen stets die großartigen Berse, welche er die "Genien" seinem Epimenides zurusen ließ:

"Komm! wir wollen Dir versprechen Pfeiler, Säulen kann man brechen, Denn es lebt ein ewig Leben, In ihm wirken Lust und Streben, In ihm wirken Lust und Streben, In ihm wirken Lust und Streben,

Diejenigen nun, welche fich in folcher auf das gleiche Riel gerichteter stetiger Tätigkeit zusammenfinden, muffen fich naturgemäß als eng untereinander verbunden, als durch ihr gegenseitiges Anteilnehmen und Wohlwollen gestärft und gefördert fühlen; denn "Man ist nur eigentlich lebendig, wenn man sich des Wohlwollens anderer erfreut" und "edlen Seelen vorzufühlen ift wünschenswertester Beruf"4. Aber ge= rade diefes erhebendste Verhältnis fann nur durch das Bewußtsein gemeinsam erstrebter Ziele erzeugt werden, wie Goethe dies vorzüglich an seinem Freundschaftsbunde mit Schiller nachweist<sup>5</sup>, während er den Mangel solchen gegenseitigen Ver= ständnisses als Erklärung angibt, daß in seiner Freundschaft mit Jacobi, trop Neigung, Liebe, Vertrauen doch der leben= dige Anteil sich nach und nach völlig verlor. "Freundschaft kann sich bloß praktisch erzeugen, praktisch Dauer gewinnen. Die wahre, thätige, produktive besteht darin, daß wir gleichen Schritt im Leben halten, daß er meine Zwecke billigt, ich die seinigen"6. "Gine begeisterte Gemeinschaft der im höchsten Grade Guten und Weisen"7 ist das lette, was hierdurch er= reicht werden foll, und "Friede mit Gott und ein Wohlgefallen an wohlwollenden Menschen!"s ift daher der Wahl= spruch, mit welchem Goethe einen Brief an den nächsten Freund feines Alters, an Zelter, fchließt.

Mit Edermann, 14. Febr. 1830. — <sup>2</sup> An Zelter, 23. Febr. 1831. — <sup>3</sup> Spriiche Nr. 40. — <sup>4</sup> Gedichte, 3, 83. — <sup>5</sup> Spriiche Nr. 363. Biographische Einzelheiten, 36, 252, 253. — <sup>6</sup> Spriiche Nr. 366. — <sup>7</sup> Wanderjahre, 24, 245. — <sup>8</sup> 20. Sept. 1831.

Solch gemeinsames Streben aber nach praftisch gebote= nen, der Gemeinschaft förderlichen sittlichen Zielen kann sich nur betätigen in den empirischen Gemeinschaften des jozialen Lebens und seinen traditionellen Formen, — und sie zu achten, fich ihnen einzufügen, sie zu erhalten und zu festigen ift da= her die Aufgabe des fittlich tätigen Menschen. Goethe hat in der Lebensperiode, der unsere Betrachtung gilt, eine hohe Schätzung den Forderungen und Normen der Gesellschaft ge= zollt, auch wo diese den rein weltläufigen, nicht besonders sittlich durchgebildeten Charafter trugen. Er mochte sich wohl bewußt fein, in früherer Zeit durch Berftogen gegen diefe geltenden Formen seine eigne Wirksamkeit auf die Mitwelt beeinträchtigt zu haben. Er stellte nun die Forderung auf: jelbst den äußerlichen Forderungen durch inneres Gingehen einen höheren Wert zu geben oder auch den in ihnen gleich= fam verborgenen Wert hervorzuheben. "Es gibt eine Söflichfeit des Herzens; sie ift der Liebe verwandt. Aus ihr entspringt die bequemfte Söflichkeit des äußern Betragens". "Es gibt kein äußeres Zeichen der Höflichkeit, das nicht einen tiefen sittlichen Grund hatte. Die rechte Erziehung ware, welche diejes Zeichen und den Grund zugleich überlieferte "1. Eine hohe Stellung in Wahrung dieser zu innerem Wert erhobenen Formen sprach er den Frauen zu; "den Umgang mit Frauen nannte er das Element guter Sitten"2. Aber andrerseits entging ihm auch nicht das Entnervende einer durch die Frauen beherrschten gesellschaftlichen Eriftenz, die er oft genug beobachtet hatte und die ihm das derbe Wort in den Mund legte: "Wenn die Männer sich mit den Weibern schleppen, werden sie so gleichsam abgesponnen wie ein Wocken"3.

Aber nicht nur dem guten Willen, nicht dem gebildeten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Beide Aussprüche finden sich in den "Blättern aus Ottiliens Tagebuch", die überhaupt ein Spiegel des gesellschaftlichen Lebens sind. Bd. 20, 261. — <sup>2</sup> Ebenda S. 260. — <sup>3</sup> Sprüche Nr. 315.

Gemeinschaftsgefühl allein kann die Wahrung der Sitte ansempfohlen bleiben. Der Übertretung der innerhalb der Gemeinschaft giltigen Regeln und Schranken wird das Verbot entgegengesetzt, für welches wir oben in dem Ausgangspunkt der Goetheschen Ethik keine rechte Stelle sinden konnten. "Der Mensch, wo er bedeutend auftritt, verhält sich gesetzgebend, . . . im Sittlichen durch Anerkennung der Pflicht". "Der Charakter der Roheit ist es, nur nach eigenen Gesetzen zu leben, in fremde Kreise willkürlich übergreisen zu wollen. Darum wird der Staatsverein geschlossen, solcher Roheit und Willkür abzuschesen, "Alles was wirken soll, muß sich an ein Vorhandenes anschließen, sich auf irgend etwas gewohntes gründen"; und auch das entschiedenste und aufrichtigste Streben wird erfolglos und wertlos, wenn es diesen notwendigen Schranken sich nicht fügt, wie Goethe besonders an dem Beispiel Byrons hervorhebt:

"Doch Du ranntest unaufhaltsam Frei ins willenlose Netz; So entzweitest Du gewaltsam Dich mit Sitte und Gesetz".

Je mehr aber die Tätigkeit durch die sichere Festhaltung des individuellen Zieles wie durch die Einfügung in die sesten Normen des sittlichen Lebens eine sichere, stetige Richtung erhält, um so mehr trägt sie auch in sich selbst die Bürgschaft einer unbegrenzten Dauer. "Die Überzeugung unserer Fortbauer entspringt mir aus dem Begriff der Thätigkeit; denn wenn ich bis an mein Ende rastlos wirke, so ist mir die Natur verpslichtet, mir eine andere Form des Daseins anzuweisen, wenn die jetzige meinem Geist nicht ferner auszuhalten vermag"5. "Das Beständige der ird'schen Tage verbürgt uns ewigen Bestand"6. "Den Beweis der Unsterblichseit muß jeder in sich

<sup>1</sup> Problem und Erwiderung, II, 12, 77. — 2 Mit Müller, 29. April 1818. Es sei hier nur kurz bemerkt, daß Goethe in diesen Worten nicht etwa eine Geschichtskonstruktion im Sinne des "Contrat social" geben will. Aussiührlicher wird der fünste Abschnitt hiervon zu handeln haben. — 3 An Knebel, 10. März 1813. — 4 Faust, 9923 ff. — 5 Mit Eckersmann, 4. Febr. 1829. — 6 Gedichte, 2, 68.

Sarnad, Goethe. 3. Aufl.

selbst tragen ... Wohl ist alles in der Natur Wechsel: aber hinter dem Wechselnden ruht ein Ewiges"1. "Ich zweifle nicht an unserer Fortdauer; benn die Natur kann die Entelechie nicht entbehren. Aber wir sind nicht auf gleiche Weise unsterblich, und um sich fünftig als große Entelechie zu manifestieren, muß man auch eine sein". Demnach sinkt die einzelne Monade wieder in die unversönliche Natur zurück, wenn sie nicht durch ihre Tätigkeit sich die Bürgschaft der ewigen Dauer erworben8. "Jede Entelechie" dagegen "ist ein Stück Ewigkeit, und die paar Jahre, die sie mit dem irdischen Körper verbunden ist, machen fie nicht alt"4. Wer sich aber jene erwarb, für den kann natur= aemäß die Unsterblichkeit auch nur in fortdauernder Tätigfeit bestehen. "Ich wüßte auch mit der ewigen Seligkeit nichts anzufangen, wenn sie mir nicht neue Aufgaben und Schwierigkeiten zu besiegen bote. Aber dafür ist wohl gesorgt; wir dürfen nur die Planeten und Sonnen anbliden"5. Und an der schon früher zitierten Stelle: "Möge dann der ewig Lebendige uns neue Thätigkeiten, denen analog, in denen wir uns bisher erprobt, nicht versagen!" fahrt Goethe fort: "Fügt er sodann noch Erinnerung und Nachgefühl des Rechten und Guten, was wir hier schon gewollt und geleistet, väterlich binzu, so würden wir gewiß nur desto rascher in die Kämme

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mit Müller, 15. Mai 1822. — <sup>2</sup> Mit Extermann, 1. Sept. 1829. — <sup>3</sup> Poetisch ausgeführt hat Goethe diesen Gedanken in dem Helena-Alte des Faust; vgl. hierzu den sechsten Abschnitt. — <sup>4</sup> Mit Extermann, 11. März 1829. Nach dieser Stelle und ihrem Zusammenhange scheint Goethe auch im Alter der Gedanke der Seelenwanderung nicht sern gelegen zu haben. In der Jugendzeit hatte er ihn schon in dem Gedicht "Barum gabst uns die tiesen Blicke" poetisch verwendet. Derselbe Gedanke ist ja auch Lessings letztes Wort in der "Erziehung des Wenschengeschlechts" gewesen. Zu Boisseré sagte Goethe am 11. Ausgust 1815, alles Kömische ziehe ihn so sehr an; gewiß habe er schon einmal unter Kaiser Hadrian gelebt. — <sup>5</sup> Mit Müller 26. Jan. 1825. Hier wie auch an anderen Stellen, z. B. in dem Gespräche mit Falk an Wielands Todestage sept Goethe die künstige Tätigkeit der Wonade in Beziehung zu den Gestirnen.

des Weltgetriebes eingreisen. Die entelechische Monade muß sich nur in rastloser Thätigkeit erhalten; wird ihr diese zur anderen Natur, so kann es ihr in Ewigkeit nicht an Beschäfstigung fehlen".

Gine Stigge der durchaus eigenartigen religios-ethischen Anschauungen des Dichters habe ich in Obigem zu geben ver= fucht; es ernbrigt nunmehr, feine Stellung zu den hiftorischen Religionsformen, Kirchen und Konfessionen flar darzulegen2. Welchen Wert Goethe der Entwickelung der Religionen in der Geschichte der Menschheit beilegte, zeigt schon sein berühmter Ausspruch, daß der Konflift des Unglaubens und Glaubens. das eigentliche einzige und tiefste Thema der Weltgeschichte und Menschengeschichte sei3; die Epoche des Glaubens glanzend, herzerhebend und fruchtbar, die des Unglaubens vergänglich und unfruchtbar. Des Namens der Religion hält Goethe überhaupt nur die auf Chrfurcht, nicht die auf bloßer Furcht basierten Verehrungsweisen Gottes für würdig. Unter den ersteren bezeichnet er als die frühfte und niedrigfte, die ethnisch-jüdische, welche nur Ehrfurcht vor dem, was über uns ift, fenne. Diese Stufe, sofern sie ethnisch ift, fällt mit dem zusammen, was Goethe sonst auch die "natürliche Religion" nennt, die "auf der Überzeugung einer allgemeinen Vorsehung ruht, welche die Welt im Ganzen leite"4. In der jüdischen wie in anderen Bolksreligionen erhält diese Überzeugung nur

<sup>1</sup> An Zelter, 19. März 1827. Interessant ist, wie abweisend sich Goethe jest über die "Bernichtungslehre" des Lucrez äußert (Gespräch mit Müsser, 20. Febr. 1821), die ihn früher so angezogen hatte (vgl. S. 21). — <sup>2</sup> Dieser ganze Abschnitt stütt sich hauptsächlich auf die Aussführungen in den Wanderzahren 24, 241—245. — <sup>3</sup> West-Östl. Divan. Nachträge, 7, 157. Daß Goethe hierbei jedoch nicht an die äußeren Kämpse der ossiziellen Kirchen dachte, ist klar. Man vergleiche nur seinen Ausspruch: "Es ist die ganze Kirchengeschichte ein Mischmasch von Frrtum und Gewalt". Zahme Kenien, 5, 131. — <sup>4</sup> Dichtung und Wahrheit, 26, 212.

eine spezifische nationale Beschränkung. Die zweite Stufe weist er der philosophischen Religion zu, gegründet auf die Ehrfurcht vor dem, was neben uns ist, welche in ihrer vollenbetsten Gestalt Leben und Wandel Chrifti als ihren Mittel= punkt und als Vorbild für den Wandel ihrer Bekenner verehre. Als die dritte und höchste endlich nennt er die christliche, weil sich in ihr die Chrfurcht vor dem, was unter uns ist, am reinsten offenbare: Spuren hiervon finden sich freilich zu allen Zeiten; "aber Spur ift nicht Ziel, und da dieses einmal erreicht ist, so kann die Menschheit nicht zurück, und man darf fagen, daß die chriftliche Religion, da fie einmal erschienen ist, nicht wieder verschwinden könne, da sie sich einmal göttlich verkörpert hat, nicht wieder aufgelöst werden mag". "Die chriftliche Religion ift ein mächtiges Wesen für fich, woran die gesunkene und leidende Menschheit von Zeit zu Zeit sich immer wieder emporgearbeitet hat; und indem man ihr diese Wirkung zugesteht, ift sie über alle Philosophie erhaben, und bedarf von ihr feiner Stüte"2. "Mag die geistige Kultur nun immer fortschreiten . . . der menschliche Geist sich erweitern, wie er will; über die Hoheit und sittliche Kultur des Christentums . . . wird er nicht hinaus= kommen"3. Ms einen Chriften bekannte er sich selbst offen denen gegenüber, die ihn einen Beiden nannten4; wie er aber den Gegensatz zwischen Beiden und Christen faßte, bezeugt sein Wort: "Chriften giebt es unter den Seiden, Die Stoifer; Beiden unter den Chriften — die Lebemenschen"5. In der Bibel verehrte er die Fundgrube und Quelle der

<sup>1</sup> Aus dieser Beschränkung seitete Goethe wohl das Urteil her: "Das Christentum steht mit dem Judentum in einem weit stärkern Gegensat als mit dem Heidentum". G.-Jahrb. 15, 13. — 2 Mit Eckermann, 4. Febr. 1829. Die christliche Keligion hat die Wahrheiten der natürlichen in sich ausgenommen (Mit Müller, 8. Juni 1821). — 3 Mit demselben, 11. März 1832. — 4 Mit demselben, 7. April 1830. — 5 Aphorismen a. a. D., 1. August 1807.

christlichen Anschauungsweise. "Deshalb ift die Bibel ein ewig wirksames Buch, weil, so lange die Welt steht, Niemand auftreten und sagen wird: "Ich begreife es im Ganzen und verftehe es im Einzelnen. Wir aber fagen bescheiden: im Ganzen ist es ehrwürdig und im einzelnen anwendbar"1. "Sene große Berehrung, welche der Bibel von vielen Bolfern und Ge= schlechtern der Erde gewidmet worden, verdankt sie ihrem inneren Wert. Sie ist nicht etwa nur ein Volksbuch, sondern das Buch der Bölker, weil sie die Schicksale eines Bolkes zum Symbol aller übrigen aufstellt, die Geschichte berfelben an die Entstehung der Welt anknüpft und durch eine Stufenreihe irdischer und geistiger Entwickelungen, notwendiger und aufälliger Ereigniffe bis in die entferntesten Regionen der äußersten Ewigkeiten hinausführt . . . . Wenn man die judische Geschichte bis auf die Neuzeit erganzte und die Ausbreitung des Christentums hinzufügte, wenn man vor der Offenbarung Johannis die reine chriftliche Lehre im Sinne des neuen Testamentes zusammengefaßt aufstellte . . . , so verdiente dieses Werf . . . nicht nur als allgemeines Buch, sondern als all= gemeine Bibliothek der Bölker zu gelten, und würde gewiß, je höher die Jahrhunderte an Bildung steigen, immer mehr zum Teil als Fundament, zum Teil als Werkzeug der Erziehung, freilich nicht von naseweisen, sondern von wahrhaft weisen Menschen genutt werden können"2. Bas die religiöse Berwertung der Bibel anlangt, so mußte Goethe jede fritische Betrachtungsweise, jede Scheidung des Echten und Unechten, Geschehenen oder Erdichteten wegen seiner schon oben getenn= zeichneten ffeptischen Stellung zur gesamten Geschichtsforschung notwendig ablehnen. "Wenn die vernichtende Kritif irgend schädlich ist, so ist sie es in Religionssachen; denn hierbei beruht alles auf dem Glauben, zu welchem man nicht zurück-

<sup>1</sup> Sprüche Nr. 294. — 2 Farbenlehre, Hiftor. Teil, 3, 138—140.

tehren kann, wenn man ihn einmal verloren hat". "Man thut immer besser, sich ohne weiteres an das zu halten, was wirklich da ist, und sich davon anzueignen, was man für seine sittliche Kultur und Stärkung gebrauchen kann". Echt und unecht meinte er, seien bei Dingen der Bibel wunderliche Fragen. Es komme nicht darauf an, ob das Überlieserte Geschehenem durchaus entspreche, sondern darauf, ob es heute unserer höchsten Entwickelung diene. In diesem Sinne nannte er vor allem die Evangelien durchaus echt; denn in ihnen schimmere und leuchte die sittliche Kultur des Christentums; in ihnen sei der Abglanz einer Hoheit göttlichster Art wirksam, welcher von der Person Christi ausging3. Über die Abweichungen in den evangelischen Berichten geht er leicht hinweg:

"Berschieben! es hat nichts zu bebeuten! Sie hatten nicht gleiche Fähigkeiten; Doch damit können sich die Christen Bis zu dem jüngsten Tage fristen"4.

In einem anderen Sinne jedoch wünschte er durchaus eine historische Betrachtung der Bibel: "Ich bin überzeugt, daß die Bibel immer schöner wird, je mehr man sie versteht; d. h. je mehr man einsieht und anschaut, daß jedes Wort, das wir allgemein auffassen und im Besonderen auf uns anwenden, nach gewissen Umständen, nach Zeit= und Ortsverhältnissen einen eigenen, besonderen, unmittelbar individuellen Bezug gehabt hat". Entschieden sprach er sich gegen den dogmatischen und phantastischen Gebrauch, dagegen zugunsten des die daktische nund gefühlvollen auß. Allein er war zugleich der Überzeugung, daß eine derartige Unterscheidung nur wenigen möglich sei, eben den "wahrhaft Weisen", nicht der großen Wasse, der gegenüber die Kirche als wohltätige Vermittlerin

Mit Eckermann, 1. Febr. 1827. — <sup>2</sup> Mit demselben, 13. Febr. 1831. — <sup>3</sup> Mit demselben, 11. März 1832. — <sup>4</sup> West=Östl. Divan 6, 235. — <sup>5</sup> Sprüche Nr. 467. — <sup>6</sup> Ebenda Nr. 332.

einträte, "damit allen geholfen werde und damit vielen wohl werde"1. Die Kirche werde als ein notwendiges, wenn auch in ewiger Umwandlung begriffenes Institut dauern, "fo lange schwache menschliche Wesen sein werden". Wie sehr Goethe die Aufrechterhaltung des festen firchlichen Berbands für nötig hielt, beweift feine Entruftung über die Geftattung von Mifch= ehen zwischen Christen und Juden?. — Jedoch diese Aner= fennung der Notwendigkeit einer Kirche hinderte ihn durchaus nicht, einen sehr scharfen Unterschied zwischen dem als wirkliches Bedürfnis Geforderten und dem nach seiner Unsicht Entarteten, Übertriebenen in der firchlichen Entwickelung zu machen. rechnete hierzu jeglichen Versuch angeblich zwingender philo= sophischer Begründung der christlichen Wahrheiten: so äußert er gegen Zelter: "Daß ein Philosoph durch einen Umweg über die Ur= und Ungründe des Wesens und Nichtwesens seine Schüler wiederum zum Kreuze hinführt, will mir nicht be= hagen. Das fann man wohlfeiler haben und beffer aus= iprechen"3. Diese ursprünglich gegen Segel gerichteten Worte verdammen doch zugleich jede Art chriftlich dogmatischer Spekulation. Aber auch die bloke Formulierung fester dogmatischer Religionslehren war seiner Natur fernliegend, ja verhaßt. "Ich glaubte an Gott und die Natur und an den Sieg des Edlen über das Schlechte; aber das war den frommen Seelen nicht genug; ich sollte auch glauben, das Drei Eins sei und Gins Drei; das aber widerftrebte dem Wahrheitsgefühl meiner Seele; auch sah ich nicht ein, das mir damit im mindestens wäre geholfen gewesen"4. Noch energischer aber richtet sich sein Born gegen jedes hierarchische Wesen, welches nicht nur innerhalb des Chriftentums, fondern der gesamten Menschheits= entwickelung er als einen der mächtigften und verderblichften Fattoren erachtet und verurteilt. Berdächtig find ihm die "Briefter,

Mit Edermann, a. a. D. — <sup>2</sup> Mit Müller, 23. Sept. 1823. —
 An Zelter, 27. Jan. 1832. — <sup>4</sup> Mit Edermann, 4. Jan. 1824.

die den Menschen durch unerreichbare Forderungen verwirren wollen"1. Die ägyptischen Mumien belehren ihn, "daß die Briefter überall, besonders auch in Agnpten, ihr Sandwerf recht gut verstanden haben"; "sie machten mit den Toten so viele Umftande, um die Lebenden zu beherrichen", und am Todestage Jesu erinnert er sich, "wieviel Borteil aus diesem jammervollsten aller Ereignisse die Pfaffen zu ziehen gewußt haben"3; "Last Euch nur von Pfaffen fagen, was die Kreuzigung eingetragen!". Den Anspruch der Kirche, Günden hinwegzunehmen und behalten zu können, bezeichnet er als eine große Machtquelle der Kirche, welche sich zu sichern der christlichen Priefterschaft hauptsächliches Augenmerk sei. Dem= gemäß betrachte auch die Kirche das Christentum hauptjächlich aus dem Gesichtspunkt der Berjöhnungslehre, mit Beiseitelassung vieler anderer wichtiger Punkte. Um ihre Herrschaft zu erhalten, habe fie dem Bolke jo lange den Gebrauch der Bibel versagt; "was sollte auch ein armes christliches Ge= meindeglied von der fürstlichen Pracht eines reichdotierten Bischofs denken, wenn es dagegen in den Evangelien die Armut und Dürftigkeit Chrifti fieht, der mit feinen Jungern zu Fuße ging, während der fürstliche Bischof in einer von sechs Pferden gezogenen Karosse einherbraust". Bis zur schärfsten Satire steigert Goethe seine Angriffe gegen die kirch= liche Hierarchie<sup>6</sup>, und es liegt auf der Hand, daß unter diesen Umständen sein Widerwille gegen bestimmte firchliche Ge= meinschaften, sich vorzüglich gegen den Katholizismus richten mußte?. Zwar war er durchaus empfänglich sowohl für die

<sup>1</sup> Bebeutende Fördernis u. s. w. II, 11, 59. — 2 An Carl August, 22. April 1826. — 3 An Zelter, 28. April 1824. — 4 Gedichte, 5, 134. — 5 Mit Eckermann, 11. März 1832. — 6 Mit demselben, 17. März jenem am ähnlichsten geblieben, die englische Hochkirche; so in der eben zitierten Stelle.

äfthetische Seite des katholischen Kultus, als auch für die Großartigkeit des einheitlichen Zusammenhanges seiner Lehre und Lebensgestaltung1; allein dessen ungeachtet betrachtete er ihn doch als eine niedere Stufe des religiösen Lebens, die Reformation Luthers als eine im höchsten Sinne befreiende und kulturfördernde Tat, als eine unmittelbar von göttlichem Geiste getragene Wendung der Menschheitsgeschicke. So er= fennt er es auch für Shakespeare, als den größten Lebens= vorteil, daß er als Protestant geboren worden2. Den Über= tritt Friedrich Schlegels bezeichnet er kurzweg als deffen "Untergang", als ein "Erfticken am Wiederfäuen fittlicher und religiöfer Absurditäten"3. Selbst den früher von ihm als Natur= philosophen so hoch verehrten Schelling betrachtete er später (1816) mit Argwohn um seiner katholisierenden Neigungen willen, und wünschte ihn nicht nach Jena zurück, "um nicht zur Säkularfeier unseres protestantisch mahrhaft großen Gewinnes das alte überwundene Zeug" nun wieder in einer anderen Form einzuführen4. Auch über die politischen Gefahren, die von seiten des Katholizismus drohten, war er sich vollstän= dig klar, wie sein prophetisches Wort über Konkordate beweist:

> "Ja, fangt mit Rom nur einmal an; Da seid ihr angeführt"5.

Von Luther äußert er dagegen: "Wir wissen gar nicht, was wir Luther und der Reformation im allgemeinen zu danken haben. Wir sind frei geworden von den Fesseln geistiger Borniertheit, wir sind infolge unserer fortwachsenden Kultur

<sup>1</sup> Der Heiligenkultus findet sich ästhetisch verwertet im Abschlusse bes Faust, wie auch der Wahlverwandtschaften; die einheitliche sustematische Beherrschung des Lebens preist jene bekannte Aussührung in "Dichtung und Wahrheit" über die sieben Sakramente; die Einheit der Lehre hob Goethe auch rühmend hervor im Gespräche mit dem Katholiken Grüner, 2. Aug. 1822. — <sup>2</sup> Über Calderons "Tochter der Lust",41a, 354. — <sup>3</sup> An Zelter, 26. Okt. 1831. — <sup>4</sup> An Boigt 27. Sept. 1816. — <sup>5</sup> Zahme Xenien, 5, 136.

fähig geworden, zur Quelle zurückzukehren und das Christen= tum in seiner Reinheit zu faffen"1. Die Lehre Luthers charakterifiert er folgendermaßen: "Der Hauptbegriff des Luthertums . . . beruht auf dem entschiedenen Gegensat von Geset und Evangelium, fodann auf der Bermittelung folcher Extreme. Sett man nun, um auf einen höheren Standpuntt zu gelangen, anstatt jener zwei Worte die Ausdrücke Notwendigkeit und Freiheit mit ihren Synonymen, mit ihrer Entfernung und Annäherung, so fiehst Du deutlich, daß in diesem Kreise alles enthalten ift, was den Menschen interessieren kann. Und jo erblickt denn Luther in dem alten und neuen Testament das Symbol des großen fich immer wiederholenden Weltwefens. Dort das Gesetz, das nach Liebe strebt, hier die Liebe, die gegen das Gesetz zurückstrebt und es erfüllt, aber nicht aus eigener Macht und Gewalt, sondern durch den Glauben, und zwar durch den ausschließlichen Glauben an den allverfündeten und alles bewirkenden Meffias. Aus diesem Wenigen über= zeugt man sich, wie das Luthertum mit dem Papsttum nie vereinigt werden kann, der reinen Bernunft aber nicht wider= strebt, sobald diese sich entschließt, die Bibel als Weltspiegel zu betrachten, welches ihr eigentlich nicht schwer fallen sollte". Demgemäß bezeichnete er sich selbst als "der protestantischen Kirche treu und unabhängig gewidmet"3; und begrüßt das Reformationsfest in einem Briefe mit den Worten: "Sie läuten soeben mit unseren sonoren Glocken das Reformationsfest ein. Gin Schall und Ton, bei dem wir nicht gleichgiltig bleiben dürfen"4. Und in einem andern Briefe: "Laffen Sie uns bedenken, daß wir dies Sahr das Reformationsfest feiern, und daß wir unsern Luther nicht höher ehren können, als wenn wir dasjenige was wir für Recht der Nation und dem Zeit=

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mit Edermann, 11. März 1832. — <sup>2</sup> An Zelter, 14. Nov. 1816.
 <sup>3</sup> Bogel, Goethe in amtlichen Berhältnissen, S. 419 (26. Juni, 1830).
 <sup>4</sup> An Zelter, 30. Oft. 1824.

alter ersprießlich halten, mit Ernst und Kraft, und wäre es auch mit einiger Gefahr verknüpft, öffentlich aussprechen"!. Als Schattenseiten innerhalb des Protestantismus bezeichnete er dagegen einerseits dessen Bersplitterung², andererseits den aus Berwerfung der katholischen Werkheiligkeit hervorgehenden Hang zu untätiger Gefühlsüberschwänglichkeit und egoistischem Wystizismus. "Sobald die guten Werke und das Berdienstliche derselben aushören, sogleich tritt die Sentimentalität dafür ein, bei den Protestanten". "Die Protestanten . . . wollen nun einen Wysticismus machen, da ja gerade der Wysticismus entstehen muß". Als ein Beispiel dieser salschen Rrummachers als "narkotische", da sie den Hörern die Täusschung beibrächten, gebessert zu werden, während sie in Wirkslichseit über ihre Wängel nur in Schlaf gelullt würden<sup>5</sup>.

So konnte er die volle Verwirklichung des christlichen Ideals freilich nur in einem Zukunftsbilde sehen, in welchem die Schranken der einzelnen Konfessionen gefallen waren. "Ze tüchtiger wir Protestanten vorschreiten, desto schneller werden die Katholiken nachfolgen; —— es wird endlich dahin kommen, daß alles nur eins ist. —— Denn sobald man die reine Lehre und Liebe Christi, wie sie ist, wird begriffen und in sich eingelebt haben, wird man sich als Mensch groß und frei sühlen und auf ein bischen so oder so im äußeren Kultus nicht mehr sonderlichen Wert legen. Auch werden wir alle nach und nach aus einem Christentum des Glaubens und des Wortes zu einem Christentum der Gesinnung und der Tat kommen". Demgemäß stellt er auch selbst die Lebens=

<sup>1</sup> An Rochlit, 1. Juni 1817; Bgl. auch Gebichte, 3, 140. — 2 Mit Grüner, 2. Aug. 1822. — 3 Sprüche Nr. 276. — 4 Mit Boisserée, 4. Aug. 1815; vgl. auch Sprüche Nr. 297. — 5 H. 29, 213. Von Religiosität dieser Art redet auch das Xenion (5, 133): "Ich habe nichts gegen Frömmigkeit; sie ist zugleich Bequemlichkeit". — 6 Mit Eckersmann, 11. März, 1832.

regel auf: "Höhere Maximen sollen wir nur aussprechen, in sosern sie der Welt zu Gute kommen; andere sollen wir bei uns behalten; aber sie mögen und werden auf das, was wir thun, wie der milde Schein einer verborgenen Sonne ihren Glanz breiten". "Es ist nicht immer nötig, daß das Wahre sich verkörpere; schon genug, wenn es . . . wie Glockenton ernst freundlich durch die Lüfte wogt".

<sup>1</sup> Mit Edermann, 15. Oft. 1825. — 2 Sprüche Nr. 14.

## Dritter Abschnitt.

## Goethes Naturbetrachtung.

Erftes Rapitel.

Grundanschauung.

In Goethes Beschäftigung mit der Natur sich zu vertiefen, bietet ein doppeltes Interesse: einerseits blicken wir dabei tief in sein Gemütsleben, da er ja mit besonderer Liebe, mit Chrfurcht die Beziehungen des Menschen zur Natur em= pfand und betrachtete; andererseits erkennen wir daraus des Meisters Verhältnis zur Wissenschaft überhaupt, da, wie wir schon früher gesagt, die Richtung seines Beistes vorzugsweise der Erforschung der natürlichen, nicht der historischen Bedingungen des menschlichen Daseins zugewandt war. "Die Naturwiffenschaften", meinte er, "find die einzigen, die uns auf einen sicheren, festen Grund führen, oder vielmehr, die uns nicht täuschen"1. Goethes Naturforschung vollzog sich durch= aus felbständig, leider auch durchaus einsam. Als Künftler den gewohnten wissenschaftlichen Bahnen fremd und auch als Gelehrter durchaus eigenartig, mußte er schon bei dem ersten wertvollen Ergebnisse seiner Forschung, der Entdeckung des Zwischenknochens, die Erfahrung machen, daß die wissenschaft=

<sup>1</sup> Mit Löw. G.=Jahrb., 17, 71.

liche Zunft die Mitarbeit eines Draußenstehenden zurückwies, selbst ihr sicheres Resultat nicht anerkannte. So erwuchs nun auch in ihm das entschiedenste Mißtrauen gegen die naturwissenschaftlichen Schulen und gegen die gelehrte Welt überhaupt. Selbstüberhebung und Neid gab er den Meistern, Gedankenlosigkeit den Schülern, Cliquenwesen der Gesamtheit Schuld. "D mein Freund! Wer sind die Gelehrten! und was sind sie?" "Alte leugnen die Fortschritte, wenn sie nicht mit ihren früheren Ideen zusammenhängen, Junge, wenn sie der Idee nicht gewachsen sind und doch auch etwas Außerordentsliches leisten möchten".

Diese Stimmung, obgleich teilweise nur zu berechtigt, hat es doch leider auch verschuldet, daß Goethe sich auch begründeten Einwänden gegen seine Ansichten, wenn fie von Angehörigen einer bestimmten wissenschaftlichen Schule ausgingen, unbedingt verschloß und sogar in manchen irrigen Vorstellungen über die Ansichten seiner Gegner verharrte. Die nachträgliche Zustimmung dagegen, welche wichtige Ergebniffe feiner Studien, besonders über die Metamorphose der Pflanzen, über vergleichende Anatomie, welche man anfangs entschieden bekämpfte, in späterer Zeit fanden, konnte sein Selbstgefühl, das Gefühl der Sicherheit gegenüber den zünftigen Gelehrten nur fteigern und die Zuversicht in ihm festigen, daß auch andere Zweige seiner Studien, vor allem die Farbenlehre, in späterer Zeit die jett versagte Anerkennung sich noch erringen würden. So schritt er im ganzen einsam seinen Weg, doppelt erfreut aber immer, wenn er ausnahmsweise in feinen Bestrebungen mit einem gelehrten Forscher zusammentraf, mit dem er dann meift auch ein persönliches Verhältnis anzuknüpfen suchte. seiner letzten Lebenszeit hatte er die Freude, durch die Anerkennung, welche seine morphologischen Arbeiten fanden, diese

<sup>1</sup> Erfinden und Entdeden, II, 11, 261.

ihm besonders wertvollen, wissenschaftlich-persönlichen Beziehungen weiter und weiter sich ausbreiten und verzweigen zu sehen. Hierdurch angeregt nahm die naturwissenschaftliche Tätigkeit in den letzten Jahren einen immer wichtigeren Platz in seiner Gesamtleistung ein, und mit dem immer noch steigenden Interesse wuchs auch seine Hochschätzung dieses Zweiges menschlicher Arbeit immer mehr und mehr.

"Das schädlichste Vorurteil ift, daß irgend eine Art von Naturuntersuchung mit dem Bann belegt werden könnte"1; in diesem Sat spricht sich seine ganze Hochschätzung des Natur= ftudiums aus. Db nun aber der Betrieb der Wiffenschaft an sich oder ob der praktische Nuten, der aus ihr erwachse, vor allem schätzenswert sei, darüber finden sich die wider= sprechendsten Außerungen. An der einen Stelle urteilt er, nur die Menge frage bei einer neuen bedeutenden Erscheinung, was fie nute: der wahre Weise frage, wie sich die Sache verhalte in sich selbst und zu anderen Dingen, unbekummert um den Nuten, d. h. um die Anwendung auf das Bekannte und zum Leben Notwendige2; — an anderer Stelle spottet er darüber, daß man nicht begreifen wolle, die Wiffenschaft sei um des Brauchbaren willen das, er bedauert die Eigentümlichkeit der Deutschen, "die Wissenschaften unzugänglich zu machen, während der Englander das Entdeckte gleich wieder zu nuten wiffe"4, und erflärt, daß seine Art, die Natur zu erforschen, überall ins Praktische eingreife, welches darin bestehe, verständig zu benuten und flug zu gebrauchen, was die Natur uns darbiete. Allein die Lösung dieses scheinbaren Widerspruchs ist nicht schwer, und flare Ausjagen Goethes felber ermöglichen fie uns. Nicht den kleinlichen Borteilen des Augenblicks, wohl aber Bielen der höchsten menschlichen Rultur fann und foll die

Sprüche Nr. 858. — <sup>2</sup> Sprüche Nr. 855, 856. — <sup>3</sup> An Schulş,
 Sept. 1817. — <sup>4</sup> Sprüche Nr. 930, 931.

Naturwiffenschaft dienen: einerseits, indem sie die Herrschaft des Menschen über die sinnliche Welt ausbreitet und befeftigt; in diesem Sinne ift fie "Handhabe, Bebel, womit man die Welt anfassen und bewegen foll", und "praktisch, wohlthätig für die Menschheit"2; andererseits aber, indem fie als Grund= lage für die Bildung einer Weltanficht dienen fann, und in diesem Sinne hat sie Goethe für seine personlichste Ausbildung lebenslang verwertet. Wie er schon als sechsundzwanzigjähriger an Jacobi schrieb: "Ghe ich eine Silbe μετά τὰ φυσικά schreibe, muß ich notwendig die postua besser absolviert haben"3, so urteilte er noch als sechsundsiebenzigiähriger über denselben Freund, deffen spekulativen Sinn er nicht hatte umschaffen fönnen: "Die Spekulation ist Jacobis Unglück geworden . . . ihm haben die Naturwissenschaften gemangelt"4 und bekannte dagegen von sich: "Ich bin nun einmal einer der ephesischen Goldschmiede, der sein ganzes Leben in Anschauen, Anstaunen und Berehrung des wunderwürdigen Tempels der Göttin ... zugebracht hat"5. Inwieweit die Naturbetrachtung und Natur= erkenntnis für Goethes Weltanschauung maßgebend gewirkt, wie aus ihr besonders der pantheistische Faktor dieser Anschauungen abzuleiten, hatten wir schon im vorigen Abschnitte Gelegen= heit anzudeuten. Unternehmen wir es nun, tiefer in jene pantheistische Gesamtbetrachtung der Natur einzudringen, besonders aber festzustellen, welche Konfequenzen sich wiederum für die Erforschung der Naturerscheinungen im einzelnen aus ihr ergeben.

<sup>1</sup> An Schult, 24. Nov. 1817. — 2 Aphorismen, 29. Jan. 1804. — 3 12. Jan. 1785. — 4 Mit Müller, 26. Jan. 1825. — 5 Bgl. S. 67. — Beide Gesichtspunkte, aus denen Goethe die Natursorschung würdigt, sinden sich ausgedrückt in dem Spruche Nr. 1054: "Die Bissenschaft hilft uns vor allem, daß sie das Staunen, wozu wir von Natur berusen sind, einigermaßen erleichtere, sodann aber, daß sie dem immer gesteigerten Leben neue Fertigkeiten erwecke, zur Abwendung des Schädslichen, zur Einleitung des Nußbaren".

Ein geheimnisvolles Ganzes, die uns umgebende Materie, untrennbar verbunden, innig durchdrungen von beständig schaffender und bildender Kraft, das ift für Goethe die Natur, eine Rollektivmacht, für den Menschen ein Gegenstand staunender Ehrfurcht und zugleich doch die ursprüngliche, freundlich vertraute Quelle seines Lebens. Nur mit ernstem und sicherem Wollen soll er sich an ihre Erforschung wagen; "ben Unzulänglichen verschmäht sie, und nur dem Zulänglichen, Wahren und Reinen ergiebt sie sich und offenbart ihm ihre Geheimnisse". Nicht oberflächlich als geistlosen Mechanis= mus foll er sie betrachten, andererseits ihr auch nicht den fleinlich berechnenden Verstand zuschreiben, der seinen eigenen nächsten Bedürfnissen überall entgegenkäme, — wohl aber in ihr die höchste Vernunft verehren2, und darum, will er zu ihr hinaufreichen, sich selbst zur höchsten Vernunft erheben 3. In seinen früheren Jahren hatte Goethe, wie wir wissen, sich nicht vor der Anforderung gescheut, das Ich in der Natur aufgehen zu lassen und hatte diesen Entwickelungsprozeß des Individuums, der in seinem endlichen Aufhören gipfelt, als die höchste Lebensäußerung desselben hingestellt, so noch in dem Gedichte "Eins und Alles" 4: "Denn alles muß in Nichts zerfallen, wenn es im Sein beharren will"; — und ähnlich in dem "West-östlichen Divan", welcher "das Lebendige preist, das sich nach Flammentod sehnet".

"Und so lang du das nicht hast, dieses Stirb und Werde, Bist Du nur ein trüber Gast auf der dunklen Erde".

In seinen letzten Jahren jedoch, je mehr ihm der Wert des sittlichen Einzelwillens alles überragend und vor allem ehr= würdig schien, trat er von jenen Anschauungen zurück. In

Mit Edermann, 13. Febr. 1829. — <sup>2</sup> Farbenlehre, Histor. Teil,
 214. — <sup>3</sup> Edermann, a. a. D. — <sup>4</sup> Gedichte, 3, 81.

Sarnad, Goethe. 3. Mufl.

absichtlichem Gegensatze 1 zu den oben zitierten Versen begann er sein gedankenschweres Gedicht "Vermächtnis" mit den Worten:

> "Kein Befen kann zu nichts zerfallen; Das Ew'ge regt sich fort in allen, Am Sein erhalte Dich beglückt!"

und reihte daran die uns schon bekannte Mahnung:

"Sofort nun wende Dich nach innen, Das Zentrum findest Du dabrinnen, Woran kein Edler zweiseln mag. Wirst keine Regel da vermissen; Denn das selbständige Gewissen If Sonne Deinem Sittentag"2.

Und von dem Gedicht "Weltseele" schrieb er an Zelter, es stamme aus der Zeit, "wo ein reicher jugendlicher Mut sich noch mit dem Universum identifizierte, es auszufüllen, ja es in seinen Teilen wieder hervorzubringen glaubte"3. Bas ihm aber dauernd von jener Epoche blieb, das war das Gefühl innigster Berwandtschaft mit der Natur, das Gefühl der ehr= furchtvollen Dankbarkeit gegen sie, die ewige Mutter, das Gefühl der geschwisterlichen Verbindung mit allen ihren Kindern von den einfachsten Gebilden an bis hinauf zu dem Menschen. Das Gefühl, das er einft gegen Jacobi ausgesprochen, daß wir mit der Natur eins seien 4, das er noch in weit früheren Jahren in der Natursehnsucht und der Naturfreude seines Fauft hatte mächtig hervordringen laffen, jenes Gefühl, das ihn im Lichte des Mondes, seinem Dämmern, seinem Tau sich gesund baden ließ, das ihm in Busch, in Luft und Wasser seine Brüder erkennen, in Wald und Höhle sich in den geheimnisvollen Reiz der umgebenden Geftalten wie in den Busen eines Freundes versenken ließ, ist ihm bis ins

Mit Ecfermann, 12. Febr. 1829. — <sup>2</sup> Gedichte, 3, 82. —
 20. Mai 1826. — <sup>4</sup> An Jacobi, 23. Nov. 1801.

höchste Alter geblieben. Er lebte in und mit der Natur. Wie liebevoll in die Natur vertieft, wie leidenschaftlich von ihr fortgerissen, beweist er sich noch in den Gedichten seines höchsten Alters: "Dämmrung senket sich von oben"; "Willst Du mich sogleich verlaffen", "Früh wenn Thal, Gebirg und Garten"; "Und wenn mich am Tag die Ferne"! Und wie produktiv in echt Goethischem Sinne, wie fruchtbar für die reinste sittliche Entwickelung diese Empfindung gewesen, das bezeugen die Worte Wilhelm Meisters, ju denen das Un= schauen des gestirnten Himmels ihn begeistert: "Was bin ich gegen das All? Wie kann ich ihm gegenüber, wie kann ich in seiner Mitte stehen? . . . . Wie kann sich der Mensch gegen das Unendliche stellen, als wenn er alle geiftigen Kräfte, die nach vielen Seiten hingezogen werden, in seinem Innersten, Tiefften versammelt, wenn er sich fragt: Darfft Du Dich in der Mitte dieser ewig lebendigen Ordnung auch nur denken, sobald sich nicht gleichfalls in dir ein herrlich Bewegtes, um einen reinen Mittelpunkt freisend hervorthut?"1.

Eben dasselbe innige Empfindungsverhältnis zur Natur fordert er aber auch von dem Naturforscher: "Wan lernt nichts kennen, als was man liebt, und je tiefer und vollständiger die Kenntnis werden soll, desto stärker, kräftiger und lebendiger muß Liebe, ja Leidenschaft sein".

Vergegenwärtigen wir uns nun zuerst die allgemeinen Aussagen Goethes über das Wesen der gesamten Natur an und für sich. Sie sind nicht häusig, aber sie finden sich doch und sind mit vollem Bewußtsein gesagt; denn Goethe kon-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wanderjahre, 24, 181. Die Parallelisierung des Weltspftems und seiner Sonne mit dem menschlichen Organismus und seinem Gewissen sindet sich auch in dem von uns oft zitierten Gedichte "Versmächtnis". Auch dies ist ein Kantischer Gedanke, worauf Loeper in der zweiten Hempelschen Ausgabe der Gedichte hingewiesen hat. — <sup>2</sup> An Jacobi, 10. Mai 1812.

statiert ausdrücklich: "Man kann in den Naturwissenschaften über manche Probleme nicht gehörig sprechen, wenn man die Metaphysik nicht zu Gulfe ruft; aber nicht jene Schul- und Wortweisheit: es ist dasjenige, was vor, mit und nach der Physik war, ist und sein wird" 1. Gine Tätigkeit und eine Unterlage, auf die fie wirkt, und "diese Thätigkeit mit diefer Unterlage immerfort gufammenbeftebend und ewig gleich= zeitig vorhanden", mit diesen Worten faßt er seine Gedanken über das Weltganze zusammen2. Durchaus belebt aber er= scheint dieses Ganze nicht als mechanisch sich bewegend, sondern von einem innewohnenden Willen geleitet, der jeden einzelnen Teil mit empfindendem Leben erfüllt ihn beseelt. Der Unterschied zwischen Körper und Geist verschwindet vor dieser Betrachtungsweise, welche Goethe treffend als Hylozoismus? bezeichnet, und die er im Gegensatz zu jener Denkweise ftellte, welche eine tote Materie annehme. "Dynamisch" nennt er die erstere, die lettere "mechanisch" 4.

Zwei Lebensäußerungen im allgemeinsten Sinne sprach er der Natur zu: Polarität und Steigerung. Die erstere zeigt sich in "in immerwährendem Anziehen und Abstoßen"<sup>5</sup>; "das Geeinte zu entzweien, das Entzweite zu einigen, ist das Leben der Natur; dies ist die ewige Systole und Diastole, die ewige Synkrisis und Diakrisis, das Sin= und Ausatmen der Welt, in der wir leben, weben und sind"<sup>6</sup>. "Zur Steigerung

<sup>1</sup> Sprüche Nr. 887. — <sup>2</sup> Bildungstrieb II, 7, 72. — <sup>3</sup> Campagne in Frankreich, 33, 196. Der Ausdruck "Holozoismus" findet sich auch noch in einem Briefe an Nees von Esenbeck, 13. Nov. 1825 (Goethes naturwissensch. Briefwechsel). — <sup>4</sup> Sprüche Nr. 637; ebenso im Briefe an Windischmann, 28. Dez. 1812. — <sup>5</sup> Erläuterung zu dem Aufsatzung Natur", 11, 11. — <sup>6</sup> Zur Farbensehre, 1, 296. Auch für diese Brief an Schweiger vom 25. April 1814: "Seit unser vortressschlicher Kant mit dürren Worten sagt, es lasse sich keine Materie denken, ohne Anziehen und Abstoßen, d. h. doch wohl ohne Polarität, bin ich sehr

bedient sich die Natur des Lebensprinzips, welches die Mög= lichkeit enthält, die einfachsten Anfänge der Erscheinungen ins Unendliche und Unähnlichste zu vermannigfaltigen".

Jener lebendige Wille aber, der alles durchdringt, ist ferner im vollkommensten Sinne vernunftgemäß, und darum auch das gesamte Beltganze "vernünftig". "Die vernünftige Belt ist als ein großes unfterbliches Individuum zu betrachten, das unaufhaltsam das Notwendige bewirkt und sich dadurch sogar über das Zufällige zum Herrn macht"2. "Dieses Ungeheure, personifiziert, tritt uns als ein Gott entgegen, als Schöpfer und Erhalter, welchen anzubeten, zu verehren und zu preisen wir auf alle Beije aufgefordert sind"3. So gestaltet fich schließlich das Weltganze zur Gottheit, und die pantheistische Seite der Gottesvorstellung Goethes geht unmittelbar aus seiner Naturbetrachtung hervor. In Blik, Donner und Sturm empfindet er die Nähe einer übergewaltigen Macht, im Blütenduft und lauen Luftfäuseln ein liebevoll sich annäherndes Wesen; diese Empfindungen gelten zwar nicht der fritischen Vernunft, wohl aber dem Gefühl als ein Beweis für das Dasein Gottes. Aber nicht nur empfunden wird Gott in ber Natur; "als wenn die Außenwelt dem, der Augen hat, nicht überall die geheimsten Gesetze täglich und nächtlich offenbarte! In dieser Konsequenz des unendlich Mannigfaltigen sehe ich Gottes Handschrift am allerdeutlichsten"5. "Die Natur verbirgt Gott! Aber nicht jedem"6. In der Mannig=

beruhigt, unter biefer Autorität meine Beltanschauung fortseben zu

können, nach meinen früheften Überzeugungen".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jur Naturwissenschaft im Allgemeinen, 11, 165. — <sup>2</sup> Sprüche Nr. 4. Einen Gegensat hierzu könnte man in den Aussührungen Dichtung und Wahrheit, 29, 12, sehen. Aber dort ist augenscheinlich von einer dem Menschen zwar naheliegenden, aber doch falschen Betrachtungsweise die Rede, welche das Vernunstgemäße in der Natur nicht sehen will. — <sup>3</sup> Bildungstrieb, a. a. D. — <sup>4</sup> Sprüche Nr. 571. — <sup>5</sup> Über "F. H. Jacobis Auserlesener Brieswechsel", H. 29, 220. — <sup>6</sup> G.-Jahrb. 15, 13.

faltigkeit der Naturwirkungen "das Eine, wo alles herstammt, schauen und verehren zu lernen", "Gott in der Natur, die Natur in Gott zu sehen", war ihm unverbrüchliches Geseh?.

"Wenn im Unendlichen Dasselbe Sich wiederholend ewig fließt, Das tausendfältige Gewölbe Sich fräftig in einander schließt, Strömt Lebenslust aus allen Dingen, Dem kleinsten wie dem größten Stern, Und alles Drängen, alles Ringen Ist ew'ge Ruh in Gott dem herrn"3.

Allein diese Vergeistigung, diese Vergöttlichung der Natur bewog Goethe durchaus nicht, ihr ein unmittelbar auf die Befriedigung des Menschen abzielendes Zweckbestreben zuzusprechen; ein entschiedener Gegner vielmehr der teleologischen Betrachtungsweise in der Wissenschaft<sup>4</sup>, stellte er das Schaffen der Natur dem des Künstlers in dieser Hinsicht gleich: "Natur und Kunst sind zu groß, um auf Zwecke auszugehen, und haben's auch nicht nötig; denn Bezüge giebts überall, — und Bezüge sind das Leben".

"Halte Dich ans Weil und frage nicht Warum 6!"

Wenn er nun trozdem sagt, die "plumpe Welt" sei nur ins Dasein getreten, um als Pflanzschule für eine Welt von Geistern zu dienen", so ist ein Widerspruch dennoch nicht vorshanden; denn nicht als Fremdes einem fremden Herrscher dient dem Menschen die Natur, sondern sie hat ihn selbst als die höchste Form der als Vorstusen ihm vorausgehenden Gebilde, als letztes von Anbeginn erstrebtes Ziel ihrer Tätigkeit erschafsen.

"Die Nützlichkeitslehrer würden glauben, ihren Gott zu verlieren, wenn sie nicht den anbeten sollen, der dem Ochsen

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup> An Knebel, 10. Nov. 1813. — <sup>2</sup> Tag= und Jahreshefte, 36,
 <sup>2</sup> Jahme Xenien, 3, 363. — <sup>4</sup> Mit Eckermann, 20. Jebr. 1831.
 <sup>3</sup> An Zelter, 29. Jan. 1830. — <sup>6</sup> Gott, Gemüt und Welt, 2, 216.
 <sup>4</sup> Mit Eckermann, 11. März 1832.

die Hörner gab, damit er sich verteidige. Mir aber möge man erlauben, daß ich den verehre, der in dem Reichtum seiner Schöpfung so groß war, nach tausendfältigen Pflanzen noch eine zu machen, worin alle Übrigen enthalten, und nach tausendfältigen Tieren ein Wesen, das sie alle enthält: den Wenschen".

Mit der Erreichung dieses Ziels ist aber die schöpferische Tätigkeit nicht notwendig als abgeschlossen zu denken; wie die Schöpfung in Goethes Sinne ja ohnehin als eine "successive" aufzusassen ist, so war ihm auch der Gedanke einer "immer fortdauernden" Schöpfung nicht fremdartig, sondern wesense verwandt<sup>2</sup>.

Berlieren wir uns indes nicht zu tief in diese Distinktionen des Unfagbaren: wir wiffen ja, wie zurückhaltend Goethe felbst hierin stets gewesen. Folgen wir ihm vielmehr auf dem Pfade, welcher von der feltenen feierlich staunenden Ahnung des Unerforschlichen zu der täglichen arbeitsvollen, aber frucht= baren Erforschung seiner Manifestationen führt. Diese For= schung ist überall lohnend; aber niemals erschöpfend: "Die Natur . . . . ift Leben und Folge aus einem unbekannten Bentrum zu einer nicht erkennbaren Grenze. Naturbetrachtung ift daher endlos"3. "Alle Wirkungen, von welcher Art fie feien, die wir in der Erfahrung bemerken, hangen auf die stetigste Weise zusammen, geben in einander über; - vom Ziegelstein, der dem Dach entstürzt, bis zum leuchtenden Geistesblick, der Dir aufgeht und den Du mitteilst, reihen sie fich an einander. Wir versuchen es auszusprechen: Bufällig, Mechanisch, Physisch, Chemisch, Drganisch, Psychisch, Ethisch, Religios, Genial" 4.

<sup>1</sup> Mit Eckermann, 20. Febr. 1831. — <sup>2</sup> An Tauscher, 30. Sept. 1817. — <sup>3</sup> Problem und Erwiderung, II, 7, 75. — <sup>4</sup> Nachträge zur Farbenlehre, 5, 403.

So ift auch das Geniale die hochfte Stufe der Entwickelung. Auch der "Genius" findet das "Clement genugsam vorbereitet . . . hier springt die Natur auch nur, insofern alles vorbereitet ist, als ein Höheres, in die Wirklichkeit Tretendes zur eminenten Erscheinung gelangen kann"1. Es ift die höchste Außerung der in göttlicher Kraft schaffenden Natur. Bor einer ihn befonders entzuckenden menschlichen Berfonlichkeit bricht Goethe in die dithyrambischen Worte aus: "Gine folche Erscheinung gegen das Ende feiner Tage zu erleben, giebt die angenehme Empfindung, als wenn man bei Sonnenaufgang fturbe und fich noch recht mit inneren und außeren Sinnen überzeugte, daß die Natur ewig produftiv, bis ins Innerfte, göttlich, lebendig, ihren Thpen getreu und feinem Alter unterworfen ist"2. Am tiefsinnigsten hat er diese Überzeugung von bem inneren Zusammenhang aller ewig waltenden Kräfte in dem großartigen Gedicht "Bei Betrachtung von Schillers Schädel" Ausdruck gegeben.

> "Wie mich geheimnisvoll die Form entzückte, Die gottgedachte Spur, die sich erhalten! Ein Blick, der mich an jenes Meer entrückte, Das flutend strömt gesteigerte Gestalten . . . Was kann der Mensch im Leben mehr gewinnen Uls daß sich Gott — Natur ihm offenbare, Wie sie das Feste läßt zu Geist verrinnen, Wie sie das Geisterzeugte sest bewahre"?

Erscheint hier das Körperliche als Symbol des Geistigen, so nennt Goethe "Symbolisch" überhaupt alle Erkenntnis<sup>4</sup>, ein "Symbol" jedes "Wahre", das wir zu "schauen" glauben<sup>5</sup>, und er meint dies im doppelten Sinn, im weiteren Sinn für das verborgene Wahre, im engeren für die nächst höhere Manifestation. Aber wir können uns mit dieser Erkenntnis

<sup>1</sup> Zur Naturwissenschaft im Allgemeinen, 11, 163. — 2 An Graf Reinhart, 13. Aug. 1812. — 3 Gedichte, 3, 93 f. — 4 An Riemer, 21. Oft. 1805. — 5 Versuch einer Witterungslehre, 12, 74.

befriedigt fühlen, weil wir die Wahrheit in diesen Symbolen nicht verzerrt oder entstellt, sondern immer lauter und untrügslich erhalten. Goethe wird nicht müde zu betonen, daß in der Natur kein Unterschied zwischen Innerem und Außerem sei, sondern das erste sich in dem zweiten rein abspiegele.

"Natur hat weder Kern noch Schale, Alles ist sie mit einem Male".

"Denn das ist der Natur Gehalt, Daß außen gilt, was innen galt"?.

"Müffet im Naturbetrachten Immer eins wie alles achten; Nichts ist drinnen, nichts ist draußen; Denn was innen, das ist außen"3.

Eben derselbe Gedanke wird ausgedrückt, wenn Goethe das Ganze in dem Einzelnen ausgedrückt sein läßt.

"Billst Du ins Unendliche schreiten, Geh' nur im Endlichen nach allen Seiten! Billst Du Dich am Ganzen erquicken, So mußt Du das Ganze im Kleinsten erblicken"<sup>4</sup>.

So wagt benn Goethe jogar das Paradogon:

"Bas ist das Allgemeine? Der einzelne Fall. Bas ist das Besondere? Millionen Fälle"5.

Der einzelne Fall ist typisch für alle, und darum ein Symbol des Allgemeinen; die Millionen individualisierter Fälle ergeben, verglichen, durch Feststellung ihrer Verschiedenheiten das Besondere.

Eine wechselnde Färbung erhält jener lautere Spiegel der Wahrheit, den ihre Außerungsweisen bieten, aber dennoch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gedichte, 3, 105. — <sup>2</sup> Ebenda, 355. — <sup>3</sup> Ebenda, 3, 88. — <sup>4</sup> Gedichte, 2, 216. — <sup>5</sup> Sprüche Nr. 899. Deutlicher wird diese Bestrachtungsweise durch Goethes später zu behandelnde Lehre vom "Ursphänomen".

durch die Verschiedenheit der auffassenden Organe und Individuen. Einerseits sind diese selbst zwar Kinder der Natur und bestimmt sie aufzufassen:

"Bär' nicht das Auge sonnenhaft, Die Sonne könnt' es nie erblicken; Läg' nicht in uns des Gottes eig'ne Kraft, Bie könnt' uns Göttliches entzücken".

Aber andererseits gewinnt doch in jedem das Bild eine andere Geftalt, und der subjektive Charakter der Wahrnehmungen wird von Goethe entschieden betont. Go in bezug auf die Organe "Die Natur, immer dieselbe, redet zu verschiedenen Sinnen anders" 2; "Die Phänomene find bas, was fie find, nur für den respektiven Sinn" 3, so auch in bezug auf die Individuen: "Jeder spricht sich nur selbst aus, indem er von der Natur spricht"4. Er redet von der "Wunderlichen Bedingtheit des Menschen auf seine Borftellungsart, durch welche der Menschen gegenseitiges Berständnis unmöglich werde, sodaß er selbst oft bei sich sagen muffe: "Darüber und darüber kann ich nur mit Gott reden, wie das an der Natur ift und das"5. dem", meint er, "durfe niemand die Anmagung aufgeben, wirklich von der Welt zu sprechen"; und gewiß mit Recht, denn woher ware fonft Freude und Mut für ben Forscher zu schöpfen?!

Für dessen Tätigkeit des Forschens aber wird von höchster Bedeutung jene Unterscheidung des wesentlichen Wahren und seiner Manisestationen. Überall beginnt er mit der Betrachtung dieser und überall leiten sie schließlich zu dem sehten Unersorschlichen. Dies Urteil, was zu ersorschen sei und was nicht, die Enthaltsamkeit gegenüber dem sehteren ist daher eine der

<sup>1</sup> Gedichte, 3, 279. — 2 An Riemer, 2. Aug. 1807. — 3 An Riemer, 28. Juni 1809. — 4 An Schulß, 8. Jan. 1819. — 5 Gespräch mit Boisserée, 2. Aug. 1815. — 6 In dem zitierten Briese an Schulß; vgl. auch Sprüche Nr. 904 und 517, wo die praktisch günstige Wirkung solcher Ilusionen hervorgehoben wird.

notwendigften Eigenschaften des Naturforschers. An fehr vielen Stellen hat Goethe gerade hierüber sich ausgesprochen; er vergleicht das Unerklärliche mit einem Bruch, der nicht aufgehe; wolle man ihn rein auflösen, jo gehe es nicht, man verwirre das Ganze, man muffe wissen, daß da noch etwas Unauflösbares sei und es zugeben 1. Hieraus folgte für ihn beispielsweise die praktische Maxime, sich auf nähere Prüfung der Erscheinungen des tierischen Magnetismus (Somnabulismus 2c.) nicht einzulassen; er hasse dieses Treiben, äußerte er, weil die Menschen es zu weit führten und doch sicherlich nie dahinter fämen; deshalb bekümmere er sich auch gar nicht darum; er ehre und anerkenne auch hierin die Erfahrung, damit sei es aber auch abgetan?. "Unser Fehler besteht darin daß wir am Gewissen zweifeln und das Ungewisse fixieren möchten. Meine Maxime bei der Naturforschung ift: das Gewisse festzuhalten und dem Ungewissen aufzupassen"3. Wo ich nicht klar sehen, nicht mit Bestimmtheit wirken kann, da ist ein Kreis, für den ich nicht berufen bin" 4.

Die empirische Form, in welcher das Unerforschliche dem Beobachter sein Dasein kund gibt, ist das Problem, der für die Theorie unauflösliche Widerspruch. An dieselben Sätze, die wir früher für die allgemeine Bestimmung dieses Begriffes verwandt, müssen wir auch hier erinnern, wo es sich speziell um Probleme der Naturwissenschaft handelt. Iene Sätze, daß zwischen zwei entgegengesetzen Unschauungen nicht die Wahrheit mitten inne liege, sondern das Problem, das ewig tätige Leben in Ruhe gedacht, daß der Mensch nicht ge=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gespräch mit Boisserée, 11. Aug. 1815. Zweiselsos hätte Goethe dem "Ignoradimus" Du Bois-Rehmonds mehr zugestimmt als der Häcklichen Lösung der "Welträtsel". — <sup>2</sup> Mit demselben, 2. Aug. 1815. Bgl. auch den Brief an Huseland vom 5. Sept. 1817, als man den Magnetismus schon in den Kreis der Heilmittel aufzunehmen sich anschickte. — <sup>3</sup> Sprüche Nr. 921. — <sup>4</sup> Gespräch mit Müller, 10. Febr. 1830.

boren fei, die Probleme zu lösen, fondern zu feben, wo fie angehen und fich fodann in der Grenze des Begreiflichen gu halten, werden aber noch durch speziellere erganzt; daß man auch in ben Biffenschaften die Probleme "ruhig liegen laffen" muffe, aber zu ehren habe2. "Das schönste Glück des denkenden Menschen ift, das Erforschliche erforscht zu haben und das Unerforschliche ruhig zu verehren"3. Besonders warnt Goethe davor, an die Stelle der Probleme "Theorien hinzufabeln", "Hirngespinnste", "Phantasiebilder", "Über= eilungen eines ungeduldigen Verstandes", des "thätigen Rupp= lers", ber "auf seine Weise das Edelfte mit dem Gemeinften vermitteln will". Diese "Luftgespinnfte" drängen sich "zwischen Erfenntnis und Gebrauch" der Natur ein, verwirren ben Blid und hindern uns, "das gestaltlose Wirkliche", d. h. dasjenige, was für unsere Sinne nicht Gestalt gewonnen hat, in seiner eigensten Art zu fassen"4.

Wenn demnach dem Forscher dies einschränkende Gesetz auserlegt ist, nicht nach der Erkenntnis des Unersorschlichen zu streben, so wird ihm dasür andererseits die positive Weisung erteilt, unter den Manisestationen, welche er sich zur Forschung erwählt, diesenigen zu erkennen und zu ergreisen, welche für die Masse der Manisestationen typisch sind, die Urphänomene. Diese Aufgabe zu ersüllen ist schwer: "Die Menschen sind durch die unendlichen Bedingungen des Erscheinens dergestalt obruirt, daß sie das eine Urbedingende nicht gewahren können". "Wir leben innerhalb der abgeleiteten Erscheinungen und wissen keineswegs, wie wir zur Ursrage kommen sollen"; d. h. wir sind durch die tausend wechselnden einmaligen bez gleitenden Umstände so eingenommen, daß wir hinter ihnen nicht die entscheidenden, stets wiederkehrenden Ursachen zu erz

Sprüche Nr. 837. — <sup>2</sup> Sprüche Nr. 917. — <sup>3</sup> Sprüche Nr. 1019.
 — <sup>4</sup> Sprüche Nr. 784, 793, 932, 933, 1049. — <sup>5</sup> Sprüche Nr. 874.
 — <sup>6</sup> Sprüche Nr. 834; vgl. mit Eckermann, 16. Dez. 1828.

fennen wissen. "Es fällt dem Menschen so schwer, Grund und Urfache zu finden, weil fie jo einfach sind, daß fie sich dem Blick verbergen" 1. Ja felbst eine gewisse Schen empfinden wir gegenüber dem Letten, Ginfachen, nicht weiter Erklärbaren, dem gegenüber unser Forschen machtlos ist. "Das unmittel= bare Gewahrwerden der Urphänomene versetzt uns in eine Art von Angst, wir fühlen unsere Unzulänglichkeit" 2. Aber jene Schwierigkeit wie diefe Angst muffen überwunden werden: "Wer nicht gewahr werden kann, daß ein Fall . . . Tausende in sich schließt, wer nicht das zu fassen und zu ehren imftande ist, war wir Urphänomene genannt haben, der wird weder sich noch andern jemals etwas zur Freude und zum Nuten fördern können" 3. Dagegen ift zu hoffen, "daß die Natur= geschichte auch nach und nach sich in eine Ableitung der Naturerscheinungen aus höhern Phänomenen umbilden wird"4. "Un der Mannigfaltigkeit der Welterscheinungen freut sich der Lebemensch, an der Einheit dieser Mannigfaltigkeit der höhere Forscher"5. Das Vordringen bis zu den Urphänomenen, das Auruckführen der komplizierten Borgange auf die fich ewig wiederholenden einfachen ift demnach die Sauptaufgabe des Forschers, und zwar eine solche, über die nicht weiter hinaus= gegangen werden kann. "Das Urphänomen ift ideal, als das lette Erkennbare, real als erkannt, symbolisch, weil es alle Fälle begreift, identisch mit allen Fällen"6. Das Urphänomen kann nicht weiter erklärt werden; es ist als Tatsache zu konstatieren und staunend zu verehren. "Das Höchste, wozu der Mensch gelangen kann, ist das Erstaunen, und wenn ihn das Urphänomen in Erstaunen sett, so sei er zufrieden; ein Söheres tann es ihm nicht gewähren und ein Weiteres

<sup>1</sup> Sprüche Nr. 808. — 2 Sprüche Nr. 789. — 3 Farbenlehre, Hift. Teil, 3, 236. — 4 Farbenlehre, Didakt. Teil, 1, 294. — 5 An Ernst Meyer, 23. April 1829. G.-Jahrb. 5, 158. — 6 Zur Naturzwissenschaft im Allgemeinen, 11, 161.

foll er nicht dahinter suchen; hier ift die Grenze. Aber den Menschen ist der Anblick eines Urphänomens gewöhnlich noch nicht genug; sie denken, es muffe noch weiter geben, und fie find den Kindern ähnlich, die, wenn sie in einen Spiegel geguckt, ihn fogleich umwenden, um zu sehen, was auf der anderen Seite ift" 1. Nicht also noch weiter gehen, vielmehr zurückfehren ift die Aufgabe des Forschers nach Feftstellung des Urphänomens; zuruckfehren und die unendliche Bahl em= pirischer Vorgänge vermöge der gewonnenen Ginsicht des "Urbedingenden" erklären. Das Urphanomen "ift in feiner hohen Bedeutung zu erkennen und damit zu wirken"2, es ift "in taufendfältig bedingten und verhüllten Ericheinungen immer wiederzuerkennen"3. So wird es hochwichtig und fruchtbar für die gesamte weitere Forschung: es wird aber zugleich aufs höchste bedeutsam für das Denken des Philosophen, welches sich in ihm mit der empirischen Beobachtung des Physiters berührt und versöhnt. Ausführlich hat sich Goethe hierüber in dem Didaktischen Teil der Farbenlehre geäußert, die Hauptfätze mögen hier folgen: "Man fann von dem Physiter nicht fordern, daß er Philosoph sei; aber . . . . er soll von den Bemühungen des Philosophen Kenntnis haben, um die Phänomene bis an die philosophische Region hinan= zuführen. Man kann von dem Philosophen nicht verlangen, daß er Physiter sei, und dennoch ist seine Ginwirkung auf den physischen Kreis so notwendig und so wünschenswert. Dazu bedarf er nicht des einzelnen, sondern nur der Einficht in jene Endpunkte, wo das einzelne zusammentrifft . . . . Kann der Physifer zur Erkenntnis desjenigen gelangen, mas wir ein Urphänomen genannt haben, so ist er geborgen und ber Philosoph mit ihm; Er, denn er überzeugt sich, daß er an die Grenze seiner Biffenschaft gelangt fei, daß er fich auf

Mit Edermann, 18. Febr. 1829. — 2 Mit demselben, 21. Dez.
 1831. — 3 Mit demselben, 20. Febr. 1831.

der empirischen Höhe befinde, wo er rückwärts die Ersahrung in allen ihren Stusen überschauen und vorwärts in das Reich der Theorie, wo nicht eintreten, doch einblicken könne. Der Philosoph ist geborgen: denn er nimmt aus des Physikers Hand ein Letztes, das bei ihm nun ein Erstes wird".

Nicht minder bedeutend aber ist die Feststellung des Ur= phanomens für die Runft. Wir werden fpater zeigen, wie die Kunft das Bleibende, Entscheidende, Thpische aus der Masse der empirischen Erscheinungen hervorheben und individuell nachbilden soll; was ist dies anderes als ein Zurückgehen auf das Urphanomen und ein Unwenden desfelben auf den Einzelfall?! Und so nennt auch Goethe die Runft "die wahre Bermittlerin" des "Edelsten mit dem Gemeinsten". des Urphänomens mit dem Alltäglichen2, die "würdigste Auslegerin des offenbaren Geheimnisses der Natur", nach der jeder unwiderstehliche Sehnjucht empfinde, dem jenes Geheimnis enthüllt zu werden beginne3. Gine Auslegerin ift fie gu nennen, weil in dem Schönen, das fie darftellt, "geheime Naturgesetze" sich manifestieren, "die uns ewig verborgen geblieben wären" 4; denn in der Erfahrung finden wir Gefet und Ausnahme vermischt, das erstere uns dadurch oft verbeckt; "der Durchschnitt von beiden giebt keineswegs das Wahre" 5.

Immerhin aber können Philosophie oder Kunst nicht als die regulären Hilfsmittel des Natursorschers, als die bewegenden Hebel seiner täglichen Arbeit gelten; kehren wir

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Farbenlehre, Didaft. Teil, 1, 285—287. — <sup>2</sup> Sprüche Nr. 1049, 1050. — <sup>3</sup> Sprüche Nr. 214. — <sup>4</sup> Sprüche Nr. 197. — <sup>5</sup> Sprüche Nr. 956. Über den Begriff der Ausnahme, die selbstredend nur eine scheinbare ist, vergleiche man: Zur Morphologie, 6, 173, 174, ein Absichnitt, auf den ich später noch eingeben werde.

bemnach auf das eigentliche Gebiet diefes Abschnittes gurud, und suchen wir zu erkennen, welche speziellen wissenschaftlichen Mittel dem Forscher nach Goethes Anschauung zur Erreichung der oben gekennzeichneten Ziele zu Gebote fteben! Das hauptsächlichste Mittel ift die Beobachtung, die Goethe nicht mude wird zu empfehlen, zu preifen: "Der mahre Beg ber Naturforschungen beruht auf dem einfachsten Fortgange der Beobachtung"1. Und hierauf ift auch jener eigentümliche Sat zu beziehen: "Auch in Wiffenschaften kann man eigentlich nichts wiffen; es will immer gethan fein"2; b. h. es muß alles praktisch erprobt, nachgewiesen sein. Nicht genug fann Goethe vor der Beimengung theoretischer, phantasievoll spekulativer oder mathematisch deduktiver Aufstellungen in die Ergebniffe der Beobachtung warnen, nicht genug anraten, diese Ergebniffe rein zu erhalten. Nur die Tatsache foll zunächst konstatiert, nicht einmal nach Ursache und Wirkung soll gefragt werden; fie beide zusammen machen das unteilbare Phänomen 3. Wohl ist "der Begriff von Ursache und Wirkung der eingeborenste und notwendigste"4; aber trogdem gibt es für ben Beobachter feine berartige Berknüpfung, sondern nur eine Aufeinanderfolge der Erscheinungen; für ihn ist "das Zurückführen der Wirkung auf die Ursache bloß ein historisches Berfahren"5. Dementsprechend warnt Goethe nun auch andererseits davor, "mit einer Anschauung sogleich eine Folgerung zu verknüpfen und beide für gleichgeltend zu achten", er warnt ferner stets von neuem vor allem "Theoretisieren"

<sup>1</sup> Spriiche Nr. 1008. — 2 Spriiche Nr. 1052. — 3 Spriiche Nr. 641. — 4 Spriiche Nr. 798. — 5 Spriiche Nr. 801. Ebenso an Niemer, 20. Jan. 1811. Du Bois-Rehmond hat Goethe vorgeworsen, ihm habe der Begriff der mechanischen Kausalität gänzlich gemangelt. Dieser "Begriff" fehlte Goethe durchaus nicht, aber er besaß die philosophische Einsicht, um zu wissen, daß die "Kausalität" nicht in den Dingen liegt, sondern eine Funktion unseres Denkens ist. Und seine "reine Anschauung" war ihm wichtiger als jener "Begriff". — 6 Spriiche Nr. 780.

"Systematisieren usw."1. Wie scharf er gegen "Hirngespinnste", "Phantafiebilder", die fich an Stelle der Probleme gu feten wagen, vorzugehen pflegt, haben wir schon früher gezeigt; einzelnen genialen Geiftern geftand er zwar diefes Herrscher= recht einer souveranen Phantafie, die intuitiv mit dem Bahren übereinkommt, zu, hielt aber auch bei diesen den etwaigen Brrtum für den allerverderblichften: "Genial, produktiv und gewaltsam bringen sie eine Welt aus sich hervor, ohne viel zu fragen, ob fie mit der wirklichen übereinkommen werde. Gelingt es, daß dasjenige, was sich in ihnen selbst entwickelt mit den Ideen des Weltgeiftes zusammentrifft, so werden Wahrheiten bekannt, wovor die Menschen erstaunen und wo= für sie Jahrhunderte lang dankbar zu sein, Ursache haben. Entspringt aber in so einer tüchtigen, genialen Natur ein Wahnbild, . . . fo kann ein folcher Fretum nicht minder gewaltsam um sich greifen"2.

Weit häufiger jedoch wandte er sich gegen das Anwenden mathematischer Operationen zum Zwecke der Schlußsfolgerung aus beobachteten Tatsachen und gegen die auf solche Weise gefundenen mathematisch formuslierten Gesetze. Eine unleugdare persönliche Abneigung gegen die Mathematik, die er oftmals selbst bekannt hat , verstärkte hier noch die aus den Grundgesetzen seiner Forschungssweise solgerecht sich ergebende abweisende Haltung. Zene Abeneigung aber wurde ihrerseits wiederum verstärkt durch den im Wesen der Mathematik begründeten Anspruch auf untrügsliche Sicherheit und ausnahmslose Geltung ihrer Resultate. Demgegenüber betonte er, daß der Mathematiker, sobald er in das Feld der Erfahrung eintrete, ebenso wie jeder andere

<sup>1 3.</sup> B. Sprüche Nr. 1007. Problem und Erwiderung, a. a. D. <sup>2</sup> Farbenlehre, hift. Teil, 4, 25. — <sup>3</sup> 3. B. an Zelter, 12. Dez. 1812; an Naumann, 10. Jan. 1826 (Naturwissenschaftl. Briefwechsel).

Sarnad, Goethe. 3. Aufl.

dem Frrtum unterworfen fei 1, daß "fo rein und ficher die Mathematik in sich felbst behandelt werden könne, sie doch auf dem Erfahrungsboden — - eben so gut wie jede andere ausgeübte Maxime zum Irrtum verleiten fonne" 2. Den gangen Weg überhaupt erklärte er für einen unzulänglichen: "Es ist vieles wahr, was sich nicht berechnen läßt"3. Aber noch mehr: seiner tiefsten und innersten Auffassung der Natur widersprach dieser Weg, denn er lebte der Überzeugung: "Die Natur hat sich soviel Freiheit vorbehalten, daß wir mit Wifsen und Wissenschaft ihr nicht durchgängig beikommen oder sie in die Enge treiben können" 4. "Das Wahre in allen Phänomenen der faßlichen Welt . . . . werden wir gewahr als unbegreifliches Leben"5. Wir haben schon früher erkannt, daß eine dynamische Naturanschauung im Gegensatz zur mecha= nischen ihm eignete, deren Konfequenzen hier deutlich hervortreten. Dieselbe Anschauung sträubte sich auch gegen die Er= flärung der Phänomene aus bloß quantitativen, also megbaren und zählbaren Berhältnisbestimmungen, bemgemäß auch gegen eine atomistische Betrachtungsweise, welcher alles im letten Grunde aus gleichartigen Bestandteilen zusammengesetzt er= scheint. Er war überzeugt, mit der Zeit werde "die mecha= nische und atomistische Vorstellungsart in guten Köpfen ganz verdrängt" werden, und es würden "alle Phänomene als dynamisch und chemisch erscheinen"6. Der qualitativ ver= schiedene Charafter der Faktoren des Universums ist ihm unzweifelhaft, und alle Versuche der Mathematik, diesen auß= zudrücken, müffen trot äußerfter Anstrengung unzulänglich erscheinen 7. — "Denn jedes Organ ist specifisch und für das Specifische" s. Man würde jedoch völlig irren, wenn man

<sup>1</sup> Farbenlehre, hift. Teil, 4, 305. — <sup>2</sup> Ebenda, S. 98. — <sup>3</sup> Sprüche Nr. 865. — <sup>4</sup> Sprüche Nr. 795. — <sup>5</sup> Versuch einer Witterungslehre, 12, 74. — <sup>6</sup> Tagebuch, 22. April 1812. — <sup>7</sup> Sprüche Nr. 995. — <sup>8</sup> Aphorismen bei Niemer, 14. Jan. 1807.

Goethe nicht andererseits die Objektivität zusprechen wollte, den eigenartigen ideellen Wert der Mathematik erkannt zu haben. Soll sich die Physik von der Mathematik frei er= halten, so soll die Mathematik "sich dagegen unabhängig von allem Außeren erklären, ihren eigenen großen Geiftesgang gehen und sich selber reiner ausbilden als es geschehen kann, wenn sie wie bisher sich mit dem Vorhandenen abgiebt und diesem etwas abzugewinnen oder anzupassen trachtet" 1. Bon der Geometrie insbesondere äußert er, sie fei "die voll= kommenste Borbereitung, ja Einleitung in die Philosophie". "Wenn der Knabe zu begreifen anfängt, daß einem sichtbaren Bunkt ein unsichtbarer vorhergehen muffe, daß der nächste Weg zwischen zwei Bunkten schon als Linie gedacht werde, ehe sie mit dem Bleistift aufs Papier gezogen wird, — so ist ihm die Quelle alles Denkens aufgeschlossen, Idee und Verwirklichung, potentia et actu ist ihm flar geworden, der Philosoph entdeckt ihm nichts Neues"2. — Und auch in der Anwendung auf gewisse einzelne Zweige der Erfahrung erkannte er den Wert der Mathematik an. Als ihre Sphäre bezeichnete er das Räumliche", und erklärte: "Wenn man die Mathematik verehren, ja lieben will, so muß man sie da betrachten, wo sie sich als Briefterin der Astronomie dar= ftellt. Hier hat sie Gelegenheit, alle ihre Tugenden zu ent= wickeln; sie ist ganz eigentlich an ihrem Blake" 4.

Verlassen wir jedoch diese Wege weiterer Folgerung, um der Hauptsache getreu zu bleiben, um tiefer in das Wesen der Beobachtung, des einzigen Mittels strenger Forschung, ein=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Spriiche Nr. 914. — <sup>2</sup> Spriiche Nr. 454, 455. — <sup>3</sup> Aphoris= men, a. a. D. — <sup>4</sup> Vogel, Goethe in amtlichen Verhältniffen, S. 25 (Offiz. Bericht von 1812).

zudringen. Die Aufgabe derfelben ift, wie wir schon früher gesehen, schließlich bis zur Auffindung und zum praktischen Nachweis des Urphänomens vorzudringen. Dieser Aufgabe zu genügen, muß sie selbstredend nicht der Willfür überlaffen bleiben, sondern regelmäßig und zwectvoll geordnet werden. Diesen Charakter nimmt sie an in dem "Bersuch" 1. Gin= gehende Studien hat Goethe der Frage nach der zweckmäßigsten Gestaltung des Versuchs gewidmet, - Studien, welche unterftütt wurden durch die eigene praktische Erfahrung, welche er vor allem in optischen und morphologischen Experimenten gewann. Schon im Jahre 1793 verfaßte er die Abhandlung: "Der Bersuch als Bermittler von Objekt und Subjekt", welcher er durch ihre erft 1823 erfolgte Veröffentlichung noch ein fvätes Blacet erteilte. Die Überschrift dieses Auffates wird aufs beste durch einen Passus der Farbenlehre erläutert, wo es heißt: "Die Versuche sind Vermittler zwischen Natur und Begriff, zwischen Natur und Idee, zwischen Begriff und Idee. Die zerstreute Erfahrung zieht uns allzusehr nieder und ift sogar hinderlich auch nur zum Begriff zu gelangen. Jeder Bersuch aber ist schon theoretisierend, er entspringt aus einem Begriff oder stellt ihn sogleich auf. Biele einzelne Fälle werden unter ein einzig Phänomen subsumiert; die Erfahrung fommt ins Enge; man ist imstande, weiter vorwärts zu gehen"2. Hier haben wir also ein, so zu sagen, praftisches Theoretisieren, welches Goethe durchaus billigt. Welche Nachteile aber der Mangel folch zielbewußter Versuche mit sich bringe, zeichnet er ebenda, indem er die Naturforschung des Altertums charafterifiert: "Zerftreute Fälle find aus der gemeinen Empirie aufgegriffen; - nun tritt ber Begriff ohne Bermittlung hinzu; — — das Begriffene wird wieder durch Begriffe verarbeitet, anstatt daß man es nun deutlich

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Das Fremdwort Experiment gebraucht Goethe felten. — <sup>2</sup> Farben₃ lehre, Hift. Teil, 3, 119.

auf sich beruhen ließe, einzeln vermehrte, massenweise zusammenstellte und erwartete, ob eine Idee daraus entspringen wolle, wenn sie sich nicht gleich von Ansang an dazu gesellte".

Unter den Fehlern, welche bei der Anstellung von Bersuchen das Erreichen richtiger Ergebnisse hindern, pfleat Goethe das Aufstellen fünftlicher Bedingungen, sowie die zu große Rompliziertheit der Apparate und Operationen zu rügen. Ein hauptfächliches Beispiel für diesen Fehler waren ihm die op= tischen Versuche Newtons 1. deren Resultate von ihm so eifrig bekämpft wurden. Er redet von der "dustern empirisch-mechanisch-dogmatischen Marterkammer", aus welcher die Phänomene vor die "Jury des gemeinen Menschenverstandes" gebracht werden müßten2; von einer "Folter", auf der die Natur "ver= ftumme" 3. Und selbst von den blogen Bewaffnungen der Sinne, welche beren Sähigkeiten nur fteigern, außert er fich paradox: "Mifrostope und Fernröhre verwirren eigentlich den reinen Menschensinn" 4. "Das ist eben das größte Unheil der neueren Physik, daß man die Erperimente gleichsam vom Menschen abgesondert hat, und bloß in dem, was fünstliche Instrumente zeigen, die Natur erkennen, ja was fie leisten fann, dadurch beschränken und beweisen will" 5. Er war über= zeugt, daß die Natur, die den Menschen als ihre höchste Schöpfung hervorgebracht, ihn auch mit den vollfommenften und geeignetften Organen ausgestattet habe, um feine Beschwister rings umber zu erkennen und zu würdigen; die menschlichen Sinne erschienen ihm als "der größte und genaueste physikalische Apparat"6. "Die Sinne selbst sind schon die eigentlichen Experimentierer, Brüfer und Bewahrer ber Phä=

<sup>1</sup> Siehe z. B. Spriiche Nr. 787; Gedichte, 3, 356; an Schult, 24. Nov. 1817. — 2 Spriiche Nr. 786. — 3 Spriiche Nr. 965. — 4 Spriiche Nr. 37. Daher auch die leidenschaftliche Abneigung Goethes gegen die Brille als gegen etwas Unnatürsiches. — 5 Spriiche Nr. 864. — 6 Ebenda.

nomene" 1. Sa die Sinne find der feinste Apparat, der überhaupt zu finden, die höchste unerreichbare Schöpfung der Natur. "Der Mensch steht so hoch, daß sich das sonst Undarstellbare in ihm darstellt. Was ift denn eine Saite und alle mechanische Teilung derselben gegen das Ohr des Musikers?"2. So empfahl er die bloße Beobachtung durch Auge und Dhr als die glücklichste, und am untrüglichsten zum Ziel führende. Was aber empfahl er in betreff der Richtung, die die Untersuchung zu nehmen habe, um schließlich bis zum Urphänomen vorzudringen? Bor allem warnte er, von vorn herein eine Hypothese als gesichert anzusehen und den einzelnen Versuch als Beweis für dieselbe zu unternehmen. "Hypothesen", meinte er, "find Gerüste . . . . sie sind dem Arbeiter unentbehrlich; nur muß er das Gerüfte nicht für das Gebäude ansehen"3. Überhaupt war er dagegen, einem einzelnen Versuch große Bedeutung einzuräumen, da derfelbe zu fehr verschiedenen Folgerungen benutzt werden und somit sehr vieles durch einen einzelnen Versuch scheinbar bewiesen werden könne. "Bei der Methode, wo wir irgend etwas, das wir behaupten, durch isolierte Versuche gleichsam als durch Argumente beweisen wollen, wird das Urteil öfters nur erschlichen". Von seinem eigenen Verfahren berichtet er dagegen: "Wenn ich zu einer Meinung gekommen war, so verlangte ich nicht, daß mir die Natur sogleich recht geben sollte; vielmehr ging ich ihr in Beobachtungen und Versuchen prüfend nach, und war zufrieden, wenn sie sich so gefällig erweisen wollte, gelegentlich meine Meinung zu bestätigen. That sie es nicht, so brachte sie mich wohl auf ein anderes Aperçu, welchem ich nachging und welches sich zu bewahrheiten vielleicht williger fand"4. Im Verfolg dieser Anschauung riet er überhaupt davon ab, einen

<sup>1</sup> An Riemer, 28. Juni 1809. — 2 Sprüche Nr. 866. — 3 Naturwissenschaft im Allgemeinen, 11, 132; vgl. auch Sprüche Nr. 920. — 4 Mit Hönninghaus, 1. Oft. 1828.

einzelnen Versuch als etwas Isoliertes zu unternehmen und zu betrachten, und verlangte statt dessen "die Vermannigsfaltigung eines jeden einzelnen Versuches", verlangte "nicht abzulassen, alle Seiten und Modifikationen einer einzigen Erfahrung, eines einzigen Versuches nach aller Möglichkeit durchzusvorschen und durchzuarbeiten". Versuchsreihen also, nach einem konsequenten Plane werden gesordert.

Mit vollem Lobe schildert er die Verfahrungsweise eines befreundeten Gelehrten: "Biele schöne Beobachtungen, wohl gedacht und überdacht, äußerlich gleichsam nur gereiht, aber sehr gut nach einer innerlichen Methode aufgestellt, im stillen ein theoretischer Einfluß, ohne sichtbares hypothetisches Gerufte" - - - -2. "In methodischer Folge" find eben "die isoliert scheinenden Bhanomene darzustellen" 3. Sierbei ift nun zu erstreben, "das komplizierte Phänomen auf seine ersten Elemente zurückzubringen" 4; d. h. es unter möglichst einfachen Bedingungen darzustellen; gelingt es unter der Maffe der Bersuche schließlich in einem die denkbar einfachsten Beding= ungen vorauszusehen und hierdurch ein Ergebnis zu erzielen, welches für eine unendliche Menge komplizierter Einzelfälle typisch ift, in ihnen allen, nur verdeckt, wiederkehrt, so ist dies der "Urversuch", welcher dem "Urphänomen" entspricht und es reproduziert. Hiermit ist die wesentliche Aufgabe gelöst: "Alles kommt in der Wiffenschaft auf das an, was man ein Aperçu nennt, auf ein Gewahrwerden dessen, was eigentlich den Erscheinungen jum Grunde liegt. Und ein folches Gewahrwerden ist bis ins Unendliche fruchtbar"6. Denn nun

<sup>1</sup> Diese Aussührungen sinden sich in dem im Text erwähnten Aufsatz über den Bersuch; vgl. auch Bedeutende Förderniß II, 11, 63. — 2 An F. S. Boigt, 26. März 1816. — 3 An Grüner, 15. März 1832. — 4 An Boisserée, 25. Febr. 1832. — 5 Sprüche Ar. 954. — 6 Farbenlehre, hist. Teil, 3, 247. Auch hier sindet sich der schon eins mal zitierte Satz, daß Ein Fall Tausende wert ist.

beginnt die in dem einen typischen Fall gewonnene Erkenntnis für andere, abgeleitete, kompliziertere verwertet zu werden; an den Urversuch reihen sich sekundäre, tertiäre Versuche, zwar nicht von gleichem Werte wie jene, auf die feste und sichere Resultate gebaut werden, aber geeignet, in den Reichtum der uns umgebenden Erscheinungen verständnisvoll einzudringen und sie zu erläutern.

Ist aber eine Reihe von Urversuchen gelungen, von Urphänomenen erkannt worden, eine Reihe "Erfahrungen der höheren Art" zusammengebracht, so ist damit nun auch die Grundlage zur systematischen Erkenntnis, zur philosophischen Erfassung der Einheit, die Existenzbedingung für die Idee gegeben, welche nunmehr in ihre Rechte tritt? "Durch die Wechselbewegung von Idee zu Ersahrung wird die wissenschaftliche Welt regiert".

Aus der Erfahrung unmittelbar hat sie hervorzugehen; "Begriff ist Summe, Idee Resultat der Erfahrung" <sup>4</sup>. "Biele Phänomene zusammen überschaut, methodisch geordnet, geben zulept etwas, was für Theorie gelten könnte" <sup>5</sup>. "Jedes Ansiehen geht über in ein Betrachten, jedes Betrachten in ein Sinnen, jedes Sinnen in ein Berknüpsen, und so kann man sagen, daß wir schon bei jedem ausmerksamen Blick in die Welt theoretisieren" <sup>6</sup>. Aber ebendies hat mit der beständigen sorgsamsten Kücksicht auf den Tatbestand des Ersahrenen zu geschehen: "Es giebt eine zarte Empirie, die sich mit dem Gegenstand innigst identisch macht und dadurch zur eigentslichen Theorie wird" <sup>7</sup>. Paradox ausgedrückt liefert diese Ans

<sup>1</sup> Sprüche Nr. 953, 954. — 2 S. auch hierüber den erwähnten Auffah. — 3 Aphoriftisches, II, 11, 354. — 4 Sprüche Nr. 1016. — 5 Sprüche Nr. 810. — 6 Farbensehre, Vorwort, 1, 12. — 7 Sprüche Nr. 906.

schauung den Sat, "daß alles Faktische schon Theorie ist" 1. Ein eigentümlicher vertrauensvoller Optimismus des empirischen Forschers spricht sich hierin aus, — ein Optimismus, der sich eben aus der tief innersten Überzeugung von der Gleichartigkeit des Erforschenden und Erforschen erklärt. "Insem nun der Natursorscher", bekennt Goethe, "sich in dieser Denkweise bestärkt, im höhern Sinne die Gegenstände bestrachtet, so gewinnt er eine Zuversicht. Er verweilt am liebsten in der Region, wo Metaphysik und Naturgeschichte übereinsander greisen. Denn hier wird er durch den Zudrang grenzensloser Einzelheiten nicht mehr geängstigt, weil er den hohen Einsluß der einsachsten Idee schäpen lernt, welche auf die versichiedenste Weise Klarheit und Ordnung dem Bielfältigsten zu verleihen geeignet ist" 2.

Doch auch Goethe selbst fühlte sich in jenem Optimismus oft durch Schwanken und Bedenken beunruhigt<sup>3</sup>; es kommt ihm zum Bewußtsein, daß in der Praxis doch ein Konflikt zwischen Denkkraft und Anschaun unvermeidlich sei<sup>4</sup>, "daß eine jede Idee immer als ein fremder Gast in die Erscheinung tritt" und er beruhigt sich nur kümmerlich mit der Antithese, "daß keine Idee der Ersahrung völlig kongruiere, aber — — daß Idee und Ersahrung analog sein können, ja müssen". Es bedrückt ihn ferner die Unmöglichkeit, durch Formeln der Sprache das Geschaute und Verknüpste in allgemeiner Fassung wiederzugeben: "Metaphysische Formeln haben eine große Breite und Tiese; jedoch sie würdig auszusüllen wird ein reicher Gehalt ersordert; sonst bleiben sie hohl. Mathematische

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Sprüche Rr. 916. — <sup>2</sup> Aphoriftisches, II, 11, 348, 349. — <sup>3</sup> Die merkwürdigste pessimistische Außerung, s. Zur Morphologie, 6, 236, wo Goethe sast mit Schiller übereinstimmt, der bekanntlich leugnete, daß eine Idee jemals einer Ersahrung kongruent sein könne. — <sup>4</sup> Der Rammerberg bei Eger, II, 9, 91. — <sup>5</sup> An Ernst Meher, 26. Juni 1829. G.-Jahrb. 5, 165. — <sup>6</sup> In dem charakteristisch betitelten Aufsasse "Bedenken und Ergebung", II, 11, 57.

Formeln lassen sich in vielen Fällen sehr bequem und glücklich anwenden; aber — wir fühlen bald ihre Unzulänglichkeit, weil wir selbst in Elementarfällen sehr früh ein Inkommensurables gewahr werden. Mechanische Formeln — verwandeln das Lebendige in ein Totes; sie töten das innere Leben, um von außen ein unzulängliches heranzubringen. Korpuskularsormen sind ihnen nahe verwandt; das Bewegliche wird starr durch sie, Vorstellung und Ausdruck ungeschlacht. Dagegen erscheinen die moralischen Formeln, welche freilich zartere Verhältnisse ausdrücken, als bloße Gleichnisse und verslieren sich wohl auch in Spiele des Witzes".

Aber das schließliche Ergebnis dieses Schwankens war doch immer bas "Wagen, die lette Stufe zu steigen"2; ahn= lich wie Leopold von Ranke über den Bersuch, von der Feststellung der Ginzeltatsache zur Universalgeschichte fortzuschreiten, äußert: den höchsten Anforderungen zu genügen, sei unmöglich, notwendig aber es zu versuchen. Es ermutigte ihn dabei der Ausspruch Kants: "Wir können uns einen Berstand denken, der, weil er nicht wie der unsrige diskursiv, sondern intuitiv ift, vom synthetisch=Allgemeinen, der Anschauung eines Ganzen als eines solchen zum Besonderen geht, das ift, von dem Ganzen zu den Teilen". "Wenn wir ja im Sittlichen", äußerte er hierüber, "durch Glauben an Gott, Tugend und Unsterblichkeit uns in eine obere Region erheben und an das erste Wesen annähern sollen, so dürft' es wohl im Intellektuellen derfelbe Fall sein, daß wir uns durch das Anschauen einer immer schaffenden Natur zur geistigen Teilnahme an ihren Produktionen würdig machten. Hatte ich doch erft unbewußt und aus innerem Trieb auf jenes Urbildliche, Typische rastlos gedrungen, war es mir sogar geglückt eine naturgemäße Darstellung aufzubauen, so konnte mich nunmehr nichts

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Farbenlehre, Didakt. Teil, 1, 303. — <sup>2</sup> Gedichte, 3, 89.

weiter verhindern, das Abenteuer der Bernunft, wie es der Alte vom Königsberge selbst nennt, mutig zu bestehen". Diesem "mutigen Bestehen" verdanken wir den weitaus wertvollsten Ersolg Goethescher Ratursorschung, die Konstruktion seiner durchaus von der einheitlichsten Gesamtides getragenen morphologischen Anschauungen.

## 3meites Rapitel.

## Die hauptrichtungen ber Forfdung.

Go kann nicht unfere Aufgabe sein, der Natursorschung Goethes in die Einzelheiten ihrer verschiedenen Wirkungsgebiete zu solgen?; nur die Betätigung gewisser charafteristischer Grundzüge seiner Gesamtanschauung soll hier in den einzelnen Zweigen kurz nachgewiesen werden, und näher eingegangen auf die Norphologie, deren Behandlung durch Goethe in verschiedener Richtung für sein gesamtes Streben wertvoll geworden, und ja auch einen seiner vollgültigsten und bleibendsten Ruhmestitel begründet hat. Sie ist auch diesenige naturwissenschaftliche Disziplin, der er die damernosse Tätigkeit gewidmet hat; mit der Schrift über den Zwischenkoochen begann

<sup>\*</sup> Nachtwende Urteilstreft, II. 11. 55. Wan hat hieraust naf eine andedingte Überrinfirmung Goethek mit Kansk Andearungen über die Entwicklungsgehöchte fälliehen wollen. Allein auch hier findet fich auf Goethek Seite war ein ublüg eigenartiges "Naulogon Kantlisker Borftellungskert"; dyl. ebendu S. 52. — \* Es it dies von Jachmörmen oftwolk gridehen; meist aber weniger von Goethek Nashhommy objektiv dergarbellen, fondern entweder von fie zu dektmyfon ober von im Gegonteil ihre überrünkinsmung mit den eigenem Nashhommyen des Jarishers zu erweisen.

Goethe 1784 seine schriftstellerische Tätigkeit als Naturforscher, mit der Schrift über den Streit zwischen Cuvier und Geoffron St. Hilaire schloß er 1832 ab; zwischen diesen liegen seine sonstigen Studien eingeschaltet. Widmen wir zunächst diesen eine kurze Betrachtung, so find die optischen Untersuchungen, die schließlich in dem großen dreiteiligen Werke der Farbenlehre niedergelegt wurden, aus praktisch-afthetischen Gründen entstanden. Nicht für "Mathematiker-Optiker", sondern für den Maler, Färber, den "betrachtenden Physiter" usw. waren diese Studien bestimmt 1. Goethe berichtet über die ersten Un= fänge: "Malerische Farbengebung war zu gleicher Zeit (1790) mein Augenmerk, und als ich auf die ersten physischen Glemente dieser Lehre gurudiging, entdedte ich zu meinem großen Erstaunen, die Newtonsche Hypothese sei falsch"2. Es ist befannt, daß Goethes Anschauung, die Farben seien nicht burch Zerlegung des Lichtes zu gewinnen, sondern seien Übergangs= stufen zwischen Licht und Dunkel, — von seiten der Wiffen= schaft keine Zustimmung gefunden hat, ebenso daß er durch diese Zurückweisung zu den leidenschaftlichsten Angriffen auf das Cliquenwesen und den Unfehlbarkeitsdünkel der Gelehrtenwelt getrieben worden ist, daß er schließlich in Newton einen Berderber und Unheilbringer für die Wiffenschaft sah. Der Grund dieser Erregung war aber schließlich doch nicht persönliches Gefranktsein ober Empfindlichkeit, sondern ein Gefühl der Empörung über einen angeblichen Fehler in der Forschung Newtons, welcher seinen tiefsten und innersten Grundsätzen zuwiderlief. Er meinte, die in der "dunklen Kammer" mit dem Prisma angestellten Versuche Newtons brächten die Natur auf jene Folterbank, die er jo fehr verabscheute, gingen nicht darauf aus, sie in ihrem wahren Wesen zu verstehen, sondern unter fünstlichen, unnatürlichen Bedingungen verzerrte, er=

<sup>1</sup> Un Stieler, 26. Jan. 1829. G.=Jahrb. 8, 135. — 2 Tag= und Jahreshefte, 35, 13.

fünstelte Bilder von ihr zu erhalten. Ja ihm wurde diese Methode zum Symbol alles Dunkelmännertums:

"Freunde, slieht die dunkle Kammer, Wo man Euch das Licht verzwickt, Und mit kümmerlichstem Jammer Sich verschrebnen Bildern bückt. Ubergläubische Berehrer Gab's die Jahre her genug, In den Köpsen eurer Lehrer Laßt Gespenst und Wahn und Trug".

Er übersah dabei jedoch, daß jene komplizierten Bedingungen des Bersuches durchaus nicht das Phänomen selbst komplizieren, sondern im Gegenteil nur darauf ausgehen, alle fremden Nebenbeziehungen von ihm fern zu halten, es zu isolieren, also um so reiner darzustellen. Für ihn war hier der Grundzedanke der "Polarität" maßgebend, demgemäß sich die Farben durch wechselseitige Annäherung und Entsernung der beiden Pole "Licht und Dunkel" bildeten".

Eine bedeutend geringere Rolle in seiner Tätigkeit spielte die Beschäftigung mit der Meteorologie, welche er erst im Greisenalter zu betreiben begann. Auch sie nahm ihren Aussgang von der unmittelbaren Betrachtung des durch keine Hisse mittel verstärkten Auges, welches durch die wechselnden Wolkengestalten ausmerksam gemacht und angezogen wurde. Es war die Bestimmung und Einteilung durch die Terminologie Howards "Formung des Formlosen", "gesetlicher Gestaltenwechsel des Unbegrenzten", also ein Zusammentressen gewonnener wissenschaftlicher und ästhetischer Einsicht durch Aufstellung

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zahme Xenien, 3, 356. — <sup>2</sup> Den relativen Wert von Goethes Farbenlehre hat Rudolf Steiner schön auseinandergesetzt in "Goethes Weltanschauung", S. 149—182. Steiners Buch, das allerdings nicht gibt, was sein Titel verspricht, bringt doch Goethes Naturbetrachtung unter teilweise neue, wertvolle Gesichtspunkte. — <sup>2</sup> Howards Ehrengedächtnis, 12, 40.

bestimmter Typen, das ihm erwünschte Bestiedigung gab und zur weiteren Tätigkeit auf diesem Felde anspornte. Wenn er nun im Verlause dieser Tätigkeit darauf drang, die Witterungserscheinungen nicht "kosmisch, noch planetarisch", sondern "rein tellurisch" zu erklären", und selbst sie "einer veränderlichen, pulsierenden Schwerkraft der Erde" zuschrieb, so können wir auch hier das Bestreben wiedererkennen, nicht fernliegende, sondern überall nur die nächsten einsachsten Ursachen zur Ersklärung herbeizuziehen.

Eine ungleich angestrengtere, konsequentere Arbeit wandte er aber auf mineralogische Forschungen, die ihn besonders auf seinen Reisen völlig einnahmen. Bekannt ist seine Klage, als er in den letzten Lebensjahren seine sommerlichen Reisen hatte aufgeben müssen, — daß er nichts so empfindlich hierbei vermisse als "für mineralogische und geognostische Studien aller Nahrung zu entbehren".

Auch bei diesen Studien wirkte ein ästhetisches Interese, welches darauf ausging, das Gesetz der Form zu sinden, entschieden mit. Die Krystallographie interessierte ihn in dieser Weise; andererseits erblickte er in ihr doch nur ein vergleichsweise niederes Gebiet der Wissenschaft, weil sie bloß mathematisch-mechanisch arbeite, da sie in sich selbst abgeschlossen sei, und nicht für eine umfassende Erkenntnis des Ganzen typisch verwertet werden könne. Sein Hauptinteresse war dagegen auf die Gestaltung der Erdobersläche im Großen und auf die Veränderungen gerichtet, welche sie erleidet. Auch hier liebte er es von dem Nächsten auszugehen, und nur Versänderungen ins Auge zu fassen, wie sie auch in der Gegenwart noch sich vollziehen. Sede "Geschichte der Erde" war für ihn nur eine Hypothese, die zwar ihren Wert habe als zeitweilige Richtlinie des Forschers, als eine "Stuse", auf der

<sup>1</sup> Bersuch einer Witterungslehre, 12, 109. — 2 Un H. Meyer, 25. Juli 1828. — 8 Sprüche Nr. 821—23, 879, 80.

"man bas Publitum nur turge Zeit muffe ruhen laffen", bie aber nicht positive Erkenntnis in sich schließe 1. Wenn er sogar, wie wir wiffen, es nicht für möglich hielt, zuverläffige Ginficht in die fernere Bergangenheit des Menschengeschlechts zu ge= winnen, wieviel weniger noch in die Zustände und Umwälzungen innerhalb von Zeiträumen, die jenseits jeder menschlichen Runde "Bie wir Menschen in allem Praktischen auf ein gewiffes Mittlere gewiesen find, so ift es auch im Erfennen. Die Mitte, von da aus gerechnet, wo wir stehen, erlaubt wohl auf= und abwärts mit Blick und Handeln uns zu bewegen, nur Anfang und Ende erreichen wir nie, weder mit Gedanken noch Thun; daher es rätlich ift, sich zeitig davon loszusagen. Ebendies gilt von der Geognosie; das mittlere Wirken der Belt=Genese sehen wir leidlich flar und vertragen uns ziem= lich darüber; Anfang und Ende dagegen, jener in den Granit, dieses in den Basalt gesetzt, werden uns ewig problematisch bleiben"2. So konnte er die verschiedenen Theorien über die Bildung der Erdoberfläche in den "Wanderjahren" mit heiterer Fronie als im Streit unter sich begriffen darstellen, und sein Urteil den steptischen Zuhörer mit den Worten aussprechen laffen: "Ich weiß soviel wie fie und möchte darüber gar nicht denken"3.

Handelt es sich also nur um die Erklärung der Bersänderungen und Umbildungen, nicht um eine Theorie der Entstehung, so bleibt Goethe auch in jener Erklärung dem Grundgesetz seines Forschens getreu, von dem unmittelbar zu beobachtenden auszugehen, aus der Summe der Beobachtungen eine allgemeine Erklärung abzuleiten, nicht aber fernliegende, hypothetische Ursachen herbeizuziehen. Es war besonders der Bulkanismus, die Lehre von dem plöglichen eruptiven Hersvorsteigen der Gebirgsmassen aus dem Erdinnern, der ihm,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zur Mineralogie, II, 10, 205—207. — <sup>2</sup> Über d'Aubuissons Geognofie, 9, 224. — <sup>3</sup> Wanderjahre, 25, 29.

besonders in der extremen Gestalt, welche er damals durch Humboldt und Buch erhalten hatte, verhaßt war. Zwar suchte er bis zuletzt sich immer wieder unparteiisch in ihn zu versenken und ihm etwas abzugewinnen i; und mit stürmisscherer Sicherheit läßt sich jene Theorie gar nicht aussprechen, als er es in der gewaltigen Rede des "Seismos" in der "Classischen Walpurgisnacht" getan hat:

"Bie ständen Eure Berge droben in prächtig reinem Atherblau, hatt' ich sie nicht hervorgeschoben zu malerisch entzückter Schau?"

Allein dieser unparteisschen poetischen Begeisterung steht eine vollbewußte und begründete, ja gewaltsame wissenschaftliche Ablehnung gegenüber. Es war das Sprunghafte, Unorganische einer derartigen Erklärungsweise, es war die Unmöglichkeit, eine sinnliche Anschauung von dem plöglichen Hervorgehen eines ausgedehnten Gebirgssystems gewinnen zu können, was ihn diese Anschauung als ein Attentat zügelloser Hypothesendichtung gegen die ehrwürdige Kuhe und Majestät der Natur empfinden ließ.

"Co ware benn die liebe Belt Geognoftisch auch auf den Ropf gestellt"2.

"Das sich die Himalaja-Gebirge auf 25 000 Fuß aus dem Boden gehoben und doch so starr und stolz, als wäre nichts geschehen, in den Himmel ragen, steht außer den Grenzen meines Kopses, in den düsteren Regionen, wo die Transsubstantiation haust". Die Autorität Humboldts war für ihn gänzlich ohne Gewicht, da er ihn zwar als geistreichen anzegenden Schriftsteller, aber bei weitem nicht ebenso als Forscher schätzte. "Unser Welteroberer", schreibt er über ihn, "ist vielleicht der größte Redekünstler; . . . wer aber vom Metier

<sup>1</sup> S. den Brief an Naumann, 10. Juni 1826 (Naturwissenschaftl. Brieswechsel II, 53) und an W. v. Humboldt, 1. Dez. 1831. — 2 Zahme Xenien, 3, 358.

ift, sieht ziemlich klar, wo das Schwache sich am Starken hinanrankt"1. "Dieser Freund hat eigentlich nie höhere Methode gehabt; blog viel gefunden Berftand, viel Gifer und viel Beharrlichkeit"2. Ausführlich hat er sich über den Bulka= nismus in den Auffätzen, "Geologische Probleme" und "Ber= schiedene Bekenntniffe" geäußert. "Die Sache mag sein, wie fie will", heißt es hier, "fo muß geschrieben stehen, daß ich diefe vermaledeite Bolterkammer der neuen Weltschöpfung ver= fluche!.... Was ist die ganze Heberei der Gebirge zuletzt als ein mechanisches Mittel, ohne dem Verstand irgend eine Möglichkeit, der Einbildungsfraft irgend eine Thunlichkeit gu verleihen? Es find bloß Worte, schlechte Worte, die weder Begriff noch Bild geben"3. "Was fieht denn hier also ein Mitglied der alten Schule? Übertragungen von einem Phä= nomen zum andern, sprungweis angewendete Induftionen und Analogieen, Affertionen, die man auf Treu' und Glauben annehmen foll"4. Goethe teilte überhaupt die Anschauungen von einem feuerflüssigen Zustande der Erdmasse nicht, welche die Boraussetzung der Eruptionstheorie bildet. Seine eigene Anschauung würde man nun freilich mikverstehen, wenn man sie demgegenüber etwa als eine rein "neptunistische" auffassen wollte. Die Worte des Thales in der Classischen Walpurgis= nacht: "Alles ist aus dem Wasser entsprungen usw." sind ebensosehr poetischer Empfindung, nicht wissenschaftlicher Er= wägung entsprungen wie jene des "Seismos", die wir oben zitierten. Das Charakteristische der Goethischen Anschauung liegt vielmehr darin, daß er überhaupt nicht eine einzelne durchgreifende, mechanisch wirkende Urjache annehmen wollte, sondern sich soviel als möglich in jedem Falle zur chemischen Erklärung neigte, demnach langfam sich vollziehende innere Prozesse, nicht gewaltsame, von außen her eindringende Ber-

<sup>1</sup> An Belter, 5. Oft. 1831. — 2 Mit Müller, 18. Sept. 1823. — 3 Geologische Probleme, 9, 257. — 4 Berschiedene Bekenntnisse, 9, 263. Sarnad, Goethe. 3. Aust.

änderungen annahm<sup>1</sup>. Er wünschte wie sonst so auch in der Geologie, "daß man das Atomistische und Mechanische, welches in gewissen Momenten freilich sich wirksam erweist, so lange als möglich, zurückvängt, dem Dynamischen dagegen, einem gesetzmäßig unbedingten Entstehen, einem Entwickeln und Umgestalten sein Recht giebt".... In der dynamischen Betrachtung "kann sehr vieles noch aus ruhiger Bollstreckung innerer Gesetz hergeleitet werden, was bei jener (der atomistischen) nur durch einen Auswand vieler äußeren Gewalten begreislich zu machen ist".

Wo aber eine äußere gewaltsam eintretende Ursache angenommen werden mußte, fo vor allem bei erratischen Granitblöcken, da neigte er sich zum Herbeiziehen der Kraft des Eises". Ja er zog sogar die Konsequenz eine einstmalige allgemein herrschende "Eiszeit" zu behaupten: "eine Epoche großer Rälte, etwa zur Zeit, als die Waffer das Kontinent noch etwa bis auf Tausend Fuß Höhe bedeckten"4. Um seine Gesamtanschauung zu kennzeichnen, stehe hier das folgende umfassende und entscheidende "Bekenntnis": "Wiederholt viele Jahre schaut' ich mir die Felsen des Harzes, des Thüringer Waldes, Fichtelgebirges, Böhmens, der Schweiz und Savohens an, eh' ich auszusprechen wagte: unser Ur= oder Grund= gebirg habe sich aus der erften großen chaotischen Infusion frystallinisch gebildet .... Ebenso betrachtete ich ferner das Übergangsgebirg und konnte durchaus das Bestreben selbst der größten Massen zu gewissen Gestaltungen nicht mehr zweifelhaft finden. . . . Nach diesem Lebens= und Untersuchungsgange, wo nur Beständiges zu meinem Anschauen gekommen, . . . . fann ich denn meine Sinnesweise nicht ändern zu Lieb' einer Lehre, Die von einer entgegengesetzten

<sup>1</sup> An v. Leonhard, 9, 42. — 2 Über unorganische Prozesse, 10, 78. — 3 Geologische Probleme, 9, 253. — 4 Über unorganische Prozesse, 95.

Anschauung ausgeht, wo von gar nichts Festem und Regelmäßigem mehr die Rede ist, sondern von zufälligen, un= zusammenhängenden Ereignissen. Nach meinem Anschauen baute sich die Erde aus sich selbst aus: hier erscheint sie überall geborsten und diese Klüste aus unbekannten Tiesen von unten herauf ausgefüllt".

"Die Erde baute fich aus fich felbst aus", diesem Ausfpruche durfen wir aber eine weit umfassendere Bedeutung beilegen, als fie hier zunächst ins Auge fällt. Der Begriff der stetigen Entwickelung aus gegebenen einfachen Formen zu den mannigfaltigen, die uns gegenwärtig umgeben, leitete Goethe vor allem auch in der Betrachtung der organischen Natur, und führte ihn zur Begründung ber Morphologie, welche den in bezug auf die Resultate wichtigsten Zweig seiner Naturbetrachtung bildet und zugleich als am meisten charafteristisch für die Gesamterscheinung des Dichters gewertet werden muß. Das Ganze der Bflanzen= wie der Tierwelt aus dem gesetmäßigen, aber doch mannigfaltigen Wirken ebenso naturnotwendiger als äfthetisch begründeter Bildungs= gesetze begreifen zu lernen, war ihm eine Aufgabe von unerschöpflichem Reiz. Scharf trennte er die organische Welt von ber anorganischen: "In der mineralogischen Welt ift das Gin= fachste das Herrlichste, und in der organischen ist es das tomplizierteste. Man sieht also, das beide Welten gang ver= schiedene Tendenzen haben, und daß von der einen zur andern teineswegs ein stufenartiges Fortschreiten stattfindet"2. Auf die organische Welt vor allem beziehen sich jene begeisterten Dithyramben, in denen er so oft das unergründliche Leben, das unerschöpfliche Schaffen der Natur gefeiert. Nicht müde wird er, die Anschauung zu bekämpfen, als sei die Natur etwas unbeweglich abgeschloffenes, ihre Formen etwas unver-

<sup>1</sup> Vericiebene Bekenntnisse, 9, 263—265. — 2 Mit Edermann, 23. Febr. 1831.

änderlich fertiges Totes. "Die Überzeugung", schreibt er, "daß alles fertig und vorhanden sein müsse, wenn man ihm die gehörige Aufmerksamkeit schenken solle, hatte das Sahr= hundert gang umnebelt"; er beklagt, daß uns "der Begriff vom Entstehen ganz und gar versagt sei", deshalb das "Suftem der Einschachtelung uns begreiflich" vorkomme, und wir deshalb uns nicht scheuten, auch in organischen Fällen diesen "atomistischen Begriff" anzuwenden1. Dem gegenüber nun seine eigene Anschauung von der "Grundeigenschaft der leben= digen Einheit: sich zu trennen, sich zu vereinen, sich ins AU= gemeine zu ergehen, im Besonderen zu verharren, sich zu verwandeln, sich zu spezifizieren, und wie das Lebendige unter taufend Bedingungen sich darthun mag, hervorzutreten und zu verschwinden, zu solideszieren und zu schmelzen, zu erstarren und zu fließen, sich auszudehnen und sich zusammen= zuziehen"2.

"Und es ift das ewig Sine, Das sich vielsach offenbart; Klein das Große, groß das Kleine, Alles nach der eignen Art. Immer wechselnd, sest sich haltend, Nah und fern, und fern und nah; So, gestaltend, umgestaltend — Zum Erstaunen bin ich da"3.

Welche Aufgabe er aber diesem unendlich reichen Leben gegenüber dem Forscher zuwieß, sprach er in einer seiner letzen Unterhaltungen auß: "Die Natur spielt immersort mit der Mannigsaltigseit der einzelnen Erscheinungen; aber es kommt darauf an, sich dadurch nicht irren zu lassen, die allgemeine stetige Regel zu abstrahieren, nach der sie handelt". Und überzeugt war er, daß ein solches Versahren nicht fruchtlos sei; denn jedes Individuum sei Repräsentant einer ganzen Gattung; die Natur schaffe nichts Einzelnes oder Einziges.

Sprüche Nr. 882, 883. — <sup>2</sup> Sprüche Nr. 912. — <sup>3</sup> Parabase,
 84; vgl. auch An Zelter, 13. Aug. 1831. — <sup>4</sup> Mit Müller, 26. Febr. 1832. — <sup>5</sup> Uphorismen, a. a. D. S. 306.

Borgüglich intereffierte ihn nun, schon seit der Zeit, da er in der Schule der Antike den Blick für die plastische Kunft und damit überhaupt das Interesse für die Bildung der Form gewonnen, die Berichiedenheit und Gesetmäßigkeit der Gestalt aller organischen Gebilde. Diese Reigung führte ihn gur Ent= wickelung der Lehre von der Metamorphoje der Bflangen wie der Tiere, die ihn feit seiner italienischen Reise erfaßt hatte, mit steigendem Alter ihn aber immer einflußreicher und bedeutender beherrschte. "Der Deutsche", schreibt er, "hat für den Complex des Daseins eines wirklichen Wesens das Wort Geftalt. Er abstrahiert bei diesem Ausdruck von dem Bewealichen; er nimmt an, daß ein Zusammengehöriges festge= ftellt, abgeschlossen und in seinem Charafter fixiert sei. Be= trachten wir aber alle Gestalten, besonders die organischen, so finden wir, daß nirgend ein Bestehendes, nirgend ein Rubendes, ein Abgeschlossenes vorkommt, sondern daß vielmehr alles in einer steten Bewegung schwanke"1. Diesem Wechsel der Erscheinung gegenüber wird fodann, um das Gefet, das ihm zugrunde liegt, zu erkennen, die Feststellung eines "Inpus" vorgeschlagen, d. h. "eines allgemeinen Bildes, worin die Gestalten sämtlicher Tiere der Möglichkeit nach enthalten wären, und wonach man jedes Tier in einer gewissen Ordnung beschriebe. . . . Schon aus der allgemeinen Idee eines Typus folat, daß kein einzelnes Tier als ein solcher Bergleichungs= fanon aufgestellt werden könne; fein Ginzelnes kann Mufter des Ganzen sein"2. "Rein organisches Wesen ist gang der Idee, die zu Grunde liegt, entsprechend"s. "Dag nun das, was der Idee nach gleich ist, in der Erfahrung entweder als aleich oder als ähnlich, ja sogar als völlig ungleich und un=

<sup>1</sup> Zur Morphologie, 6, 9. — 2 Zur Morphologie, S. 191. Wenn Goethe hier auch speziell von der vergleichenden Anatomie handelt, so treffen ganz dieselben Erwägungen doch auch für seine botanischen Bestrachtungen zu. — 3 Mit Müller, Mai 1830.

ähnlich erscheinen kann, darin besteht eigentlich das bewegliche Leben der Natur"1. Der Thpus ist "ein Geset, von dem in der Erscheinung nur Ausnahmen aufzuweisen sind; eben dies geheime und unbezwingliche Borbild, in welchem sich alles Leben bewegen muß, während es die abgeschloffene Grenze immerfort zu durchbrechen strebt"2. Wir sehen also, der "Typus" ist eine Abstraktion, "ein Urbild, wo nicht den Sinnen, doch dem Geiste darzustellen"3, wie wir etwa auch aus den verschiedenen Darstellungen einer Persönlichkeit durch die bildende Kunft einen Thpus derfelben, 3. B. des Zeus, des Apollo uns zu konstruieren pflegen, wie wir etwa auch fagen, daß die Typen der Götterdarstellungen in den späteren Epochen Griechenlands gegenüber benen der älteren Zeit fich verändert haben. Wenn nun Goethe jagt, daß der "Typus" unter äußeren Ginwirkungen aufschwelle und zusammenschrumpfe, so ist dies allerdings eine metaphorische Ausdrucksweise, insofern als "Thpus" anftatt "Erscheinungsform des Typus" gesetzt wird, — allein eine gerade bei Goethes Dentweise febr er= flärliche Metapher; denn da wir das Urbild (eben den Typus) einzig und allein in seinen Manifestationen wahrnehmen fönnen, so wird die Bezeichnung für jenes sehr leicht auf diese letteren übertragen. Die Abwandlung des Typus vollzieht sich nach Goethe in allen organischen Wesen, und zwar ver= mittelft bes felbständigen entwickelungsfähigen Lebens, bas allen einzelnen Teilen desfelben eigen ift. "Spannung" nennt er den "indifferent scheinenden Zustand eines energischen Wesens, in völliger Bereitschaft sich zu manifestieren, zu differenzieren, zu polarisieren"4; und über die Art und Beise dieses Bor= ganges schreibt er: "Jedes Lebendige ift fein Ginzelnes, sondern eine Mehrheit; selbst insofern es uns als Individuum er=

<sup>1</sup> Zur Morphologie, 6, 12. — 2 An Johannes Müller, 24. Nov. 1829. G.-Jahrb. 4, 410. — 3 Vorträge über vergleichende Anatomie, 8, 73. — 4 Sprüche Nr. 984.

scheint, bleibt es doch eine Bersammlung von lebendigen felb= ftändigen Beien, die der Idee, der Anlage nach gleich find. in der Erscheinung aber gleich oder ähnlich, ungleich oder un= ähnlich werden können. Diese Wesen sind teils ursprünglich schon verbunden, teils finden fie und vereinigen fie fich. Sie entzweien sich und suchen sich wieder und bewirken so eine unendliche Produttion auf alle Beise und nach allen Seiten"2. Auch in diesem reichen Formenwechsel bildet die Natur so lange normal, als sie "unzähligen Ginzelheiten die Regel giebt, sie bestimmt und bedingt; abnorm aber sind die Ericheinungen, wenn die Ginzelheiten obsiegen und auf eine will= fürliche, ja zufällig scheinende Weise sich hervon thun"3. Indeffen warnt Goethe davor, zu leicht Abnormitäten finden zu wollen, da die Freiheit der Natur hier eine große sei, und die Grenze zwischen Normalem und Abnormen schwanke 4. Neben diefer frei schaffenden und doch gesetzmäßig geregelten Naturfraft nahm indes Goethe auch eine Mitwirkung äußerer Bedingungen bei jenen Modifikationen des Typus an, die aber doch wiederum in gewisse Grenzen eingeschlossen blieb: "Das Lebendige", schreibt er, "hat die Gabe, sich nach den vielfältigen Bedingungen äußerer Ginfluffe zu bequemen und doch eine gewiffe errungene, entschiedene Selbständigkeit nicht aufzugeben"5.

Auf Grund dieser Anschauungen entwickelte er nun gleichersweise seine Lehren von der Metamorphose der Pflanzen wie der Tiere. Die Schrift, in der er die erstere aussprach, ers

<sup>1</sup> Hier mag Leibniz' Erklärung der Organismen als Monadenstomplexe eingewirft haben. — 2 Zur Morphologie, 6, 10. — 3 "Bersfolg" zur "Geschichte meines botanischen Studiums", 6, 173. — 4 Ebenda, 174; vgl. auch An Riemer, 18. Mai 1810. — 5 Spriiche Nr. 982; s. auch Einleitung in die vergleichende Anatomie, 8, 19, 20.

schien bekanntlich schon im Jahre 1790. Er hat selbst später öfter sich darüber geäußert, wie er zu dieser Betrachtungsweise gelangt war, wie seiner leidenschaftlichen Empfindung für "die lebendige Natur, da Gott den Menschen schuf hinein", das fünstlich klassifizierende System Linnés, auf das er sich zunächst hingewiesen fand, unbefriedigend, ja abstoßend erschien.

"Biele Namen hörest Du an, und immer verdränget Mit barbarischem Klang einer den andern im Ohr".

"Unlösbar", schreibt er, "schien mir die Aufgabe, Genera mit Sicherheit zu bezeichnen, ihnen die Spezies unterzuordnen.
... Man denke mich als einen geborenen Dichter, der seine Worte, seine Ausdrücke unmittelbar an den jedesmaligen Gegenständen zu bilden trachtet, um ihnen einigermaßen genugzuthun. Ein Solcher sollte nun eine fertige Terminologie in's Gedächtnis aufnehmen, damit er, wenn ihm irgend eine Gestalt vorkäme, eine geschickte Auswahl tressend ... sie zu ordnen wisse. Dergleichen Behandlung erschien mir immer als eine Art von Mosaik, wo man einen fertigen Stift neben den anderen setzt, um aus tausend Einzelheiten endlich den Schein eines Bildes hervorzubringen, und so war mir die Forderung in diesem Sinne gewissermaßen widerlich".

"Alle Gestalten sind ähnlich und keine gleichet ber andern, Und so deutet das Chor auf ein geheimes Geseg".

In ihm entwickelte sich dem gegenüber die Anschauung von der Einheit der gesamten Pflanzenwelt, von der Bildung der einzelnen Individuen nach Waßgabe einer zugrunde liegenden Ursorm, dem Typus, oder der "Urpflanze", wie er sich damals ausdrückte. Diese übersinnliche Schöpfung suchte er sich in sinnlicher Form deutlich zu machen", wie er ja auch Schiller

<sup>3, 85. — 3</sup> Geschichte meines botanischen Studiums, 6, 117. — 2 Gedichte

eine solche "symbolische Pflanze" mit einigen Federstrichen darstellte 1. Diese war nun ausgestattet mit ursprünglich identischen Teilen2 von fo entwickelungsfähigem Leben, wie wir es den Dichter oben schon schildern hörten, und die Differen= zierung ist es, welche die mannigfachen Gestalten hervorbringt. Der Nachweis dieser Lehre in bezug auf die Entwickelung der einzelnen Pflanze bis zu ihrer Bollreife ift der eigentliche Inhalt der "Metamorphofe der Pflanzen". "Es war mir aufgegangen", berichtet er fpater, "daß in demjenigen Organ der Pflanze, welches wir als Blatt gewöhnlich anzusprechen pflegen, der wahre Proteus verborgen liege, der sich in allen Geftaltungen verstecken und offenbaren könne"3. "Es mag nun die Pflanze fproffen, blühen oder Früchte bringen, fo find es doch nur immer dieselbigen Organe, welche in vielfältigen Bestimmungen und unter oft veränderten Gestalten die Borschrift der Natur erfüllen. Dasselbe Organ, welches am Stengel als Blatt fich ausgedehnt und eine höchst mannigfaltige Gestalt angenommen hat, zieht sich nun im Kelche zusammen, dehnt sich im Blumenblatte wieder aus, zieht sich in den Geschlechtswerkzeugen zusammen, um sich als Frucht zum letten Mal auszudehnen"4. Zu ganz entsprechenden Anschauungen gelangte er nun bald auch in bezug auf die Tierwelt. Er untersuchte hauptsächlich das Knochengerüft und fuchte aus diesem den einheitlichen Thpus in seinem "Entwurf

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Biographische Sinzelheiten, 36, 250, 251. "Ich suchte bamals die Urpflanze, bewußtloß, daß ich die Idee, den Begriff suchte, wonach wir sie uns ausdilden könnten". Un Nees von Esenbeck (Mitte August 1816). Briese 27, 144. Wenn übrigens Goethe in der ersten Freude über die neugewonnene Erkenntnis sich in Italien mit der Hoffnung schmeichelte, eine seiner Konstruktion entsprechende Kslanze wirklich in der Natur aufzusinden, so hat er doch niemals die Anschauung ausgesprochen, daß die Masse der Pssanzen wirklich aus jener "Urpslanze" herausgebildet, sondern immer nur die, daß sie nach jener gebildet sei.

— <sup>2</sup> Geschichte usw. 6, 121. — <sup>3</sup> Zweiter römischer Ausenthalt, 17. Mai 1787. — <sup>4</sup> Metamorphose der Pssanzen, 6, 91.

einer Einleitung in die vergleichende Anatomie" usw. festzustellen (1795), wie es ihm schon früher besondere Genugstuung gewährt hatte, den Zwischenknochen der oberen Kinnlade, der bisher nur aus tierischen Steletten bekannt, auch bei dem Menschen als vorhanden nachzuweisen. Diesen Typus, als dessen wesentlichste Bestandteile er die Wirbelknochen auffaßte, ließ er dieselben Wandlungen ersahren, wie sene Urpslanze, durch inneren Entwickelungstrieb wie durch äußere Einflüsse; ein Hauptsaktor seiner Lehre war die Entstehung des Schädelsgerüstes aus Umbildung von sechs Wirbelknochen. Hierbei legte er besonderes Gewicht auf seine Beobachtung einer geswissen an gewissen Teilen der Organisation gewisse Schwächen an anderen nach sich ziehen. Und auf dieser Lässigseit, dieser Balancirung — beruht alle Verschiedenheit der Vildung"<sup>2</sup>.

"Und daher ist den Löwen gehörnt der ewigen Mutter Ganz unmöglich zu bilden, und böte sie alle Gewalt auf; Denn sie hat nicht Masse genug, die Reihen der Zähne Böllig zu pslanzen und auch Geweih und Hörner zu treiben"3.

Ie mannigfaltiger die Differenzierung der einzelnen Teile in einer Gattung sich gestaltet, desto vollkommener erscheint dieselbe, und ihre Höhe erreicht diese ganze Entwickelung in der Organisation des Menschen, der nach jenem allgemeinen Thpus gesormt, nun wiederum einen speziellen Thpus, nach dem die einzelnen Individuen gebildet werden, erscheinen läßt. Und hier zeigt sich der enge Zusammenhang dieser Anschausungen Goethes mit seiner Kunsttheorie aufs klarste, wenn er dem Bildhauer rät, "das vollkommene, obschon gleichgiltige Ebenmaß der menschlichen Gestalt männlichen und weiblichen Geschlechts sich als einen würdigen Kanon anzueignen", und

<sup>1</sup> In den "Borträgen" über diesen Entwurf bestimmte er seine Ansichten noch näher. — 2 Aphorismen, a. a. D., 2. Dez. 1806. — 3 Gedichte, 3, 90.

darauf die Abwandlungen diefes "Typus" "zu allem Be= deutenden, welches die menschliche Natur zu offenbaren fähig ift", "zum Charafteriftischen" zu verfolgen 1. Und andererseits erschien wiederum bas ganze Schaffen ber Ratur, ber "ewigen Mutter", wie fie ein Gebilde nach dem anderen hervorgebracht, als das eines Künftlers, der mit weiser Berechnung und ordnender Überficht vom Leichteren zum Schwereren, von Ein= fachheit zu Reichtum auffteigt, in jeder Tätigkeit aber schon die nächste vorausbedenkt und stets das Gange bis gur Er= reichung des gewollten Zieles fich vor Augen halt. "Die Natur kann zu Allem, was fie machen will, nur in einer Folge gelangen. Sie macht feine Sprünge, Sie konnte gum Exempel fein Pferd machen, wenn nicht alle übrigen Tiere voraufgingen, auf benen fie wie auf einer Leiter bis gur Struftur bes Pferdes heransteigt". "Die Natur, um zum Menschen zu ge= langen, führt ein langes Bräludium auf von Wefen und Gestalten, denen noch gar sehr viel zum Menschen fehlt. In jedem aber ift eine Tendenz zu einem Andern, was über ihm ist, ersichtlich" . . . "Die Natur, so mannigfaltig sie erscheint, ist doch immer ein Gines, eine Ginheit, und so muß, wenn fie sich teilweise manifestiert, alles übrige diesem zur Grund= lage dienen"2. Demgemäß scheut Goethe sich nicht, das Gefet der Pflanzenmetamorphose auch als Schema seiner eigenen persönlichen Entwickelung hinzustellen. "In dem erften (Band der Selbstbiographie) sollte das Kind nach allen Seiten garte Wurzeln treiben und nur wenig Keimblätter entwickeln. Im zweiten der Knabe mit lebhafterem Grün stufenweis mannia= faltiger gebildete Zweige treiben, und dieser belebte Stengel follte nun im dritten Beete ahren- und rifpenweis zur Blute hineilen und den hoffnungsvollen Jüngling darftellen"3.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Berein der deutschen Bildhauer, 49 b, 59. — <sup>2</sup> Aphorismen, a. a. D., 1806, 07, S. 297, 311. — <sup>3</sup> Entwurf einer Borrede zum dritten Bande von Dichtung und Wahrheit, 28, 356.

So überschaute er nun das Ganze der organischen Welt mit ahnendem Blicke, überall das Leben erfassend und doch die Einheit des Gesetzes erkennend. Mit unendlicher Freude erfüllte ihn der Gewinn dieser Anschauung, und zu beständigem Fortstreben, um auch im einzelnen überall sie bewährt und befräftigt zu finden, fühlte er sich gespornt. "Wer an sich selbst erfuhr, was ein reichhaltiger Gedanke, sei er nun aus uns selbst entsprungen, sei er von andern mitgeteilt oder eingeimpft, zu sagen hat, muß gestehen, welch' eine leidenschaftliche Be= wegung in unserem Geiste hervorgebracht werde, wie wir uns begeistert fühlen, indem wir alles Dasjenige in Gesamtheit vorausahnen, was in der Folge sich mehr und mehr entwickeln, wozu das Entwickelte weiter führen solle. Und so wird man mir zugeben, daß ich von einem folchen Gewahrwerden, wie von einer Leidenschaft eingenommen und getrieben, mich, wo nicht ausschließlich, doch durch alles übrige Leben hindurch damit beschäftigen mußte"1. "Ginen folchen Begriff zu faffen, zu ertragen, ihn in der Natur aufzufinden, ift eine Aufgabe, die uns in einen peinlich jugen Zustand versett"2. Lange Zeit hindurch aber mußte der Dichter seine Freude mit sich allein genießen, in sich verbergen, da seine Bemühungen bei dem Charakter der zeitgenössischen Wissenschaft keine Aner= fennung, ja nicht einmal Berftandnis fanden. Jahrzehntelang jo auf fich selbst angewiesen und dadurch der wissenschaftlichen Welt gegenüber in die Stimmung ironischer Resignation gebracht, erfuhr er zulett gegen das Ende seines Lebens den großen Umschwung, indem Männer wie Boigt, Decandolle, Geoffron St. Hilaire, d'Alton, Carus fich von der klaffifigierenden, sustematisierenden Betrachtung der Organismen gu der Erkenntnis des ideellen Zusammenhanges und der Beränderlich= feit der Scheidelinien erhoben. Als einen Triumph höchster Art

<sup>1</sup> Geschichte usw. 6, 121, 122. — 2 Zweiter römischer Aufent= halt, a. a. D.

feierte Goethe in stolzester Freude jeden weiteren Fortschritt folcher Anschauungen. Wie insbesondere der in der franzöfifchen Afademie 1830 entbrannte Streit über St. Hilaires "Principes de Philosophie Zoologique" ihn im Tiefsten er= regt, wiffen wir durch Sorets Bericht1: "Die von Geoffron in Frankreich eingeführte synthetische Behandlungsweise der Natur ist jest nicht mehr rückgängig zu machen . . . . Von nun an wird auch in Frankreich bei der Naturforschung der Geist herrschen und über die Materie Berr fein . . . . Man wird Blicke in große Schöpfungsmaximen thun, in die geheimnisvolle Werkstatt Gottes". An Graf Sternberg hatte er schon zwei Jahre zuvor geschrieben: daß er, nachdem er längst geheime und gemeinsame Bildungsgesetze der Natur geahnt, nunmehr erfahre und schaue, daß der unermeßliche Abgrund durchforscht, die aus dem Einfachen ins Unendliche vermannig= faltigten Gestalten in ihren Bezügen an's Tageslicht gehoben, und ein so großes und unglaubliches Geschäft wirklich gethan sei2. "Ich gedenke, wie ich seit einem halben Jahrhundert... aus der Finsternis in die Dämmerung, von da in die Hellung unverwandt fortgeschritten bin, bis ich zulett erlebe, daß das reinste Licht, jeder Erkenntnis und Ginsicht förderlich mit Macht hervortritt, mich blendend belebt, und indem es meine folge= rechten Bünsche erfüllt, mein sehnsüchtiges Bestreben voll= fommen rechtfertigt"3.

Indessen ist nicht zu übersehen, daß diese den Dichter so freudig ergreisende Mitarbeiterschaft zum Teil von ganz anderen Gesichtspunkten ausging und ganz anderen Zielen zustrebte als er. Ward er von ästhetischer Betrachtung des Gegen=

<sup>1 2.</sup> Aug. 1830. — 2 An Sternberg, 10. Juni 1828. — 3 Sprüche Nr. 960; s. auch den schon zitierten Brief G.-Jahrb. 4, 410.

wärtigen zu feinen Schluffolgerungen getrieben, fo waren jene Naturforscher von geologischen Untersuchungen zu dem Beftreben geführt, die prähistorischen Epochen der Erde und die organischen Gestalten, welche fie belebt, zu refonstruieren, von ihnen aus dann den hiftorisch=realen Entwickelungsprozeß, der die Formen der Gegenwart hervorgebracht, aufzufinden. Goethe fonnte selbstredend nichts ferner liegen, als um dieser tiefer verborgen liegenden Berschiedenheit willen die ihm so wert= volle Bundesgenoffenschaft zu verleugnen; im Gegenteil sah er sich veranlaßt, auf die ihm fremden, nach seiner Anschauung geradezu unberechtigten Fragen nach Erkenntnis der Urgeschichte der Erde und der Menschheit, bis zu einem gewiffen Grade auch selbst einzugehen 1. Seiner prinzipiell ablehnenden Stellung blieb er jedoch getreu, und getreu der Bosition, die vorhandene Welt als eine gegebene anzunehmen, mit deren Material die Metamorphose nun weiter zu schalten habe. So scherzte er 1815 gegen Boifferee: "Alles ift Metamorphofe im Leben. bei ben Pflanzen und bei den Tieren, bis zum Menschen und bei diesem auch; . . . . es ist wahrhaftig keine Kunst, unser Herrgott zu sein; es gehört nur ein einziger Gedanke dazu, wenn die Schöpfung da ift. Was vorher war, geht mich nichts an"2. Und noch dreizehn Sahre später äußerte er: "Mis die Erde bis zu einem gewiffen Bunkte der Reife gediehen war, . . . entstanden die Menschen überall, wo der Boden es zuließ . . . . darüber nachzusinnen, wie es ge= schehen, halte ich für ein unnützes Geschäft, das wir denen

<sup>1</sup> Schon in viel früherer Zeit, in seiner ersten Weimarer Epoche, war er durch Herberd "Ideen", also auch durch einen äußeren Anlaß, zu Gedanken über die "Uransänge der Wasser-Erde" und der darauf von "Alters her sich entwickelnden organischen Geschöpfe" getrieben worden, hatte diese aber in seinen naturwissenschaftlichen Schriften nicht weiter versolgt, sondern gänzlich wieder verschwinden lassen. Einseitung zur Metamorphose der Pssanzen, 6, 22. — 2 Wit Voisserée, 3. Aug. 1815.

überlassen wollen, die sich gern mit unauflösbaren Problemen beschäftigen".

In Wirklichkeit konnte aber auch er nicht umbin, mit der= artigen Fragen sich zu beschäftigen, die gerade jene Schriften der zeitgenössischen Wissenschaft erfüllten, welche ihn am meisten intereffieren mußten. Und feine Außerungen find zahlreich genug, um ein Urteil darüber zu ermöglichen, wie er zu jenen Problemen Stellung zu nehmen suchte. Der verschwenderische Reichtum der Natur, ihre "grenzenlose Broduktivität", wird von Goethe mit Vorliebe hervorgehoben. So fann sie "nicht allem Entstehenden Raum geben, viel weniger ihm Dauer ver= leihen"2. Bielfache Reste finden wir daher "von organischen Geschöpfen, die sich in lebendiger Fortpflanzung nicht verewigen konnten"3. Und andererseits "fucht alles, was entsteht, fich Raum und will Dauer . . . . verdrängt ein Anderes vom Plat und verfürzt seine Dauer"4. Gbenso sucht fich aber auch Alles ungunftigen Bedingungen der Lokalität, des Klimas gegenüber zu behaupten, ihnen sich anzupassen, und es ent= stehen dadurch Veränderungen der Formen, neue Formen, neue Gattungen; eine Gattung geht in die andere über. Bon ben fleinsten bis zu den größten Lebewesen glaubt Goethe bas wahrzunehmen. In Nees von Genbecks Schrift "Über die Allgen" erkannte er "die Gesetze der Umwandlung und Um= gestaltung . . . . vor= und rückwärts (in Entwicklung und Rückbildung) in ihrem elementarften Birken"5. Den Un= schauungen D'Altons über "Die Faultiere und die Dickhäutigen", über "Die Nagetiere" und die Differenzierung ihrer Formen nach Maßgabe der äußeren Einflüsse pflichtet er bei, und ent= wirft selbst ein phantasievolles Bild, wie er selbst sagt von "poetischem Ausdruck, da Prosa nicht hinreichen möchte", von

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mit Edermann, 7. Oft. 1828. — <sup>2</sup> Sprüche Nr. 980. — <sup>3</sup> Versfolg usw. 6, 185. — <sup>4</sup> Sprüche Nr. 981. — <sup>5</sup> An Nees von Csenbert 18. Juni 1816.

der Umwandlung eines auf das Land verschlagenen Walfisches zum Riesenfaultier 1. Zugleich aber ift er weit entfernt, dieser Anpassungs= und Vererbungsfähigkeit eine völlig un= begrenzte Ausdehnung zu geben. Im Gegenteil statuiert er zwei verschiedene Triebe in den organischen Gebilden, einen umschaffenden und einen bewahrenden, welchem "teine Außerlichkeit etwas anhaben fann", "das zähe Beharrlichkeitsvermögen deffen, was einmal zur Wirklichkeit gekommen"; "vis centrifuga" und "vis centripeta" unterscheidet er2. Diese doppelte Unschauung kehrt überall wieder; so redet er von den Pflanzen, wo durch äußere Einwirkung sich "das Geschlecht zur Art, die Art zur Barietät und diese wieder durch andere Bedingungen ins Unendliche sich verändern könne"3, wo aber doch zugleich eine "eigensinnige, generische und spezifische Hartnäckigkeit" vorhanden sei, fraft deren "sich die Pflanze abge= schlossen in ihrem Reich halte". Wir sehen hier deutlich, daß Goethe nur eine Beranderung in gewiffen Grengen im Sinne hat, und daß der Ausdruck "ins Unendliche" nach dem ganzen Zusammenhange (Geschlecht, Art, Barietät) eine un= endliche Bielheit feinster Differenzierung, nicht aber eine un= endliche Entfernung von dem Ausgangspunkt der Entwickelung bezeichnet. So redet er bei den Tieren von der "ewigen Mobilität aller Formen in der Erscheinung", und betont zu= gleich, "daß gewisse Geftalten, wenn sie einmal generifiert, spezifiziert, individualisiert sind, sich hartnäckig lange Zeit durch viele Generationen erhalten und sich auch selbst bei den größten Abweichungen immer im Hauptfinne gleich bleiben". Und so wagt er endlich auch ein Urteil über den Ursprung der organischen Gebilde überhaupt zu äußern, indem er schreibt: "Man darf daher eine ursprüngliche gleichzeitige Berschieden=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> 8, 225, 226, 247—253. — <sup>2</sup> Problem und Erwiderung, 7, 75. — <sup>3</sup> Geschichte usw. 6, 120, 121. — <sup>4</sup> Die Faultiere und die Dict= häutigen, 8, 225.

heit und eine unaufhaltsam fortschreitende Umbildung mit Recht annehmen, um die ebenso konstanten als abweichenden Erscheinungen begreifen zu können".

Wir ersehen hieraus, daß für den Gedanken einer Abstammung aller Erscheinungsformen aus einer einzigen realen Urform und einer Entwickelung der Differenzen durch beständige, gleichsam strahlenförmig auseinandergehende Umbildungen in Goethes Anschauungen kein Raum ist, daß für ihn vielmehr die Beränderlichkeit der Gestalten ein Hins und Widersluten ist, die Äußerung des alle Formen und Gattungen unter sich verbindenden, frei pulsierenden Lebens.

Hieraus ergibt sich auch, inwieweit die vielverbreitete Ansicht, Goethe habe "darwinistisch" gedacht, begründet ift. Im ganzen hat diese Frage keinen wesentlichen Wert; benn Goethe dürfte es wohl verdienen, durchaus nach seinem eigenen Mage gemessen und nicht bloß darauf hin geprüft zu werden, wie sich seine Aussagen zu den späteren darwinistischen Ausdrücken "Anpassung", "Bererbung" usw. verhalten. Sehr richtig hat man gesagt: "Die Goethesche Auffassung unterscheidet sich von der materialistischen (besser hieße es "mechanischen") durch die Fragestellungen"2. Wonach er aber felbst nicht gefragt hat, darauf kann man auch nur gezwungene und darum sich widersprechende Antworten aus feinen Werken herauslesen. Sein Interesse ging nur auf die Betrachtung und Erforschung der uns zugänglichen Erscheinungen. Und damit zeigte er sich wissenschaftlich strenger als die Verfechter eines naturwissen= schaftlichen Dogmatismus, welche sich für befähigt halten, "Welträtsel" zu lösen.

<sup>1</sup> Die Skelette der Nagetiere, 8, 253. — \* Rudolf Steiner in der Einleitung zu Bd. 114 von Kürschners "Nationallitteratur", S. LXXII.

## Vierter Abschnitt. Goethes Aunstanschauung.

Erstes Rapitel.

## Theorie.

"Das Schöne ist ein Urphänomen, das zwar nie selber zur Erscheinung kommt, deffen Abglanz aber in taufend verschiedenen Außerungen des schaffenden Geistes sichtbar wird und so mannigfaltig und verschiedenartig ist als die Natur selber"1. Diese Worte Goethes, die in vollem Einklang mit seiner ganzen Weltbetrachtung stehen, können als das Grundthema aller seiner Außerungen über das Schöne betrachtet werden. Über das Wesen dieses Urphanomens etwas auszusagen ist unmöglich; selbst über die Manifestation zu reden - schwer; denn fie ift flüchtig vorübergebend?. Unfere Erfahrungen beffen, was schön fei, kann wohl der Berstand zu einer "Summe", einem "Begriff" zusammenstellen, nicht aber fann die Bernunft in ihnen ein gemeinsames "Resultat" "die Idee" erfaffen 3. Wie aber das ideal gerichtete Gemüt die Erscheinung des Schönen empfindet, das offenbaren uns aufs hinreißendste die der Pandora nachgerufenen Berse des fehnenden Epimetheus:

Mit Eckermann, 18. April 1827. — 2 Sprüche Nr. 336. —
 Bgl. Sprüche Nr. 335 und 1016.

"Im Frühlingsgefolge trat herrlich fie an. Sie erkannt' ich, fie ergriff ich; ba war es gethan. Wie Nebel zerftiebte trübfinniger Bahn, Sie zog mich ber Erd' ab, zum himmel hinan . . . . Sie fteiget hernieder in taufend Bebilben, Sie ichwebet auf Baffern, fie ichreitet auf Befilden: Nach heiligen Magen erglänzt fie und schallt, Und einzig veredelt die Form den Gehalt, Berleiht ihm, verleiht fich die höchfte Gewalt, Mir ericbien fie in Jugend=, in Frauengestalt".

Unendlich find die Gestalten, in denen sich das Schöne zu verkörpern vermag; scheiden wir sie zunächst in die beiden Hauptgruppen des in der selbsttätigen Natur Hervortretenden und des von menschlicher Kunft Geschaffenen. Goethe wendet sich entschieden gegen die Ansicht, daß die Natur in allen ihren Außerungen schon sei; fie fei es zwar stets in ihren Intentionen; es fanden fich aber nur felten die Bedingungen, um diese vollkommen gur Ericheinung gu bringen 1, d. h. um in der einzelnen Schöpfung den eigentümlichen Charafter, der derselben innewohnt, auch im Außeren vollkommen zu offenbaren. "Es ist in der Natur nichts schön, was nicht natur= gesetzlich als wahr motiviert wäre" nichts, was nicht zugleich ber "Naturbestimmung" ber einzelnen Schöpfung angemeffen und also "zweckmäßig" ware. Selten nur fanden sich dieje beiden Forderungen erfüllt; denn nicht allein die Bolltommen= heit des schön zu nennenden Gegenstandes, sondern auch eine damit übereinstimmende Umgebung sei für die schönheitvolle Wirkung erforderlich, da nur durch Darstellung der "ein= wirkenden Dinge" der überzeugende Eindruck der Naturwahr= heit hervorgerufen werden fonne. Sehr anschaulich zeigt Spethe an dem Beifpiel der Giche, wie felten der einzelne Baum dazu gelange, in fich die ber gesamten Gattung cha= rafteristische Schönheit in vollem Mage darzustellen. Bor

<sup>1</sup> Mit Edermann, 18. April 1827. — 2 Mit bemfelben, 5. Juni 1826.

allem aber sei es nötig, daß die Natur unverfälscht sei, daß "der Mensch nicht seine verstümmelnde Sand angelegt" habe. Ein englisiertes Pferd, ein Sund mit gestutten Ohren, ein fünstlich beschnittener Baum, ein durch unnatürliche Moden verbildeter menschlicher Körper, "alles dieses sind Dinge, von denen sich der gute Geschmack abwendet, und die bloß in dem Schönheitskatechismus der Philister ihre Stelle haben"1. Wo aber das Schöne wahrhaft frei und vollkommen hervor= gegangen und durch feinen hemmenden Ginfluß geftort oder entstellt worden ift, da eröffnet es auch unserer Erkenntnis neue Bahnen, indem es uns die wesentlichen Bildungsgesetze der schaffenden Natur, die meist von der Masse des Zufälligen verdeckt werden, in Reinheit enthüllt. "Das Geset, das in die Erscheinung tritt, in der größten Freiheit, nach seinen eigenen Bedingungen bringt das Objektiv-Schone hervor"2. . Das Schöne ist eine Manifestation geheimer Natur= gefete, die uns ohne deffen Erscheinung ewig waren verborgen geblieben"3. In der organischen Natur erschien ihm als wesentlichstes Rennzeichen des Schönen die getreue Bewährung jenes Urthpus, über den wir ihn schon früher haben reden hören, und die Offenbarung der Entwickelungsgefete, welche nach Maßgabe jenes Typus die Einzelwesen gestalten 4. Rechenschaft freilich läßt sich auch von den so geoffenbarten Gefeten nicht geben; fie können nur staunend verehrt und in der dem Schönen zugewandten menschlichen Tätigkeit nachschaffend erfüllt werden. "Die Natur wirft nach Gesetzen, die sie sich in Eintracht mit dem Schöpfer vorschreibt. — Die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mit Eckermann, 18. April 1827. — <sup>2</sup> Sprüche Nr. 978. — <sup>8</sup> Sprüche Nr. 197. — <sup>4</sup> S. hierzu besonders die beiden Gedichte: Metamorphose der Pflanzen und Metamorphose der Tiere. Daß diese Annahme tiefsinniger Verwandtschaft zwischen Natur und Kunst spinozischen Ursprungs sei, hat Danzel eingehend nachgewiesen (Goethes Spinozismus S. 98—108).

Runft nach Regeln, über die fie mit dem Genie sich einverftanden hat"1. Aber die Erfüllung ift nur eine annähernde; denn ein Doppelcharafter, in sich selbst widerspruchsvoll, liegt im Wefen des fünftlerischen Schaffens. Ginerfeits erhebt es sich über das Irdische, faßbar Begreifliche, indem es versucht, jenes verborgene Urphanomen zu erreichen; andererseits fieht es sich doch zugleich auf die Wirklichkeit des Irdischen hin= gewiesen: benn wo anders kann es jene geheimnisvolle Macht finden als in ihren Manifestationen innerhalb der realen Welt. Auch hier also stehen wir vor einer Antinomie, einem Gegensate, der logisch nicht zu versöhnen ist. "Es scheint eine Thorheit", fagt Goethe felbst, "die Kunft, eine Bermittlerin des Unaussprechlichen wieder durch Worte vermitteln zu Doch indem wir uns darin bemühen, findet fich für den Berftand fo mancher Gewinn, der dem ausübenden Bermogen wieder zu Gute fommt"2. Folgen wir diesen Bemuhungen, jo finden wir Goethe feine Gedanken fchlieflich meift in die Formel faffen: des Künftlers Schöpfung fei foweit real, daß fie ftets mahr fei, soweit ideal, daß fie niemals wirklich fei. Gine eigentliche Definition diefer Ausbrücke findet fich nirgends. Sie erkennen, wie Goethe fie verftanden, werden wir am leichtesten, wenn wir zuerst fie in ihrer Un= wendung auf die bildenden Künfte zu erfaffen fuchen. "Der bildende Künftler", schreibt Goethe einem jungen Unfanger, "muffe sich zuerft an der fraftigen Wirklichkeit vollkommen durchüben, um das Ideale daraus zu entwickeln, ja zum Reli= gibjen endlich aufzusteigen . . . Das unmittelbar fichtlich Sinnliche dürfen wir nicht verschmähen; fonft fahren wir ohne Ballast"; andererseits aber: "auch jenes Birkliche sollen Sie nicht gemein nachbilden; der Geift des Wirklichen ift das wahre Ideale"3. Wir sehen demnach: der Künftler foll den

<sup>1</sup> G.-Jahrb. 15, 13. — 2 Sprüche Nr. 703. — 3 Briefwechsel mit Graf Sternberg, 30. März 1827.

gefamten Stoff, Die einzelnen Elemente seiner Darftellung der Wirklichkeit entnehmen; in der Auffassung des Ganzen, der Verwertung, Zusammenordnung des Einzelnen aber der Idee folgen. Gelingt ihm fraft dieser letteren das hervorbringen einer einheitlichen abgerundeten Schöpfung, so wird "die Menge das, was im Bilde die höchste absichtliche Kunft ift, nämlich den harmonischen Effekt, welcher Seele und Geift des Beschauers auf einen Bunkt konzentriert, als rein natürlich empfinden, weil es sich als höchste Natur mitteilt"; "aber gerade das, was ungebildeten Menschen am Kunftwerk als Natur auffällt, das ift nicht Natur (von außen), sondern der Mensch (Natur von innen)"2. Gin Beispiel hiezu: "Gesetzt der Gegenstand ware gegeben, der schönste Baum im Balde, der in seiner Art als vollkommen auch vom Förster anerkannt würde. Run, um den Baum in ein Bild zu verwandeln, geh' ich um ihn herum und suche mir die schönfte Seite. Ich trete weit genug weg, um ihn völlig zu übersehen; ich warte ein gunstiges Licht ab — —, und nun soll von dem Naturbaum noch viel auf das Papier übergegangen fein"s. Wie wir oben sahen, manifestiert sich das Urphänomen des Schönen nur flüchtig und unvollkommen in den Ginzelerscheinungen der Natur; der Künstler arbeitet es aus ihnen wieder hervor und ftellt es dennoch individuell charafterifiert uns bar. So foll er zwar die Natur eifrig ftudieren; insbesondere der Bildhauer die Anatomie des menschlichen Kör= pers, in welchem "die Burde des Menschen darzuftellen der Hauptzweck aller Plastik ist" 4; aber hiebei steht er erft am Anfange seiner Tätigkeit; denn es gilt nun "aus dem Gemeinen bas Eble, aus der Unform bas Schone zu entwickeln"5. "Ohne unmittelbare Bereinigung von Objekt und Subjekt

<sup>1</sup> Myrons Kuh, 49b, 12. — 2 Sprüche Nr. 716. — 3 Sprüche Nr. 714. — 4 Berein der deutschen Bildhauer, 49b, 59. — 5 Sprüche Nr. 204.

fann fein lebendiges Kunstwerf zu Stande fommen" 1; "Natur und Idee läßt sich nicht trennen, ohne daß die Kunft sowie das Leben zerftort werde"2. Co ruhmte er denn die Werke, in denen der Künstler "nicht das sogenannte Natürliche zu gemeiner Täuschung gesucht, sondern den Sinn der Ratur aufaufassen und auszudrücken gewußt habe"3, Werke, welche "die höchste Wahrheit, aber feine Spur von Wirklichkeit hatten"4, und sprach es auch allgemein aus: "Die höchste Aufgabe einer jeden Kunft ift, durch den Schein die Täuschung einer höheren Birklichkeit zu geben. Gin falfches Beftreben aber ift, den Schein fo lange zu verwirklichen, bis endlich nur ein gemeines Wirkliche übrig bleibt"5. Ja, er verteidigt Rubens jogar einmal da, wo er um einer kunftlerischen Wirkung willen schwer gegen das einfachste Naturgesetz verstoßen hat und in einem Bilde den Schatten nach zwei verschiedenen Seiten fallen läßt. "Wenn es gegen die Natur ift, so sage ich zugleich, es sei höher als die Natur . . . Der Rünftler muß freilich die Natur im Einzelnen treu und fromm nach= bilden . . . allein in den höheren Regionen des fünstlerischen Berfahrens, wodurch ein Bild zum eigentlichen Bilde wird, hat er ein freieres Spiel, und er darf hier fogar gu Fiftionen schreiten . . . Der Künstler hat zur Natur ein zwiefaches Berhältnis; er ist ihr Herr und ihr Stlave zugleich"6.

Dieselben Anschauungen finden wir in Goethes Auslassungen über die Poesie wieder "Der Dichter ist angewiesen auf Darstellung. Das Höchste derselben ist, wenn ihre Schil-

<sup>1</sup> An Schulz, 18. Sept. 1831. — 2 Sprücke Ar. 710. — 3 Myrons Kuh, 49 b, 12. — 4 Mit Eckermann, 10. April 1829. — 5 Dickstung u. Wahrheit, 28, 65. Diese Bestimmungen über Wahrheit und Wirklickeit haben ihre philosophische Grundlage in Kant, weshalb denn auch Goethe jungen Künstlern empfahl: "wenn sie der Sache näher kommen wollten, Kants Kritik der Urteilskraft zu studieren". (An Belter, 8. Juli 1831.) — 6 Mit Eckermann, 18. April 1827. Agl. hierzu auch den Aussach

derungen durch den Geift dergeftalt lebendig find, daß fie als gegenwärtig für Jedermann gelten können. Auf ihrem hochften Gipfel scheint die Poesie ganz äußerlich"1. Aber an anderer Stelle fagt er: "Was foll das Reale an sich? Wir haben Freude daran, wenn es mit Wahrheit dargestellt ist; .... aber der eigentliche Gewinn für unsere höhere Natur liegt doch allein im Idealen, das aus dem Herzen des Dichters hervor= ging"2. So soll der Dichter allerdings für die Wirklichkeit ein empfängliches Organ besitzen, das wirklich Erlebte darzu= ftellen 3; alle seine Gedichte follen "Gelegenheitsgedichte" sein 4, "die erste und ächteste aller Dichtarten"; aber er soll das Ginzelne, Spezielle fo zum Allgemeinen emporheben, daß die Hörer es wiederum ihrer Individualität anzueignen vermögen 6. Er soll also nicht vom allgemeinen ausgehen und den Einzelfall etwa nur als Beispiel zu jenem erfassen, sondern er soll das Besondere lebendig aussprechen, und darin das Allgemeine zugleich mit erhalten?. Aber neben dieser ge= forderten Achtung vor dem Besonderen, dem Wirklichen finden wir bei Goethe dennoch die rückhaltlose Anerkennung der Souveranität des Erzählers über die Gefete der Zeit, wie wir ihn bem bildenden Künftler sie gegenüber den Gesetzen des Raumes zugestehen sahen. "Alle Poesie verkehrt in Anachronismen; alle Vergangenheit, die wir heraufrufen, um sie nach unserer Beise den Mitlebenden vorzutragen, muß eine höhere Bildung, als es hatte, dem Altertümlichen zugestehen"s. Und noch fühnere Freiheiten erhalten ihre Rechtfertigung: "Es wäre töricht, wenn man aus den Worten des Macbeth: "Gebier mir keine Töchter!" den Schluß ziehen wollte, die Lady sei ein ganz jugendliches Wesen, das noch nicht geboren habe ....

<sup>1</sup> Sprüche Nr. 671. — 2 Mit Eckermann, 18. Jan. 1827. — 3 Mit demfelben, 25. Dez. 1825. — 4 Mit demfelben, 18. Sept. 1823. — 5 Dichtung u. Wahrheit, 27, 295. — 6 An Zelter, 27. März 1830. — 7 Sprüche Nr. 363. — 8 Über Wanzonis "Abelchi". H. 29, 652.

Diese Worte sind bloß rhetorischer Zwecke wegen da". Und ferner: "So wie die Lady zum höchsten Nachdruck ihrer Worte sagen mußte: "Ich habe Kinder aufgesäugt", so mußte auch zu eben diesem Zwecke Macduff (von Macbeth) sagen: "Er hat keine Kinder! . . . "Diese Worte des Macduff kommen mit benen der Lady in Widerspruch; aber das kümmert Shakespeare nicht . . .; der Dichter läßt seine Personen jedesmal das reden, was eben an dieser Stelle gehörig, wirksam und gut ist".

Aus allem Bisherigen ist schon ersichtlich geworden, daß Goethe den vollen Reichtum seines Geistes auch hier in dem weiten Berftandnis bewährt, mit welchem er beide Runft= richtungen, die ideale wie die reale, zu würdigen und miteinander zu verbinden weiß. Der volle Realismus, der die um= gebende Wirklichkeit zu feben und zu begreifen weiß, ift bier veredelt, wird gebändigt und erzogen durch den fünstlerischen Stil, der sich schlieflich felbst als eine Erkenntnisquelle viel tieferer Lebenswahrheit erweist wie die bloke sinnliche Beobachtung und Nachbildung. Den "stilvollen Realismus", den Wilhelm Scherer als die Eigenart seiner vollendeten Sprachbehandlung gepriesen2, finden wir so auch als Forderung der Theorie des Meisters wieder. Hiernach löst sich dann auch leicht die oft aufgeworfene Streitfrage, ob der Gegenstand des Runftwerkes oder die äußere Runftform desfelben für beffen Wert entscheidend sei: teines von beiden, sondern die fünft= lerische Auffassung des Stoffes, durch welche aus der Maffe des Wirklichen, die entscheidenden, wesentlichen Faktoren, die fünftlerischen "Motive" gewonnen worden find. Wohl finden fich bei Goethe öfters Stellen, in denen auf den Stoff das

<sup>1</sup> Mit Edermann, 18. April 1827. — 2 Wie grundverschieden ist aber dieser Realismus von jener krankhaften Unfähigkeit, irgend etwas anderes als das häßliche und Verworfene wahrzunehmen und nachzubilden, die sich heutzutage nicht selten als Realismus bezeichnet.

meiste Gewicht, andere, wo es auf die Form gelegt wird; das eine Mal meint er: "Die Kunft, wie sie sich im höchsten Künftler darstellt, erschafft eine so gewaltsam lebendige Form, daß sie jeden Stoff veredelt und verwandelt. Ja es ist daher dem vortrefflichen Künftler ein würdiges Substrat gewissermaßen im Wege, weil es ihm die Sande bindet"1. Und ein anderes Mal fagt er, daß, wenn das Kunstwerk nicht auf einem würs digen Gegenstande von innerem Gehalt ruhe, auch das aus= gebildetste Talent, das Genie doch nur "mehr ein Kunststück" hervorbringen fonne?. Bald behauptet er entschieden: "Alles Talent ist verschwendet, wenn der Gegenstand nicht taugt"3, und äußert selbst: "Das eigentlich tief und gründlich Wirksame... ist dasjenige, was vom Dichter übrig bleibt, wenn er in Prosa übersett wird"4; dann wieder schreibt er den poetischen Formen die Kraft zu, gleichen Gegenständen völlig verschiedene Wirkung zu verleihen 5 und fieht das höchste Glück des Rünftlers in der unermüdlichen Ausführung 6. Aber diefer Widerspruch löft sich eben in der oben bezeichneten Weise: der Stoff nicht wie die Wirklichkeit ihn gegeben, sondern, wie ihn der Künftler zu "innerer Form" umgebildet hat, ist das Entscheidende, und darum ist es zugleich auch die formende Tätigkeit des Rünftlers. "Die Richtigkeit des Gedankens ift die Hauptsache, denn daraus entwickelt sich allein das Richtige der Behandlung" 7.

"Im Grunde bleibt kein realer Gegenstand unpoetisch, sobald der Dichter ihn gehörig zu gebrauchen weiß"<sup>s</sup>. Aber so wie er ist, kann ihn der Dichter oder Künstler nie gebrauchen; historische Charaktere muß der Dichter nach seinen poetischen

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup> An Belter, 15. Jan. 1813. — <sup>2</sup> Dichtung u. Wahrheit, 27, 105.
 — <sup>3</sup> Mit Edermann, 3. Nov. 1823. — <sup>4</sup> Dichtung u. Wahrheit, 28, 73.
 — <sup>5</sup> Mit Edermann, 25. Febr. 1794. — <sup>6</sup> Mit demselben, 28. Jehr. 1824. — <sup>7</sup> An Th. v. Eißl, 4. Juni 1828. Schriften der G.-G. 17, 279. — <sup>8</sup> Mit Edermann, 5. Juli 1827.

Zwecken umbilden1; aus dem Verlauf einer Sandlung muß der bildende Künftler die Momente finden und gruppieren, die in einem Augenblick vereinigt, prägnant den Gesamtvorgang wiedergeben?; überall gilt es, die fünstlerischen "Motive" hervorzuheben, in denen "die wahre Kraft und Wirkung" des Runftwerkes besteht 3. Die "Motive" sind "Bhanomene des Menschengeistes" (wir dürfen für die bildende Runst hinzuseten: des Naturlebens), "die sich wiederholt haben und wiederholen werden, und die der Dichter nur als historische (resp. der bil= dende Künftler als im Raum existierend) nachweist"4. Ein solches Motiv ist etwas Einzelnes, Besonderes und doch zugleich etwas Allgemeines, typisch für eine Menge einzelner Fälle, die in ihm zusammengefaßt sind. "Die Kunst stellt eigentlich nicht Begriffe dar; aber die Art, wie sie darstellt, ift ein Begreifen, ein Zusammenfassen des Gemeinen und Charafteristischen durch den Stil"5. Der Stil ift eben der Maßstab, nach welchem aus der Masse der Erscheinungen die Motive beurteilt und gewählt werden. Wir erinnern uns hier der herrlichen Worte, mit welchen der Dichter im Vorspiele des Fauft seine Aufgabe preist:

"Wer teilt die fließend immer gleiche Reihe Belebend ab, daß sie sich rhythmisch regt, Wer ruft das Einzelne zur allgemeinen Weihe, Daß es in herr= lichen Aktorden schlägt?"

Daß bei einer so reinen und hohen Auffassung von der inneren Gesetzmäßigkeit des künstlerischen Schaffens dieses nach außen stets frei und selbständig dastehen, nicht irgend welcher

<sup>1</sup> Mit Edermann, 31. Jan. 1827. — <sup>2</sup> Siehe die Beispiele aus den Wahlberwandtschaften in dem Brief an Meyer, 27. April 1810. — <sup>3</sup> Mit Edermann, 18. Jan. 1825. Wegen der fruchtbaren Wotive, die darin lägen, pries Goethe seinen Plan einer "Nausikaa" noch gegen Boissere, 4. Dez. 1817. — <sup>4</sup> Sprüche Nr. 773. — <sup>5</sup> An Niemer 8. Juli 1807.

fremdartigen Absicht, irgend welcher politischen oder religiösen oder sittlichen Tendenz dienen foll, bedarf kaum der Erwähnung. "Der Dichter steht viel zu hoch, als das er Partei machen jollte"2. "Wir kämpfen für die Bollkommenheit eines Runftwerkes in und an sich selbst; jene denken an dessen Wirkung nach außen, um welche sich der wahre Künstler gar nicht befümmert, so wenig als die Natur, wenn sie einen Löwen oder Kolibri hervorbringt"3. Auch wo der Dichter einen heiligen Gegenstand behandelt, steht er über ihm, "weil er ihn nach eigner Beise behandelt"4; und wo er sittliche Probleme vorführt, hat seine Darstellung "teinen didaktischen Zweck. Sie billigt nicht, sie tadelt nicht, sondern sie entwickelt die Gesinnungen und Handlungen in ihrer Folge"5. "Der Künstler fürchtet sich nicht vor dem Gemeinen. Ja indem er es aufnimmt, ist es schon geadelt, und so sehen wir die größten Künstler mit Kühnheit ihr Majestätsrecht ausüben"6. "Wo der Kunst der Gegenstand gleichgültig, sie rein absolut wird, der Gegenstand nur der Träger ift, da ift die höchste Höhe"?

Folgerecht geht daraus das Urteil hervor: "Die Würde der Kunst erscheint bei der Musik vielleicht am eminentesten, weil sie keinen Stoff hat, der abgerechnet werden müßte. Sie ist ganz Form und Gehalt, und erhöht und veredelt alles,

was sie ausdrückt"s.

So kann freilich in befangenen Gemütern die Frage entstehen: Wozu die Kunst? wozu das Schöne überhaupt? Auf solche Fragen findet sich die Antwort in den Worten, welche Goethe den Regenbogen jenem Philister erwidern läßt, der ihn als entbehrlich bemäkelt.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Besonders hierüber hat sich Goethe oft geäußert, z. B. gegen Edermann, 14. März 1830. — <sup>2</sup> West-östl. Divan, Noten und Absandlungen, 7, 100. — <sup>3</sup> An Zelter, 29. Jan. 1830. — <sup>4</sup> Sprüche Nr. 695. — <sup>5</sup> Dichtung u. Wahrheit, 28, 228. — <sup>6</sup> Sprüche Nr. 697. — <sup>7</sup> Mit Boisserée, 15. Sept. 1815. — <sup>8</sup> Sprüche Nr. 659. — <sup>9</sup> Gedichte, 3, 191.

"Frau Fris aber bagegen sprach: Erkühnst Du Dich zu meiner Schmach? Doch bin ich hier in's All gestellt Als Zeugnis einer bessern Welt, Für Augen, die vom Erdenlauf Getrost sich wenden zum himmel auf Und in der Dünste trübem Netz Erkennen Gott und sein Gesetz. Drum wühle Du, ein andres Schwein, Nur immer den Küssel in den Boden hinein

Und gonne bem verklärten Blid Un meiner herrlichkeit fein Glud!"

Aber auch ohne parabolische Einkleidung hat sich Goethe ausgesprochen. "Die wahre Poesie kündet sich dadurch an, daß sie als ein weltliches Evangelium durch innere Seiterkeit, durch äußeres Behagen uns von den irdischen Lasten zu befreien weiß, die auf uns drücken; wie ein Luftballon hebt sie uns mit dem Ballaft, der uns anhängt, in höhere Regionen und läft die verwirrten Frrgange der Erde in Bogelversveftive vor uns entwickelt daliegen"1. Aber weit ernster noch und tiefer faßt er anderwärts die Frage. Die Runst bedarf keiner fie veredelnden Tendeng; denn "die Runft ruht auf einer Art von religiösem Sinn, einem tiefen, unerschütterlichen Ernft"? Indem fie nach den schon angeführten Worten Gefinnungen und Handlungen in ihrer Folge entwickelt, "erleuchtet und belehrt sie" schon; denn wie fie durch Entfernung des Berblendend-Rufälligen und Hervorhebung des Wesentlich-Dauernben in der Naturdarstellung deren geheime Gesetze erschließt, fo in der Darstellung des fittlichen Lebens die stetig waltenden sittlichen Gesetze. Schon in der Zeit seiner antik-klassischen Schaffensrichtung, als er ben sittlichen Problemen ferner stand als fpater, hat Goethe doch Rants Darlegung "von der Schönheit als einem Symbol der Sittlichkeit" ausdrücklich acceptiert's. So redet er denn, wo er über das Sittliche fpricht, auch unmittelbar von der "Schönheit seiner Er= scheinung". Und er nennt es eine "unerläßliche Forderung des gebildeten Menschen, Schönheit und Sittlichkeit im Gin-

<sup>1</sup> Dichtung u. Wahrheit, 28, 213. — 2 Sprüche Nr. 690. — 3 An. H. Meyer, 20. Juni 1797.

klang zu sehen"1. Aber freilich nicht fo, daß die Sittlichkeit der Schönheit sich aufdrängte und ihr ihr Gesetz aufzwänge. Goethe kennt ja nicht eine Sittlichkeit, die zu der organischen Entwicklung des einzelnen wie der Gesamtheit in einem Widerspruch stünde; Sittlichkeit ist ihm vielmehr die höchste Blüte des gefunden Organismus, die Unfittlichkeit dagegen seine Selbstzerstörung. "Der Wert des Sittlich-Schönen . . . fonnte burch Erfahrung . . . zum Bewußtsein gelangen, indem das Schlechte fich in seinen Folgen als ein solches erwies, welches das Glück des Einzelnen wie des Ganzen zerftörte, dagegen das Edle und Rechte als ein solches, welches das besondere und allgemeine Glück herbeiführte und befestigte"2. Indem der Dichter diesen einfach natürlichen Tatbestand darstellt, wird sein Werk ohne jede sittliche Tendenz doch sittlich wertvoll. Goethe rühmt diese Erkenntnis des Allgemein-Mensch= lichen, die zugleich sittlich wirkt, besonders an der griechischen Tragodie, vor allem an Sophokles und deffen "Antigone". "Hat ein Poet den hohen Gehalt der Seele" wie Sophokles, "fo wird seine Wirkung immer sittlich sein, er mag sich stellen, wie er wolle"3. Das Zusammenfassen des gesetmäßig Zu= sammengehörigen bringt als natürliche Folge auch das dem Menschenleben zugrunde liegende sittliche Geset zutage. Sehr fein entwickelt dies Goethe auch an der freilich ganz eigen= artigen Komposition seiner "Novelle". "Denken Sie sich aus der Wurzel hervorschießend ein grünes Gewächs, das eine Weile aus einem ftarken Stengel fräftige grüne Blätter nach den Seiten austreibt und zuletzt mit einer Blume endet. Die Blume war unerwartet, überraschend; aber sie mußte kommen"4. Und so wagt der Dichter sogar von der Boesie Offenbarungen zu erhoffen, da es ihr "vielleicht allein gelingen könne, solche

Polygnots Gemälbe, 48, 110. — 2 Mit Edermann, 1. April 1827. — 3 Mit demfelben, 28. März 1827. — 4 Mit bemfelben, 18. Jan. 1827.

Geheinnisse gewissernaßen auszudrücken, die in Prosa gewöhnstich absurd erscheinen, weil sie sich nur in Widersprüchen ausstücken lassen, welche dem Menschenverstand nicht einwollen". Wir erblicken hier eben in der Aunst einen Zweig jener praktischen Betätigung des Menschen im höchsten Sinne des Wortes, die nach Goethes Ansicht allein imstande ist, die für das Denken widerspruchsvollen Probleme des Lebens zu lösen, ihre Gegensähe mit sich selbst zu versöhnen. Durch die Seherkraft des Dichters wird der Hörer und Leser selbst "zum Seher; das heißt: Gott ähnlich. Und das ist doch am Ende der Triumphzaller Poesie im Größten und im Kleinsten".

## Zweites Kapitel. Geschichte.

Wenden wir uns nun von der Theorie Goethes zu seiner Schähung der einzelnen historischen Kunstepochen und ihrer Werke! Als eine allgemeine menschliche Gabe, nicht gebunden an irgend welche äußeren Bedingungen, schätzte er die Kunst, zunächst die Poesie. "Es giebt nur eine Dichtung, die ächte; sie gehört weder dem Volke noch dem Adel, weder dem König noch dem Bauer. Wer sich als wahrer Mensch fühlt wird sie ausüben"3. Weithin erstreckte sich daher auch sein lebens

<sup>1</sup> An Riemer, 28. Oft. 1821 (in "Briefe von und an Goethe") über die "Orphischen Gedichte". Bon diesen schreibt er zugleich: "Diese Strophen enthalten und manifestieren vielleicht das Abstruseste der mosdernen Philosophie". — <sup>2</sup> An B. v. Humboldt, 1. Sept. 1816. — <sup>3</sup> 41 b, 217.

diges Interesse. Wie sehr ihn orientalische (persische und arabische) Poesie gefesselt, dafür gibt der "West-öftliche Divan" entscheidendes Zeugnis. Weniger sagte ihm der indische Geist zu, indem er besonders die plastische Fähigkeit ganzlich vermißte, während er die philosophische Kraft darin schätte1. Um höchsten aber mußte er nach seiner Grundanschauung jene Kunstepoche achten, welche das allgemein-Menschliche trot der Höhe ihrer Kultur rein und unverfälscht in sich bewahrt hatte, und er fand diese in dem klassischen Altertum, vor allem in der griechischen Welt; der griechischen Kunst sprach er nicht nur in historischer Schätzung einen verhältnismäßig hoben, sondern einen absoluten, für alle Zeit maßgebenden Wert zu, weil sie die weder angefrankelte noch zwiespältige, die in sich vollkommene und vollendete Natur, vor allem des Menschen "Die Rlarheit der Anficht, die Heiterkeit der Aufdarstelle. nahme, die Leichtigkeit der Mitteilung, das ift es, was uns entzückt; und wenn wir nun behaupten, dieses Alles finden wir in den acht griechischen Werken, und zwar geleistet am edelsten Stoff, am würdigsten Gehalt, mit sicherer und vollendeter Ausführung, so wird man uns verstehen, wenn wir immer von dort ausgehen, und immer dort hinweisen./ Jeder sei auf seine Art ein Grieche; aber er set'3"2! "Im Be= dürfnis von etwas Musterhaftem müssen wir immer zu den alten Griechen zurückgehen, in deren Werken stets der schöne Mensch dargestellt ist. Alles übrige müssen wir nur historisch betrachten und das Gute, soweit es gehen will, uns daraus aneignen"3. Homer und Phidias standen ihm in erster Linie unvergleichbar da; den Tragifern machte Chakespeare den Rang streitig.

<sup>1</sup> Un U. W. Schlegel, 15. Dez. 1824 (Schriften der Goethe-Ges. 3an. 1827.

"Homer ist lange mit Ehren genannt: jetzt ward auch Phibias bekannt: Kun hält nichts gegen beibe Stich; darob ereis're Niemand sich! Seid willkommen, edle Gäste, Jedem ächten beutschen Sinn! Denn das Herrlichste, das Beste Bringt dem Geist allein Gewinn".

Es war zunächst eine unwiderstehliche, zwingende, rein naturhafte Empfindung, die sein ganges Wesen zum Griechentum hinzog. Wir wissen, wie er in jungen Jahren nach Stalien verlangte, um seine Sehnsucht nach der Antike zu stillen, und als dieser Wunsch ihm erfüllt war, da lernte er ebendort auch innerhalb der Antife zu unterscheiden und in dem Griechentum die Blüte der alten Welt zu erkennen?. "Wenn man, wie in Rom der Kall ist, sich immerfort in Gegenwart plasti= scher Kunstwerke der Alten befindet, so fühlt man sich wie in Gegenwart der Natur vor einem Unendlichen, Unerforschlichen. .... Den ersten Blatz bei uns behauptete Juno Ludovist .... benn feiner unserer Zeitgenoffen, der gum erften Mal vor sie hintritt, darf behaupten diesem Anblick gewachsen zu sein . . . Groß war der Schmerz daher, als ich aus Rom scheidend von dem Besitz des endlich Erlangten, sehn= lichst Gehofften mich lostrennen sollte" 3. Bis in die späteften Jahre wirkte dieser Schmerz nach, und noch im Jahre 1817 trieb ihn einst eine frampfhafte Sehnsucht aus Weimar fort, um sich an der Betrachtung "ber erstaunenswürdigen Röpfe von Monte Cavallo in Rudolftadt für lange Zeit herzustellen"4. Schon in Rom war er auch durch Zeichnungen mit den Parthenonftulpturen des Phidias bekannt geworden, "die einen entschiedenen und unauslöschlichen Gindruck guruck= ließen"5, und die durch den Raub Lord Elgins in ganz Europa

<sup>1</sup> Gebichte, 3, 117. — 2 Es ift natürlich, daß bei den mangelhaften kunsthisterischen Kenntnissen der Zeit Goethe auch östers irrtümlich rösmische Werke sür griechische gehalten hat; indes handelt es sich hier doch meist um römische Nachbildungen griechischer Originale. — 3 Zweiter römischer Aufenthalt, April 1788, Bericht. — 4 Tag= und Jahresheste, 36, 124. — 5 Zweiter römischer Ausenthalt, August 1787, Bericht.

fich verbreitende genauere Kenntnis dieser Werke veranlagte ihn (gleichfalls 1817) zu dem Auffate "Berein der deutschen Bildhauer", in welchem er sie als die einzigen Muster der Plastik hochpries. In ihnen fand er "doch allein Gesetz und Evangelium beisammen; alles Übrige könnte man allenfalls miffen"1. In einer anderen Abhandlung die sich, mit Myron beschäftigt, lesen wir: "Unverzeihlich wäre es nur einen Augenblick zu behaupten, daß dem hohen Myron, dem Nachfolger des Phidias, dem Vorfahren des Praxiteles, bei der Vollendung seines Werkes das Seelenvolle, die Anmut des Ausdruckes gemangelt habe". Auch die in Phigalia aufgedeckten Reliefs erfüllten ihn mit höchster Bewunderung. "Nicht das sogenannte Naturliche zu gemeiner Täuschung, sondern den Sinn der Natur"? fand er hier ausgedrückt, also gerade jene Forderung erfüllt, die wir als die höchste ihn früher aufstellen sahen. Denn man habe nicht etwa anzunehmen, daß jene Künstler nach einer mehr vollkommenen Natur gearbeitet haben, als die jegige ift, fondern vielmehr, daß fie im Fortschritte der Zeit und Kunst selber etwas geworden waren, so daß sie sich mit perfönlicher Großheit an die Natur wandten; es fei die Sache jedes großen Künftlers, "die geringere reale Natur zu der Sohe seines Geistes heranzuheben und dasjenige wirklich zu machen, was in natürlichen Erscheinungen, aus innerer Schwäche oder aus äußerer Hindernis nur Intention geblieben ift".

Ebenso hoch stellte er die griechische Poesie: "Ich habe an der homerischen wie an der nibelungischen Tasel geschmaust, mir aber für meine Person nichts gemäßer gesunden als die breite und tiese, immer lebendige Natur, die Werke der griechischen Dichter". Die Werke der griechischen Tragiser nennt er "wenige grandiose Trümmer von solchem Umfang und solcher Bedeutung, daß wir armen Europäer uns bereits seit

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup> An Sartorius, 20. Juli 1817. — <sup>2</sup> Myrons Ruh, 49b, 12, 13.
 — <sup>3</sup> Mit Edermann 20. Oft. 1828. — <sup>4</sup> An Knebel, 9. Nov. 1814.

Sahrhunderten damit beschäftigen und noch einige Sahrhunderte daran werden zu zehren und zu thun haben"1. Sophofles war er schon von der Jugendzeit her gewöhnt, aufs höchste zu schätzen; seine Antigone brachte er in der Bearbeitung von Rochlitz zur Aufführung. Aeschylus wurde ihm hauptsächlich durch Wilhelm von humboldts Übersetzung des "Agamemnon" nabe gebracht; eine uralte Riesengestalt, geformt wie Ungeheuer, und doch ein höchst musterhaftes Runstwerk fand er in ihm2. Mit Euripides aber beschäftigte er sich persönlich am meisten, wie die Rekonstruktionsversuche des "Bhaeton" und der Bacchantinnen erweisen. "Wenn ein moderner Mensch wie Schlegel", meinte er, "an einem fo großen Alten (wie Euripides) Gehler zu rugen hatte, fo follte es billig nicht anders geschehen als auf den Knieen"3. Sein ewiger Quell der Geistesfrische blieb von den Wertherzeiten bis ins höchste Alter: Homer. "Noch auf den heutigen Tag haben die Homerischen Gefänge die Kraft, uns wenigstens für Augenblicke von der furchtbaren Last zu befreien, welche die Überlieferung von mehreren taufend Jahren auf uns gewälzt hat"4. Die griechische Mythologie nannte er "die Verkörperung der tüchtigsten, reinsten Menschheit"5, als das Wundersamste des Altertums pries er die "Gesundheit des Moments". Und daher auch die Wirkung: "Wenn wir uns dem Altertum gegen= überstellen, und es ernstlich in der Absicht anschauen uns daran zu bilden, so gewinnen wir die Empfindung als ob wir erft eigentlich zu Menschen würden"7. Und so wies er auch strebende, in dem verwirrenden Treiben der Gegenwart sich abmühende Geifter ftets auf die Griechen bin, "bei Ihnen zu verharren, dort Beruhigung zu finden"s. Auch für den Jugendunterricht

Mit Edermann, 1. Mai 1825. — <sup>9</sup> An B. v. Humboldt, 1. Sept. 1816. — <sup>3</sup> Mit Edermann, 28. März 1827. — <sup>4</sup> Sprüche Mr. 461. — <sup>5</sup> Mythologie, Hezerei, Feerei, 41b, 24. — <sup>6</sup> An Zelter, 19. Ott. 1829. — <sup>7</sup> Sprüche Mr. 459. — <sup>8</sup> J. B. mit Edermann, 15. Febr. 1824.

war der Wert der klassischen Philologie ihm zweifellos: "Die alten Sprachen find die Scheiden, darin das Meffer des Geiftes fteckt". Und mit voller Überzeugung sprach er das Wort: "Möge das Studium der griechischen und römischen Litteratur immerfort die Basis der höheren Bildung bleiben!"2. Aber nicht nur die Basis: "Denn je mehr man durchdrungen ist von dem Werte der Bildung, die wir den alten Schriftstellern verdanken, desto mehr lernt man nach und nach einsehen, daß ein ganzes Leben dazu gehört, sie recht zu verstehen und also gründlich zu benuten"3. Er felbst suchte dieser Regel zu aller Reit nachzuleben: aber vollkommen und wahrhaft erschöpfend hatte er dies doch nur in jenen Tagen gekonnt, die er in Italien zugebracht, und sie blieben ihm, vor allem bas in Rom verlebte Sahr stets die erhebendste und ergreifendste Er= innerung seines Lebens. "Mir ward . . . . das Gefühl, die Unschauung, der Begriff deffen, was man im höchsten Sinne die Gegenwart des klassischen Bodens nennen dürfte. Ich nenne dies die sinnlich=geistige Überzeugung, daß hier das Große war, ift und sein wird"4. "Ich kann sagen, daß ich nur in Rom empfunden habe, was eigentlich ein Mensch sei ... ich bin, mit meinem Zustande in Rom verglichen, eigent= lich nachher nie wieder froh geworden"5. Und so schilderte er noch in den spätesten Jahren seinen Abschied aus Rom mit tieffter Erregung: "Diese Hauptstadt der Welt, deren Bürger man eine Zeitlang gewesen, ohne Hoffnung der Rücktehr zu verlaffen, giebt ein Gefühl, das fich durch Worte nicht überliefern läßt. Niemand vermag es zu teilen, als wer es empfunden".

"Bandelt von jener Nacht mir das traurige Bild vor die Seele, Welche die letzte für mich ward in der römischen Stadt; —

Zahme Kenien, 5, 117. — <sup>2</sup> Sprüche Nr. 510. — <sup>8</sup> Un Boß,
 Juli 1821, G.-Jahrb. 5, 87. — <sup>4</sup> Zweiter römischer Aufenthalt,
 Dezember 1787, Bericht. — <sup>5</sup> Mit Edermann, 9. Ott. 1828.

Wiederhol' ich die Nacht, wo des Teuren so viel mir zurücklieb, Gleitet vom Auge noch jest mir eine Thräne herab"1.

Es war aber in Rom nicht nur die Kunft des Altertums, die ihn auf ewig gefesselt hatte, sondern nicht weniger die des in der Neuzeit wiedergeborenen Griechentums, der Renaiffance in ihren Hauptvertretern. Sier überstrahlte nur die bildende Kunft ganz entschieden die Poesie, obgleich Goethe sich auch in dieser heimisch fühlte2. Das weltumspannende Werk des Dante freilich hat er wohl nicht nach seinem vollen Wert geschätt. Es erschien seiner Auffassung nach zu mittelalterlich, und ein genügendes Studium, um zu erkennen, wie weit fich Dante über das Mittelalter erhebt, hat er ihm wohl nicht gewidmet. Doch hat er für die Schlußigene des Fauft zweifellos Motive aus dem "Baradies" entnommen. Eng vertraut war er dagegen mit Arioft und Taffo; dem "Orlando Furioso" und der "Gerusalemme liberata" hat er ja schon in seinem eignen Taffodrama Denkmäler gesett. Aber auch die Satiren und Sonette des Meister Ludovico, das Bastoraldrama Aminta des Torquato hat er geschätzt.

Weit größere Bedeutung aber gewann für ihn die bildende Kunst der italienischen Renaissance. Wie im Griechentum findet sich ja hier eine Kunst, die in freier Unmittelbarkeit
dem Bolkscharakter Italiens entsprungen, aber dennoch von
Stufe zu Stufe in der Schule sich ablösender Meister ausgebildet, also in glücklichster Vereinigung beider Elemente,
endlich zur Höhe der Bollkommenheit emporgewachsen ist.
Auch hier fand der Dichter "Natur und Naturell"; den
Künstler schaffend, "er weiß selbst nicht recht wie, aber mit

<sup>1</sup> Zweiter römischer Aufenthalt, April 1788, Bericht. — 2 Über die Beschäftigung Goethes mit älterer italienischer Poesie geben besonders die Tagebücher von 1807—1810 Auskunft.

dem Bewußtsein, daß er es recht gemacht habe". Was er von einem Madonnenbild Correggios sagt², läßt sich auf alle Darstellungen biblischer Gegenstände in jener Zeit anwenden. "Da ist Geist, Naivetät, Sinnlichkeit, alles bei einander. Und der heilige Gegenstand ist allgemein menschlich geworden und gilt als ein Symbol für eine Lebensstuse, die wir alle durch=machen. Ein solches Bild ist ewig, weil es in die frühesten Zeiten der Menschheit zurück und in die künstigsten vorwärts greist."

Berfolgen wir nun an der Hand Goethes in Rurze bas Hervorwachsen jener Kunft in Ausbildung des naturalistischen wie des idealen Elementes. "Das praktische Talent", lesen wir in "Kunft und Altertum", "war in Stalien ganz und gar verschwunden, und Alles, was gebildet werden follte, hing von den Griechen ab . . . Konstantinopel sendete Baumeister und Musivarbeiter, und diese bedeckten mit einer traurigen Runft den zerstörten Westen. Als aber im dreizehnten Sahr= hundert das Gefühl von Wahrheit und Lieblichfeit der Natur wieder aufwachte, so ergriffen die Staliener sogleich die an den Byzantinern gerühmten Verdienste, die symmetrische Kom= position und den Unterschied der Charaftere. Dieses gelang ihnen um so eher, als sich der Sinn für Form schnell her= vorthat. Er konnte bei ihnen nicht gang untergeben. Prächtige Gebäude des Altertums ftanden vor ihren Augen . . . . die herrlichsten Statuen entgingen dem Verderben . . . . Und so war denn auch noch jede Trümmer gestaltet"3. Allein jene verschiedenen Anregungen, die der Sinn für Ratur und für Form dem Schaffenstriebe gaben, führten doch lange Zeit hindurch noch nicht zu befriedigender Klarheit, zu harmonischer Einheit des künftlerischen Hervorbringens. "Reiner vermochte noch sich Rechenschaft zu geben von dem Guten, was er

<sup>1</sup> Un Zelter, 8. Juli 1831. — 2 Mit Edermann, 13. Dez. 1826. — 3 Reise am Rhein, Main und Neckar; Heibelberg, 34a, 166. 167.

leistete, und von seinen Mängeln, wenn er fie auch empfand und bemerkte. Wahrheit und Natürlichkeit hat jeder im Auge, aber eine lebendige Einheit fehlt; man findet die herrlichsten Anlagen, und doch ift feins der Werke vollkommen ausgedacht, pöllig zusammengedacht; überall trifft man auf etwas Zufälliges, Fremdes: noch find die Grundfate nicht ausgesprochen, wonach man seine eigene Arbeit beurteilt hatte"1. Den inneren Zwiespalt, in den der Künftler hierdurch geraten mußte, weist Goethe fehr treffend in feinem Auffate über Mantegna (1431 -1506) nach. "Das Ideelle, Höhere zeigt sich in der Anlage, in Wert und Würde des Ganzen; hier offenbart sich der große Sinn, Absicht, Grund und Halt. Dagegen bringt aber auch die Natur mit ursprünglicher Gewaltsamkeit herein, und wie der Bergftrom durch alle Zaden des Felfens Bege zu finden weiß, und mit gleicher Macht, wie er angekommen, wieder gang vom Ganzen herunterfturgt, fo ift es auch hier. Das Studium der Antife gibt die Geftalt, fodann aber die Natur Gewandtheit und letztes Leben . . . Es möchte der höchste Konflitt sein, in welchem sich jemals ein Künftler befunden"2. Dieser Konflift aber sett fich fort, selbst noch in Meistern, wie Lionardo und Michel Angelo. "Beide gelangten während eines langen Kunftlebens ungeachtet der höchsten Steigerung ihrer Talente faum zu dem eigentlichen Behagen des Kunftwirkens; . . . Diefer (M. A.) qualt fich die schönften Jahre durch in Steinbrüchen nach Marmorblöcken und Bänken, so daß zulett von allen beabsichtigten Herven des Alten und Neuen Testamentes der einzige Moses fertig wird, als ein Mufterbild deffen, was hätte geschehen fonnen und jollen"3. Lionardo hat Goethe eine ausführliche Abhandlung gewidmet, in der er ihn hochpreist als den, der mit dem größten Ernfte und der angestrengtesten Arbeit den Menschen in Bahrheit,

<sup>1</sup> Abendmahl von Leonard da Binci, 49a, 203. — <sup>2</sup> Triumphzug von Mantegna, 49a, 258. — <sup>3</sup> Antik und Modern, 49a, 153, 154.

weder wirklichkeitsgemäß noch schematisch darzustellen suche, der vom Individuellen ausgehend zum allgemeinen hinansteige, der aus unzähligen Porträtstudien die Mittel zur Darstellung der in ihm lebenden Idealperfönlichkeiten habe gewinnen wollen. Aber vollständiges Gelingen konnte er seinem Unternehmen nicht zusprechen, vielmehr ein beständiges Abmühen erkannte er darin; fechzehn Sahre arbeitete der Meister an dem gewaltigen Bilde des Abendmahls, ohne doch schließlich sein Christus. ideal mit den Mitteln der Wirklichkeit zur Darstellung bringen zu können. Die befreiende, allen Widerstreit versöhnende Ge= nialität erschien erft in Rafael. "Dieser, mit dem glücklichsten Naturell geboren, erwuchs in einer Zeit, wo man redlichste Bemühung, Aufmerksamkeit, Fleiß und Treue der Runft wid= mete. Borausgehende Meifter führten den Jüngling bis an die Schwelle, und er brauchte nur den Fuß aufzuheben, um in den Tempel gu treten. Durch Beter Berugin gur forg= fältigsten Ausführung angehalten, . . . wirkt er hingegen seine ganze Lebenszeit hindurch mit immer gleicher und größerer Leichtigkeit. Gemüts= und Thatkraft stehen bei ihm in so entschiedenem Gleichgewicht, daß man wohl behaupten darf, fein neuerer Künftler habe so rein und vollkommen gedacht als er und sich so klar ausgesprochen. Hier haben wir also wieder ein Talent, das uns aus der ersten Quelle das frischefte Wasser entgegensendet. Er gräzisiert nirgends, fühlt, denkt, handelt aber durchaus wie ein Grieche. Wir sehen hier das höchste Talent zu ebenso glücklicher Stunde entwickelt als es unter ähnlichen Bedingungen und Umständen zu Perifles' Zeit geschah"1. "Er ist durchaus naiv, das Wirkliche kommt bei ihm nicht zum Streit mit dem Sittlichen oder gar Beiligen"2. Aber neben dieser Natürlichkeit doch zugleich überall die sicherste Beschränfung, "die verheimlichte Symmetrie, wo=

<sup>1</sup> Antik und Modern, 49a, 153, 154. — 2 Sprüche Nr. 699.

rauf bei der Komposition alles ankommt, auf eine höchst geniale Weise obwaltend; denn wie in dem Organismus der Natur, so thut sich auch in der Runft innerhalb der genausten Schranke die Vollkommenheit der Lebensäußerung fund"1. Es find die durch räumliche Schranken so beengten Fresken der Sibyllen in Sta. Maria della Bace, wie auch einige in den vatikanischen Stangen, die Goethe zu diesem Lobe begeistern. Rafael auch zugleich den seelischen Gehalt eines Stoffes in fünstlerischer Form auszusprechen gewußt habe, das ist er nicht müde geworden, an des Meisters lettem Bilde, der Trans= figuration zu preisen. Gegenüber manchen Angriffen auf dies Werk rief er aus: "Rafael hat wie die Natur jederzeit Recht, und gerade da am Gründlichsten, wo wir ihn am wenigsten beareifen"2.

Diefelbe fünftlerische Sohe fand Goethe speziell für die Darstellung der Landschaft in den italienisch gewordenen Frangofen Claude Lorrain und den beiden Pouffins erreicht. "Die Großheit" der letteren macht den Beschauer, der fich an ihnen zur Natur wendet, fähig, "im Geiste befreit und erhöht, das Bedeutende zu schätzen, das Mindere abzulehnen"3. Und Claude "kannte die reale Welt bis in's kleinste Detail aus= wendig und gebrauchte fie als Mittel, um die Welt seiner schönen Seele auszudrücken . . . Seine Bilder haben die höchste Wahrheit, aber feine Spur von Birklichkeit"4; oder, was dasselbe besagt, in ihnen "erklärt sich die Ratur für ewig"5.

Mit dem Namen Rafaels finden wir bei Goethe oft die

Bweiter römischer Aufenthalt, Dezember 1787, Bericht, wo be= sonders von den Fresken gesprochen wird. — 2 Ebenda, 453 (Transfiguration). — 3 An Preller, 1829. G.-Jahrb. XXIII, 6. — 4 Mit Edermann, 10. April 1829. — 5 Künftlerische Behandlung landichaft= licher Gegenstände, 49b, 246.

Namen Shakespeare und Mozart verbunden. Wie Rafael in der bildenden Runft, so schätzte er diese letteren in der Poefie und Musik als Meister, in welchen das Griechentum wiedergeboren fei. Auch in ihnen fand er jene glückliche Gefundheit der Natur, jene unbewußte Übereinstimmung von Freiheit und Gesetymäßigkeit des Schaffens. Mogart pflegte er überhaupt als Beispiel höchster musikalischer Genialität zu nennen; er ift der einzige der großen deutschen Meister, über den wir eingehendere Urteile Goethes fennen 1. In der dramatischen Gewalt seiner Opern, vor allem des "Don Juan" fah er eine Art Wiedererneuerung der engen Gemeinschaft, in der unter den Griechen Drama und Musik mit einander ge= standen, eine Bahn, deren weiterer Berfolg freilich nach dem frühen Tode Mozarts nicht mehr erhofft werden könne?. Seinen frühen Tod verglich er mit dem Rafaels und Byrons 3; über die Frühreife seines Genies äußerte er: "Das musikalische Talent kann sich wohl am frühesten zeigen, indem die Musik gang etwas Angeborenes, Inneres ift, das von außen keiner großen Nahrung und aus dem Leben gezogener Erfahrung bedarf. Aber freilich, eine Erscheinung wie Mozart bleibt immer ein Wunder, das nicht weiter zu erklären ift"4. Wir irren nicht, wenn wir meinen, er habe vor allem Mozart unter die "besten Meister" gerechnet, in deren "besten Arbeiten" die Bereinigung der beiden Sauptrichtungen des musikalischen Schaffens fich finde: der italienischen, welche die Mufit als Selbstzweck betrachte, und der nordischen, welche fie als Ausdruck ber Empfindung behandle 5. Dem Größten glaubte er

<sup>1</sup> Auffallend ist dies besonders gegenüber der seltenen Erwähnung, die Beethoven sindet. Nach einem persönlichen Zusammensein in Teplit schrieb Goethe über ihn an Zelter: "Sein Talent hat mich in Erstaunen geset; allein er ist leider eine ganz ungebändigte Persönlichkeit". (2. Sept. 1812.) — 2 An Schiller, 30. Dez. 1797. — 3 Mit Eckernann, 11. März 1828. — 4 Mit demselben, 14. Febr. 1831. — 5 Anmerstungen zu "Rameaus Nesse", 45, 183.

Mozart gewachsen. "Mozart", meint er, "hätte den Faust fomponieren müssen . . . . im Charafter des Don Juan". Aber "wie kann man sagen, Mozart habe seinen Don Juan komponiert! Als ob es ein Stück Kuchen oder Bisquit wäre, das man aus Eiern, Mehl und Zucker zusammenrührt! Eine geistige Schöpfung ist es, das Einzelne wie das Ganze aus einem Geiste und Guß und von dem Hauche eines Lebens durchdrungen, wobei der Produzierende keineswegs versuchte und stückelte und nach Willfür versuhr, sondern wobei der dämonische Geist seines Genies ihn in der Gewalt hatte, so daß er ausstühren mußte, was jener gebot".

Weit höher gesteigert aber sind noch die Ausdrücke, in denen er Chakespeare gefeiert hat. Wie zu einem Besen höherer Art, mit dem er sich nicht vergleichen dürfe, sah er zu ihm hinauf8, überzeugt, daß "Shakespeare wie das Uni= versum, das er darftellt, immer neue Seiten biete, und am Ende doch unerforschlich bleibe: denn wir famtlich, wie wir auch find, können weder seinem Buchstaben noch seinem Geiste genügen"4. "Shakespeare gesellt fich jum Beltgeift; er burchdringt die Welt wie jener; Beiden ift nichts verborgen. Aber wenn es des Weltgeists Geschäft ift, Geheimnisse vor, ja oft nach der That zu bewahren, so ist es der Sinn des Dichters das Geheimnis zu verschwäten und uns vor, oder doch gewiß in der That zu Bertrauten zu machen. Der lafterhaft Mäch= tige, der wohldenkende Beschränkte, der leidenschaftlich Hinge= riffene, der ruhig Betrachtende, - Alle tragen ihr Berg in der Hand, oft gegen alle Wahrscheinlichkeit; Jedermann ift redjam und redjelig. Genug, das Geheimnis muß heraus, und follten es die Steine verfünden! Selbft das Unbelebte drängt fich hinzu: alles Untergeordnete ipricht mit; die Gle-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mit Edermann, 12. Febr. 1829. — <sup>2</sup> Mit demjelben, 20. Juni 1831. — <sup>3</sup> Mit demjelben, 30. März 1824. — <sup>4</sup> The first edition of the tragedy of Hamlet, 41b, 254.

mente, himmel=, Erd= und Meerphanomene, Donner und Blit, wilde Tiere erheben ihre Stimme". "Die Welt wird für uns völlig durchsichtig; wir finden uns auf einmal als Vertraute der Tugend und des Lafters, der Größe, der Kleinheit, des Abels, der Verworfenheit, und dieses alles, ja noch mehr, durch die einfachsten Mittel". Shakespeares selbständige Größe neben der der griechischen Tragifer fah er darin, daß jene die Dichter des Sollens, des Schickfals gewesen seien, das als unausweich= liche Macht durch ein entgegenwirkendes Wollen nur geschärft und beschleunigt werde, wogegen Shakeipeare die Verknüpfung des Wollens und Sollens im individuellen Charafter, den inneren Konflitt beider darstelle, - "doch immer so, daß das Wollen im Nachteile bleibe". Letteres pries er besonders, da durch das entschiedene Übergewicht des Wollens, wie es oft bei den Neusten sich finde, die Tragodie "schwach und flein" werde: Shakespeare aber verftunde, indem er das Wollen nicht von innen entspringen, sondern durch äußere Veranlassung aufregen laffe, es "zu einer Art von Sollen" zu machen. So "verbindet er das Alte und Neue auf eine überschwängliche Weise"1.

Was neben dieser großartigen Hochschätzung des Ganzen auch im Sinzelnen als unvollkommen beurteilt wird, fällt nicht ins Gewicht. Sin Übermaß von uns gesucht erscheinens den Tropen erklärt Goethe durch den damaligen Zeitgeschmack?; den Hauptvorwurf aber, die mangelnde Rücksicht auf die thesatralische Darstellbarkeit der innerlich so volldramatischen Schöpfungen wendet er zum Ruhme. "Shakespeares Werke sind nicht für die Augen des Leibes . . . Shakespeare spricht durchaus an unseren inneren Sinn . . . er läßt geschehen, was sich leicht imaginieren läßt, ja was besser imaginiert als gessehen wird. Hamlets Geist, Macbeths Heren, manche Graus

<sup>1</sup> Shakespeare und kein Ende, 41a, 52 ff. — 2 Sprüche Nr. 173.

samkeiten erhalten ihren Wert durch die Einbildungsfraft, und die vielfältigen fleinen Zwischenscenen sind blok auf sie berechnet. Alle solche Dinge gehen beim Lesen leicht und ge= hörig an uns vorbei, da sie bei der Vorstellung lasten und störend, ja widerlich erscheinen". Aber "was Shakespeare als Theaterdichter für uns verloren hat, das hat er als Dichter im Allgemeinen gewonnen"1. Die besonderen Bedingungen der altenalischen Bühne kannte Goethe nicht; praktisch hat er in der Beurteilung Shakesveares als Theaterdichters schwantt; während er seinerzeit manche seiner Dramen erst nach durchgreifender Umarbeitung, durch welche "Romeo und Julia" in eine gang andere Stilform übertragen wurde, auf die Bühne gebracht, und dies Verfahren auch theoretisch ge= rechtfertigt hat2, ist er später von dieser Ansicht zurückgekommen und hat originalgetreue Aufführungen mit Freuden begrüßt3. Wir erinnern uns hier der schönen, noch aus der Glanzzeit der Schillerfreundschaft stammenden Worte über "Julius Caefar". "Überhaupt bin ich mit dem Stücke noch immer in einer Art von Konflitt, der fich vielleicht nie lösen kann. Bei der un= endlich zarten Zweckmäßigkeit dieses Stücks, in die man sich so gern versenkt, scheint kein Wort entbehrlich, so wie man nichts vermißt, was das Ganze fordert, und doch wünscht man zur äußeren theatralischen Zweckmäßigkeit noch hie und da durch Nehmen und Geben nachzuhelfen. Doch liegt wie bei Shakespeare überhaupt, alles schon in der Grundlage des Stoffes und der Behandlung, daß, wie man irgendwo zu rücken anfängt, gleich mehrere Fugen zu knistern anfangen, und das Ganze dem Einsturz droht"4.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mit Edermann, 26. Juli 1826. — <sup>2</sup> 41a, 69—71. — <sup>3</sup> Über Ludwig Tiecks bramaturgische Blätter, 40, 179. — <sup>4</sup> An Iffland, 27. Oft. 1803.

Überblicken wir noch einmal, was wir bisher gesammelt, fo finden wir Rafael, Mozart, Shakefpeare von Goethe ben Griechen an die Seite gestellt, als flaffisch, klaffisch in dem Sinne, in dem es mit dem Gefunden gleichbedeutend, mahrend als romantisch das Kranke bezeichnet wird"1. Wir dürfen aber neben diesen Herven auch unbedenklich auf die einfachen, aber durchaus wahren Schöpfungen der Bolkspoefie hinweisen, die er nicht minder hoch schätte. Gleiche Teilnahme widmete er hier deutschen wie skandinavischen, romanischen wie neugriechischen, flawischen wie litauischen Liedern. Besondere Freude hatte er an Arnims und Bretanos "Bunderhorn", dem er eine liebevoll eingehende Besprechung widmete, nachdem er dem einen Herausgeber schon vorher geschrieben: "Durch das Wunderhorn haben Sie uns eine so lebhafte und dauernde Freude gemacht, daß es wohl billig ift, nicht dem Urheber allein, fondern auch der Welt ein Zeugnis davon abzulegen"2. Auch die Bemühungen um Erschließung des Nibe= lungenliedes erregten sein lebhaftes Interesse. Aufrichtig dankte er dem Herausgeber von der Hagen, und erwog schon bei sich selbst, ob aus dieser so reichen epischen Dichtung sich Stoff zur Tragödie heraus heben lasses. Er vertiefte sich in das Gedicht und suchte durch Vorträge, die er darüber hielt, auch seinem Freundestreis es nahe zu bringen. "Der Wert des Gedichtes erhöht sich, je länger man es betrachtet", schrieb er an Knebel4. Und in seinen stillen Aufzeichnungen lesen wir das Urteil: "Jedermann follte es lefen, damit es nach dem Mage seines Vermögens die Wirkung davon empfange"5. Noch mehr als diese Aussprüche aber zeugt von seinem inneren Verhältnis zu unserem Nationalepos die prachtvolle dichterische Wiedergabe

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mit Edermann, 2. April 1829. — <sup>2</sup> An Arnim, 9. März 1806.
 — <sup>3</sup> An Hagen, 18. Oft. 1807. — <sup>4</sup> An Knebel, 25. Rov. 1808. —
 <sup>5</sup> Das Ribelungenlied übersett von Karl Simrod, H. 29, 430.

seiner Hauptgestalten; die er in einem "Maskenzuge" wieder lebendig werden ließ.

"Dem Pol entsprießt die herrlichste der Frauen, Ein Riesenkind, ein kräftig Bunderbild.
Stark und gewandt, mit hohem Selbstvertrauen, Dem Feinde grimm, dem Freunde süß und mild. So leuchtet, nie versteckt vor unseren Schauen Um Horizont der Dichtkunst Brunehild, Wie ihres Nordens stete Sommersonne Bom Eismeer bis zum Po, bis zur Garonne.

Ihr schreitet kühn der gleiche Mann zur Seite, Der ihr bestimmt war, den sie doch versor. Für seinen Freund erkämpst' er solche Beute, Durchsprengte kühn das Zauberslammenthor; Wie schön das Hochzeitlager sich auch breite, Die Freundschaft zieht er streng der Minne vor; Dies Schwert, ein Werk zwergemsiger Schmiedehöhlen, Schied ihn und sie, — v seltsames Vermählen!"

So herrlich hier das Nibelungenlied in Goethes Dichtung wiederklingt, so empfand er doch, daß es noch auf eine andere Sagengestaltung hinwies. Er fand, daß der Reklez der heroischen Handlung in einer ihr entsprechenden Götterwelt sehle, wodurch das Gedicht, dessen "Helden wie eherne Wesen nur durch und für sich existiren", den Charakter des Furchtbaren bekäme, der so in dieser Art und diesem Maß den homerischen Spen nicht eigne". Schon durch Herder hatte er aber auch Bruchstücke der Edda kennen gelernt, und für die "Dänischen Heldenlieder", unter denen sich auch ein Sigurds-lied befand, dankte er Wilhelm Grimm mit lebhaftem Anteil". Eddas Rhythmen wollte er selbst in seinem Drama "Der

<sup>1</sup> Maskenzug vom 16. Febr. 1810, 16, 230. — 2 Tagebuch vom 16. Nov. 1808. — 3 18. Aug. 1811. Steig, Goethe und die Brüder Grimm, S. 79—82. Wenn der Empfänger durch diesen Brief nicht besfriedigt war, so läßt sich das nur aus Unkenntnis des Goethischen Briefstils erklären.

Löwenstuhl" zur Anwendung bringen 1. Für den ganzen Geist und Ton der Sage schien ihm der hohe Norden aber etwas sehr Wesentliches: die Meeressstimmung hinzuzubringen. "Der alte Deutsche begnügte sich in seinem beschränkten Zustande im Gesühl des formlosen Erhabenen. . . . Es sehlte ihm an Einbildungskraft wie allen Bewohnern der Mittelländer. Das Dichter sich hervorthun, gehört die See, Küste und Inseln. Ohne diese läßt sich die Odyssee nicht denken und auch die Ilias nicht. Es ist keine falsche Anmakung der Deutschen, wenn sie sich die Standinavischen Fabeln zueignen wollen Diese konnten nur auf der Ostsee und ihren Küsten ents stehen".

Wenn Goethe das große deutsche Epos hier mit den homerischen Epen in Vergleich sett, wenn er auch später die Nibelungen noch "gefund und tüchtig" wie den Homer nennt3, so weist er dieser Dichtung damit doch eine gang einzigartige Stellung innerhalb des deutschen Mittelalters zu. Was ihm sonst davon bekannt wurde, dem blieb er innerlich fremd fremd insbesondere der Kunstpoesie, und ebenso auch der bildenden Kunft jener Zeit. Die innerhalb der Kunft gefund entfaltete Natur, die klaffische Sicherheit in der Beherrschung des realen Lebens vermißte er in den Erzeugnissen der ipezifisch-mittelalterlichen Kultur, die im höfischen Rittertum wie in der mönchischen Askese ungesunde und erzwungene Ideale aufstellte. Hartmanns von der Aue bekannte Dichtung "Der arme Beinrich" konnte ihm durch die Widerwärtigkeit des Stoffes und die Unnatur des dort gepriesenen heroismus nur "physisch = ästhetischen Schmerz" verursachen. Wohl las er auch sonst mancherlei von den ritterlich höfischen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Paralipomena, 12, 422. — <sup>2</sup> Dichtung und Wahrheit, Paralipomena, 27, 380. Oftsee ist wohl bloßer Lapsus für Nordsee, wie er sich ebenso in einem Briefe an Wilhelm von Humboldt findet. — <sup>3</sup> Mit Edermann, 2. April 1829. — <sup>4</sup> Tag= und Jahreshefte, 36, 72.

Epen, wie er sie ja auch in jenem "Maskenzuge" sich in ritterlichen Gestalten darstellen ließ. Aber sein Urteil blieb unbestochen. In späterer Zeit äußerte er rückblickend über die Werke der "altdeutschen dustern Zeit": "Man liest es und interessiert sich wohl eine Zeitlang dafür, aber bloß um es abzuthun und fodann hinter fich liegen zu laffen. Mensch . . . bedarf der Klarheit und der Ausheiterung, und es thut ihm not, daß er sich zu folchen Kunst- und Litteratur= epochen wende, in denen vorzügliche Menschen zu vollendeter Bildung gelangten, so daß es ihnen wohl war und sie die Seligkeit ihrer Kultur wieder auf andere auszugießen im= stande find"1. Ahnlich ging es ihm mit der bildenden Runft. Bu Anfang der von uns betrachteten Periode hatte er einige Jahre hindurch, angeregt durch die lebhaften, der altdeutschen Runft gewidmeten Beftrebungen Boifferées fich dem Mittelalter zugewandt, und dieser Zeit entstammen manche anerkennende, ja auch warme Außerungen, befonders in dem freudigen Be= richt über Kunstschätze am Rhein, Main und Neckar (1814 und 1815) und in den erften Seften seiner Zeitschrift "Kunft und Altertum". Allein dies Interesse blieb doch seiner Ratur innerlich fremd, erkaltete bald wieder, und in seinen letten Jahren sehen wir ihn im wesentlichen zu ablehnender Stellung zurückgekehrt. Von gotischen Bauwerken erklärte er nichts anderes mehr gelten zu laffen "als den Chor zu Röln, felbst den Münster nicht"2. Interesse wandte er jenen Werken immer noch zu: aber es war ein rein historisches 3, in scharfem Gegensake zu dem absoluten Wert, welchen er den Werken des Altertums und jener anderen Heroen zusprach. Und jehr bedingt blieb auch seine Anerkennung der altdeutschen Malerei;

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mit Edermann, 3. Oft. 1828. An das Nibelungenlied ift übrigens bei diesem abfälligen Urteil nicht zu benken. — <sup>2</sup> Mit Müller, 6. Juni 1830. — <sup>3</sup> Hierzu wären viele Stellen anzuführen, z. B. Von deutscher Baukunst, 1823, 49 b, 162.

sie wurde ihm desto wertvoller, je mehr sie sich den mittel= alterlichen Formen entwand und der Runftweise der Renais= sance näherte. Ban Enck hatte allein unter den Malern des Mittelalters ihm imponiert, als er ihn durch Boifferée und auf der Rheinreise von 1814 kennen lernte1; im übrigen be= gann sein Interesse eigentlich erst bei Albrecht Dürer. Besonders schätzte er bessen Sandzeichnungen; wenn auch der ausführliche Auffat über fie, den man früher Goethe zuschrieb, von seinem Freunde Heinrich Meyer stammt, so zeugen doch auch die wenigen Zusätze Goethes vollgültig von seiner Bewunderung 2. Indes sein allgemeines Urteil blieb doch: "Albrecht Dürer, und die übrigen Deutschen der älteren Zeit haben alle mehr oder weniger etwas Peinliches, indem sie gegen die un= geheuren Gegenstände die Freiheit des Wirkens verlieren ober folche (nur) behaupten, insofern ihr Geist groß und denselben gewachsen ift. Daher sie bei allem Anschauen der Natur, ja Nachahmung derselben in's Abenteuerliche gehen, auch manie= riert werden"3. Weit näher aber standen ihm die großen niederländischen Maler späterer Zeit; Rubens, der "jedem Gegenstande das Bedeutende zu verleihen wußte"4, rühmte er oft; an Rembrandt weiß er manche Feinheiten des fünftlerischen Ausdrucks verständnisvoll hervorzuheben5: doch alles dies nicht in solcher Art, daß wir daraus entscheidende Gefichtspuntte für seine Beurteilung dieser Schulen und damit auch für seine ästhetische Theorie entnehmen könnten.

¹ Mit Boisserée, 1814. Biedermann, 3, 146. Aussührliche Besprechung Van Eycks der in Reise am Rhein, Main und Neckar, 34a, 179—186. — ² 48, 249. — ³ 49 b, 246. Diese schwierige Stelle scheint ausdrücken zu wollen, daß die Größe des Geistes für den Künstler nicht genüge, daß vielmehr eine groß angelegte Natur erstes Ersordernis sei. Das dort entworsene Schema zur Beurteilung der Landschaftsmalerei ist leider weder ausgesührt noch auch nur als Schema vollendet worden. — ⁴ Ebenda. — ⁵ Rembrandt der Denker, 49a, 303—305; ferner 48, 212.

Wir wenden uns zur Betrachtung ber Kunftrichtungen, welche Goethe noch aus unmittelbarer Gegenwart beeinflußt, zu Empfänglichkeit oder Gegenwirkung ihn veranlaßt haben. Bunächft die frangösische Literatur, von beren Ginwirkungen seine erste Bildung in Frankfurt und Leipzig beherrscht ward. Auch hier ein Mangel gesunder Natur, aber nicht hervor= gerufen wie im Mittelalter durch den Druck einer "barbarischen" Lebensform, sondern durch die äußerliche Auffassung, die ge= waltsame Steigerung gerade der flaffischen Runftgesetze. Den wertvollen Kern, der an den Werken dieser Richtung trop allem bewahrt blieb, "die Ginheit des Gedankens" (wir konnten hinsichtlich des Dramas ebensowohl sagen: die Einheit der Handlung), hat Goethe immer als Borzug, felbst im Bergleich mit Chakespeare anerkannt; allein er urteilte boch, daß die Franzosen "dieses Moment nur mechanisch ergriffen hätten" 1, und felbst in der Zeit seines strengften Rlaffizismus, da er Voltaires "Mahomet" und "Tankred" auf die Bühne brachte und nach Wilhelm von humboldts Berichten auf das französische Theater mit Neid hinübersah, erklärte er es doch zugleich für Pflicht, "fich auf der Höhe der barbarischen Avantagen mit Mut zu erhalten", die vor allem durch Shakespeare errungen worden sei2, und beklagte die Einschränkung, in welche das Genie durch die "Konvenanzen" der französischen Literatur gezwängt worden sei. So hat er auch später bekannt, daß sein so hoch verehrter Fürst in afthetischer Beziehung auf der Stufe frangofischer Bildung ftehen geblieben fei 3; das heißt, daß sein Kunfturteil in beschränkter Weise nur das was dem, französischen Muster folge, gelten lasse. Gegenüber den dramatischen Experimenten der französischen Romantik gelangte er dann freilich wieder zum ausgeprägten Bewußtsein vom Werte des klassischen Dramas. "Wünschen wir uns", rief er einem

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mit Boifferée, 7. Oft. 1815. — <sup>2</sup> Anmerkungen zu "Rameaus Neffe", 45, 177. — <sup>3</sup> Mit Müller, 30. Aug. 1827.

Verteidiger des neuromantischen Dramas entgegen, "einen neuen Racine, auch mit den Jehlern des alten! Die Meisterwerke der französischen Bühne bleiben Meisterwerke für immer . . . Die heutige Schule kann für die Literatur viel tun, allein niemals soviel als die frühere getan hat"1. Am höchsten ver= ehrte er Molière, in dem er wahre Natur fand, den er immer von neuem las, und deffen geringe Schätzung durch Tieck u. a. er eifrig migbilligte. "Gin reiner Mensch! das ist das eigentliche Wort, was man von ihm sagen kann! es ist an ihm nichts verbogen noch verbildet. Und nun die Großheit! er beherrschte die Sitten seiner Zeit — er züchtigte die Men= schen, indem er sie in ihrer Wahrheit zeichnete"2. "Bor= zügliches Naturell, sorgfältige Ausbildung und gewandte Ausführung gelangten bei ihm zur vollkommensten Harmonie"3. "Ernftlich beschaue man den Misanthrop und frage sich, ob jemals ein Dichter sein Inneres vollkommener und liebenswürdiger dargestellt habe. Wir möchten gern Inhalt und Behandlung dieses Stückes tragisch nennen; einen solchen Gin= druck hat es wenigstens jederzeit bei uns zurückgelassen, weil dasjenige vor Blick und Geist gebracht wird, was uns oft selbst zur Berzweiflung bringt und wie ihn aus der Welt jagen möchte. Hier stellt sich der reine Mensch dar, welcher bei gewonnener großer Bildung doch natürlich geblieben ift, und wie mit sich, so auch mit andern nur gar zu gern wahr und gründlich sein möchte; wir sehen ihn aber im Konflitt mit der sozialen Welt, in der man ohne Verstellung und Flachheit nicht umbergeben kann"4.

In die wichtigsten Sahre der individuellen Entwickelung fiel für Goethe aber die Herrschaft der französischen Aufklä-

¹ Mit A. E. Kozmian, 1830. Gejpr. 7, 229. — ² Mit Edermann, 29. Jan. 1826. — ³ Franzöjijches Schauspiel in Berlin, 40, 131. — ⁴ "Histoire de la vie et des ouvrages de Molière par Tachereau", 41b, 334.

rungsliteratur. Ihrem erften Reprafentanten, ben er zugleich als den typischsten Bertreter der gesamten Nation erkannte, schrieb er glänzende Eigenschaften und große Berdienste zu. "Genie, Anschauung, Erhabenheit, Naturell, Talent, Berdienst, Adel, Geist, schöner Geift, guter Geift, Gefühl, Sensibilität, Geschmack, guter Geschmack, Berstand, Richtigkeit, Schickliches, Ton, guter Ton, Softon, Mannigfaltigfeit, Fulle, Reichtum, Fruchtbarkeit, Barme, Magie, Anmut, Grazie, Gefälligkeit, Leichtigkeit, Lebhaftigkeit, Feinheit, Brillantes, Saillantes, Betillantes, Bitantes, Delifates, Ingenioses, Stil, Berfiff= kation, Harmonie, Reinheit, Korrektion, Eleganz"1; Dieses alles fand Goethe in Boltaire. Aber bei all diesem Reich= tum sprach er das Erste und Ursprünglichste ihm doch ab, die Tiefe der Empfindung, - ebenso wie das Lette: die Boll= endung in der Ausführung. Schon die geiftsprühende Form dieser Kritik gibt ein wunderbar treffendes Abbild der Persönlichkeit dieses in immer wechselnden Farben erglänzenden genialen Geisterbeherrschers. Sehr auffallen muß es dagegen, daß Rousseau nur sehr selten berührt wird, und niemals mit besonderer Bärme, auffallen um so mehr, als Goethes Jugendroman ja eine gewaltige, tiefgedrungene Cinwirkung Rouffeaus erkennen läßt. Es scheint aber, daß in der Erinnerung ipäterer Sahre die feelischen Eindrücke, die Goethe von Rouffeau empfangen, ihm zurücktraten hinter anderen, ebenso wichtigen derselben Zeit, hinter denen, welche von den englischen Roman= ciers und humoristen des achtzehnten Sahrhunderts ausgingen. Goldsmith und Sterne vor allem waren und blieben zu aller Zeit für ihn Lieblingsschriftsteller.

"Es wäre nicht nachzukommen, was Goldsmith und Sterne gerade im Hauptpunkte der Entwicklung auf mich gewirkt haben. Diese hohe wohlwollende Fronie, diese Billig-

<sup>1</sup> Anmerkungen zu "Rameaus Reffe", 45, 216.

feit bei aller Übersicht, diese Sanftmut bei aller Widerwärtigfeit, diese Gleichheit bei allem Wechsel, und wie alle verwandten Tugenden heißen mögen, erzogen mich auf's Löblichste, und am Ende find es denn doch diese Gefinnungen, die uns von allen Frischritten des Lebens endlich wieder zurücfjühren" 1. Es war hier offenbar das germanisch=gemütvolle Element, das ihn innerlich befriedigte und erfreute?. Seine dauernde Freude am Vicar of Wakefield ist allbekannt, und von dem Deserted village gestand er, es sei "seit langer Zeit eine seiner entschiedensten Passionen"3. Auch über Sterne hat er fich mehrmals ausführlich und mit dem ftets auf das Gute gerichteten Urteile der Sympathie ausgesprochen4. Und doch fügt er am Schlusse hinzu: so fehr der Anblick einer freien Seele diefer Art erfreue, fo muffe man doch dabei ftets fich erinnern, "daß wir von alledem, wenigstens von dem Meisten, was uns entzückt, nichts in uns aufnehmen dürfen"5. Die deutsche Literatur ruhte nach seiner Überzeugung doch auf einer anderen, flaffisch gefestigten Grundlage. Das älteste Erzeugnis der deutschen Literatur, das ihm als ein Bestandteil der eigenen literarischen Entwicklung galt, war Luthers Bibelübersetzung. Oft hat er fich über Luthers "Riefenleiftung" mit Staunen und Bewunderung geaußert; "nur bas Barte, meinte er, unterstehe ich mich hin und wieder besser zu machen"6. Im übrigen war ihm erst die deutsche Literatur des achtzehnten Sahrhunderts von persönlicher Bedeutung. Gine Busammenhängende Betrachtung hat er ihr im fiebenten Buche von "Dichtung und Wahrheit" gewidmet. Sier schildert er die literarische Dde zu Anfang des Jahrhunderts, die nicht etwa aus Mangel an poetischen Talenten entsprungen sei,

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup> An Zelter, 25. Dez. 1829. — <sup>2</sup> Dichtung und Wahrheit, 27, 341—344. — <sup>3</sup> An Gräfin O'Donell, 24. Juli 1813. — <sup>4</sup> Lorenz Sterne, 41b, 252 f. Sprüche Mr. 521 ff. — <sup>5</sup> Sprüche Mr. 530. —
 <sup>6</sup> Mit Schüge, Juli 1813.

sondern einesteils aus dem Mangel an Gehalt, d. h. dem Mangel eines würdige Stoffe darbietenden nationalen Lebens, andererseits aus dem Mangel bestimmter und präziser Formen, die in wässeriger Weitschweifigkeit verschwommen waren. In doppelter Hinsicht, in Stoff und in Form, Armut und Ratlosigfeit. Die Kunft fand feinen anderen nationalen Gegen= stand als die Schilderung einer Begrüßung zweier Könige in dem pruntvollen Lager zu Mühlberg, "nur Brunt und Schein, aus dem keine That hervortreten konnte". Und ein wirklich arofies Talent wie Günther, "begabt mit Sinnlichkeit, Gin= bildungsfraft, Gedächtnis, Gabe des Kaffens und Bergegen= wärtigens, fruchtbar im höchsten Grade, rhythmisch=bequem, geiftreich, witig und dabei vielfach unterrichtet", konnte die Fülle seines Talentes nicht konzis in gesetzmäßigen Formen einschließen, "er wußte sich nicht zu zähmen, und so zerrann ihm fein Leben wie fein Dichten".

Die Bemühungen Gottscheds und seiner schweizerischen Antagonisten, durch theoretische Bestimmungen die dichterische Produktion zu reinigen, ichlugen fehl; über Gotticheds trockene Lehrhaftigkeit verliert Goethe wenig Borte, die Anfichten der Schweizer aber nennt er "eigentlich nur einen größeren Irr= garten, der um so ermudender war, als ein tüchtiger Mann, dem wir vertrauten, uns darin herumtrieb". Die Auffassung der Dichtung als einer redenden Malerei, die "Nachahmung der Natur", das Aufgreifen des "Bunderbaren" als des ge= eignetsten Stoffes, die Forderung eines beständigen moralischen Bezuges, — alles dies führte schließlich zu nichts anderem als zu der Lächerlichkeit, in der asopischen Fabel den Gipfel aller Poefie zu feben. Unter diefen Umftanden ift Goethes Ausruf uns nur allzu begreiflich: "Für den, der etwas Pro= duftives in sich fühlte, war es ein verzweiflungsvoller Zu= ftand." An diesem Zuftand wurde auch durch Klopftocks Erscheinen, da er doch von den Maximen der Schweizer ab=

hängig war, nichts Wesentliches geandert. Befreiend wirkte dagegen Wieland; in "Mufarion" glaubte Goethe "das Antife lebendig und neu wieder zu sehen". Etwas besonders Sympathisches behielt Wielands Persönlichkeit und Dichtung immer für ihn, wie noch seine Rede zum Gedächtnis des Berstorbenen zeigt, der manche einzelne Außerungen aus dem Todesjahre Wielands noch an die Seite zu stellen sind: "Geistesruhe und Thätigkeit hielten sich bei ihm fo schön das Gleichgewicht, und jo hat er mit der größten Gelaffenheit und ohne das mindeste leidenschaftliche Streben unendlich viel auf die geistige Bildung der Nation gewirkt". Der wirklich "antike" Sinn, den Goethe über alles schätzte, wurde aber doch erft durch einen Gelehrten, durch Winchelmann, den Beitgenoffen eröffnet. Welche Berehrung Goethe biefem Propheten des Griechentums gollte, hat er in dem grandiosen, ihm gewidmeten Buche unübertrefflich geschildert. Winckelmanns Geift beseelte auch lange hinaus die Runft, die Goethe in der Gegenwart vor allem verehrungswert schien: die Malerei Davids und Carstens', die Skulptur Thorwaldsens und Canovas, die Schauspielkunst Talmas. In alledem fand Goethe, daß die Deutschen es schwer hatten, den anderen Nationen gleichzukommen. Um so glänzender erhob sich die deutsche klassische Poesie. Die Bahn zu ihr wurde "bewußt und groß" (das Wort paßt beffer auf ihn als auf Blücher) durch Lessing erschlossen. "Man muß Jüngling sein, um sich zu vergegenwärtigen, welche Wirkung Leisings Laokoon auf uns ausübte, indem dieses Werk uns aus der Region eines fümmerlichen Anschauens in die freien Gefilde des Gedankens hinriß. Das so lange migverstandene: "ut pictura poesis" war auf einmal beseitigt, der Unterschied der bilden= den und Redefünfte flar, die Gipfel beider erschienen nun

<sup>1</sup> An Graf Reinhart, 25. Jan. 1813.

getrennt, wie nah ihre Basen auch zusammenstoßen mochten. Der bildende Künftler follte fich innerhalb der Grenzen des Schönen halten, wenn dem Redenden, der die Bedeutung jeder Art nicht entbehren kann, auch darüber hinauszuschweisen vergönnt wäre. Jener arbeitet für den äußeren Sinn, der nur durch das Schöne befriedigt wird, dieser für die Ginbildungs= fraft, die sich wohl mit dem Hählichen noch abfinden mag. Wie ein Blitz erleuchteten sich uns alle Folgen dieses herr= lichen Gedankens, alle bisherige anleitende und urteilende Kritif ward wie ein abgetragener Rock weggeworfen, wir hielten uns von allem Übel erlöft"1. Und nicht weniger wirkten Leffings eigene Dichtungen! Sier fand man straffe Form: "epigrammatisch in seinen Gedichten, knapp in der Minna, lakonisch in Emilia Galotti": und daneben gehaltvollen Stoff. "Der erste wahre und höhere eigentliche Lebensgehalt kam durch Friedrich den Großen und die Thaten des siebenjährigen Krieges in die deutsche Poesie". "Eines Werks aber, der wahrsten Ausgeburt des siebenjährigen Krieges, von volltommenem norddeutschem Nationalgehalt muß ich hier vor allen ehrenvoll erwähnen, es ist die erste, aus dem bedeutenden Leben gegriffene Theaterproduktion, von spezifisch temporarem Gehalt, die deswegen auch eine nie zu berechnende Wirkung that, Minna von Barnhelm"2. "Gie mogen benten", fagte Goethe noch 1831 zu Eckermann, "wie das Stück auf uns junge Leute wirkte, als es in jener dunkeln Zeit hervortrat. Es war wirklich ein glänzendes Meteor. Es machte uns aufmerksam, daß noch etwas Höheres eristiere, als wovon die damalige schwache litterarische Epoche einen Begriff hatte. Die beiden erften Afte find wirklich ein Meisterstück von Er= position, wovon man viel lernte, und wovon man noch immer lernen kann"8. Und ähnlich rühmte er Emilia Galotti, das

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dichtung und Wahrheit, 27, 164. — <sup>2</sup> Ebenda, S. 88, 107. — <sup>3</sup> Mit Eckermann, 27. März 1831.

Trauerspiel, das wunderbar wie die Insel Delos aus dem Meere — aus der Gottsched-Weißeschen Wasserslut aufgestiegen sei, um eine freißende Göttin barmherzig aufzunehmen 1. Mit Bewunderung zergliederte er die einzelnen Gelenke dieses dras matischen Organismus, "Züge einer Meisterhand, welche hinslänglich beurkunden, wie tiese Blicke Lessing in das Wesen der dramatischen Kunst vergönnt waren"2. Im "Nathan" sand er "heitere Naivetät", die Lessing gerade "so wohl kleide", zugleich aber auch den ehrwürdissten Gehalt. "Möge das darin ausgesprochene göttliche Duldungss und Schonungssgesühl der Nation heilig und wert bleiben!"

Die Vollendung des Dramas aber fah er dennoch erft in Schiller. Unsere Aufgabe kann es hier nicht sein, die zahlreichen warmen, vietätvollen Aussprüche Goethes zu wieder= holen, in denen er nicht müde geworden ist, Schillers Charafter fast als den eines überirdischen Wesens zu preisen; nur Ur= teile über Schiller den Dichter können uns hier beschäftigen. Nicht zu den naiven, antik-klassischen Dichtern zählte er ihn, sondern zu den "sentimentalischen", (nach Schillers eigener Terminologie) modernen, reflektierenden. "Es war nicht Schiller's Sache mit einer gewissen Bewußtlosigkeit und gleichsam instinktmäßig zu verfahren"4. Dennoch sprach er ihm, zumal in der dramatischen Dichtung, Leistungen einzigartigen Wertes zu. In seinen Jugendwerken sah er freilich nur "Produktionen genialer jugendlicher Ungeduld", Werke einer leidenschaftlich ins Weite und Breite führenden Tätigkeit — daher viel "Mißfälliges innig mit Gehalt und Form verwachsen"5, dagegen

<sup>1</sup> An Zelter, 27. März 1830. Wenn Goethe zugleich äußert, gegenwärtig könne das Stück nicht mehr nüßen, so erklärt sich dies wohl aus einer gewissen Konnivenz gegen Zelters ausgesprochene Abneigung.

2 Mit Falk, 1809. Biedermann, 2, 296 f. — 3 Über das deutsche Theater, 40, 91. — 4 Mit Eckermann, 21. Nov. 1823. — 5 Über das deutsche Theater, a. a. D.

jene Werke geläuterter späterer Kraft des Dichters feierte er in den großartigen Versen:

> "Hier schildert er das Schicksal, das gewaltig Bon Tag zu Nacht die Erdenachse dreht; Und manches tiefe Werk hat reichgestaltig Der Wert der Kunst, des Künstlers Wert erhöht".

Vor allem bewunderte er "Wallenstein": "Schiller's Wallenstein ist so groß, daß in seiner Art zum zweiten Mal nicht etwas ähnliches vorhanden ist". Es erfreute ihn hoch, daß nach Schillers Tode die Wirfung dieses Werkes sich immer noch steigerte. "Es ist mit diesen Stücken (der Trilogie) wie mit einem ausgelegenen Weine; je älter sie werden, je mehr Geschmack gewinnt man ihnen ab". Unberechendar schien ihm, was Schiller bei längerem Leben noch hätte leisten können. "Er hatte ein furchtbares Fortschreiten: wenn man ihn nach acht Tagen wiedersah, so fand man ihn anders, und staunte und wußte nicht, wo man ihn ansassen konnte".

Welche Stelle aber wies er nun sich selbst innerhalb der deutschen Literatur, innerhalb der Weltliteratur an? Mit großer Offenheit, öfters mit Aussührlichkeit hat er über die Eigenart seiner dichterischen Fähigkeit und Hervorbringung sich geäußert. Unter den vielsachen Seiten seines Wesens, seiner Tätigkeit erschien ihm die poetische doch stets als die wertvollste, wesentlichste. "Für das Ästhetische bin ich eigentlich geboren", sagte er und beklagte, daß sein Leben ihm zu vielerlei Pflichten auserlegt und von dieser seiner Hauptausgabe ihn abgezogen hätte. "Das Liebste muß ich immer

<sup>1</sup> Epilog zu Schillers Glocke. — 2 Mit Edermann, 21. Juli 1827. 3 Mit Falf, 18. April 1808. — 4 Mit Mendelssohn-Bartholdy, 1. Juli 1830. — 5 Mit Müller, 20. Jan. 1824.

liegen laffen, und für lauter Treiben und Arbeiten fomme ich zu feinem Genug, am wenigsten zu einer Befinnung, was man erhalten, fördern, fahren laffen oder verbrennen foll"1. Im höheren Alter, wo die Ansprüche des Staats und der Gesellschaft sich verringert hatten, waren es besonders die Naturstudien, die ihn oft fast ausschließlich einnahmen und ber poetisch produktiven Stimmung entriffen. Er berichtet, wie gewaltsam er sich von ihnen fernhalten mußte, wenn er eine größere poetische Schöpfung in sich ausbilden wolle?. Eine andere, in früheren Sahren gleichfalls der Poefie öfters ihn entführende Beftrebung, das felbsttätige Schaffen in der bildenden Kunft, hatte er seit seiner italienischen Reise all= mählich als einen Irrweg erkannt3, und sich als Künstler auf die poetische Produktion beschränkt. Über diese hat er als= dann im hohen Alter mit einer Ruhe und Klarheit geurteilt, wie wohl nur felten ein Mann über sich selbst; er war sich selbst vollkommen historisch geworden, interessierte sich selbst als historisch = psychologisches Problem; seine eigenen Werke hatten sich so von ihm abgelöst, daß er sie nur ungern später selbst wieder las; ja bei unbedeutenderen Produktionen kam es ihm vor, daß er seiner eigenen Autorschaft sich nicht einmal mehr erinnerte4. Eine Selbstbiographie nicht nur, son= dern eine Selbstbeurteilung im höchsten philosophisch-hiftorischen Sinne liegt uns in "Dichtung und Wahrheit" und den Fortsetzungen dieses Werkes vor; den innerften Rern dieser Selbst= beurteilung finden wir furz zusammengefaßt in einem anderen historischen Werke wieder: "Gegen die Dichtkunft hatte ich ein eigenes wundersames Berhältnis, das bloß praftisch war, indem ich einen Gegenstand, der mich ergriff, ein Muster, das

<sup>1</sup> An Rochlis, 24. Nov. 1817. — 2 So 3. B. an Dr. Müller 23. Febr. 1826. Bratranek, 1, 397. — 3 Mit Eckermann, 12. April 1829. — 4 Mit Eckermann, 17. März 1831. Ähnlich geschah es sogar mit dem grandiosen Prometheuß-Fragment.

mich aufregte, einen Vorgänger, der mich anzog, solange in meinem inneren Sinne trug und hegte, bis baraus etwas entstanden war, das als mein angesehen werden mochte, und das ich, nachdem ich es Jahre lang im Stillen ausgebildet, endlich auf einmal gleichsam aus dem Stegreife und gewiffermaßen instinktartig auf das Papier fixierte . . . . Da mir aber sowohl in Absicht auf die Konzeption eines würdigen Gegenstandes als auf die Komposition und Ausbildung der einzelnen Teile, sowie was die Technik des rhythmischen und prosaischen Stils betraf, nichts Brauchbares entgegenkam, . . ... so suchte ich mir außerhalb der Dichtfunst eine Stelle, auf welcher ich . . . dasjenige, was mich in der Rähe ver= wirrte, aus einer gewissen Entfernung übersehen und beurteilen könnte, .... diesen Zweck zu erreichen konnte ich mich nirgend besser hinwenden als zur bildenden Kunst . . . . (In Italien) empfand ich gar bald, . . . daß ich von Grund aus anfangen muffe, alles bisher Gewähnte wegzuwerfen, und das Wahre in seinen einfachsten Elementen aufzusuchen. Zum Glück konnte ich mich an einigen, von der Poesie herüber= gebrachten, mir durch inneres Gefühl und langen Gebrauch bewährten Maximen festhalten, so daß es mir zwar schwer, aber nicht unmöglich ward, durch ununterbrochenes Anschauen der Natur und Kunft, durch lebendiges Gespräch mit mehr oder weniger einseitigen Kennern, durch stetes Leben mit mehr oder weniger praktischen oder denkenden Künstlern nach und nach mir die Runst überhaupt einzuteilen, ohne sie zu zerstückeln, und ihre verschiedenen lebendig in einander greifenden Elemente gewahr zu werden. — Freilich nur um gewahr zu werden und festzuhalten, ihre tausendfältigen Anwendungen und Ramifikationen aber einer künftigen Lebenszeit aufzuiparen" 1.

Deutlich geht hieraus hervor, daß Goethe seinen ersten

<sup>1</sup> Farbenlehre, Histor. Teil, 4, 285—288.

vor der italienischen Reise entstandenen Werken künstlerische Vollkommenheit nicht zusprach 1, daß er aber tropdem an ge-wissen Maximen seiner damaligen Tätigkeit auch in späterer Zeit noch festhielt. Versuchen wir diese zu erkennen!

"Berlangte ich", schreibt Goethe in "Dichtung und Wahrheit", "zu meinen Gedichten eine wahre Unterlage, Empfindung oder Reflexion, fo mußte ich in meinen Busen greifen; forderte ich zu poetischer Darstellung eine unmittelbare Anschauung des Gegenstandes, der Begebenheit, so durfte ich nicht aus dem Kreise heraustreten, der mich zu berühren, mir ein Intereffe einzuflößen geeignet war . . . Und fo begann diejenige Richtung, von der ich mein ganzes Leben über nicht abweichen fonnte, nämlich dasjenige, was mich erfreute ober qualte ober fonst beschäftigte, in ein Bild, ein Gedicht zu verwandeln und darüber mit mir selbst abzuschließen, um sowohl meine Begriffe von den äußern Dingen zu berichtigen, als mich im Innern deshalb zu beruhigen. Die Gabe hierzu war wohl Niemand nötiger als mir, den seine Natur immerfort aus einem Extreme in das andere warf. Alles, was daher von mir bekannt geworden, sind nur Bruchstücke einer großen Ronfession" 2.

Aber der Stoff, in dem er diese Konfessionen zum Außdruck brachte, war immer der realen Welt entnommen, ein gegenständliches Denken, eine gegenständliche Dichtung schreibt er sich selbst zu. Und Stoffe, die ihm poetisch wertvoll schienen, in denen er einen Zug seines eigenen Wesens außsprechen zu können vertraute, trug er mit ehrsurchtsvoller Scheu vor ihrer eigenen selbstberechtigten Gestalt oft Jahre, ja Jahrzehnte lang mit sich herum, bis er sie endlich formend von sich ablöste.

<sup>1</sup> S. hierüber 3. B. "Barnhagen von Enses Biographieen", 41 b, 268. — <sup>2</sup> Dichtung und Wahrheit, 27, 109. — <sup>3</sup> Bedeutende Förder= niß, II, 11, 60, 61.

"Weltverwirrung zu betrachten, Herzensirrung zu beachten Dazu war der Freund berufen, Schaute von den vielen Stufen Unfres Phramidenlebens Biel umber, und nicht vergebens; Denn von außen und von innen Ift gar Manches zu gewinnen".

"Sinn und Bedeutung meiner Schriften", bekannte er am Schluß seines Lebens, "ift der Triumph des Reinmenschlichen"2. So fonnte ihm auch nichts ferner liegen als in feinen Werken eine einzelne Tendenz verkörpern, einen einzelnen Gedanken beweisen zu wollen, wie man dies so oft unter dem Ausdrucke "Idee" eines Kunftwerkes begreift. Hierauf beziehen wir auch seinen Ausruf: "Ich habe meine Sachen als Nachtwandler geschrieben"3, der nicht etwa bedeuten kann. daß er nicht auch mit Bewußtsein gestrebt habe, ihnen die höchste Kunstvollendung zu verleihen, sondern daß er mit ihnen feiner bewußten Absicht je gedient, sondern unter bem unbeschreiblichen Drange eines gebieterischen poetischen Willens gedichtet habe. "Was mir nicht auf die Nägel brannte und zu schaffen machte, habe ich auch nicht gedichtet und ausge= 1 sprochen"4. "Es war im Ganzen nicht meine Art als Poet nach Berkörperung von etwas Abstraktem zu streben. Ich empfing in meinem Innern Eindrücke . . . und ich hatte als Poet weiter nichts zu thun, als solche — in mir fünstlerisch zu runden und auszubilden.... Idee? (im Taffo) Daß ich nicht wüßte! Ich hatte das Leben Tassos, ich hatte mein eigenes Leben, und indem ich zwei so wunderliche Figuren mit ihren Eigenheiten zusammenwarf, entstand in mir bas Bild des Tasso, dem ich als prosaischen Kontrast den Antonio

<sup>1</sup> Maskenzug, 1818, 16, 277. — 2 Mit Graf S. Gelpräche, 8, 224. — 3 An Knebel, 16. März 1814. — 4 Mit Eckermann, 14. März 1830. Bgl. was in ben "Noten" zum Divan über das Buch "Suleika" gesagt wird: "Der Hauch und Geist einer Leidenschaft, der durch das Ganze weht, kehrt nicht leicht wieder zurück; wenigstens ist dessen Rückskehr, wie die eines guten Weinjahres, in Hoffnung und Demut zu erswarten", 7, 145.

entgegenstellte, wozu es mir auch nicht an Vorbildern fehlte . . . ich kann mit Recht von meiner Darftellung fagen: sie ift Bein von meinem Bein und Fleisch von meinem Fleisch ... Welche Idee ich in meinem Fauft zu verkörpern gesucht: 2113 ob ich das felber wüßte und aussprechen könnte! . . . Es hätte auch in der That ein schönes Ding werden muffen, wenn ich ein so reiches, buntes und so höchst mannigfaltiges Leben wie ich es im "Faust" zur Anschauung gebracht, auf die magere Schnur einer einzigen durchgehenden Idee hätte reihen wohen!" 1 Wo er aber im einzelnen etwas Ideelles, über die Erfahrung Hinausgehendes darstellen wollte, da ge= stand er, daß er es unter der Form des Beibes tue, daß er darftelle, "was die Frauen von edlen Anlagen in und an sich selbst auszubilden wünschen und trachten"2. Und eine Reihe dichterischer Gestalten, Sphigenie, Eleonore, Dorothea, zeugt davon; die klarste psychologische Erkenntnis des weib= lichen Charafters ermöglichte es ihm, ohne daß zugleich die Realität in solchen Schöpfungen beeinträchtigt wurde".

Bu dem eigenen Innenleben die entsprechenden Gegenbilder in der äußeren Welt zu sinden und diese darzustellen, das also war seine Poesie; darin lag ihre Größe, darin auch ihre Beschränkung gemäß der Individualität des Dichters. Zum tragischen Dichter, sagte er selbst, sei er nicht geboren, weil seine Natur konziliant sei; daher könne der rein tragische Fall ihn nicht interessieren, welcher eigentlich von Haus aus unversöhnlich sein müsse. Aber indem sein Dichten so streng an die Realität seiner Person und der ihn umgebenden Welt gebunden war, empfand er es doch zugleich als einen Zu-

<sup>1</sup> Mit Eckermann, 6. Mai 1827. — 2 An Conta, 28. Dez. 1830. G.-Jahrb. 22, 51. — 3 Mit Riemer, 24. Nov. 1809. Ebenda erklärt Goethe auch, daß er selbstverskändlicherweise den Mann nicht so kenne wie das Beib. Es hängt dieses Bewußtsein offenbar zusammen mit zeiner Überzeugung, daß niemand sich selbst kennen könne. — 4 An Zelter, 31. Okt. 1831.

stand erhabenster und reinster Idealität, in dem er über fich selbst hinausging und "ber Tag mit seinen Seiten ihm gang niederträchtig erschien"1. In Kraft dieser von ihm oft be= tonten, nicht selten sehnsüchtig erwarteten, dann wieder durch lange Zeit ihm ununterbrochenen getreuen Stimmung gelang es ihm, das Individuelle jum Allgemeinen zu erheben, gemäß seiner eigenen Forderung das Gemein-Wirkliche als Ewig-Wahres darzustellen. Aber immer blieb das Vorwiegen des Individuellen der fpezifische Charafter feiner Dichtung, und er hatte daher wohl recht, sich niemandes Meister zu nennen, nicht als das Haupt einer Schule sich zu bezeichnen. Aber mit demselben Recht durfte er auch fortfahren, sich ben Be= freier der Deutschen zu nennen; "denn fie sind an mir ge= wahr geworden, daß, wie der Mensch von innen heraus leben, der Künftler von innen heraus wirken muffe, indem er, geberde er fich, wie er will, immer nur sein Individuum zu Tage fördern wird. Ich kann übrigens recht gut bemerken, auf wen ich in dieser Art gewirkt; es entspringt daraus gewisser= maßen eine Naturdichtung, und nur auf diese Art ift es moalich, Driginal zu sein"2.

> "Ihr könnt mir immer ungescheut Wie Blüchern Denkmal sehen; Bon Franzen hat er Euch befreit, Ich von Philisternehen"3.

Leider mußte er freilich auch Schulen emporkommen sehen, die durchaus nicht diesen seinen Maximen folgten, sondern ihnen geradezu entgegenarbeiteten, so vor allem die Romantiker. Anfangs stand er diesen nicht feindlich gegenüber. Die unbedingte Verehrung, mit der die Schlegel, Tieck,

<sup>1</sup> An Boisserée, 27. Sept. 1831. — 2 Noch ein Wort für junge Dichter, H. 24, 230. — 3 Jahme Kenien, 5, 103.

Werner sich an ihn anzuschließen schienen, konnte nicht anders als ihn gewinnen. In dem kritischen Literaturblatte, das unter seiner Inspiration zu Iena erschien, wünschte er dem "romantischen Banner alles Gute". Die Dramen der Schlegels brachte er trotz Schillers Abmahnung in Weimar zur Aufschleren Ernen aber hoffte er Großes von Zacharias Werner als Dramatiker. "Einen sehr genialischen Mann" nennt er ihn, der jedem Neigung abgewönne und dadurch auch mit dem Widerstehenden in seinen Produktionen versöhne". Aufrichtig freute er sich besonders an dem unter seinem direkten Einfluß gearbeiteten "Vierundzwanzigsten Februar". Um so größer war dann freilich später die Entäuschung, als Werner sich mehr und mehr in Unflätigkeit und pfäfsisches Phrasentum nach der Weise des Schillerschen Kapuziners verlor.

Überhaupt konnte die günstige Stimmung gegenüber den Romantikern nicht von langer Dauer sein. Zu sehr wich diese Schule von der festen Bahn ab, die Goethe im Berein mit Schiller als Norm klassischer Kunstübung vorgezeichnet hatte. Nach beiden Seiten wichen sie ab. Wie in dem poli= tischen Denken der Romantik Revolution und Reaktion, in ihrer Sittlichkeit zügelloser Individualismus und katholi= sierende Verknechtung des Gewissens unvermittelt nebeneinander stehen, so vereinigte auch ihr künstlerisches Schaffen ungebundenen Naturalismus mit geiftlosem, überkünstlichem Formenzwang. Beides konnte Goethe nur abstoßen, im besten Falle zur gemütvollen Satire, im schlimmeren zu haß und Berachtung treiben; die Verherrlichung des uranfänglichen Teutsch= tums erschien ihm ebenso überspannt und ungesund, als diejenige spanischer und italienischer Überkultur, oder die künstliche Wiedererweckung gotischen Formenwesens und einer konven-

<sup>1</sup> An Eichftädt, 30. März 1805. — 2 An Meyer, 14. Dez. 1807.





tionell eingeschränkten firchlichen Kunft. Ursprünglich richtete fich sein Widerwille gegen die Anfänge der romantischen Maler= schule, aus denen sich bald das "Nazarenertum" entwickeln follte. Berächtlich redet er schon 1805 von dem "neukatholischen Künftlerwesen"1. Sein Saß steigerte sich um so mehr, ie mehr er bemerten mußte, daß "eine durch Frommelei ihr unverantwortliches Rückstreben beschönigende Kunst desto leichter überhandnahm, als füßliche Reden und schmeichelhafte Phrasen fich viel beffer anhören und wiederholen, als ernfte Forde= rungen auf die höchstmögliche Kunstthätigkeit menschlicher Natur gerichtet"2. Auch das historische Interesse für die Runft des Mittelalters, welches Boifferée ihm nach langen Bemühungen abrang, stimmte ihn durchaus nicht freundlich für die Bemühungen junger Künftler, in der Gegenwart die Manier der gotischen oder der frühesten Renaissanceperiode wieder aufzunehmen. Es sei "ein ganz wahnsinniger poetischchristlicher Obsturantismus, der das Altertum gern wieder mit frischen Übeln einer porfäklichen Barbarei überziehen möchte". Als Versönlichkeiten suchte er neu aufstrebende Kräfte wie Cornelius und Overbeck wohl von ihrem eigenen Standpunkt aus zu beurteilen und ihnen gerecht zu werden. "Jene Künftler sind wirklich anzusehen als die in Mutterleib zurückgekehrt noch einmal geboren zu werden hoffen . . . Mögen doch diese und ihre guten Gesellen das deutsche sechzehnte Sahrhundert repräsentieren, die Naivität der Conception, sowie den Fleiß und die Bestimmtheit der Ausführung überliefern, dann könnte hieraus wohl auch ein sechzehntes italienisches Jahrhundert unter gunftigen Umftanden für unfer Baterland entspringen"4. Aber das Bestreben, die naturgemäßen Beschränkungen einer noch in der Entwickelung begriffenen Kunst konventionell in

<sup>1</sup> An Meyer, 22. Juli 1805. — <sup>2</sup> Lette Kunstausstellung, 36, 266. — <sup>3</sup> An Jacobs, 14. Aug. 1812. — <sup>4</sup> An Schlosser, 1813. Briefe 24, 9. 10.

einer reicher und freier gebildeten Spoche wieder als Gejete aufzustellen, konnte ihm nur als die schlimmfte Berirrung erscheinen. Menschen, denen Rafael schwach dünkte und Tizian bloß ein guter Kolorist, führten wieder eine barbarische Zeit herauf; "denn worin besteht die Barbarei anders, als darin, daß man das Vortreffliche nicht anerkennt?" "Berruchte Manier der Razarener —"2. "Alle Welt ift diese Kinder= papstelei satt; rein wollen wir uns erhalten"3. Den haß gegen die Malerschule aber übertrug er allmählich vollgewichtig auf die romantische Dichterschule, die durch das "klosterbruderi= sierende, sternbaldisierende Unwesen"4 Wackenroders und Tiecks ja direkt auf die Malerei eingewirkt, und auch die Maske der Goetheverehrung längst abgeworfen hatte, indem sie ihn des Heidentums, ja der Sünde wider den heiligen Geift schuldig erklärte. In diefer Stimmung sprach er aus: "Das Romantische" sei "das Kranke"5, und erklärte sich mit voller Über= zeugung auch gegen die einft von ihm geschütten und gefor= derten Führer der Schule, vor allem die Gebrüder Schlegel. "Sie wollten mehr vorftellen, als ihnen von Ratur gegönnt war, und mehr wirken, als fie vermochten; daher haben fie

<sup>1</sup> Mit Edermann, 22. März 1831. Wie würde Goethe wohl über bie seichten Urteile gedacht haben, die Stümper und Schwäßer heute über Rafael fällen und die nicht einmal das Verdienst einer bestimmten, wenn auch versehlten Gedankenrichtung für sich ansühren können. — <sup>2</sup> Mit Müller, 18. Juni 1826. — <sup>3</sup> An Meher, 7. Juni 1817. — <sup>4</sup> Über Polhgnots Gemälde, 48, 122. — <sup>5</sup> Mit Edermann, 2. April 1829. Unter dieser sür Goethes eigene Gesundheit charakteristischen Abeneigung gegen alles "Aranke" haben freilich auch manche begabte unsomantische Dichtergeister zu leiden gehabt, so der ihn und Schiller begeisfert verehrende Griechensänger Höldersin, so auch Heinrich von Kleist. Mitleid kannte Goethe in solchen Fällen nicht. In Anlaß von Tiecksspäter Sammlung der Werke Kleisis schrieb Goethe: "Mir erregte dieser Dichter, bei dem reinsten Vorsat einer aufrichtigen Teilnahme, immer Schauber und Abscheu wie ein von der Natur schön intentionierter Körper, der von einer häßlichen Krankheit ergriffen wäre ("Ludwig Tiecks dramaturgische Blätter", 40, 178).

in Kunst und Literatur viel Unheil angerichtet. Bon ihren falschen Lehren in der bildenden Kunft, welche den Egoismus, mit Schwäche verbunden, präconisierten, lehrten und ausbreiteten, haben sich die deutschen Künftler und Liebhaber noch nicht erholt"1. Trostlos schildert Goethe die romantischästhetische Bildungsstufe der deutschen Gesellschaft, als "seichten Dilettantismus, der in Altertumelei und Baterlanderei einen falschen Grund, in Frommelei ein schwächendes Element sucht, eine Atmosphäre, worin sich vornehme Weiber, halbkennende Gönner und unvermögende Versuchler so gerne begegnen, wo eine hohle Phrasensprache, die man sich gebildet, so süklich flingt, ein Maximengewand, das man sich auf den kummer= lichen Leib zugeschnitten hat, so nobel kleidet, wo man täglich von der Auszehrung gengat, an Unsicherheit fränkelt, und um nur zu leben und fortzuwebeln, sich aufs schmählichste selbst belügen muß. . . . . Dem redlich Ginsichtigen bleibt es gräß= lich, eine ganze Generation . . . . im Berderben zu fehen"2.

Als einen Irrweg betrachtete er auch die von den Romantifern als ihr eigenstes Verdienst gepriesene Hinwendung der dramatischen Produktion zu Calderon und die vielsache Nachahmung des spanischen Theaters überhaupt. Der in den Schranken des Mittelalters besangen gebliebene Geist dieser Literatur, das Übermaß konventioneller Gesetze in der Sprache wie in der bühnengemäßen Aktion ließen ihm, so hoch er das Genie und die durchdringende Verstandeskraft des großen spanischen Dramatikers schätzes, den Einfluß desselben doch als einen verderblichen erscheinen. "Eine völlige Gleichstellung mit dem spanischen Theater kann ich nirgends billigen. Der herrliche Calderon hat so viel Konventionelles, daß einem redslichen Beobachter schwer wird, das große Talent des Dichters durch die Theateretiquette durch zu erkennen". Schakespeare

<sup>1</sup> An Zelter, 26. Oft. 1831. — 2 An Zelter, 24. Aug. 1823. — 3 Z. B. mit Edermann, 26. Juli 1826. — 4 Sprüche Nr. 770.

ftellte er ihm gegenüber 1. "Calderon", meinte er, "steht an der Schwelle der Überkultur; . . . . eigentliche Naturanschausung verleiht er keineswegs. . . . Shakespeare reicht uns die volle reife Traube vom Stock; wir mögen sie nun beliebig Beere für Beere genießen, sie auspressen, keltern, als Most oder gegohrenen Bein kosten oder schlürsen; auf jede Beise sind wir erquickt. Bei Calderon dagegen ist dem Zuschauer, dessen Bahl und Bollen nichts überlassen; wir empfangen abgezogenen, höchst rektisizierten Beingeist, mit manchen Spezereien geschärst, mit Süßigkeiten gemildert; wir müssen den Trank einnehmen, wie er ist, als schmackhastes köstliches Reizsmittel oder ihn abweisen".

Fand bemnach Goethe, daß die deutschen Romantifer und ihre Borbilder sich in einer unnatürlichen, verkünstelten Welt bewegten, so sah er in der französischen Romantik das Entgegengesetzte und doch Übereinstimmende, eine gleichfalls zur Unnatur ausartende Übertreibung des Naturalismus in das Geschmacklose und Entsetzliche. Vor allem in dem Führer, in Bictor Hugo, und gerade in dessen Hauptwerke "Notre Dame de Paris". "Eine Literatur der Berzweiflung, woraus . . . alles Wahre und Afthetische sich von selbst ver= bannt! Das Häßliche, das Abscheuliche, das Grausame, das Nichtswürdige mit der ganzen Sippschaft des Verworfenen ins Unmögliche zu überbieten ift ihr satanisches Geschäft. In den handelnden Figuren ist durchaus keine Spur von Naturlebendigfeit". "Das sind lebensunteilhafte Gliedermänner und Weiber"3. "Das Gräßlichste der neueren Produktion ist kaum noch ge= funkener zu benken . . . Im Altertum fpuken bergleichen Er= scheinungen nur vor wie seltene Krankheitsfälle; bei den Neueren sind sie endemisch und epidemisch geworden. Die Literatur verdirbt fich nur in dem Mage als die Menschen verdorbener

<sup>1 3.</sup> B. an Belter, 18. April 1829. — 2 Calberons "Tochter der Luft", 41 a, 351 ff. — 3 An Zelter, 18. und 28. Juni 1831.

werden". "Was ist das aber für eine Zeit, die ein solches Buch nicht allein möglich macht und hervorruft, sondern es

sogar ganz erträglich und ergötzlich findet"2.

Sympathien hat Goethe für die romantische Bewegung nur bei einer einzigen Nation empfunden, bei der italienischen. In dem Auftreten Mangonis und feiner Genoffen fah er eine notwendige Reaktion gegen einen verknöchert gewordenen Klaffi= zismus, der "das Entschlafene, für uns Mumienhafte an sein Herz schließen" wolle 3, und die gesunde, natürliche Kraft und innere Harmonie, die dem Dichter der "Promessi sposi" eigen war, trugen dazu bei, Goethes Interesse für die gesamte Rich= tung noch zu erwärmen. Um so mehr mußten ihn diese Eigenschaften anziehen, je mehr er in der Romantik der verschiedenen Länder sonst das Gegenteil ausgeprägt fand: die innere Unzufriedenheit, Zerriffenheit des Individuums und ihre gefliffentliche Darlegung und Steigerung mittels der dichterischen Broduktion. Diese Verirrung, in Deutschland als Poesie des "Weltschmerzes" zu Bedeutung gekommen, in Heinrich Seine, der ja auch aus der Romantik hervorgegangen, persönlich ver= förpert, nannte er "Lazarethpoesie", "wo die Poeten alle schreiben als wären fie frank, und die ganze Welt ein Laza= reth"4. Gegen diese Richtung erhob er in "Runft und Alter= tum" seine mahnende Stimme "für junge Dichter"5. "Wenn wir beim Eintritt in das thätige und fräftige, mitunter unerfreuliche Leben, wo wir uns alle wie wir find als abhängig von einem großen Gangen empfinden muffen, alle früheren Träume, Bünsche, Hoffnungen und die Behaglichkeiten früherer Märchen zurückfordern, da entfernt sich die Muse und sucht

<sup>1</sup> Sprüche Nr. 604—6. — 2 Mit Edermann, 27. Juni 1831. — 3 Goethes Anteilnahme für Manzoni hat sich allmählich entwickelt, von dem noch behutsam abwägenden Aufsap "Klassiker und Romantiker in Italien" an (41a, 133—143), bis zu seiner tätigen Mitwirkung an der Verbreitung und dem Erfolg der Manzonischen Werke. — 4 Mit Edermann, 24. Sept. 1827. — 5 Für junge Dichter, H. 29, 229.

die Gesellschaft des heiter Entsagenden, sich leicht Wiederher= stellenden auf, der jeder Jahreszeit etwas abzugewinnen weiß, ber Eisbahn, wie dem Rosengarten die gehörige Zeit gonnt, seine eignen Leiden beschwichtigt und um sich her recht emsig forscht, wo er irgend ein fremdes Leid zu lindern, Freude zu fördern Gelegenheit finde". Diese gesunde Lebensfreudigkeit fand er besonders bei den Dichtern, die in der Eigenart einer bestimmten landschaftlichen oder nationalen Existenz lebten und sie zum Ausdruck brachten; so schätzte er die Gedichte des Holfteiners Bog, des "Allemannen" Sebel, des Nürnbergers Grübel, später auch August Hagens Meeresdichtung "Olfried und Lisena", und Arnolds elfässisches Drama "Der Pfinast= montag"1. Auch in der plaftischen Kunft söhnte er sich mit dem Übergang des Einfach-Klassischen in das lokal und zeit= lich Vermannigfaltigte und Charakteristische allmählich aus. In Rauchs Reliefs an der Blücherstatue begrüßte er eine Er= weiterung des Gebietes der plaftischen Runft2, fo fest er auch (wie Rauch felbst) an den antiken Stilgesetzen der Plaftik festhielt.

Es gab jedoch eine Dichtergestalt in der zeitgenössischen Weltliteratur, welcher Goethe alles verzieh, was er sonst aufssichärsste verurteilte, und zwar deshalb, weil in ihr das original und wahrhaftig war, was bei andern angelernt oder bestenfalls nachempsunden schien, — es war Lord Byron,

<sup>1</sup> Bb. 40, 242—248, 263—283, 297—307; 41 a, 147—168, 250—254. Wie sehr Goethe Hebels "Allemannische Gedichte" schäpte, bewieß er unter anderem, als er in einem für die Kaiserin von Österreich bestimmten Berzeichnis der vorzüglichsten deutschen Dichtwerke sie außdrücklich noch nachtrug, als Dichtungen, "welche auf alle Weise verdienen, unter unsern deutschen Werken beachtet zu werden"! An Fürst Lichnowsky, 1811. Schriften der G.-G. XVII, 17. — <sup>2</sup> Vorzüglichste Werke von Rauch, 49 b, 83—85.

nach Schillers Tode das einzige dichterische Genie ersten Ranges, das neben Goethe auftrat. Zahlreich sind die Außerungen des Interesses, mit denen dieser das Aufstreben und Vorschreiten dieser neuen Kraft verfolgte, interessant die allmäbliche Überwindung seiner Abneigung gegen eine so nega= tive, sich selbst verzehrende Persönlichkeit. Zuerst finden wir im Sahre 1816 Goethe mit Byron beschäftigt. "Ich habe Renntnis genommen", schreibt er, "von dem englischen Dichter Lord Buron, der uns zu interessieren verdient. Sein feltsames Wesen leuchtet aus seinen Gedichten hervor, die gerade wegen seines wilden und boch geregelten Talentes große Gunft haben"1. Im nächsten Jahre berichtet er dann in "Kunft und Altertum", über den eben erschienenen Manfred?. "Wir finden in dieser Tragodie gang eigentlich die Quintessenz ber Befinnungen und Leidenschaften des wunderbarften, zu eigner Qual geborenen Talents. Die Lebens- und Dichtungsweise des Lord Buron erlaubt kaum billige und gerechte Beurtei= lung . . . Doch ist der Verdruß, den man empfindet, immer mit Bewunderung und Hochachtung verknüpft". — Bier Jahre später schreibt er ebenda über den Don Juan. "Don Juan ist ein grenzenlos geniales Werk, menschenfeindlich bis zur herbsten Graufamteit, menschenfreundlich in die Tiefen der füßesten Reigung sich versenkend; und da wir den Berfasser nun einmal kennen und schätzen, ihn auch nicht anders wollen als er ist, so genießen wir dankbar, was er uns mit über= mäßiger Freiheit, ja mit Frechheit vorzuführen wagt"3.

Zwei Jahre später sprach er gegen den Kanzler Müller die entscheidenden Worte: "Byron allein lasse ich neben mir gelten"<sup>4</sup>. Und in demselben Jahre erwidert er eine Widmung des Lords mit jenen Versen tiesempsundener Freundschaft, in

 <sup>1</sup> An Sichftädt, 4. Mai 1816. — 2 41a, 189 ff. — 3 41a, 245 ff.
 4 Unterhaltung, 2. Ott. 1823.

welchen er den "der sich selbst bestreitet", auffordert, in dem Vollgefühl seiner Dichterkraft als hochbeglückt die Schmerzen zu überwinden<sup>1</sup>, und begleitete zugleich den Aufbruch des Freundes zum hellenischen Freiheitskampfe mit Bewunderung und trüber Ahnung.

"Laßt ihn der Historia! bändigt Euer Sehnen! Ewig bleibt ihm Gloria; bleiben uns die Thränen!"2

Etwa zur selben Zeit kam ihm des Dichters "Cain" zur Hand, der sein Staunen zur Ehrfurcht erhob: "Der über alle Begriffe das Vergangene sowohl als das Gegenwärtige und in Gesolg dessen auch das Zukünstige mit glühendem Geistesblick durchdringende Dichter hat seinem unbegrenzten Talent neue Regionen erobert; was er aber in denselben wirken werde, ist von keinem menschlichen Wesen vorauszusehen". Wie mußte ihn da die urplößliche Nachricht von des Dichters Tode erschüttern, zumal, da er gehofft hatte, nach vollbrachtem großen Bemühen den vorzüglichsten Geist, den glücklich erworbenen Freund und zugleich den menschlichsten Sieger persönlich zu begrüßen".

In dem Helena-Afte des Faust ließ er unter dem Bilde des Euphorion ihn als den genialen Sproß der vermählten Klassif und Romantik hervorgehen und widmete ihm jenen Nachruf, der in wenig Zeilen die tiefdringendste Charakteristik des Dichters gibt:

"Scharfer Blick die Welt zu schauen! Mitsinn jedem Herzensdrang! Liebesglut der besten Frauen und ein eigenster Gesang! Doch Du ranntest unaufhaltsam frei ins willenlose Netz, So entzweitest Du gewaltsam Dich mit Sitte, mit Geset; Doch zusetzt das höchste Sinnen gab dem reinen Mut Gewicht, Wolltest Herrlichstes gewinnen, aber es gelang Dir nicht".

<sup>1</sup> Gedichte, 4, 18. — 2 Gedichte, 4, 106. — 3 Bd. 41b, 97. — 4 Вд. 42a, 104.

Un die englische Nation aber richtete er die ernste Mahnung: "Nun aber erhebt uns die Überzeugung, daß seine Nation aus dem teilweise gegen ihn aufbrausenden, tadelnden, scheltenden Taumel plöglich zur Nüchternheit erwachen und allgemein begreifen werde, daß alle Schalen und Schlacken der Zeit und des Individuums, durch welche fich auch der Befte hin= durch und heraus zu arbeiten hat, nur augenblicklich, ver= gänglich und hinfällig gewesen, wogegen der staunungswürdige Ruhm, zu dem er sein Vaterland für jest und fünftig erhebt, in feiner herrlichkeit grenzenlos und in feinen Folgen un= berechenbar bleibt. Gewiß, diese Nation, die sich so vieler großer Namen zu rühmen hat, wird ihn verklärt zu Den= jenigen stellen, durch die fie sich immerfort felbst zu ehren hat" 1.

Auch in späteren Sahren richteten seine Gedanken sich gern auf den früh dahingeschiedenen Dichter, bald sein poetisches Genie rühmend, bald feine felbstquälerische und polemische Richtung 2 tadelnd, stets aber von der Grund= anschauung getragen, Byron sei "das größte Talent des Sahrhunderts, nicht antif und nicht romantisch, sondern wie der gegenwärtige Tag selbst"s; ber Repräsentant der neuesten poetischen Zeit.

Die Entwickelung diefer Zeit verfolgte er bis jum letten Lebenshauche mit universellem Geift. Freudig begrüßte er in feiner Zeitschrift "Runft und Altertum" insbesondere alle Beftrebungen ber Bölfer, gegenseitig von ihren Leiftungen Rennt= nis zu nehmen, und prophezeite eine "Weltliteratur" als lettes

Biel diefer Entwickelung 4.

<sup>1</sup> Lebensverhältnis zu Bryon, 42 a, 100. — 2 "Berhaltene Parlamentsreden" nannte er in diefer hinficht manche feiner Dichtungen (mit Edermann, 25. Deg. 1825); man bente g. B. an "Die brongene Beit!" Barnend verglich er in diefer Begiehung mit ihm ben Grafen Platen. — 3 Mit Edermann, 5. Juli 1827. — 4 Bezüge nach außen, 41b. 299.

"Ein Sphärentanz, harmonisch im Getümmel, Laßt alle Bölker unter gleichem himmel Sich gleicher Gabe jugendlich erfreun!"

## Drittes Rapitel.

## Ausübung.

Die Geschichte der Kunst, insoweit sie dem Rahmen der abendländischen Kulturentwickelung angehört, haben wir in ihren maßgebenden Spochen und Repräsentanten uns von dem Dichter vorübersühren lassen; welches sind nun die praktischen Grundsätze, die er aus seiner Theorie und seiner Geschichtsbetrachtung für den Künstler der Gegenwart entnimmt?

Vor allem betonte Goethe immer entschieden die Naturseite des fünstlerischen Schaffens, zumal des Dichtens. Wie die Natur den Künstler als die höchste menschliche Individualität hervorgebracht hat, so sind auch dessem Sinne sinden wir Goethe bekräftigend eine Außerung seiner Jugend wiedersholen: "was ein vorzügliches Individuum hervorbringe, sei doch auch Natur, und unter allen Völkern, frühern und spätern, sei doch immer nur der Dichter Dichter gewesen". Selbst eine physische Naturgrundlage des künstlerischen Könnens behauptete er: das Beispiel Paganinis beweist ihm, "daß der Organismus in seinen Determinationen die wunderlichen Manissestationen der lebendigen Wesen hervorbringe", und die Tatsache, daß "auch der anerkannte Dichter nur in Momenten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Gedichte, 4, 133. — <sup>2</sup> Dichtung u. Wahrheit, 27, 320. — <sup>3</sup> Un
Belter, 9. Juni 1831.

fähig ift, sein Talent im höchsten Grade zu zeigen", halt er für leicht erklärbar, "ohne daß man nötig hätte zu Wundern und seltsamen Wirkungen seine Zuflucht zu nehmen, wenn man Geduld genug befäße, den natürlichen Phanomenen zu folgen, deren Kenntnis uns die Wissenschaft anbietet"1. "Das Außerordentliche, was folche Menschen leisten, fett eine fehr garte Organisation voraus, damit fie feltener Empfindungen fähig sein und die Stimme der Himmlischen vernehmen mögen"2. — Aber daneben auch das entschiedene Betonen einer unerklärlichen wunderbaren Macht, die fich im Schaffen des Künstlers offenbare! "In der Poesie ift durchaus etwas Dämonisches, und zwar vorzüglich in der unbewußten, bei der aller Verstand und alle Vernunft zu kurz kommt, . . . desgleichen ist es in der Musik im höchsten Grade"3. Aus diesen beiden Betrachtungsweisen ergibt sich naturgemäß die Forderung, daß der Rünftler bei allem Ernft, aller Un= strengung seines Schaffens doch nie zu etwas sich zwinge, etwas forciere4; "ich habe", äußerte Goethe, "vor dem kate= gorischen Imperativ allen Respekt; ich weiß, wieviel Gutes aus ihm hervorgehen kann; allein man muß es damit nicht zu weit treiben; denn sonst führt diese Idee der individuellen Freiheit sicher zu nichts Gutem". Das entgegengesetzte Beispiel seines großen Freundes Schiller überzeugte ihn nicht etwa, sondern lieferte ihm nur den indirekten Beweis; denn er meinte, was sich in beffen Werken an schwachen Stellen fände, habe er an Tagen geschrieben, in denen seine Kräfte nicht genügten und nur eine gewaltsame Willensanftrengung fein Schaffen ermöglichte"5.

Wer die Arbeit des Genies so fehr als eine eigen=

<sup>1</sup> Plato als Mitgenosse einer christlichen Offenbarung, 41b, 174ss.

2 Mit Eckermann, 20. Dez. 1829. — 3 Mit demselben, 8. März.
1831. — 4 Mit demselben, 11. März 1828. — 5 Mit demselben,
18. Jan. 1827.

mächtig und unbestimmbar wirfende auffagte, der mußte auch geneigt sein, dem Benie eine große Freiheit in der Art seines Schaffens und seiner Schöpfungen zuzustehen. Das finden wir auch bei Goethe trot aller Strenge seiner Theorie praktisch betätigt und urteilend ausgesprochen. Er, der selbst in seinem "Faust" in fühner Freiheit und sicherer Größe ein berartiges, allen Regeln spottendes, geniales Werk geschaffen, sprach es offen aus: "Im höheren Sinne kommt doch alles darauf an, welchen Kreis das Genie sich bezeichnet, in welchem es wirken, was es für Elemente zusammenfaßt, aus denen es bilden will. Hierzu wird es teils durch inneren Trieb und eigene Überzeugung bestimmt, teils auch durch die Nation, durch das Sahrhundert, für welche gearbeitet werden soll . . . . Man gedenke Shakespeares und Calderons. Vor dem höchsten ästhetischen Richterstuhle bestehen sie untadelig, und wenn irgend ein verständiger Sonderer wegen gewiffer Stellen hartnäckig gegen fie klagen follte, so würden fie ein Bild jener Nation, jener Zeit, für welche sie gearbeitet, lächelnd vorweisen und nicht etwa dadurch bloß Nachsicht erwerben, sondern des= halb, weil sie sich so glücklich bequemen konnten, neue Lor= beern verdienen . . . Wohl findet sich bei den Griechen, sowie bei manchen Römern eine fehr geschmackvolle Sonderung und Läuterung der verschiedenen Dichtarten; aber uns Nordländer kann man auf jene Muster nicht ausschließlich hinweisen . . . . Wäre nicht durch die romantische Wendung ungebildeter Jahr= hunderte das Ungeheure mit dem Abgeschmackten in Berührung gekommen, woher hatten wir einen Samlet, einen Lear, eine Anbetung des Kreuzes, einen standhaften Brinzen?" 1 — — In diefer begeisterten Anerkennung wird dann auch an den Empfänger des Kunstwerkes die Forderung gestellt, "was mit fühnem und freiem Geiste gemacht worden, auch womöglich

<sup>1</sup> Anmerkung zu Rameaus Neffe, 45, 176.

mit ebensolchem Geifte wieder zu genießen!" 1 Aber eben diesen Geist vermißte er durchweg mit schmerzlicher Resignation bei ben Beschauern und Hörern der fünstlerischen Schöpfungen. Das Berhältnis des Dichters zum Publifum, zur Kritif, die Pflichten, die ihm dieses auferlegt, sah er als die schwerfte Mitgabe bes Künftlers an. "Es gibt eine zerstörende Kritif und eine produktive. Jene ist sehr leicht, . . . die produktive ist um ein gutes Teil schwerer"2. In der fritischen Zeitschrift, der er selbst nahe stand, der "Jenaischen Literaturzeitung", gab er felbst jene freien und weiten Normen an, nach denen ge= urteilt werden follte, und hielt darauf, daß fie beobachtet würden. "Man gebe einem jeden sein entschiedenes, indivi= duelles Talent mit Wohlwollen zu, man charafterifiere mit Einsicht und Schärfe, und zeige hinterdrein den Gebrauch und Mißbrauch desfelben!"3 "Jeder Dichter baut sein Werk aus Elementen zusammen, die freilich der eine organischer zu verflechten vermag, als der andere: doch kommt auch viel auf den Beschauer an, von welchen Maximen dieser ausgeht. Ift er zur Trennung geneigt, so zerstört er mehr oder weniger die Einheit, welche der Künftler zu erringen ftrebt; mag er lieber verbinden, so hilft er dem Künstler nach und vollendet aleichsam dessen Absichten"4. Freilich ist eine solche produt= tive Betrachtung nur dem Kenner möglich; nur er kann vergleichend beurteilen und würdigen; der Liebhaber foll jede Leistung einzeln betrachten, sich darein versenken5; aber auch von ihm fordert Goethe, daß er sich von dem bloßen Interesse am Stoffe zum Genuß der künstlerischen Verarbeitung des= selben erhebe, nicht stets nach Neuem verlange, sondern in das Gute immer von neuem sich vertiefe, nicht neugierig nach

<sup>1</sup> Mit Edermann, 18. April 1827. — <sup>2</sup> Graf Carmagnola noch einmal 41a, 345. — <sup>3</sup> An Sichftädt, 10. März 1815. — <sup>4</sup> An benfelben, 15. Sept. 1804. Die neuere philologische Kritik hat sich leider öfters auf die Seite der "zerstörenden" gestellt. — <sup>5</sup> Sprüche Kr. 665. — <sup>6</sup> S. &. Aphorismen, a. a. O., 13. Juli 1810.

dem speziellen Anlaß einer künstlerischen Schöpfung frage, sondern befriedigt an der Erhebung derselben in das AllgemeinsMenschliche sich freuen solle 1. Den Frauen sprach er in dieser Hinsicht eine größere Sicherheit zu als den Männern, infolge ihrer nicht so durch die Ansorderungen des äußeren Lebens bestimmten Stellung. "Wenn verstehen heißt, daszenige was ein anderer ausgesprochen hat, aus sich selbst entwickeln, so sind die Frauen, sobald es Innerlichkeiten gilt, immer im Vorteil"?

Aber ein jeder soll danach streben, diese Aufnahmefähigsteit zu erwerben, indem er sich gewöhnt, stetig an dem Genusse des Besten seinen Geschmack zu bilden. "Denn den Geschmack kann man nicht am Mittelgut bilden, sondern nur am Allervorzüglichsten". Goethe hat selbst daran gedacht, durch ein "thrisches Bolksbuch" den Deutschen einen solchen, jedermann zugänglichen Schatz darzubieten 4. Aber für seine Betrachtungsweise war dies nur eine Möglichseit unter vielen. "Der Mensch mache sich nur irgend eine würdige Gewohnheit zu eigen . . . . er gewöhne sich z. B. täglich in der Bibel oder im Homer zu lesen oder Medaillen oder schöne Bilder zu schauen oder gute Mussik zu hören".

"Das Große bleibt frisch, erwärmend, belebend; Im Kleinlichen fröstelt der Kleinliche bebend".

Wie anders aber das wirkliche Publikum! Es klebt stets am Interesse für den Stoff 7, es hängt an dem Einzelnen, Speziellen, wünscht die möglichste Darstellung des Wirklichen, "und verdirbt so die Poesie" s. Und wie die Wenge nicht das Kunstwerk zu schätzen wisse, so auch nicht die Tätigkeit

Un Zelter, 27. März 1830. — <sup>2</sup> An Conta, 25. Sept. 1820.
 Tahrb. XXII, 35. — <sup>3</sup> Mit Edermann, 24. Febr. 1824. — <sup>4</sup> Un Niethammer, 19. Ung. 1808. — <sup>5</sup> Mit Miller, 30. Mai 1814. — <sup>6</sup> Gedichte, 3, 158. — <sup>7</sup> Un Knebel, 23. Dez. 1813. — <sup>8</sup> Mit Edermann, 27. Dez. 1826.

des Künftlers; vorschnell, ohne Kenntnis der Berhaltniffe, die sie bedingen, ohne Beachtung deffen, was er gewollt, urteile sie ab 1. "Je mehr man seine Absicht flar zu machen gedenkt, zu desto mehr Berwirrung giebt man Anlak"2; das Bublitum werde immer fortfahren, die Forderungen zu machen, die man abzulehnen suche. So konnte er dem Dichter keinen anderen Rat erteilen, als fich völlig von dem Bublikum un= abhängig zu erhalten; gegen Lob und Tadel gleichgültig zu werden, sich "in der Stille, der Dämmerung, der Dunkelheit" zu halten, "welche ganz allein die reinen Produktionen beaunstigen kann", und sich zu hüten "vor dem Lärmen des Tageslichts, wo man sich in andern verliert, wo man irre gemacht wird durch Teilnahme wie durch Rälte, durch Lob und durch Tadel". Ja er äußerte sogar unumwunden: "Gigentlich ift das, was nicht gefällt, das Rechte. Die neuere Runft verdirbt, weil sie gefallen will"3. Dem mahren Künstler aber traute er die Kraft zu, sich hiervon zu emanzipieren; benn "In jedem Künftler liegt ein Reim von Berwegenheit, .... und dieser wird besonders rege, wenn man den Fähigen einschränken und zu einseitigen Zwecken dingen und brauchen mill" 4.

Er rief dem Künftler zu:

"Mit dieser Welt ist's keiner Wege richtig; Bergebens bist Du brab, vergebens tüchtig. Sie will uns zahm, sie will sogar uns nichtig".<sup>5</sup>.

Er appellierte statt dessen an die Nachwelt:

"Wer in der Weltgeschichte lebt, Dem Augenblick sollt' er sich richten? Wer in die Zeiten schaut und strebt, Nur der ist wert zu sprechen und zu dichten"6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Zweiter römischer Aufenthalt, Bericht, Dez. 1787. — <sup>2</sup> Dichtung u. Wahrheit, 28, 234, 235. — <sup>3</sup> Aphorismen, a. a. D., 24. Dez. 1813. — <sup>4</sup> Sprüche Ar. 698. — <sup>5</sup> Zahme Xenien, 3, 233. — <sup>6</sup> Ebenda, 230. Harnack, Goethe. 3. Aust.

Ein langes schaffenskräftiges Leben schenkte Goethe das Glück, diese Anerkennung späterer Zeit oftmals jahrzehnte-lang nach dem Erscheinen eines zuerst verkannten Werkes noch selbst genießen zu können, und dies war ihm, ebenso wie auch das Urteil einzelner zeitgenössischer Freunde, in denen er "seine Welt sah", von höchstem Wert. Gegenüber dem Augenblick, schrieb er einem Freunde, habe er den vollen déclain du succès; "was aber den wahren Ersolg betrifft, gegen den bin ich nicht im Mindesten gleichgültig; vielmehr ist der Glaube an denselben immer mein Leitstern bei allen meinen Arbeiten".

Indem er aber so den Künstler auf die Zukunst verwies, verpflichtete er ihn zugleich streng der Vergangenheit. Wie er überhaupt die ernsteste Arbeit und Gewissenhaftigkeit von ihm verlangte, so ganz besonders die ernste Betrachtung und Verwertung alles früher Geleisteten.

Sin Ausspruch, wie der oben zitierte, von der souveränen Selbstherrlichkeit des Künstlers, steht fast vereinzelt da neben unzähligen, in denen Goethe nicht abläßt, auf die Notwendigfeit strengster regelrechter Aneignung wie Ausübung der Kunst zu dringen. Nicht die schrankenlose Willkür der Originalschenies der Sturms und Drangperiode oder der Romantiker, sondern die streng schulmäßige Entwickelung der größten Kunstsepochen zu den Zeiten eines Perikles oder Lorenzo de' Medici war sein Ideal. "Es geht durch die ganze Kunst eine Filiation. Sieht man einen großen Meister, so sindet man immer, daß er das Gute seiner Borgänger benutzte und daß eben dieses ihn groß machte. Männer wie Rafael wachsen nicht aus dem Boden. Sie sußten auf der Antike und dem Besten, was vor ihnen gemacht worden". "Bon einem durchaus verrückten und sehlerhaften Künstler ließe sich allenfalls sagen, er habe

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Un Rochlit, 30. Jan. 1812. — <sup>2</sup> Mit Eckermann, 4. Jan. 1827, vgl. auch an S. Boisserée, 14. Febr. 1814.

alles von sich selber: allein von einem trefflichen nicht". "Die Runft kann niemand fördern als der Meister"2. "In der wahren Kunft giebt es keine Vorschule, wohl aber Vorbereitungen; die beste jedoch ist die Teilnahme des geringsten Schülers am Geschäft des Meisters; aus Farbenreibern sind treffliche Maler hervorgegangen"3. In dieser Vererbung hat die Runft auch ein felbständiges Leben, das sich, abgesehen von dem Eingreifen der einzelnen Berfönlichkeit, in der ftetigen Entwickelung der fünstlerischen Mittel und in der Umbildung der typischen Stoffe außert. Goethe liebte es, diefer in der antiken Runft allgemein angewandten Betrachtungsweise auch in der neueren Runft zu folgen; er bemaß danach Aufsteigen oder Verfall der Runft. "Es ift eine der ernftesten Betrachtungen zu sehen, ob ein Künftler ein Motiv vor dem Brenn= puntte gefunden und in den Brennpunft gezogen hat, wie Raphael des Majaccio Vertreibung aus dem Paradies, oder ob er das im Brennpunkt angelangte hinter dem Brennpunkte verzerrt, wie Poussin das Raphaelische einzige Unübertreff= bare 4. "Das geborene Talent wird zur Produktion gefordert; es fordert dagegen aber auch eine natur= und funstgemäße Entwickelung für sich"5. Sene Entwickelung aber fordert un= umgänglich auch ein entschiedenes Sichbilden und Fortschreiten nach klar erkannten Gefeten und Zielen. Goethe tadelt die "Anarchie, die einen schwankenden Empirismus jeder geprüften anerkannten Gesetlichkeit vorzieht, sich mit Originalität schmei= chelt, und hofft aus fortgesetztem Spielen und Pfuschen foll zulett ein Kunftresultat hervorgehen"8. "Bas uns", heißt es in der Kunftschule der Wanderjahre, "zu ftrengen Forderungen, zu entschiedenen Gefeten am meiften berechtigt, ift: daß gerade das Genie, das angeborene Talent sie am ersten

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mit Edermann, 1. April 1831. — <sup>2</sup> Sprüche Nr. 171. — <sup>3</sup> Sprüche Nr. 745. — <sup>4</sup> An H. Weyer, 15. Sept. 1809. — <sup>5</sup> Antik und Modern, 49a, 154. — <sup>6</sup> An S. Boisserée, 27. Mai 1817.

begreift, ihnen den willigsten Gehorsam leistet . . . . Es begreift, daß Kunst eben darum Kunst heiße, weil sie nicht Natur ift"1. Immerhin läßt sich bemerken, daß Goethe in der letzten Epoche seines Lebens der subjektiven Neigung des Künstlers mehr Spielraum gab als früher, in der Zeit der "horen" und "Prophläen", es wirkte dabei wohl eine gewiffe Refignation mit, insofern er immer von neuem erleben mußte, daß auch die höchste fünstlerische Selbsterziehung und Gewissenhaftiakeit von dem Bublikum nicht als solche erkannt und anerkannt wurde. Jene Gesetze nun sind vor allem Form= gesetze: "Die Besonnenheit des Dichters bezieht sich eigentlich auf die Form; den Stoff giebt ihm die Welt nur allzu freigebig; der Gehalt entspringt freiwillig aus der Fülle seines Innern . . . Aber die Form, ob sie schon vorzüglich im Genie liegt, will erkannt, will bedacht sein . . . "2. Bewußtes gesetmäßiges Bestreben und produktive Hochschätzung der bedeutenden Vorgänger also forderte er von dem Rünftler und fand er in den großen Spochen der Kunft. "Das beste Genie ist das, welches alles in sich aufnimmt, sich alles zuzueignen weiß, ohne daß es der eigentlichen Grundstimmung, demjenigen was man Charafter nennt, im Mindesten Eintrag thue, vielmehr folches noch erft recht erhebe und durchaus nach Mög= lichfeit befähige"3. Der Verfall der Kunft dagegen tritt ein, wenn die Verwertung der theoretischen Erkenntnis zur Unperfönlichkeit, die Nachfolge großer Vorbilder zu empfindungsloser Nachahmung, zur Manier, schließlich zum Handwerksmäßigen wird, wie an den Werken des siebzehnten Sahrhunderts, an

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wanderjahre, 25, 10. Goethe macht auch darauf aufmerksam, daß es Schwächen in der künstlerischen Technik gibt, die beibehalten werden müssen, "weil man durch Beseitigung derselben der Natur zu nahe kommt und die Kunst unkünstlerisch wird". Man kann hier wohl beispielsweise an die Darstellung des Auges in der Plastik erinnern. — <sup>2</sup> West-östl. Divan, Noten und Abhandlungen, 7, 100. — <sup>3</sup> An W. Humsboldt, 17. März 1832 (der leste Brief, den Goethe geschrieben hat).

der Nachahmung griechischer Vorbilder durch die Römer (Goethe erinnert besonders an Herculaneum) fich erweist 1. Diefer Berfall könne nicht etwa durch einen einzelnen Künftler verursacht werden?, wie man das beispielsweise von Euripides oder Michel Angelo behauptet hat, sondern könne nur entweder durch Erschöpfung des innerhalb der geistigen Sphäre einer Reit liegenden Stoffes und Gehaltes bewirft werden oder durch Beränderungen in der geistigen Richtung des Zeitalters. Auf einige besondere Gefahren hat Goethe felbst hingewiesen und vor ihnen gewarnt. Wenn er fagt: "Die Menschen sind nur folange produktiv als fie religios find; dann werden fie bloß nachahmend und wiederholend", so ist es einleuchtend, daß er hier nicht einen bestimmten Offenbarungsglauben, fondern die heilige Ehrfurcht vor dem Großen und Dauernden überhaupt als den einzigen Boden hat bezeichnen wollen, dem große Kunftschöpfungen entwachsen könnten. Wenn er an anderer Stelle von dem Humor, jobald diefer vorwaltet, äußert: "er begleitet die abnehmende Runft, zerftort, vernichtet fie zuleti"4, so mag ein solcher Ausspruch uns überraschen, da ja von humoristen unstreitig oft die größten literarischen Wirkungen erzielt worden sind. Aber tatsächlich ist dieser Ausspruch nur die naturgemäße Ergänzung des Borhergehenden. Der religiös Gefinnte betrachtet fein Schaffen als eine geheiligte, gottähnliche Tätigkeit; bem Humoristen steht bas eigene Ich, der reflettierende Spiegel der Gegenstände, höher als fein Schaffen und seine Schöpfung; jener legt seine ganze Seele, von allem sein bestes in das einheitliche Werk, dieser spielt mit Scherz und Ernft, taftet und rückt nach Gefallen. E 3 ift fein Zweifel, auf welchem Wege allein Werke von ewiger Wahrheit und Größe entstehen können. "Humoristische Augenblicke hat wohl Jeder, aber es fommt darauf an, ob der

<sup>1 49</sup>a, 153. — 2 Mit Edermann, 1. Mai 1825. — 3 Aphoris= men, a. a. D., 26. März 1814. — 4 Sprüche Nr. 701.

Humor eine beharrliche Stimmung ift, die durchs ganze Leben geht. Wieland 3. B. hatte Sumor, weil er ein Steptifer war, und den Skeptikern ist es mit Nichts ein großer Ernst .... Wem es aber bittrer Ernft ift mit dem Leben, der fann fein Sumorist sein"1. Um Goethes Urteil über den Sumoristen noch richtiger zu würdigen, ziehen wir sein Urteil über einen der größten humoriften seiner Zeit, über Jean Baul heran, von dem er gestand, nicht mehr als ein paar Seiten ohne Überdruß lesen zu können2. "Es kommt hier alles auf das Individuum an, das ein solches Wagstück unternimmt". Schon dies ist ein für den objektiven Wert dieser Kunstgattung bedenkliches Urteil. Un dem Individuum Jean Paul aber wird hervorgehoben, ein "verständiger, umschauender, einsichtiger, unterrichteter, ausgebildeter und dabei wohlwollender und frommer Sinn . . . . Gin Beist . . . . , der munter und fühn in seiner Welt umherblickt, erschafft die feltsamsten Bezüge, verknüpft das Unverträgliche, jedoch dergeftalt, daß ein ge= heimer ethischer Faden sich mitschlinge, wodurch bas Ganze zu einer gewissen Einheit geleitet wird"3. Interessante Eigen= schaften, aber durchaus nicht die, welche Goethe sonst Künstlern und Kunstwerken zuschreibt; geistreiche Willfür, aber nicht innere Geset mäßigkeit, nicht äußere Sarmonie! Bermandt= schaft mit der orientalischen Dichtung wird darauf nachgewiesen; diese felbst aber bezeichnet Goethe an anderer Stelle4 nach ihrem "höchsten Charafter" als Geift, . . . Übersicht des Belt= wesens, Fronie usw. "Jene Dichter haben alle Gegenstände gegenwärtig und beziehen die entferntesten Dinge leicht auf einander". Und an der gleichen Stelle heißt es: "Der Geift gehört vorzüglich dem Alter, oder einer alternden Weltepoche". Und gewiß: einer Epoche, die über Naivetät und Ehrfurcht hinaus ist.

<sup>1</sup> Mit Müller, 6. Juni 1824. — 2 Mit Schopenhauer, Biedersmann, 9, 336. — 3 Best=öftl. Divan, Noten, 7, 111. — 4 Ebenda, 76.

Eine Reihe allgemeiner Bedingungen des fünftlerischen Lebens haben wir zusammengefaßt; wir fragen weiter, welche einzelnen Kräfte follen zur Ausübung der Kunft zugelaffen, oder, wenn sie berzutreten, freudig begrüßt werden. "Wenn man die Kunst in einem höheren Sinn betrachtet", schreibt Goethe, "fo möchte man wünschen, daß nur Meister sich da= mit abgaben, daß die Schüler auf's ftrengfte geprüft wurden, daß Liebhaber sich in einer ehrfurchtsvollen Unnäherung alucklich fühlten. Denn das Runftwerk foll aus dem Genie entspringen, der Künftler foll Gehalt und Form aus der Tiefe seines eigenen Wesens hervorrufen, sich gegen ben Stoff beherrschend verhalten und sich der äußeren Ginflüffe nur zu seiner Ausbildung bedienen"1. Indes war Goethe andererseits viel zu sehr von der Wertschätzung einer fünftlerischen Durchdringung und Gestaltung des gesamten Lebens erfüllt, als daß er die unbedeutenderen Talente von der Kunftübung wirklich hätte ausschließen wollen. Freilich wies er ihnen eine ganz andere Bahn als dem Genie zu. Bas der Dilettantismus, ber fich auf zu große Aufgaben einläßt, der wahren Kunft schade, schlug er sehr hoch an2. Er eignete sich das Wort Mozarts an: "Ihr Dilettanten habt entweder feine eigenen Gedanken und da nehmt ihr fremde, ober wenn ihr eigene habt, so wißt ihr nicht damit umzugehen"3. Die Fähigkeit der Komposition eines großen Ganzen4, die Fähig= feit etwas Allgemeingültiges zu schaffen, sprach er ihnen ab. Auf kleine begrenzte Aufgaben und auf die Darstellung der äußeren, ihn unmittelbar umgebenden realen Buftande wies er den geringer Begabten bin. "Selbst bas mäßige Talent hat immer Beist in Gegenwart der Natur; dagegen einiger= maßen forgfältige Zeichnungen der Art immer viel Freude

<sup>1</sup> Farbenlehre, Didakt. Teil, 1, 373. — 2 Bgl. schon aus der Zeit des Berkehrs mit Schiller das "Schema über den Dilettantismus", 47, 299. — 3 Mit Eckermann, 13. Dez. 1826. — 4 Sprüche Nr. 744.

machen". Solche Beschäftigung sollte dann freisich nicht den Lebensberuf, sondern nur einen Schmuck des Lebens bilden. "Möge der junge Mann sein Amt treulich verwalten und daneben seine Pfarre mit hübschen Bildern schmücken, wie ein anderer ein angenehmes Gedicht macht, indem er als Geistlicher eine würdige Stelle einnimmt und vielsachen Nußen bringt . . . Es muß nicht gleich alles zum Handwerk werden, was unserem Dasein zur Zierde gereichen kann". "Dilettantismus, ernstlich behandelt, . . . wird Bedanterei".

Der große Künftler, dürfen wir resumieren, soll das Wirkliche und Alltägliche gleich den Griechen zum Allgemeins gültigen erheben, der schwächere dagegen in dem nächsten Kreise verharren.

Wenden wir uns nun zur Ausübung der einzelnen Künste, zunächst der bildenden. Goethe hat sich darüber viel öfter und eingehender geäußert als über das poetische Schassen, wie er auch selbst bekennt: "Ich achtete weit mehr auf das Technische der Malerei als das Technische der Dichtkunst". Es ist das psychologisch sehr begreislich, denn der unmittelbar Tätige hat meistens kein Verlangen nach bewußter Resslegion.

"Die bildende Kunst ist auf das Sichtbare angewiesen, auf die äußere Erscheinung des Natürlichen". Hieraus folgt, daß der Künstler sich vor allem mit der Natur und ihrer Erscheinungsweise genau bekannt zu machen habe, daß der Bildbauer vor allem die Anatomie des menschlichen Körpers, der Maler die Gesetze der Perspektive sorgfältig studiere. Goethe führte die Zeiten der Renaissance hiefür als Muster an, und

<sup>1</sup> Spriiche, 48, 210. — 2 Vgl. insbesondere die aussiührlichen Ratschläge, die Goethe Eckermann erfeilte (12. Sept. 1823) und den Brief an Knebel, 19. Aug. 1825, betreffs eines jungen Theologen, der sich zum Maler ausbilden wollte. — 3 Spriiche Nr. 170. — 4 Farbenslehre, Histor. Teil, 4, 286. — 5 Spriiche Nr. 696.

bedauerte die häufige Unterlassung dieser Vorarbeiten durch die Künftler der Gegenwart 1. Um aber alsdann die Natur nach ihrem Schönheitsgehalte erkennen zu lernen, fei es er= forderlich, daß der Rünftler sehen lerne. "Wenn ich jungere deutsche Maler, sogar solche, die sich eine Zeit lang in Stalien aufgehalten, befrage, warum fie doch, besonders in ihren Land= schaften, so widerwärtige grelle Tone dem Auge darstellen und vor aller Harmonie zu fliehen scheinen, so geben sie wohl gang dreist und getroft zur Antwort, sie fahen die Natur genau auf folche Weise. Kant hat uns aufmerksam gemacht, daß es eine Kritif der Vernunft gabe. . . . Ich aber möchte in eben dem Sinne die Aufgabe ftellen, daß eine Rritit der Sinne nötig fei, wenn die Runft . . . irgend wieder fich erholen . . . folle"2. "Nach unferer Überzeugung follte der junge Rünftler wenig ober gar feine Studien nach ber Natur beginnen, wobei er nicht zugleich dächte, wie er jedes Blatt zu einem Ganzen abrunden . . . möge"3. "Wir fehen in der Natur nie etwas als Einzelheit . . . Auch fällt uns wohl ein einzelner Gegenstand als besonders malerisch auf; es ift aber nicht der Gegenstand allein, der diese Wirkung hervor= bringt, sondern es ist die Verbindung, in der wir ihn sehen ... Lasse ich aber diese einwirkenden Ursachen in meinem Bilde hinweg, so wird es ohne Wahrheit sein und ohne die eigentliche überzeugende Kraft"4. Die erste Gelegenheit für den Rünftler aber, sich auch schon inmitten seiner Studien produttiv zu erweisen, ware nun, wo etwa ein Element ber mög= lichen schönen Gesamtwirfung jener Berbindungen beraubt sich fande, "Berknüpfungen zu entdeden und dadurch Runftwerke

<sup>1</sup> S. 3. B. mit Edermann, 21. Dez. 1831; mit Boisserée, 20. Oft. 1815; mit Gräfin Eggloffstein, 27. Jebr. 1818; Berein deutscher Bildshauer, 49b, 59; desgl. auch die Kunstabschnitte in den "Wanderjahren".

2 Sprüche Nr. 759, 60; mit Edermann, 17. Febr. 1829. — 3 Sprüche Nr. 751. — 4 Edermann, 3, 79, 80.

hervorzubringen. . . . . Kein Busch, kein Baum, dem man nicht durch die Nachbarschaft eines Felsens, einer Quelle Besteutung geben, durch eine mäßige einfache Ferne größeren Reiz verleihen könnte". Als ein hervorragendes Beispiel dieser Fähigkeit, die von der Natur gebotenen Eindrücke besteutungsschwer, geistvoll zu gestalten, hat er in dem Aufsaß "Ruysdael als Dichter" einige Bilder dieses Meisters anaslysiert<sup>2</sup>.

Es braucht taum gesagt zu werden, daß neben diesem Studium der Natur zugleich die gewiffenhafte Aneignung der "Technif", des "Handwerkes" herzugehen hat; "die durch Übung zu erlangende Fertigkeit ist es eigentlich, die das Talent endlich zur Meisterschaft erhebt"3. Allein die Gewähr wahrhaft fünstlerischer Leistung ist doch nur dann gegeben, wenn diese Übung nicht nur an dem Vorbilde der Natur, sondern auch an dem Muster klassischer Kunftleistungen ge= schieht. "Ropieren", äußerte Goethe zu einer jungen Malerin, "topieren müßtest Du mir von früh bis in die Nacht in systematischer Folge, — und dann erst, wenn hierin genug geschehen, komponieren und selbständig schaffen"4. ebenso rief er den Bildhauern zu: in der Plastik sei Denken und Reden gang unnüt, der Künftler muffe wurdige Gegenftande mit Augen sehen, er habe nach den Resten der höchsten Bor= zeit zu fragen, welche denn ganz allein in den Arbeiten des Phidias und seiner Zeitgenoffen zu finden seien. In England möge er deshalb so lang als möglich verweilen, daselbst vor allen Dingen aufs fleißigste den geringften Überreft des Parthenon und des Phigalischen Tempels studieren; "auch der fleinste, ja beschädigte Teil wird ihm Belehrung geben"5.

<sup>1</sup> Sprüche Nr. 752. Wie sehr diese Forderungen mit der früher entwickelten Theorie Goethes in Einklang stehen, bedarf keines näheren Nachweises. — 2 Bb. 48, 212. — 3 An Nicolaus Meyer, 11. März 1828. — 4 Mit Müller, 29. April 1818. — 5 Verein deutscher Bildshauer, a. a. O.

- Wenn nun aber der Künftler endlich zur eigenen Broduktion vorschreite, so sei die Wahl des Gegenstandes von höchster Wichtigkeit — und gerade hierin suchte er der jung aufstrebenden Rünftlergeneration die Wege zu weisen, indem er in "Runft und Altertum" Stoffe zur Bearbeitung vorschlug. Die Blaftif wies er insbesondere auf das Portrat bin1, da der ausgebildeten Runft auch "der Übergang in das Reelle" aut anstehe" und da zudem die Plastik nur auf ihrer höchsten Stufe durch fich felbst wirken könne, meift dagegen fich noch ein stoffartiges Interesse suchen muffe, wie es eben in den Bildniffen bedeutender Menschen zu finden sei, durch welches fie eng mit dem reellen Leben verknüpft und um deffentwillen fie bei jeder pietätvollen Familie wie Körperschaft freudigste Pflege finden werde. Auf die ferneren praktischen Borschläge Goethes noch einzugehen, würde uns hier zu weit führen. Weit feltener finden wir ihn über die Aufgaben der Architektur fich aussprechen. Daß er irgend einen bestimmten Stil, fei es ber Antife oder Renaifsance, sei es des Mittelalters zur Rachahmung empfehle, ift nirgends gefagt. Es scheint, als ob er gerade in dieser Runft den Anforderungen der Gegenwart, des Zeitgeschmackes mehr einräumte als in anderen; wenig= ftens erklärt er sich fehr entschieden gegen jede Ginrichtung oder Aussichmudung eines Hauses im Stile irgend einer ber= gangenen Zeit, 3. B. in dem gotischen. "Es ift immer eine Art von Maskerade, die auf die Länge in keiner Hinsicht wohlthuen kann, vielmehr auf den Menschen, der sich damit befaßt, einen nachteiligen Ginfluß haben muß. Denn fo etwas steht im Widerspruch mit dem lebendigen Tage, in den wir gesetzt sind"3. Und ebenso äußerte er über die Gotif als

<sup>1</sup> Vorschläge ben Künstlern Arbeit zu verschaffen, 48, 244. — 2 Als Beispiel gelungener realistischer Behandlung führt Goethe Rauchs Reliefs an der Blücher-Statue zu Berlin an, die man freilich heutzutage wohl anders rubrizieren würde. — 3 Mit Edermann, 17. Jan. 1827.

Bauftil, "man solle jene altdeutsche Bauart zwar höchlich schätzen, ihr Andenken erhalten, ihr historische Untersuchungen widmen, und von ihr, besonders im Technischen manches lernen, neue Gebäude jedoch in diesem Geschmack und Stil aufzuführen, keineswegs unternehmen"1. Um fo mehr war er bagegen von dem Bewußtsein des Wertes erfüllt, den die der Gegenwart angemessene fünstlerische Vollendung nicht nur des Saufes für den Bewohner, fondern der ganzen Stadt für den Bürger habe. Mit der Wirkung der Musik verglich er den Eindruck solcher Umgebung, wie er überhaupt die Architektur eine "verstummte Tonkunst" nannte und die hellenische Sage bewunderte, nach welcher Orpheus durch die Tone seiner Leier die Steine herbeilockte und nach der Bewegung seiner Rhythmen gesetmäßig sich ordnen ließ. "Die Töne verhallen, aber die Harmonie bleibt. Die Bürger einer folchen Stadt wandeln und weben zwischen ewigen Melodieen; der Geist kann nicht sinken, die Thätigkeit nicht einschlafen, das Auge übernimmt Funktion, Gebühr und Pflicht des Dhres, und die Bürger am gemeinften Tage fühlen sich in einem ideellen Ruftand; ohne Reflexion, ohne nach dem Ursprung zu fragen, werden sie des höchsten sittlichen und religiösen Genusses teilhaftig . . . Dagegen in einer schlecht gebauten Stadt, wo der Zufall mit leidigem Befen die Häuser zusammenkehrte, lebt ber Bürger unbewußt in der Bufte eines dufteren Bustandes; dem fremden Eintretenden jedoch ift zu Mute, als wenn er Dudelsack, Pfeisen und Schellentrommeln hörte und sich bereiten mußte, Bärentangen und Affensprüngen beiguwohnen"2.

Aber wenn Goethe so die Wirfung der Architektur und Musik gleichsetzt, so ist doch andererseits gerade zwischen diesen beiden Künsten die größte Verschiedenheit obwaltend. Die

<sup>1</sup> An Baumeister Catel, 10. Mai 1815. — 2 Sprüche Nr. 694.

Architektur arbeitet mit dem kompaktesten, massivsten Material zu praktischem Aweck; die Musik mit dem flüchtigsten, ja unfichtbaren, abgelöst von jeder Beziehung auf das reale Leben. Gerade das lettere hob Goethe eifrig hervor 1: "Die Würde der Kunst erscheint bei der Musik vielleicht am eminentesten, weil fie keinen Stoff hat, der abgerechnet werden mußte. Sie ist gang Form und Gehalt und erhöht und veredelt alles, was sie ausdrückt". In seiner theoretischen Betrachtung der Musik verwertete er wiederum das ihm in so vieler Hinsicht fruchtbare Schema der "Polarität". "Dehnt sich die Tonmonade aus, so entspringt das Dur, zieht sie sich zusammen, so entsteht das Moll" . . . "Der Durton übt eine gleiche Wirkung auf die menschliche Natur, er treibt sie ins Objekt, zur Tätigkeit, in die Weite, nach der Beripherie . . . Der Mollton . . . zieht zusammen, konzentriert, treibt ins Subjekt und weiß dort die letten Schlupfwinkel, in welchen sich die allerliebste Wehmut zu verstecken beliebt"2. Auch die Aufgabe der Mufik glaubte er in zwei nach entgegengesetten Polen gewandten Richtungen bestimmen zu können. "Die Mufik ist heilig oder profan. Das Heilige ist ihrer Bürde gang gemäß, und hier hat fie die größte Wirfung aufs Leben, welche sich durch alle Zeiten und Epochen gleich bleibt. Die profane follte durchaus heiter sein"3. "Die Heiligkeit der Kirchenmusiten, das Heitere und Neckische der Bolksmelodieen find die beiden Angeln, um die sich die wahre Musik herum= dreht . . . Die Vermischung macht irre, die Verschwächung wird fade, und will die Musik sich an Lehrgedichte, oder beschreibende, und dergleichen wenden, so wird sie kalt"4. -Indes liegt bei dieser Betrachtung der Musik schon die Gefahr nahe, sie ihres einzigartigen Charafters zu entkleiben und ins Stoffliche herabzuziehen. Daber würdigt Goethe

<sup>1</sup> Sprüche Nr. 659. — 3 Un C. H. Schlosser, 1815. Bb. 25, 305, 310. — 3 Sprüche Nr. 660. — 4 Sprüche Nr. 662.

neben dieser Musik "aller Nordländer" auch jene andere der Italiener, welche man als durchaus "selbständige Kunst betrachtet, in sich selbst ausbildet, ausübt und durch den verfeinerten äußeren Sinn genießt". Beide Richtungen schilbert er mit folgenden Worten aufs anschaulichste: "Der Italiener wird sich der lieblichsten Harmonie, der gefälligsten Melodie befleißigen; er wird fich an dem Zusammenklang, an der Bewegung als solchen ergeten; er wird des Sangers Rehle zu Rate ziehen und das, was diefer an gehaltenen oder schnell auf einander folgenden Tönen und deren mannigfaltigftem Vortrag leisten kann, auf die glücklichste Weise hervorheben und fo das gebildete Dhr feiner Landsleute entzücken. Er wird aber auch dem Vorwurf nicht entgehen, seinem Text . . . feineswegs genuggethan zu haben. Die andere Partei hingegen hat mehr oder weniger den Sinn, die Empfindung, die Leidenschaft, welche der Dichter ausdrückt, vor Augen . . . . Seltjame Harmonieen, unterbrochene Melodieen, gewaltsame Abweichungen und Übergänge sucht man auf, um den Schrei des Entzückens, der Angft und der Verzweiflung auszudrücken. Solche Komponisten werden bei Empfindenden, bei Berftandigen ihr Glück machen, aber dem Vorwurf des beleidigten Ohrs . . . schwerlich entgehen". Einen Fingerzeig, aus diesem Zwiespalt heraus einen künftlerisch sicheren, vor Abirrungen bewahrenden Weg zu finden, gab der Dichter in der= felben Art, wie er überhaupt den Künftler auf das Wahre hinzuweisen, von dem Wirklichen abzuschrecken pflegte. "Der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Anm. zu Rameaus Neffe, 45, 181—183. Goethe schätzte ben musikalischen Genuß bekanntlich sehr hoch und hatte außerdem ein praktisches Verhältnis zur Musik sowohl durch die Opernaufsührungen der Weimarer Bühne, als auch durch seine Beziehungen zu den Komponisten seiner eigenen Lieder, vor allem zu Zelter; allein bei alledem äußert er doch selbst, daß es ihm "an Kenntnis der Mittel sehlt", deren sich die Musik bedient, und wir dürfen daher nicht erwarten, bei ihm technische Katschläge für den Musiker zu sinden.

Musiker . . . . darf nichts, wie er es durch die äußeren Sinne empfängt, nachahmen, aber alles darf er darstellen, was er bei diesen äußeren Sinneseinwirkungen empfindet"!

Die Aufgabe, jede Tiefe der Empfindung, auch das Schrankenlose menschlicher Leidenschaft auszudrücken, wird da= gegen unbestritten der Dichtkunft zuerteilt. Den allzu großen Budrang nach diesem Zweige der Kunftübung bedauerte er. "Es werden jest Broduttionen möglich, die Rull sind, ohne schlecht zu sein: Null, weil sie keinen Gehalt haben, nicht schlecht, weil eine allgemeine Form guter Muster den Ber= fassern vorschwebt"2. Sehr charakteristisch ist eine vertrauliche Kritik über einige handschriftliche Tragödien, die Cotta ihm zugesandt hatte: "Alle vier deuten auf eine besondere Rultur, die in Deutschland, vorzüglich aber im nördlichen, herrscht: man könnte sie die verständig — vernünftig — gemütliche nennen. Dazu kommt noch eine gewiffe Ubung Stude zu sehen, zu lesen, einiges Geschick, einen Plan zn concipieren und leidliche Verse zu machen . . . Ich begreife wohl, daß es eine milde Kritik giebt, die sich mit solchen Dingen be= faffen und fie mit Aufmerksamkeit würdigen mag, für mich aber existieren sie gar nicht"3. Roch häufiger fand er diese nachahmende, scheinbare Produktivität in der Lyrik, von der er meinte: "Die deutsche Sprache ist auf einen so hohen Grad der Ausbildung gelangt, daß es einem jeden gegeben ift, fo= wohl in Prosa als in Rhythmen und Reimen sich bem Gegenftande wie der Empfindung gemäß nach seinem Bermögen glücklich auszudrücken, . . . daß ein jeder fich gedrängt fühlt, seine Gedanken und Urteile, sein Erkennen und Fühlen mit

<sup>1</sup> An Schoepke, 16. Febr. 1818. Schriften der G.=G. 18, 94. — 2 Sprüche Nr. 119. — 3 An Cotta, 14. Nov. 1808.

einer gewiffen Leichtigkeit mitzuteilen. Schwer, vielleicht unmöglich wird es aber dem Jüngeren einzusehen, daß hierdurch im höheren Sinne noch wenig gethan ift"1. In der Fähig= feit, nicht nur sich selbst, sondern auch die Welt ringsumher darzustellen, noch mehr in dem "Gehalt", "Gehalt des eigenen Lebens"2, der auch die bloße Darstellung des eigenen Selbst bedeutend zu machen vermöge, liege das Kriterium wahrer Dichtergabe. Nicht von außen her könne fie ersetzt werden; selbst an Schillers Dramen, an Manzonis berühmtem Romane tadelte er, daß beide, weil ihnen "keine poetisch brauchbare Natur" in der gegenwärtigen "schlechten Zeit" begegnet sei, zu äußeren hilfsmitteln sich aufzuerbauen gegriffen hätten, Geschichte und Philosophie; dem reinen poetischen Succes "seien diese Hilfen im Wege"3. Die eigentliche Grundfraft des Dichters fah er in der Phantasie, seiner "Göttin", der er schon in der Jugendzeit das Preislied gesungen hatte, die er im Alter neben Sinnlichkeit, Verstand und Vernunft als die vierte Hauptfraft unseres geistigen Wesens erkannte, von der er rühmte: "fie bildet oder findet Gestalten zu den Bernunftideen und belebt also die sämtliche Menscheneinheit"4. Dadurch unterscheide sich die Poesie von der Prosa, daß sie durch die Phantasie Dinge entstehen lasse, die für den Verstand ewig problematisch blieben, — nach Gesetzen, denen der Verstand nicht beikommen könne und solle. Wohl mag sie daher vor der Kritik des Verstandes ohne Schaden nicht immer bestehen. Besonders betont Goethe das bei der Lyrif: "Alles Lyrische muß im Ganzen sehr vernünftig, im Einzelnen ein Bischen unvernünftig (genauer gesagt: unverständig) sein"6.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Für junge Dichter, 41b, 375 f. Ühnlich schon im April 1815 an Hellmann, Bb. 25, S. 264. — <sup>2</sup> Noch ein Wort für junge Dichter, H. 29, 281. — <sup>3</sup> Mit Eckermann, 23. Juli 1827. — <sup>4</sup> An die Erbsgroßherzogin Maria Pawlowna, 3. Jan. 1817. — <sup>5</sup> Mit Eckermann 5. Juli 1827. — <sup>6</sup> Sprüche Nr. 123.

Das in manchen Perioden so eifrig gepflegte Lehrgedicht betrachtete Goethe nur als eine untergeordnete Nebenform der Boefie 1. Wenn wir aber daneben einen Ausspruch finden: "Die höchste Lyrif ist entschieden historisch", so wissen wir, daß derfelbe nicht verstanden sein will "durch historische Studien erzeugt", sondern aus historischer Empfindung, eng mit der gesamten Individualität verwoben, hervorgegangen, wie dies auch das fogleich folgende Beispiel beweist: "Man versuche die mythologisch=geschichtlichen Elemente von Vindars Oden abzusondern, und man wird finden, daß man ihnen durchaus das innere Leben abschneidet"2.

Was die äußere Form der Dichtung, Rhythmus und Reim anlangt, jo huldigte Goethe keiner fehr ftrengen Technik in dieser Hinsicht. Wie seine eigenen Hexameter große Freiheit des Rhythmus, seine Reimgedichte äußerst oft unreine Reime zeigen, so stand er auch den Bestrebungen anderer, hierin strengere Regeln einzuführen (in früherer Zeit Bog, in späterer Blaten) feindlich gegenüber. "Wunderlich", nennt er die Forderungen, "felbst gegeben" die Gesetze der Lossischen Schule über den Herameter3, und meint 20 Jahre später: "Die Herren Kritifer fangen an zu quängeln, ob in einem Reim ein 3 auch wieder auf ein 3 komme, und nicht etwa ein f auf ein 3. Wäre ich noch jung und verwegen genug, so würde ich absichtlich gegen alle solche technischen Grillen ver= stoken" 4. Sein Sinnen war durchaus auf die Bestimmung der Kompositionsgesetze, auf die Art und Weise der poetischen Auffassung und Behandlung des Stoffes in den einzelnen Dichtungsgattungen gerichtet, und schon aus der Zeit seines

<sup>1</sup> Über das Lehrgedicht, S. 29, 226. — 2 Borrede zu Manzonis Werken, H. 29, 654. — 3 Un Nicolaus Meyer, 28. März 1806. — 4 Mit Edermann, 9. Febr. 1831. Wie fein und eigentiimlich beutsch dabei Goethes Sprachgefühl fich im Bersbau äußert, hat besonders Victor Behn geiftvoll nachgewiesen. 15

Verkehres mit Schiller liegt uns als Frucht dieses Denkens der Auffatz über "epische und dramatische Dichtung" 1 vor. Da Goethes Ansichten hierüber später keine Wandlung erlitten haben, so sei es uns gestattet, diese Abhandlung hier zu verwerten. Der Epiker und Dramatiker, beginnt Goethe, seien beide den Gesetzen der Einheit und der Entfaltung unterworfen, beide behandelten ähnliche Gegenstände und bedienten sich aller Arten von Motiven; ihr Unterschied liege aber darin, daß der epische Rhapsode seinen ruhig horchenden Zuhörern die Begebenheit als vollkommen vergangen, der Schauspieler seinen gespannt erwartenden Zuschauern als vollkommen gegenwärtig darzustellen habe. Das Epos stelle deshalb vorzüglich den außer sich in einer gewissen Breite wirkenden Menschen dar, das Drama den nach innen geführten, die Tragodie vorzüglich den innerlich leidenden; schneller als das Epos dränge das Drama auf sein Ziel vor; denn wenn sich auch beide Gattungen der retardierenden, d. h. den Gang der Sandlung aufhaltenden Motive mit größtem Vorteil bedienten, so seien doch die eigentlich rückwärtsschreitenden, welche die Handlung von ihrem Ziel entfernten, ausschließlich dem Epos eigentümlich; dem Drama aber vorzüglich die vorwärtsschreitenden, die Sandlung fördernden angemeffen. Gleich eröffnet sei beiden die sittliche Welt, in physiologischer wie pathologischer Erscheinung, ebenso die Welt der Phantasien, Ahnungen und Schickfale; die äußere Welt dagegen sei mehr dem Epiter erschlossen, der besonders durch Gleichnisse sie zu vielseitigster Darstellung zu bringen habe, während der Dramatiker mehr auf einem Punkte verharre.

In dem Romane sah Goethe damals nur eine untergeordnete Nebenform des Epos, wie aus der Korrespondenz, die er mit Schiller über "Wilhelm Meister" führte, hervor-

<sup>1</sup> Bb. 41 b, 220-224.

geht; später gestand er ihm eine selbständigere Würde zu. indem er ihn "eine subjektive Epopoe" nannte, in der der Verfasser die Welt nach seiner Weise behandle und deren Wert wesentlich von dem Interesse abhinge, das die Individualität des Verfaffers einzuflößen vermöge1. Ginen gang befonderen Wert sprach er der Verbindung von epischen mit Ihrischen und dramatischen Elementen zu, "wie wir an den schätzens= wertesten Balladen aller Bölker deutlich gewahr werden". "Sie bringen eben durch diese Bereinigung im engften Raume das herrlichste Gebilde hervor"2. Wir brauchen uns hier nur an Goethes eigene Balladen vom Erlfonig, von der Müllerin, vom vertriebenen Grafen zu erinnern. Weitaus am häufigsten aber finden wir Goethe in der Evoche, die uns vorwiegend interessiert, mit der Theorie des Dramas beschäftigt. "Ein dramatisches Werk zu verfassen, dazu gehört Genie. Am Ende foll die Empfindung, in der Mitte die Bernunft, am Unfang der Verstand vorwalten und alles gleichmäßig durch eine lebhafte flare Einbildungsfraft vorgetragen werden"3. — Die Ausbildung eines eigenen deutschen Dramas lag ihm am Herzen, wie er sie auch während seiner Theaterleitung zu Weimar zu fördern gesucht hatte; er warnte vor fremden Lehren und Borbildern: "Gigentümlichkeit des Ausdruckes ift Anfang und Ende aller Kunft. Nun hat aber eine jede Nation eine von dem allgemeinen Eigentümlichen der Mensch= heit abweichende besondere Gigenheit". "Wiediel falsches Shakespeare und besonders Calderon über uns gebracht, wie dieje zwei großen Lichter bes poetischen himmels für uns zu Irr= lichtern geworden, mögen die Litteratoren der Folgezeit hifto= risch bemerken"4. Und ähnlich urteilt er über die Theorien

<sup>1</sup> Sprüche Nr. 126. — <sup>2</sup> Best-östl. Divan, Noten, Natursormen der Dichtung, 7, 118. — <sup>3</sup> Sprüche Nr. 774. — <sup>4</sup> Sprüche Nr. 768, 69; vgl. auch 676.

des Aristoteles, daß sie nur im Zusammenhange des philosophischen Denkens des Mannes Klarheit und Wert erhielten, daß sie aber in rein äußerlicher genauer Anwendung auf die moderne dramatische Produktion nur Verderben gebracht hätten 1. Das Gesetz der drei Einheiten habe nur den praktischen Zweck, das Drama leicht faklich zu machen, was bei den Griechen auch vollständig erreicht worden sei; einen absoluten Wert aber habe es nicht, und wenn es, wie bei den Franzosen in fomplizierteren Stoffen die Faglichkeit geradezu hindere, fo fei es besser, sich wie Shakespeare tue, darüber hinwegzuseten?. — Welche aber war nun Goethes eigene Theorie? — "Des tragischen Dichters Aufgabe und Thun" lautet einer seiner Sprüche, "ist nichts anderes als ein psychisch-sittliches Phänomen, in einem faglichen Experiment dargeftellt, in der Bergangenheit nachzuweisen". Ein Phänomen "des Menschengeistes"3, definiert er gleich darauf näher. Wir werden, was hier von dem tragischen Dichter gesagt ift, auf den drama= tischen überhaupt beziehen dürfen.

Indem Goethe nur von menschlichen psychisch=sittlichen Phänomenen redet, schließt er schon die bloß äußerlichen Mostivierungen der Schicksalsdramen aus, gegen welche er sich auch anderwärts ausdrücklich ausspricht; die tragische Schickssalsdee der Griechen sei unserer jezigen Denkungsweise nicht mehr gemäß; verarbeite ein moderner Poet solche früheren Iden zu einem Theaterstück, so sehe es immer aus wie eine Art von Assetziert. Das sittliche Phänomen, von dem die Handlung ausgehe, sei das Gegebene, nicht weiter zu motisvierende, auch von dem Zuschauer anzunehmendes; die konsequente Entwicklung der Handlung aus dieser Boraussehung

Spriiche Nr. 771. — <sup>2</sup> Mit Edermann, 24. Jebr. 1825. —
 Spriiche Nr. 772, 73. — <sup>4</sup> Mit Edermann, März 1832. — <sup>5</sup> An Riemer, 28. Juni 1809.

sei die dramatische Aufgabe. Die Exposition musse schon an sich bedeutend und interessant sein, aber auf noch Wichtigeres, was kommen werde, schließen laffen; und so muffe ferner jede Handlung sowohl an sich bedeutend als auch gleichsam sombolisch sein, d. h. auf noch Bedeutenderes hinweisen 1. Das Charakteristische des Tragischen aber fand er in Situationen, aus denen kein Ausgang, bei denen keine Verföhnung denkbar sei2, wo der Konflift unlösbar sich gestalte3, wo also das psychische Phänomen einen unversöhnlichen Zwiespalt enthalte4 Der tragische Dichter gebe die Lösung alsdann "durch eine Art Menschenopfer", durch deffen Bollgug "die aussöhnende Abrundung" dann möglich wird 5. Nicht genug konnte er endlich die dramatischen Dichter darauf hinweisen, von Anfang an, in Anlage und Ausführung eines Stückes schon das Theater im Auge zu haben, für die Bretter zu ichreiben, weil alle nachträglichen Einrichtungen und Zustutzungen doch nicht mehr imstande seien das ursprünglich nicht theatralisch gedachte theatralisch wirksam zu machen 6. "Den Grund aller theatralischen Kunst" aber wie jeder anderen Kunst sah er in dem "Wahren", wobei freilich der Unterschied vom "Wirklichen" scharf im Auge zu halten ift. "Je bedeutender dieses (das Bahre) ift, auf je höherem Buntte Dichter und Schauspieler es zu fassen verstehen, eines desto höheren Ranges wird sich die Bühne zu rühmen haben"7. Ratur und Kunft follten auf das engfte mit einander verbunden fein. Falich fei es eine bestimmte politische, religiose oder ethische Wirkung

<sup>1</sup> Mit Eckermann, 26. Juli 1826, wo insbesondere Molidres Tartusse als Muster angesührt wird. — 2 Mit Müsser, 7. April 1830. — 3 Mit Eckermann, 26. März 1827. — 4 An Zelter, 31. Okt. 1831. — 5 Nachlese zu Aristoteles Poetik, 41 b, 248. — 6 Sprüche Nr. 765; vgl. aus früherer Zeit den Aussach "über Wahrheit und Wahrscheinslichkeit der Kunstwerke", 47, 255. — 7 Genasts Bericht, Gespräch vom 24. Febr. 1810.

von einer "ber höheren Sinnlichkeit gewidmeten Anftalt" zu erlangen, "durch das Theater lehren und beffern" zu wollen1; felbst großen Schauspielern, Eckhof, Schröder, Iffland warf er es vor, aus Rücksicht auf das Gefühl ihrer persönlichen Bürde die theatralische Runft aus dem Gebiet des Charafteristischen in das des "Anständigen, Gebilligten und wenigstens scheinbar Guten" gezogen zu haben. Die Erfahrung seiner eigenen langjährigen Theaterleitung legte er in verschiedenen Auffätzen nieder, die praktische Winke für den Schauspieler enthielten, wie er andererseits den Dichtern durch Empfehlung paffender Stoffe zu Hilfe zu kommen suchte. Freilich schloß seine Theaterleitung ja mit einem schroffen Bruch, den er selbst als Beweis ungenügenden Erfolgs feiner Bestrebungen ansah. "Hat sich kein anderer Sinn festgesetzt als der, daß man nur das Neue will, wie niedrig es auch stehen möge, . . . . . nun ich will fort von einem Wege auf welchem die rechte Höhe unerreichbar ist"2. Es ist wohl mit eine Nachwirkung dieser Erfahrungen, wenn die theatralische Darstellung aus jenem Kreise idealen fünstlerischen Zusammenwirkens, der uns in dem wunderbaren, ganz der Erziehung und Bildung gewid= meten Lande der "Wanderjahre" vorgeführt wird, — verbannt ist, weil sie sich aller übrigen Künste bediene, aber nicht um sie zu befördern, sondern um sie zu verderben, indem sie flüchtig und gewiffenlos sie ihres Ernstes entfleide. Dichter hat hier die empirische Bühne mit ihren Mängeln und Übelftänden im Auge gehabt; an anderer Stelle aber mahnt er felbst, darüber die ideelle Seite nicht zu vergeffen 3: "Bon der ideellen Seite steht das Theater sehr hoch, so daß ihm fast nichts, was der Mensch durch Genie, Geist, Talent, Technif und Ubung hervorbringt, gleichgestellt werden kann."

Deutsches Theater, 40, 176. — 2 Mit Riemer, April 1817. — 3 Biographische Einzelheiten; Theater, 36, 278.

Nachdem Poesie, Rhetorik, Mimik in ihrer Vereinigung gepriesen worden, wird endlich hervorgehoben, wie auch Architektur, Plastik, Walerei, Musik mitwirken, und so "eine Wasse von menschlichen Herrlichkeiten auf diesen einen Punkt sich richten lasse". In so idealer Vollendung ist dann gerade das Theater die Stätte, wo das Verlangen einheitlichen gegenseitig anerkennenden und fördernden Jusammenwirkens aller Künste erfüllt werden kann, wie es so rein und tief in dem Bundesliede der Jünger jener Kunstschule gepriesen wird.

> Bu erfinden, zu beschließen Bleibe Künstler oft allein; Deines Wirkens zu genießen, Eile freudig zum Berein! Heier im Ganzen, schau, erfahre Deinen eig'nen Lebenslauf! Und die Thaten mancher Jahre Geh'n Dir in dem Nachbar auf . . . .

Wie Natur im Vielgebilde Einen Gott nur offenbart, So im weiten Kunstgefilde Lebt ein Sinn der ew'gen Art, Dieses ist der Sinn der Wahrheit, Der sich nur mit Schönem schmüdt, Und getrost der höchsten Klarheit Hollsten Tags entgegenblickt.

Wie beherzt in Neim und Proje Redner, Dichter sich ergehn, Soll des Lebens heit're Rose Frisch auf Malertasel stehn, Mit Geschwistern reich umgeben, Mit des Herbstes Frucht umlegt, Daß sie von geheimen Leben Offenbaren Sinn erregt.

Tausendfach und schön entstieße Form' aus Formen Deiner Hand Und im Menschenbild genieße, Daß ein Gott sich hergewandt! Welch' ein Werkzeug ihr gebrauchet, Stellet Euch als Brüber dar! Und gesangweiß flammt und rauchet Opfersäule vom Altar.

# Fünfter Abschnitt.

# Goethes Vetrachtung der politischen und sozialen Verhältnisse.

### Erftes Rapitel.

#### Urteile.

Goethe war niemals Verfechter eines bestimmten politischen Systems, nie Anhänger einer organisierten politischen Partei. Auch seine politischen Anschauungen sind durchaus erwachsen aus dem Bewußtsein der praktischen Aufgaben seiner tatsächslichen Lebensstellung, verbunden mit fortgesetzter Beobachtung der politischen und sozialen Verhältnisse, die ihn umgaben oder irgend welche Bedeutung für sein geistiges Leben geswonnen hatten.

Den Grundsatz, daß die politische Betätigung des Mannes in den engsten Kreisen seiner bürgerlichen Existenz, in Familie, Stadt, Beruf zu beginnen habe, hat er stets mit Entschiedensheit ausgesprochen, und ist ihm auch zeitlebens treu geblieben. Am lebendigsten zum Ausdruck gebracht hat er ihn in jenem "Vorspiel" von 1807, das die Biederaufrichtung des Staates nach den entsetzlichen Bedrängnissen der Vorjahre seierte:

"Es lohnt sich Jeder selbst, der sich im Hause Wohl besteißigt übernomm'nen Tagwerks, Freudig das Begonnene vollendet.

Gern und ehrenhaft mag er zu Andern Öffentlich sich fügen, nüßlich werden; . . . Wie er sich beriet und seine Liebsten. Also wer dem Hause trefflich vorsteht, Bildet sich und macht sich wert mit Andern, Dem gemeinen Besten vorzustehen. Er ist Patriot und seine Tugend Dringt hervor und bildet ihresgleichen".

Goethes eigene politische Stellung ift ferner burch fein Berhältnis zu Karl August bestimmt worden. Goethe war por allen Dingen der treuste Untertan und selbstloseste Ratgeber des Herzogs, der mit ganzem Berzen seinem Lande gewidmete Bürger des weimarischen Herzogtums. Das Bewußtsein des vollen Vertrauens, mit welchem fein Fürst diese Treue ihm lohnte, vor allem aber der tiefsten Übereinstimmung mit ihm in der gemeinsamen Sorge um das Wohl des Landes, soweit auch oft die Anschauungen über die Mittel und Wege auseinander gingen, gab seinen politischen Unschauungen jene ruhige, hoffnungsvolle Zuversicht, welcher die Leidenschaften des modernen Barteilebens ganzlich fremd bleiben mußten, welcher die Förderung des geiftigen und materiellen Fortschrittes als selbstverständliche Aufgabe galt, welcher aber grundstürzende Umwälzung des Bestehenden nicht als erstrebenswertes Ziel und gar der Gedanke, Gesinnungs= tüchtigkeit an der Entschiedenheit der Opposition zu messen, nur als beklagenswerte Verirrung erscheinen konnte. Wie er mit tiefempfundener Verehrung fagen konnte: "Ich bin mit dem Großherzog seit einem halben Sahrhundert auf das innigste verbunden und habe ein halbes Jahrhundert mit ihm gestrebt und gearbeitet; aber lügen müßte ich, wenn ich sagen wollte, ich wüßte einen einzigen Tag, wo der Großherzog nicht daran gedacht hätte, etwas zu thuen und auszuführen, das dem Lande zum Wohl gereichte"2, — so sprach es Karl

<sup>1 13, 32. — 2</sup> Mit Edermann, 14. April 1825.

August aus, daß er Goethe dauernd für seinen Dienst gewonnen zu haben als eine der höchsten Zierden seiner Regierung erachte, und aus tiefstem Herzen entsprang ihm der Bunsch: "Bis zum letzten Hauche beisammen!". Ein so unerschütterliches, reines und edles Lebensverhältnis mußte für die Anschauungen des Dichters von hochwichtiger Bedeutung werden.

Zugleich aber war sein lebhaftes Interesse zu aller Zeit der Erforschung fremder Nationalcharaktere in Verbindung mit den Geschicken, welche sie beeinflußten und bildeten, zugewandt.

Wir haben zwar früher gesehen, daß Goethe der histori= schen Forschung fremd gegenüber stand, daß ihre Methode ihm fein Bertrauen in die Sicherheit ihrer Ergebniffe erweckte 1. Auch das Interesse, welches ein jo gewaltiges geschichts= wiffenschaftliches Unternehmen, wie des Freiherrn von Stein "Monumenta Germaniae" ihm zuerst erweckte2, ließ bald wieder nach, als er die methodisch-fritische Richtung erfannte, in der es geführt wurde. Aber tropdem war gerade Goethe in hohem Maße scharfe Auffassung, und tiefes Berständnis für Zustände der Vergangenheit und Gegenwart eigen; nicht in dem Sinne, daß er die Entwickelung ber politischen und nationalen Gebilde zu verfolgen, nachzuerleben, und daraus den gegenwärtigen Bustand zu begreifen unternahm, sondern in der Bedeutung, daß er die Individualität berselben als etwas Gegebenes scharf aufzufassen und zu würdigen wußte. Bon hiftorischen Quellen intereffierten ihn nur folche, die mahr= haft charafteristisch für ihr Zeitalter waren. Briefe, Memoiren, Tagebücher usw.3. Was seine Dichterkraft vor allem aus= zeichnet, jenes Vermögen unendlich verständnisvoller und

<sup>1</sup> Aphorismen, 29. Jan. 1804, S. 286. — 2 Bgl. Steig, Goethe und die Brüder Grimm, S. 82 ff. Ferner Goethes Beiträge zu Pertj'. Archiv, 42 a, 7—15. — 3 Paralipomena zu Dichtung u. Wahrheit, 28, 358.

lebenswahrer psychologischer Charafteristik das wird in seiner Geschichtsbetrachtung zur Psychologie bedeutender historischer Charaftere, historischer Völker und historischer Perioden. Wie wir ihn die organische Natur nicht in ihrer uns verborgenen Entstehung, sondern als ein ungeheures Vild in der ideellen Einheit und charafteristischen Verschiedenheit der einzelnen Gestalten begreisen sehen, so erblickt er auch in den einzelnen Völkerindividualitäten, in den wichtigsten historischen Spochen die einzelnen Seiten der menschlichen Natur charafteristisch verskörpert und beurteilt sie nach dem Maßstabe der Idee, die er sich aus der Ersahrung des Lebens gewonnen hat. Eine Reihe solcher Urteile hat er im historischen Teil der Farbenlehre niedergelegt, der für unsere folgenden Ausführungen größtenteils als Quelle dienen wird.

Goethes inneres Verwandtschaftsverhältnis zur Antike ift auch in seinem historischen Urteil sichtlich wirksam, macht ihn aber auch nicht blind gegen die Mängel griechischer und römischer Existenz. "Das Glück der griechischen Ausbildung", schreibt er, "ift schon oft und trefflich dargestellt worden. Gedenken wir nur ihrer bildenden Kunft und des damit so nahe verwandten Theaters . . . Bu dem gepriesenen Glück der Griechen muß vorzüglich gerechnet werden, daß sie durch feine äußere Einwirfung irre gemacht worden: ein gunftiges Beschick, das in der neueren Zeit den Individuen felten, den Nationen nie zu Teil wird"1. Alls wesentlicher Vorzug der griechischen Welt in ihrer besten Zeit erschien ihm die Allseitigkeit der Entwicklung bes Individuums wie der Gesamtheit, worin sich "die fämtlichen Eigenschaften gleichmäßig vereinigten". "Nach einerlei Weise lebte der Dichter in seiner Ginbildungs= kraft, der Geschichtschreiber in der politischen, der Forscher in der natürlichen Welt . . . . "; d. h. jeder war dem andern

<sup>1</sup> Farbenlehre, Hiftor. Teil, 3, 120.

innerlich verwandt und verstand sich mit ihm. Die "handelnsden Personen wirsten mit allem Sinn, aller Neigung, aller Kraft auf die Gegenwart . . . daß, waß geschah, hatte für sie den einzigen Wert, sowie für uns nur daßsenige, waß gesdacht oder empfunden worden, einigen Wert zu gewinnen scheint". Aber in dieser aufs höchste gesteigerten Kraft sedes Individuums liegt zugleich eine Gesahr beschlossen: "Die Griechen waren Freunde der Freiheit; ja! aber seder nur seiner eigenen; daher staft in sedem Griechen ein Thrannoß, dem es nur an Gelegenheit sehlte, sich zu entwickeln".

Für das Kömertum behielt Goethe, seitdem er selbst ein Bewohner Koms gewesen, zeitlebens eine mit persönlicher Sympathie gemischte Hochschäung. Alles Kömische ziehe ihn unmittelbar an, gestand er; dieser große Verstand, diese Ordenung in allen Dingen sage ihm zu<sup>3</sup>. Sebenso empfand er auch gegenüber den Spuren römischer Herrschaft in Deutschsland. Noch in später Zeit berichtet er über den Sindruck, den das römische Monument von Ygel ihm auf dem traurigen Feldzug von 1792 hervorbrachte, mit charafteristischen Worten: "Vielleicht war die Macht des Altertums nie so gefühlt worden als an diesem Contrast: ein Monument, zwar auch kriegerischer Zeiten, aber doch glücklicher siegreicher Tage und eines dauernden Wohlbesindens rühriger Wenschen in dieser Gegend", obsgleich ein Werk, das auch dem Beschauer "das Gesühl eines fröhlich thätigen Daseins mitteilt".

<sup>1</sup> Windelmann und sein Jahrhundert, 46, 22, 23. — 2 Mit Riemer, 20. Nov. 1813. — 3 Mit Boisserée, 11. Aug. 1815. — 4 Campagne in Frankreich, 33, 149. Ein Urteil über das Kömertum, das allen andern, die Goethe gefällt hat, schnurstracks widerspricht, sindet sich Farbenlehre, histor. Teil, 3, 127. Hier wird den Kömern der politische Sinn abgesprochen (!), und dies Urteil durch die Ermordung Cäjars, die abgeschmackteste Tat, die je begangen, motiviert. Ich glaube, daß der gewalkige Eindruck, den Goethe von Napoleons Auftreten erhalten hatte, entschednd auf die Absalfung dieser Stelle (1807—8) eingewirkt

Das Mittelalter war für Goethe nichts als eine Zeit bes Stillstands, ja des Rückschritts. In der Geschichte der Farbenlehre wird die "Zwischenzeit" zwischen Altertum und Neuzeit, die große "Lücke" in der geistigen Entwicklung, charakterisiert als ein Jahrtausend", indem die Menschheit "verworren und hülfloß, irren und schwanken" sollte. Sein Urteil über die politischen Zustände in der "Dunkelsten Pfassen» und Ritterzeit" hat er im zweiten Teile des Faust in scharfer Satire ausgesprochen. Der Preis der "Heil'gen und Ritter", aus dem Munde des Kanzlers, der in den Worten gipselt: "Sie nehmen Kirch' und Staat zum Lohn"², ist ebenso scharf tressend wie die späteren Verse, die den Mangel jeder Staatsordnung kennzeichnen:

Burg gegen Burg, Stadt gegen Stadt, — Zunft gegen Abel Fehde hat; Der Bischof mit Kapitel und Gemeinde; Wer sich nur ansah, waren Feinde . . . .

Und allen wuchs die Kühnheit nicht gering; Denn leben hieß: sich wehren — Nun das ging.

Es ging, es hinkte, fiel, ftand wieder auf; Dann überschlug sich's, rollte plump zu Hauf's.

Shstematische Charakteristik historischer Epochen aber finden wir nur in betreff der neueren Zeit.

Bon dem sechszehnten Jahrhundert schreibt Goethe: "In der ersten Hälfte zeigt sich eine hohe Bildung, die aus Gründlichkeit, Gewissenhaftigkeit, Gebundenheit und Ernst hers vortritt. Sie ruht auf der zweiten Hälfte des fünfzehnten Jahrhunderts. Was in dieser geboren und erzogen ward, glänzt nunmehr in seinem ganzen Wert, in seiner vollen Würde, und die Welt erlebt nicht leicht wieder eine solche Erscheinung. Hier zeigt sich zwar ein Konflist zwischen Autorität und Selbstthätigkeit, aber noch mit einem gewissen Waße.

hat. Der Bewunderer bes neuen Cafar empfand Verachtung gegen die Mörber bes alten.

<sup>1 3, 129. — 2</sup> Bers 4903—8. — 3 Bers 10264—10271.

Beide sind noch nicht von einander getrennt, beide wirken auf einander, tragen und erheben sich. In der zweiten Hälfte wird das Streben der Individuen nach Freiheit schon viel stärker. Schon ist es jedem bequem, sich an dem Entstandenen zu bilden, das Gewonnene zu genießen, die frei gemachten Käume zu durchlaufen; die Abneigung vor Autorität wird immer stärker, und wie einmal in der Religion protestiert worden, so wird durchaus auch in der Wissenschaft protestiert, so daß Baco von Berulam zulest wagen darf mit dem Schwamm über alles hinzusahren, was bisher auf die Tafel der Menschheit verzeichnet worden war".

Das achtzehnte Sahrhundert wird ebenda mit folgenden

Worten geschildert:

"Bei feinen großen Berdienften hegte und pflegte es manche Mängel und that den vorhergehenden Jahrhunderten, besonders den weniger ausgebildeten, gar mannigfaches Un= recht. Man fann es in diefem Sinne wohl das felbitfluge nennen. . . . Wo findet sich Chrfurcht für hohe, unerreichbare Forderungen? Wo das Gefühl für einen in unergründliche Tiefen fich fenkenden Ernft? Wie felten ift die Nachficht gegen fühnes, miglungenes Beftreben! Bie felten bie Geduld gegen ben langfam Werdenden! . . . Gelten wird fich finden, bag eine problematische Natur mit Gründlichkeit und Billigkeit bargestellt worden". Und zur Betrachtung der Gegenwart, vorzüglich wohl der romantischen Richtung sich wendend, fährt Goethe fort, das 19. Sahrhundert scheine "auf dem Wege zu sein, gedachten Fehler des vorangegangenen wieder gut zu machen, wenn es nur nicht in den entgegengesetzten sich zu ver= lieren das Schicksal hat" 2.

Unter den politischen Erscheinungen der Neuzeit mußte es nach allem Vorhergegangenen der aufgeklärte Despotismus

<sup>1</sup> Farbenlehre, Siftor. Teil, 3, 241f. — 2 Ebenda, 239 ff.

sein, der Goethe besonders anzog. Diesen hat er offenbar im Auge, wenn er in seiner "Novelle" den jungen Fürsten mit den Worten einführt: (Sein) "Vater hatte noch den Zeitpunkt erlebt und genutzt, wo es deutlich wurde, daß alle Staatssglieder in gleicher Betriebsamkeit ihre Tage zubringen, in gleichem Wirken und Schaffen, jeder nach seiner Art, erst gewinnen und dann genießen sollten".

Am meisten tritt diese Vorliebe in seiner Hochschäung Friedrichs des Großen hervor. Welchen Eindruck dessen Taten schon auf den Knaben machten, hat Goethe später in "Dichtung und Wahrheit" lebendig geschildert. Und noch in Rom, als er die Nachricht von dem Tode Friedrichs erhalten, seierte er ihn als "den großen König, dessen Ruhm die Welt erfüllte", der "endlich auch das Zeitliche gesegnet, um sich mit den Hervoen seinesgleichen im Schattenreiche zu unterhalten". Bald darauf stellte er ihn in der zehnten römischen Elegie in eine Reihe mit Alexander und Cäsar. Daß erst durch Friedrich in die deutsche Poesie "wahrer und höherer eigentlicher Lebenszgehalt" gekommen sei", hob er noch in späterem Alter entschieden hervor.

Die Kehrseite dieses Despotismus, vor allem das Treiben des Versailler Hoses und Ludwigs XV. hat er dagegen noch in seinem letzten poetischen Werke, dem vierten Akt des Faust, aufs schärsste gebrandmarkt ("Schlecht und modern! Sardanapal!")<sup>4</sup>. Und auch die Willkürlichkeiten der Kabinettspolitik der "nordischen Monarchieen", wie sie sich in der Teilung Polens äußerten, verurteilte er.

Doch sein volles Interesse wurde auf politische Angelegenheiten erst durch die französische Revolution gelenkt, deren Entstehen und Verlauf er wie ein großartiges schreckenerregendes

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Novelle, 18, 315 f. — <sup>2</sup> Stalienische Reise, 19. Jan. 1787. — <sup>3</sup> Dichtung u. Wahrheit, 27, 104. — <sup>4</sup> Bers 10176. — <sup>5</sup> Karalipomena zur "Campagne in Frankreich", 33, 377.

Naturereignis mit gespannter Ausmerksamkeit verfolgte. Die Hossen, welche die ersten vielverheißenden Ansänge dersjelben in ihrer Fülle reiner Begeisterung erregten, hat niemand glänzender geschildert und mit volleren Tönen gepriesen, wie er es in "Hermann und Dorothea" getan.

"Denn, wer leugnet es wohl, daß hoch sich das Herz ihm erhoben, Ihm die freiere Brust mit reineren Pulsen geschlagen, Als sich der erste Glanz der neuen Sonne heranhob, Als man hörte vom Nechte der Menschen, das allen gemein sei, Bon der begeisternden Freiheit und von der löblichen Gleichheit! Damals hosste Jeder sich selbst zu leben; es schien sich Aufzulösen das Band, das viele Länder umstrickte, Das der Müßiggang und der Sigennuß in der Hand hielt.

Waren nicht jener Männer, der ersten Verkünder der Botschaft, Namen den höchsten gleich, die unter die Sterne gesetzt sind? Wuchs nicht jeglichem Menschen der Mut und der Geist und die Sprache?"1

Aber bald enttäuschten die Ausschreitungen der Revolution alle Sympathien, die sie in edlen Geiftern erweckt hatte. Die Überzeugung, daß die Gewaltsamkeit und Bietatlofigkeit nichts Neues schaffen könne, daß fogar die bisherigen Errungenschaften der Kultur nicht nur in Frankreich, auch in Deutschland, in Europa gefährdet seien, daß überhaupt die unruhige politische Neuerungssucht und der ungezügelte Unabhängigkeitsbrang des Individuums dem stetigen Rultur= fortschritte nachteilig seien, - erfüllte den Dichter bald mit Grauen vor der dämonischen Macht der Berwüftung, die sich hier offenbarte. In den Annalen äußert er hierüber: "Ginem thätigen, produktiven Geifte, einem wahrhaft vaterländisch gesinnten und einheimische Litteratur befördernden Manne wird man es zu Gute halten, wenn ihn der Umfturz alles Bor= handenen schreckt, ohne daß die mindeste Ahnung zu ihm fpräche, was benn Befferes, ja nur Underes baraus erfolgen

<sup>1 50, 232.</sup> 

folle". "Die gräulichen unaufhaltsamen Folgen solcher gewaltthätig aufgelösten Zustände mit Augen schauend und zugleich ein ähnliches Geheimtreiben im Baterlande durch und durch blickend, hielt ich ein für allemal am Bestehenden fest, an dessen Verbesserung, Besedung und Richtung zum Sinnigen, Verständigen ich mein Leben lang bewußt und unbewußt gewirkt hatte".

Seine Meinung war, es sei besser, daß Ungerechtigkeiten geschähen, als daß sie auf eine ungerechte Weise gehoben würden. Nero selbst hätte bei längerer Regierung nicht soviel Unheil stiften können, als durch die Bürgerkriege nach seiner

Ermordung über die Welt gefommen fei 3.

Aber diese Stellung hinderte ihn durchaus nicht, die Schäden der bisherigen Buftande, die Schuld der regierenden Klaffen und der Fürsten flar zu erkennen. Wenn er den Freiheitsschwindel der politisch unfähigen Masse in dem Lust= spiele "Der Bürgergeneral" verspottet, so hat er dem gegen= über die Verrottetheit und sittliche Zerrüttung der höheren Stände mit furchtbarer, rücksichtslos nackter Wahrheit in dem "Großkophta" dargestellt; die leider nicht gang vollendeten "Aufgeregten" follten die Schuld der hohen wie der niederen Klassen schildern und die eigene versöhnliche und ausgleichende Anschauung des Dichters gegenüber beiden Extremen zu er= freulichem und befriedigendem Siege führen. Eingehend fprach er sich über das letztgenannte Stück noch gegen Eckermann aus: "Man kann es gewiffermaßen als mein eigenes politisches Glaubensbekenntnis jener Zeit ansehen. 218 Repräsentanten des Adels hatte ich die Gräfin hingestellt und mit den Worten, die ich ihr in den Mund gelegt, ausgesprochen, wie der Abel eigentlich denken foll. . . . . Sie hat sich überzeugt, daß das Bolk wohl zu drücken, aber nicht zu unterdrücken ift, und daß

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tag= und Jahreshefte, 35, 24. — <sup>2</sup> Ebenda, S. 47. — <sup>8</sup> G.=Jahrb. 15, 8.

die revolutionären Aufstände der unteren Klassen eine Folge der Ungerechtigkeit der Großen sind. Ich dächte, diese Gesinnung wäre durchaus respektabel. — . . . . Es ist wahr, ich konnte kein Freund der französischen Revolution sein; denn ihre Greuel standen mir zu nahe, während ihre wohlthätigen Folgen damals noch nicht zu ersehen waren; . . . . . ebenso wenig aber war ich ein Freund herrischer Wilkür".

Seine gesamte Auffassung dieser welthistorischen Umwälzung wollte er in dem Dramenchklus "die natürliche Tochter" zur eingehendsten Darstellung bringen; aber ehe er zum Abschluß desselben und zur poetischen Ausführung der ihm porschwebenden Lösung gelangte, fam die Wirklichkeit mit der überraschendsten Lösung ihm zuvor; aus dem wüsten Chaos ftieg die bandigende und neugestaltende Schöpferfraft Napoleons hervor, die Gedanken der Revolution in fich auf= nehmend und erweiternd. Daß eine thrannische Gewalt aus der Anarchie hervorgehen werde, hatten schon viele geahnt, und bei Beginn der Revolution war es Mirabeau gewesen, dem viele diese Rolle prophezeiten; auch Goethe war von Bewunderung dieser genialen Perfonlichkeit noch in ipatern Sahren erfüllt. "Mirabeau", äußerte er gegen Eckermann, "besaß die Gabe das Talent zu unterscheiden, und das Talent fühlte sich von dem Dämon seiner gewaltigen Natur angezogen, jo daß es fich ihm und feiner Leitung willig hingab. So war er von einer Maffe ausgezeichneter Kräfte umgeben, die er mit seinem Feuer durchdrang und zu feinen höhern Zwecken in Thätigkeit sette. Und eben, daß er es verstand, mit und durch andere zu wirfen, das war fein Genie, das war feine Driginalität, das war feine Große"2. Wie viel mehr noch aber pagt diese Schilderung auf Napoleon! — Dag

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mit Edermann, 4. Jan. 1824. — <sup>2</sup> Mit demselben, 17. Febr. 1832.

Goethe diesen schon bei seinem ersten Auftreten durchschaut und richtig geschätzt, dafür haben wir keinen Beweis. Die Wegführung italienischer Kunstwerke nach Baris wird mit Bedauern besprochen, aber des Urhebers dieser Beraubung nicht gedacht. Erst feit der Raiserkrönung und dem ernftlichen Hervortreten des Welteroberungsplanes scheint Goethe den plötlichen, aber von nun an bleibenden Eindruck von der einsam in der Neuzeit dastehenden, einem Servenalter entstammt scheinenden Großartigfeit dieses Mannes empfangen zu haben. Es fällt dies der Zeit nach (1804-1805) zusammen mit dem erwähnten Verzicht auf den Abschluß der "natürlichen Tochter", welchem die Wirklichkeit mit ihrem Abschlusse vor= angeeilt war. Seit jener Zeit bis zu seinem Tode hat Goethe Napoleon eine ganz einzigartige Bewunderung gezollt; der staunenden Chrfurcht, mit der er von ihm redet, lassen sich nur die Aussprüche an die Seite stellen, mit welchen er seiner Verehrung Shakespeares oder Schillers Ausdruck gegeben hat. Es war nicht politische Übereinstimmung, überhaupt fein politisches Motiv, das ihn an Napoleon fesselte; es war die begeisterte Freude des großen Dichters, inmitten der kleinlichen Gegenwart auf dem Gebiete der Tat eine ihm kongeniale Perfonlichkeit, wie er fie fonft nur in der Sage ober der Geschichte des Altertums zu finden gewohnt war, nun leibhaftig vor sich zu schauen.

Gerade in den ersten Jahren der französischen Invosion in Deutschland, unter dem furchtbaren Drucke und der äußersten Gefahr, der gerade damals Sachsen Beimar wegen seines heldenmütigen Kampses auf preußischer Seite ausgesetzt war, bricht Goethes Bewunderung für den großen Eroberer am feurigsten hervor. Im Jahre 1807 kurz nach dem Frieden von Tilsit und der Begründung des Rheinbundes, äußert er: "Es sind zwei Formeln, in denen sich die sämtliche Opposistion gegen Napoleon befassen und aussprechen läßt, nämlich

Afterredung mit Besserwissenwollen und Hypochondrie". Und wie ganz ihm der Kaiser im Lichte eines epischen Helden ersichien, zeigt der begeisterte Ausruf: "Wenn man diesen Kaiser und seine Umgebung mit Naivetät beschreiben hört, da sieht man freilich, daß nichts dergleichen war und vielleicht auch nicht sein wird". Die persönliche, von ihm selbst aussührlich beschriebene Bewegung enttäuschte nicht, sondern steigerte nur das Staunen. Zwanzig Jahre später gab er den Eindruck in den einsachen, aber vielsagenden Worten wieder: "Es war der Mühe wert (ihn zu sehen). Er war etwas, und man sah ihm an, daß er es war, das war alles". Noch kürzer hat bekanntlich Napoleon seine Anerkennung Goethes ausgedrückt: nachdem er ihn ausmerksam angeblickt, sagte er: "Vous êtes un homme", und bekräftigte, nachdem Goethe sich entsernt, nochmals: "Voild un homme!".

Die gewalttätige Eroberungspolitik Napoleons faßte Goethe nicht als moralische Schuld auf: "Außerordentliche Menschen wie Napoleon treten aus der Moralität heraus; sie wirken zuletzt wie physische Ursachen, wie Feuer und Wasser". Und wenn er die poetische Gerechtigkeit eine Absurdität nennt, und das allein Tragische in dem "injustum und praematurum" sieht, so geht aus den Worten, mit denen er fortsährt, klar hervor, daß er dem Außerordentlichen gegenüber auch die historische Gerechtigkeit leugnete; Napoleon, meinte er, begreise das (nämlich das Wesen des Tragischen) und sehe ein, daß er selbst das Fatum spiele. Dem entsprechend könne man auch keine Weltgeschichte vom moralischen Standpunkt aus schreiben. Dieser reiche wohl teilweise aus, versage aber auch vor so manchen Erscheinungen.

Wie aber stellte sich Goethe zu dem Unheil, das Napo-

<sup>1</sup> An Niemer, 8. Aug. 1807. — 2 Un Anebel, 3. Jan. 1807. — 3 Mit Edermann, 16. Febr. 1826. — 4 Aphorismen, a. a. D., S. 310. — 5 An Riemer, 11. März 1809. — 6 An Reinhard, 22. Juli 1810.

leon über Deutschland brachte? Kein Zweifel, daß er es tief empfand und schwer darunter litt; aber er sah mehr auf die Hemmung, welche der geistige Fortschritt in Deutschland durch die Kriegsereignisse und den politischen Drud erfuhr, als auf ben Verluft ber nationalen Selbständigkeit. Er hielt es baber für die höchste Pflicht, die veränderten politischen Berhältnisse auf fich beruhen zu laffen, und nur mit allen Kräften in dem einem jeden zugewiesenen Berufe weiter zu arbeiten, damit die geistige Kultur nicht verkummere und einer nachfolgenden, vielleicht freieren und glücklicheren Generation der geiftige Besitz Deutschlands, die Errungenschaft der letten Sahrzehnte unvermindert überliefert werde (vgl. besonders das "Borspiel" von 1807). Wenn er in späterer Zeit oftmals Schiller glücklich preift, daß er im Jahre 1805 gerade vor der franzö= fischen Invasion aus dem Leben geschieden fei', fo geschieht das nicht etwa deshalb, weil Schiller dadurch der Anblick des schmachvoll geknechteten Baterlandes erspart blieb, jondern weil er eine Epoche nicht mehr erlebt hat, von welcher an die allgemeinen Kulturinteressen, vorzüglich die asthetischen, hinter ben politischen und sozialen zurücktraten. Gang un= umwunden äußert Goethe furz nach der Schlacht von Jena: "Der Freiheitssinn und die Baterlandsliebe, die man aus ben Alten zu ichöpfen meint, wird in den meiften Leuten gur Frate. Was dort aus dem ganzen Zuftande . . . hervor= ging, wird bei und eine ungeschickte Nachahmung. Unser Leben führt und nicht zur Absonderung und Trennung von anderen Bölfern, vielmehr zu dem größten Bertehr; . . . der ganze Gang unserer Rultur, der chriftlichen Religion felbft führt uns dazu"2. An Preugen, das ihm drei Kriegszüge (1792, 1793, 1806) im ungunftigften Licht gezeigt hatten, verzweifelte er gang und gar, und lobte Johannes von Müller,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> J. B. gegen Zelter, 6. Nov. 1830. — <sup>2</sup> Aphorismen, a. a. D., 18. Nov. 1806.

daß er Berlin verlaffen und sich nach Kaffel, an das neue Königreich Weftfalen gewendet. "Seine Lage in Berlin hatte nie wieder erfreulich werden können: ein so zerstückelter Körper genest nicht leicht wieder. Im Guden sind doch wenigstens große, aus heterogenen Teilen zwar erst zusammengetretene, im Ganzen noch ziemlich robe Maffen: doch ist es etwas Neues und Frisches. Mit Klugheit wird er viel Gutes wirken können, und was Resignation betrifft: wer muß sich nicht resignieren? wo muß man das nicht?" 1 Noch im Jahre 1812 nannte er Breufen "einen Staat, der nicht mehr zu retten ift"2. Hierbei wirkten wohl auch nach die trüben Gindrücke, die er als Teilnehmer an dem Feldzug von 1792 und als unmittelbarer Zeuge der Niederlage von Jena erhalten hatte. Und schien nicht auch preußischen Patrioten die Lage des Staates verzweifelt, als er sich 1812 wohl oder übel im ruffischen Kriege mit Frankreich vereinigen mußte? Diefer Krieg jedoch, welcher den erst seit drei Jahren in Mitteleuropa herrschenden Frieden schmerzlich unterbrach, erschütterte zuerst das Zutrauen des Dichters zu feinem helden und in dem hochbedeutenden Gedichte, welches er im Juli 1812 der Raiserin von Frankreich zu Karlsbad überreichte3, tritt neben ber ungeschwächten Bewunderung des Heros und seiner Taten (felbst der Kontinentalsperre) doch der Wunsch nach gesichertem Frieden mit rudfichtslofer Offenheit hervor. Es heißt hier zwar noch:

"Bas Taufende verwirrten, löft ber Gine",

und ferner:

"Borüber trüb Jahrhunderte gesonnen, Er übersieht's im hellsten Geisteslicht; Das Kleinliche ist alles weggeronnen"...;

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup> An Eichstädt, 31. Oft. 1807. — <sup>2</sup> An Knebel, 14. Aug. 1812.
 <sup>3</sup> Carlsbader Gedichte, 16, 327.

aber wie deutlich mahnen daneben die Berse:

"Bas sind hier die Trophäen aller Siege, Bo sich der Bater in dem Sohn gefällt? Zusammen werden sie des Glück's genießen, Wit milder Hand den Janustempel schließen . . . Uns sei durch sie dies letzte Glück beschieden — Der Alles wollen kann, will auch den Frieden".

Den Irrtum, der in diesen letzten Worten lag, hat Goethe später (1814) ausdrücklich zurückgenommen:

"Den Frieden kann das Wollen nicht bereiten; Wer Alles will, will sich vor allen mächtig".

Der russische Feldzug mußte freilich jede Illusion über die Ziele der napoleonischen Politik vernichten, zugleich auch dartun, daß die Zeit für die Erreichung jener Ziele verstrichen sei, und ein Bölkerkampf auf Leben und Tod in Aussicht ftebe. Diesem Rampfe fah Goethe zunächst ohne Hoffnung, ja mit entschiedenem Migmut entgegen, da er nicht Befreiung, sondern nur erneute Verwüftung und schlimmere Anechtung voraussah. Bekannt ift das Wort, das er Stein und Arndt entgegenrief: "Ja schüttelt nur an euren Ketten, der Mann ist euch zu groß. Ihr werdet sie nicht zerbrechen"2. Seine Hoffnung beruhte auf dem Frieden. "Ich möchte gerne", rief er aus, "bem gigantischen Helden unseres Säculums, um ihm Friedensgedanken einzuhauchen, auch nur den hundertsten Teil jener Empfindungen eingeben können, welche mich jeden Morgen für die Menschen in diesem Paradiese durchströmen"3. Nach seiner Art versenkte er sich nun um so ausschließlicher in Arbeit, und zwar in möglichst fernliegende Arbeit, das Studium der chinefischen Geschichte, und suchte zugleich in seinen Familien= und Freundschaftsverhältniffen Erfat für den mangelnden

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Des Epimenides Erwachen, 16, 331. — 2 22. April 1813. — 3 Mit von Heß, 27. Mai 1813.

Glauben an das Gedeihen des Baterlandes zu finden. Als aber sein Mißtrauen so glänzend widerlegt, als der heroische Aufschwung des deutschen Volkes von Erfolg gekrönt wurde, da begrüßte auch er mit Freude und Stolz die neue Ruhmes= evoche seiner Nation. "Das erworbene Heil . . . ist so groß, daß fich Niemand beklagen wird, an der Gefahr und Not, wodurch es erworben ward, Teil genommen zu haben oder zu nehmen, es sei handelnd oder leidend, mit dem Leibe oder dem Beutel bezahlend; wenigstens dürfen wir uns fagen, daß die Seele gewonnen habe" 1. Aber auch jett richtete er seine Gedanken mit Borliebe auf die nach errungenem Siege wieder zu hoffende friedliche Bufunft. "Wenn wir hoffen dürften, daß auf diese großen erschütternden Bewegungen ein fester Buftand folgen werde, fo haben wir alle Urfachen einen wiffen= schaftlichen Stamm zu erhalten, damit die (aus Frankreich) Wiederkehrenden sich anzuschließen desto mehr Lust haben mögen"2. Besonders erfreute ihn jett der patriotische Ab= schluß, den er einst in prophetischer Beise dem letten Gesange von "Hermann und Dorothea" gegeben, wo er den Frieden pries, der aus dem einmütigen Zusammenstehen Aller wider den gemeinsamen Feind erwachse. "Man hat von mir einen zweiten Teil verlangt; bis jett aber wüßte ich, was Grund= fage und Grundmotive betrifft, diefen nur zu wiederholen. Ift aber das große Werk vollendet, können wir mit Sicherheit ein Gedicht mit "Frieden!" schließen, so ware freilich der be= trachtenden und barftellenden Dichtkunft ein großes Feld eröffnet" 3. Die hier in Aussicht gestellte dichterische Behand= lung der großen Begebenheiten gab er dann nach dem erfolgten Friedensschluffe in dem Festspiel "Des Spimenides Erwachen". Das Stück follte den Deutschen symbolisch vorführen, "daß fie viele Jahre hindurch das Unerträgliche geduldet, sich so=

<sup>1</sup> An Gräfin D'Donnell, 8. Febr. 1814. — 2 An Eichstädt, 19. Jan. 1814. — 3 An Sichstädt, 27. Jan. 1814.

dann aber auf eine herrliche Weise von diesem Leiden befreit";
— aber auch zu "neuer Thatkraft" anspornen, "um das Errungene zu schützen und zu erhalten". Der Schlaf des Epimenides sollte auf ihn selbst deuten, der sich von dem großen vaterländischen Kampf abgewandt, weil er nicht an die Kraft der elementaren Bolksbewegung geglaubt hatte², aber er sollte zugleich dartun, daß er sich fern vom Kampfsgetriebe die Fähigkeit freieren Umblicks und weiteren Fernsblicks sir den Moment des Erwachens bewahrt hatte. Wenn Epimenides bekennt:

"Doch schäm' ich mich der Ruhestunden; Mit Euch zu leiden war Gewinn; Denn für den Schmerz, den ihr empfunden, Seid ihr auch größer als ich bin";

fo antworten die "Priester":

"Table nicht der Götter Willen, Daß du manches Jahr gewannst: Sie bewahrten dich im Stillen, Daß du rein empfinden kannst".

Und der Dichter bewies es in der herrlichen, nur wegen der allegorischen Form leider nicht in das Bewußtsein des Volkes eingedrungenen Dichtung. Napoleon wird hier als der Dämon des Krieges, der List, der Unterdrückung geschildert, der Glauben und Liebe knechtet und bindet.

"Kein Widerspruch, kein Widerstreben! Ich kenne keine Schwierigkeit, Und wenn umher die Länder beben, Dann erst ist meine Wonnezeit . . . . Ein Schauder überläust die Erde,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> An Knebel, 5. April 1815. — <sup>2</sup> Ich halte an dieser Aufsassung sest, trop dem Widerspruch, den sie gefunden hat. Die Gestalt des Epimenides scheint mir nur dadurch verständlich, daß sie auf den Dichter selbst bezogen wird.

3ch ruf' gu ihr ein neues Werbe: Es werde Finfternis! - Ein brennend Meer Soll allen Horizont umrauchen, Und fich der Sterne gitternd Beer Im Blute meiner Flammen tauchen". . . . . . Alles, was wir je ersonnen, . . . Alles, was wir je begonnen, Gelinge nur durch Unterschleif. Den Bölfern wollen wir versprechen, Sie reizen zu der fühnsten That; Wenn Worte fallen, Worte brechen, Rennt man uns weise, flug im Rat. Durch Zaudern wollen wir verwehren, Und alle werden uns bertraun: Es fei ein ewiges Berftoren, Es fei ein ewig Wieberbaun".

Das unbeugsame, mächtige Ausharren der früher verstannten Patrioten schildern die großartigen Verse:

"Komm! Wir wollen Dir versprechen Rettung aus dem tiefsten Schmerz: Pfeiler, Säulen kann man brechen, Aber nicht ein freies Herz; Denn es lebt ein ewig Leben, Es ist selbst der ganze Mann, In ihm wirken Lust und Streben, Die man nicht zermalmen kann".

Gewaltig ist die Darstellung des von Rußland aus beginnenden Ansturmes der Bölkermassen wider die Herrschaft des bisher Unbesiegten:

> "Bon Osten rollt Lawinen gleich herüber Der Schnee= und Eisball, wälzt sich groß und größer, Er schmilzt, und nah und näher stürzt vorüber Das alles überschwemmende Gewässer . . . . Bom Ozean, vom Belt her kommt uns Rettung: So wirkt das All in glücklicher Verkettung" . . . .

"So erschallt nun Gottes Stimme: Denn bes Boltes Stimme, sie erschallt, Und, entflammt von heil'gem Grimme, Folgt des Blipes Allgewalt". Der Jugendfürst, Blücher, ruft die Streiter mit den Worten auf:

"Hinan! Borwärts — Hinan! Und das Werk, — es war schon gethan".

Der Schlußchor preist das gelungene Werk und den göttlichen Beistand, richtet aber zugleich den Blick auf die Zukunft:

"Wer dann das Innere begehrt, der ist schon groß und reich; Zusammenhaltet Euren Wert, und Euch ist Niemand gleich".

Db dieses Zusammenhalten erfolgen werde, das war Goethes schwerste Sorge: "Sich von einander abzusondern, ist die Eigenschaft der Deutschen; ich habe sie noch nie verbunden gesehen, als im Haß gegen Napoleon. Ich will nur sehen, was sie anfangen werden, wenn dieser über den Rhein gebannt ist". "Die Heilung so vieler dem Baterland geschlagener Bunden kann nicht sicherer von Statten gehen und aus so manchem Verderben ein frisches Leben nicht schneller hervordringen, als wenn die Deutschen sich nicht nur im Stillen und Sinzelnen anerkennen und schähen, sondern wenn sie es sich auch liebevoll und vertraulich bekennen und aussprechen; denn fürwahr der Unglaube und Unwille der Volksglieder unter einander . . . hat mehr geschadet, als der fremde Einfluß".

Überhaupt konnte sein weitschauender und tiefdringender Blick nicht mit der naiven Unbefangenheit seiner meisten Zeitzgenossen die große Umwälzung betrachten; gerechtfertigte Besorgnis mischte sich in die Freude, wie auch anderseits sein

<sup>1</sup> Dem "Epimenides" sind noch anzureihen das Finale zu "Wallenssteins Lager", mit dem Goethe den Abmarsch der Weimarer Freiwilligen nach dem Rhein begleitete, und das Finale zur Oper "Johann von Paris", mit dem er den vom Feldzug zurückschrenden Herzog begrüßte. Bb. 13, 127—135. — 2 An Knebel, 24. Nov. 1813. — 3 An C. v. Woltzmann, Nov. 1813. Bb. 24, 53.

umfassender und von keinem Vorurteil getrübter Geist nicht jenen blinden Haß, wie er damals gegen das französische Volk und seinen Kaiser herrschte, nachempsinden und sich aneignen konnte. Durch die Geschichte der folgenden Jahrzehnte, die Zeiten der heiligen Allianz mit den "Karlsbader Beschlüssen", noch mehr durch die Zeiten des Kaisers Nikolaus mit der Schmach von Malmö und Olmüß, ist Goethes Besürchtung, der Franzosenherrschaft könne eine Russenherrschaft folgen, als nur zu begründet erwiesen worden. Dafür hatten freilich die Freiheitsschwärmer jener Spoche kein Verständnis, welche in Kaiser Alexander den Engel des Lichtes erblickten, der den Satan bekämpfe, und in jedem Kosaken einen Freiheitsspender begrüßten. Goethe meinte dazu:

"Sie werden so lange votiren und schnaken, Bir sehen endlich wieder Kosaken; Sie haben uns von der Knechtschaft befreit, Sie befreien uns wohl auch von der Freiheit".

Er gestand, daß er lieber Franzosen in Weimar gesehen habe, als die Baschtiren, für welche in der Ausa des Gymnasiums muhamedanischer Gottesdienst eingerichtet werden mußte.

mußte".
"Was ist denn errungen worden?" äußerte Goethe gegen Luden im November 1813, . . . "Befreiung, nicht vom Joche der Fremden, sondern von einem fremden Joche". "Wir haben uns seit langer Zeit gewöhnt unseren Blick immer nur

<sup>1</sup> Hieraus erklärt sich auch die Bedeutung, die Goethe von 1813. bis 1815 dem vorwaltenden Einsluß der öfterreichischen Politik (als Gegengewicht der russischen) beilegte, die heute ja auch von der Geschichtschreibung anders beurteilt wird, als von den Russenschwarmern jener Zeit. Dies verkennt 3. B. Fischer in seiner sonst verdienstvollen Studie über Goethe und Napoleon, wenn er eine antinationale Gesinnung Goethes daraus erweisen will, daß er 1813 auf Metternich entschiedene Hossinungen setzte. — 2 Zahme Xenien, 5, 121. — 3 An Trebra, 5. Jan. 1814.

nach Westen zu richten und alle Gefahr von dorther zu er= warten; aber die Erde dehnt sich auch noch weithin nach Morgen aus. Lassen sie mich nicht mehr fagen!" Und nicht minder gerechtfertigt ift seine Beurteilung der deutschen Er= hebung felbft: "Ift denn wirklich das Bolf erwacht? Beig es, was es will und was es vermag? . . . Der Schlaf ist zu tief gewesen als daß auch die stärkste Rüttelung so schnell zur Befinnung zurudzuführen vermochte!" 1 Ber die Ge= schichte Deutschlands von den Befreiungstriegen bis auf die Gegenwart überblickt, wird zugestehen, daß das Bolk damals noch nicht erwachte, daß es vieler Jahrzehnte bedurfte, bis es sich fähig erwies, eine würdige politische Existenz zu begründen. Ebenso wird jeder, der den Sinn für das Große und Erhabene sich bewahrt hat und dasselbe überall, wo es hervortritt, freudig und bewundernd anerkennt, Goethe nur beistimmen können, wenn er auch in der Freude über die Niederlage des Franzosenkaisers doch niemals jenen Schmähungen und Beschimpfungen sich anschloß, mit denen eine leidenschaftliche, unedle Rachsucht den Sieg Deutschlands damals beflectte.

> "Ich kann mich nicht bereden lassen, Macht mir den Teusel nur nicht klein! Ein Kerl, den alle Menschen hassen, Der muß was sein!"<sup>2</sup>

Hauptsächlich wohl aus diesem Grunde war er gegen die Dichter und Sänger der Befreiungsfriege, die er spöttisch "die modernen Tyrtäen" nannte, so erbittert, daß ihm die Worte entsielen: "Wenig fehlt, daß sie uns die Freude über unser neu auslebendes Glück verkümmert hätten". Auch Darstellungen der bildenden Kunst, in denen Napoleon als das verkörperte böse Prinzip erschien, widerten ihn an<sup>4</sup>.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Mit Luben, Nov. 1813. — <sup>2</sup> Zahme Kenien, 5, 141. — <sup>3</sup> Un Sichftäbt, 29. Jan. 1815. — <sup>4</sup> Un H. Weyer, 7. März 1814. Über

Als Napoleon 1815 von Elba zurückfehrte, glaubte Goethe an seine neue Herrschaft und hielt die Wiener Achtserklärung nur für ein leer prahlerisches Effektstück, über dessen Unwirksamsteit den Franzosen gegenüber die Urheber selbst keiner Täuschung sich hingeben könnten.

Nach dem Tode des Kaisers endlich übersetzte Goethe nicht nur die herrliche Hunne Manzonis in das Deutsche, sondern schrieb auch selbst jenes Spigramm, welches deutlich zeigt, wie sein sittliches Urteil über den Kaiser noch immer durch die Bewunderung seiner Größe zurückgedrängt wurde:

Der Herr aber unterbricht ihn:

"Bieberhol's nicht vor göttlichen Ohren! Du sprichst wie die deutschen Prosessoren . . . . Getraust Du Dich ihn anzugreisen, So magst Du ihn nach der Hölle schleifen"2.

Wie Goethe in seinen letzten Lebensjahren über Napoleon urteilt, vermögen wir am deutlichsten aus den Gesprächen mit

Eckermann zu erkennen. . . .

Eine "dämonische Natur" sah er vor allem in ihm. "Das Dämonische", sagte er, "ist dasjenige, was durch Verstand und Vernunst nicht aufzulösen ist". Napoleon besaß es "im höchsten Grade, so daß kaum ein anderer ihm zu versgleichen ist". "Napoleon war darin besonders groß, daß er zu jeder Stunde derselbige war. Vor einer Schlacht, während einer Schlacht, nach einem Siege, nach einer Niederlage, er

1 Mit Müller, 12. Mai 1815. — 2 Zahme Xenien, 5, 141. —

3 Mit Edermann, 2. März 1831.

das hier besprochene Bilb Kügelgens gibt dessen Sohn in seinen "Jugenderinnerungen" Aufschluß. Als Erzengel Michael erschien Kaiser Allexander! Es sehlte nur noch, daß man Frau von Krüdener als Jungfrau Maria hinzufügte.

stand immer auf festen Jugen und war immer flar und entschieden, was zu thun sei" 1. "Von ihm könnte man sehr wohl sagen, daß er sich in dem Zustande einer fortwährenden Erleuchtung befunden"2. Besonders rühmte er auch seine eigentümliche Fähigkeit überall die bedeutenden Kräfte heraus= zufinden und in seinen Dienst zu ziehen, jede Rraft an die Stelle zu setzen, "wo sie in ihrer eigentlichen Sphäre erschien". Daß aber all diese Kraft schlieflich nur im Dienste des Egoismus stand, erkennt Goethe rückhaltlos an: "Eines großen Namens wegen hat Napoleon faft die halbe Welt in Stücke geschlagen" 3; und so urteilt er auch über bas tragische Endichicfial des Raifers: "Wenn man bedenkt, daß ein folches Ende einen Mann traf, der das Leben und Glück von Millionen mit Füßen getreten hatte, fo ift das Schickfal, bas ihm widerfuhr, immer noch fehr milde; es ift eine Remefis, die nicht umhin fann in Erwägung der Große des Belben noch ein wenig galant zu fein. Napoleon giebt uns ein Beispiel, wie gefährlich es sei, sich ins Absolute zu erheben und alles der Ausführung einer Idee zu opfern" 4. Durch dieje letten Worte wird uns ein Einblick in die tiefste Ursache des Unterganges des Raisers eröffnet, wie ihn Goethe noch ein= dringender in den "Maximen und Reflexionen" ausgeführt hat. Sier deckt er scharf den Widerspruch auf, der zwischen dem innerften Wefen des gang in phantaftischen Ideen lebenden Raisers und seinen öffentlichen Reden und Handlungen bestand, welche jeden Idealismus stets leugneten, verspotteten und daher alle idealen Mächte im Innersten empören und gegen sich aufreigen mußten; den Widerspruch zwischen phantastischem Zweck und falt verständigen Mitteln 5.

Indem unsere Betrachtung hier das Berhältnis Goethes

Mit Edermann, 7. April 1829. — <sup>2</sup> Mit demfelben. 11. März 1828. — <sup>3</sup> Mit demfelben, 6. April 1829. — <sup>4</sup> Mit demfelben, 10. Febr. 1830. — <sup>5</sup> Sprüche 345, 347.

zu Napoleon und den Freiheitskriegen verläßt; wollen wir noch zum Schlusse seine Selbstverteidigung gegen mannigfache wider ihn gerichtete Angrisse nach Eckermanns Bericht mitteilen:

"Hätte jenes Ereignis mich als einen 20 jährigen ge= troffen, so ware ich sicher nicht der lette geblieben; allein es fand mich als einen, der bereits über die ersten 60 hinaus war. Auch können wir dem Baterlande nicht auf aleiche Weise dienen, sondern jeder thut sein Bestes, je nachdem Gott es ihm gegeben. . . . Kriegslieder schreiben und im Zimmer fiten! Das ware meine Art gewesen! Aus dem Bivouak heraus, wo man nachts die Pferde der feindlichen Borpoften wiehern hört: da hätte ich es mir gefallen laffen. Aber das war nicht mein Leben und nicht meine Sache, sondern die von Th. Körner.... Sch habe in meiner Boefie nie affektiert. .... Wie hätte ich nun Lieder des Haffes schreiben können ohne Haß! Und ... ich haßte die Franzosen nicht, wiewohl ich Gott dankte, als wir sie los waren. Wie hatte auch ich, dem nur Kultur und Barbarei Dinge von Bedeutung find, eine Nation haffen können, die zu den kultiviertesten der Erde gehört, und der ich einen so großen Teil meiner eigenen Bilbung verdankte. . . Den Nationalhaß werden fie auf den unterften Stufen der Rultur immer am ftartften und heftigsten finden. Es giebt aber eine Stufe, wo er gang verschwindet . . . . diese - war meiner Natur gemäß, und ich hatte mich darin lange befestigt, ehe ich mein 60. Jahr erreicht hatte" 1.

Wir schreiten fort zur Geschichte der neuesten Zeit, zur Geschichte der Bewegungen, von welchen Deutschland nach

<sup>1</sup> Mit Edermann, 14. März 1830. Sarnad, Goethe. 3. Auft.

Vertreibung des Feindes im eigenen Hause heimgesucht ward, ehe es in der Begründung und dem festen Ausbau konftitutioneller Staatsformen das innere Gleichgewicht und die stetige Gleichmäßigkeit des Fortschrittes sich errungen hatte. Auch hier finden wir Goethe in seiner alles mit gleicher Schärfe bis zu gleicher Tiefe durchdringenden Betrachtungs= weise und in seiner Unbestechlichkeit gegenüber herrschenden Tagesmeinungen. Den Parteibestrebungen wie den Schlagworten der Parteiprogramme war er durchaus fremd, ja feindlich gefinnt. Weder für den firchlich orthodoxen und politisch absolutistischen Konservatismus, wie er damals auf den Kanzeln und in den Kanzleien als das einzige Heilmittel der revolutionär verderbten Gesellschaft gepriefen wurde, vermochte er sich zu erwärmen, noch für die demokratische Opposition, welche in prinzipieller Negation jedes Bertrauens= verhältnis zwischen Regierung und Bolf zu untergraben ftrebte und bei aller gesuchten Teutschtümlichkeit und Mittel= alterlichkeit doch nur die modernsten Gedanken der französischen Revolution in Deutschland einzuführen suchte. "Man pflegt", fchrieb er, "bei Beurteilung ber verschiedenen Regierungsformen nicht genug zu beobachten, daß in allen, wie sie auch heißen, Freiheit und Knechtschaft zugleich existiere" 1. Die besonderen Berhältnisse des Weimarischen Staates aber, innerhalb deren Goethe lebte, brachten es mit sich, daß er öfters die monarchische, antidemokratische Richtung seiner Urteilsweise hervorkehrte als die entgegengesetzte. Sein Leben lang unzertrennlich mit einem Fürsten von edelfter volkstümlicher Gefinnung verbunden, konnte er kein Berlangen nach Berfassungsreformen tragen, welche die Beziehungen zwischen Bolf und Fürst wesent= lich verändern mußten, noch ein Aufgehen der deutschen Einzelstaaten in einen demokratisch uniformierten Einzelstaat wün=

<sup>1</sup> West=östl. Divan, Noten, 7, 93.

schen, in welchem die staatsbürgerlichen Pflichten, mit denen er eng verwachsen war, sich völlig umgestaltet hätten. Und nun mußte er gerade in diesem aufrichtig liberal regierten Staate das besonders ftarke Hervortreten demokratischer Tenbengen beobachten, - vom Erscheinen ber Okenschen "Bis" an bis zur Mordtat Sands. Hierdurch wird mancher scharfe Ausspruch verständlich, wie beispielsweise der folgende: "Niemals hört man mehr von Freiheit reden, als wenn eine Partei die andere unterjochen will", und ebenso manche Klage gegen zu nachsichtige Handhabung bestehender Gesetze, die der Liberalismus aus angeblichen Humanitätsrüchsichten verschulde2. Wer nur solche einzelne Augerungen ins Auge faßt, kann leicht zu dem oft genug gezogenen Schluffe gelangen, Goethe fei ein "Reaktionar" oder ein "Fürstendiener" gewesen. Goethe hat solche Urteile bitter persissiert in den Berien:

"Berstanden hat er vieles recht, Doch sollt' er anders wollen; Warum blieb er ein Fürstenknecht? Hätt' unser Knecht sein sollen"3.

Es gilt auch hier wie überall bei Goethe, die verschiedensten scheindar widersprechenden Außerungen zugrunde zu legen und erst aus ihrer Totalität einen Schluß zu ziehen. Und wir werden auch hier die Grundzüge Goethischer Anschauungen wiedersinden und daraus die Überzeugung hervorgehen sehen, daß weder heilige Allianzen noch demokratische Geheimbünde das Wohl der Völker fördern könnten, wie überhaupt keine besonderen Maßregeln und Vorkehrungen, sondern einzig und allein die stetige treue Pflichtersüllung eines jeden Staatsangehörigen in dem ihm zugewiesenen Beruse, von dem Herrscher an bis zum geringsten Tagelöhner. Das politische Strebertum

<sup>1</sup> West=östl. Divan, Noten, 7, 94. — 2 J. B. mit Eckermann, 20. Febr. 1831. — 3 Zahme Xenien, 5, 155.

aber 1 hat er ebenso wie die Befangenheit in Standesvorurteilen

mit scharfer Satire gebrandmarkt 2.

Ms die verderblichste Seite der modernen Kultur beurteilte er die Vielgeschäftigkeit und nervöse Unruhe, das atemlose Vorwärtsstreben und die anstachelnde Konkurrenz der Neuzeit, weil fie jene ruhige Bertiefung in die eigene Pflicht und jene liebevolle Erfüllung derselben erschwerten, ja unmöglich machten. "Niemand kennt sich mehr, Niemand begreift das Glement, worin er schwebt und wirkt, Niemand den Stoff, den er bearbeitet. Von reiner Ginfalt fann nicht die Rede fein. . . . Junge Leute werden viel zu früh aufgeregt und dann im Zeitenstrudel fortgeriffen. Reichtum und Schnelligkeit ist, was die Welt bewundert und wonach jeder strebt. Gisenbahnen, Schnellposten, Dampfschiffe und alle möglichen Facilitäten ber Kommunikation sind es, worauf die Welt ausgeht sich zu überbilden und dadurch in der Mittelmäßigkeit zu verharren. Und das ift ja auch das Resultat der Allgemeinheit, daß eine mitt= lere Kultur gemein werde; dabin ftreben die Bibelgefellschaften, die Lancastersche Lehrmethode und was nicht alles. Eigent= lich ift es das Jahrhundert für die fähigen Röpfe, für leicht= fassende, praktische Menschen, die mit einer gewissen Gewandt= heit ausgestattet, ihre Superiorität über die Menge fühlen, wenn fie gleich selbst nicht zum Sochsten begabt sind". "Laß uns", schreibt er an Zelter, "soviel als möglich an der Ge= sinnung halten, in der wir herankamen; wir werden mit vielleicht noch Wenigen die letten sein einer Epoche, die fo bald nicht wiederkehrt" 8.

Beneidenswert erschien ihm demgegenüber die Stellung

<sup>1</sup> Mit Edermann, 17. März 1830. Es ist unmöglich, die ganze satirische Ausstührung herzusetzen, die dem politischen Charakter Goethes wichtige Stricke hinzusügt. — 2 Zahme Xenien, 5, 142. — 3 An Zelter, 6. Juni 1825. Noch unter den Nachwirkungen der Romantik hat Goethe doch schon den kommenden, nüchternen und zugleich reklamehasten Charakter des beginnenden Zeitalters mit solcher Schärse erkannt.

der Frauen. "Die Frauen haben den Vorteil, daß sie nicht nach Außen getrieben und von Außen nicht gedrängt sind. Es hängt von ihnen ab, wenn sie sich mit ihrem häuslichen Kreise abgefunden haben, ganz durchaus ein eigenes Selbst zu sein".

Wie oben die Lancastersche Methode tadelnd angeführt wird, so kommt Goethe auch sonst mehrfach auf die Schuld zu reden, welche ein mechanischer, nur auf Berstandesbildung abzielender Jugendunterricht an den ernstesten Krankheits= zuständen der modernen Zeit mit trage. Die Bestalozzische Erziehungsweise nennt er "vortrefflich nach ernstem Zweck und Bestimmung; das verderblichste von der Welt, sobald fie aus ben ersten Elementen herausgehe, auf Sprache, Runft und alles Wiffen angewendet werde, welches notwendig ein Uberliefertes voraussete, und wo man nicht mit leeren Zahlen und Formen zu Werke gehen könne". . . "Und nun gar der Dünkel, den das verfluchte Erziehungswesen errege! Da falle aller Respekt, alles weg, was die Menschen untereinander zu Menschen macht. . . . Und diese Menschen wollen ein Bolt bilden und den wilden Scharen widerstehen, wenn diese ein= mal fich der elementarischen Handhaben des Verstandes bemächtigt haben, welches nun geradezu durch Pestalozzi unendlich erleichtert wird. Wo sind da religiöse, wo philosophische und moralische Maximen, die allein schützen fönnten?"2 Reben jener falichen Methode glaubte er aber auch eine gewisse Übertreibung in der Bemeffung des Unterrichtsftoffes mahr= zunehmen; Unnützes, felbst Schädliches werde gelehrt. Dies Urteil weist auf jenen schon öfters zitierten allgemeinen

<sup>1</sup> An Conta, 25. Sept. 1820. G.-Jahrb. XXII, 35. Daß Goethe vorausgesehen hat, auch diese bevorzugte Stellung der Frauen könne nicht dauernd sein, lassen "Wilhelm Meisters Wanderjahre" unzweibeutig erkennen; daß aber die Frauen selbst die Vorzüge ihrer Stellung verstennen und sie mit Leidenschaft verwerfen würden, konnte er nicht voraussehen. — 2 Mit Boisserée, 5. Aug. 1815. — 3 Sprüche Nr. 591.

Ausspruch Goethes zurück: "Alles was unsern Geist befreit, ohne uns die Herrschaft über uns selbst zu geben, ist versberblich".

Der Rat, den Goethe Diesen Gefahren der modernen Rultur gegenüber erteilte, ift derfelbe, deffen Befolgung unferem Jahrhundert der Arbeitsteilung die Berhältnisse selbst auf= gezwungen haben: "Das Vernünftigste ist immer, daß jeder sein Metier treibe, wozu er geboren ist und was er gelernt hat, und daß er den anderen nicht hindere das Seinige zu tuen. Der Schufter bleibe bei feinem Leiften, der Bauer hinter bem Pfluge und der Fürst wisse zu regieren. Denn dies ist auch ein Metier, das gelernt sein will, und das sich Niemand anmaßen foll, der es nicht versteht"1. Besonders galt dies lette in Goethes Sinn von der auswärtigen Politif, die ihren eigenen Gesetzen folgt, die von der Betrachtungsweise des rechtlichen und ideal gefinnten Mannes fehr weit abweichen. Dem Siftorifer Luden, der eine politische Zeitung begründete, gab er den Rat, "fich nicht in die Zwiste der Könige zu mischen, in welchen doch niemals auf Ihre und meine Stimme gehört werden wird"2.

Diese Worte führen uns wieder auf Goethes Beurteilung speziell politischer Fragen zurück, welche wir nun in chronologischem Fortgange weiter verfolgen wollen.

Schon während der Befreiungskriege hatte Goethe seine Gedanken auf die politische Zukunft Deutschlands, wie sie nach manchen Anzeichen vorauszusehen war, gerichtet. Besorgnis wegen bemerkbarer revolutionärer Bestrebungen sindet sich schon im Jahre 1814 ausgesprochen, wenn über ein damals erschienenes Flugblatt (wahrscheinlich den Rheinbund betreffend)

<sup>1</sup> Mit Eckermann, 25. Febr. 1824. — 2 Mit Luben, Nov. 1813. Goethe felbst hatte sich von der auswärtigen Politik schon seit langer Zeit zurückgezogen, da er sich mit dem ehrgeizigen und machtbegierigen Herzog auf diesem Gebiet nicht verstehen konnte.

geäußert wird: "Hier haben wir also die Selbsthilse rechtlich ausgesprochen und die westliche Hälfte von Süddeutschland wenigstens mentaliter revolutioniert! Borauszusehen war es, abzusehen ist es nicht; in Gedanken dem Gange der Sachen zu solgen, löblich und rätlich". Über wenig später fällt die Lußerung gegen Boisserée: "es sei keine Umwälzung zu besürchten, wenn nur die Fürsten halbwegs ihren Borteil kennen und einigermaßen den gerechten Wünschen entgegenkommen wollten". Die beengenden kleinlichen Berhältnisse, welche schon auf dem Wiener Kongreß geschassen wurden und in den nächsten Jahren sich noch mehr entwickelten, erweckten seine schärfste Mißsbilligung, die er in manchen epigrammatischen Gedichten ausssprach, z. B.:

"Gott Dank, daß uns so wohl geschah! Der Thrann sitzt auf Helena! Doch ließ sich nur der eine bannen; Bir haben jetzo hundert Thrannen, Die schmieden uns gar unbequem Ein neues Kontinentalspstem.

Deutschland soll rein sich isolieren, Einen Best-Kordon um die Grenze führen, Das nicht einschleiche sort und sort Kopf, Körper und Schwanz vom fremden Wort. Wir sollen auf unsern Lorbeern ruhn, Nicht weiter denken als was wir thun"3.

Den Länderschacher des Wiener Kongresses verdammen die Verse:

"Berslucht sei, wer nach falschem Rat Er fühle spät, er fühle früh, Mit übersrechem Mut Das, was der Korse-Franke tat, Nun als ein Deutscher tut.

Es sei ein dauernd Recht; Ihm geh' es trop Gewalt und Müh', Ihm und den Seinen schlecht!"<sup>4</sup>

<sup>1</sup> An Eichstädt, 7. März 1814. — 2 Mit Boisserée, 7. Oft. 1815 — 3 Zahme Xenien, 5, 143. Die Berse richten sich zunächst zwar gegen pedantischen Purismus der Sprache, eröffnen aber in ihrer allgemeinen Ausdrucksweise noch einen viel weiteren Horizont. — 4 5, 147.

Nicht zu jenen hier getadelten Fürsten gehörte Carl August, der auch schon im Jahre 1816 seinem Lande konstitutionelle Versassung und Preßsreiheit verlieh. Aber auch dieses Vorgehen erweckte in Goethe Bedenken, da er, wie schon oben gezeigt, ein entschiedener Freund des ausgeklärten und wohle wollenden, des fridericianischen Despotismus war. Er rühmte zwar die "vaterländisch liberalen" Gesinnungen des Großsherzogs", legte aber dennoch seine Vedenken wegen der Konstitution in manchen heimlichen Versen nieder; wie:

"Was die Großen Gutes thaten, Deren auserwählte Weisen Sah ich oft in meinem Leben; Nun zusammen sich beraten, Was uns nun die Völker geben, Wögen uns're Enkel preisen, Die's erleben!"

Er selbst beteiligte sich bekanntlich nicht an den Sizungen des Landtages und entzog sich auch seiner Pflicht der Rechenschaftsablegung über die Anstalten für Wissenschaft und Kunst soviel als irgend möglich. Seine Rechtsertigung sprach er in dem Xenion aus:

"Barum denn aber bei unfren Sigen Bift du so selten gegenwärtig? Mag nicht für lange Beile schwitzen; Der Mehrheit bin ich immer gewärtig".

"Nichts", heißt es in den Sprüchen, "ist widerwärtiger als die Majorität; denn sie besteht aus wenigen kräftigen Vorsgängern, aus Schelmen, die sich akkomodieren, aus Schwachen, die sich assimilieren, und der Masse, die nachtrollt, ohne nur im Mindesten zu wissen, was sie will".

Noch viel entschiedener aber trat er der Preffreiheit entsgegen, die nach seiner Ansicht nur zu leicht tatsächlich in das Gegenteil, eine ungemessene Parteiherrschaft, einen Terrorismus der Parteien umschlagen konnte:

<sup>1</sup> Un Gerning, Dez. 1816. — 2 Zahme Xenien, 5, 149. — 3 Ebenda, S. 150. — 4 Sprüche Nr. 945.

"D Freiheit suß ber Preffe! Run find wir endlich froh; Sie pocht von Wesse zu Messe In dulei jubilo. Kommt laßt uns Alles drucken Und walten für und für; Nur sollte keiner mucken, Der nicht so denkt wie wir".

Nur den Journalisten, "die das Brod der Preßfreiheit essen", könne dieselbe erwünscht und rühmenswert scheinen; aber gerade diese Berufsklasse der modernen Gesellschaft und ihre gesamte Tätigkeit betrachtete er mit großem Widerwillen, ja mit Berachtung. "Bei dem Narrenlärm unserer Tagesblätter geht es mir wie einem, der in der Wühle schlasen lernt; ich höre und weiß nichts davon".

"Bas Euch die heilige Preßfreiheit Für Frommen, Vorteil und Früchte beut? Davon habt Ihr gewisse Erscheinung: Tiese Verachtung öffentlicher Meinung"4.

Was die förmlichen Preßvergehen betrifft, so wollte Goethe diese möglichst nur auf polizeilichem, nicht auf gerichtlichem Wege geahndet wissen <sup>5</sup>. Dies könnte heute, wo die Willfür der Polizei besonders peinlich als Widerspruch gegen den Rechtsstaat empfunden wird, als Ausfluß besonders despostischer Gesinnung erscheinen, bewies aber damals im Gegenteil eine humane und tolerante Anschauung; denn gegenüber der mißtrauischen Strenge, mit der die Gerichte aus geringfügigen Preßäußerungen das Verbrechen der Verschwörung und Empörung deduzierten und zu den schwersten Strasen griffen, war die bloß polizeiliche Ahndung eine Kleinigkeit. Einen praktischen Anlaß, über diese Frage sich aussührlich zu äußern, gab die oppositionelle Zeitschrift "Fis", welche der Prosessor

<sup>1</sup> Zahme Xenien, 3, 255. — 2 An Boigt, S. 390 (1818). — 3 An Belter, 31. Dez. 1817. — 4 Zahme Kenien, 3, 255. Es ist übrigens bei dieser Animosität gegen die Preßfreiheit zu beachten, daß sie damals tatsächlich auch eine große Erseichterung des Nachdruckes bedeutete wodurch sie den Schriftsellern viel unbillige Schädigung brachte. — 5 Mit Müller, 26. Dez. 1816.

Dien in Jena (ber berühmte Naturforscher) herausgab. Goethes Unsicht war gewesen, schon sogleich nach der Ankundigung das Erscheinen der Zeitschrift zu verbieten 1. Das war nicht geichehen, und als nun die Zeitschrift die Grenzen des Zulässigen überschritten hatte, wurden verschiedene Borschläge über die zu ergreifenden Magregeln erwogen, wobei auch Goethe ein Promemoria dem Grokherzog einreichte, in welchem sein scharfer Ordnungssinn sich aufs feinste mit der Achtung vor wissen= schaftlicher und persönlicher Größe verbindet, und welches zu= gleich ein schönes Zeichen seines freimutigen und würdigen Berhältniffes zu Carl August darbietet. Das Blatt felbst folle völlig verboten, nicht ihm eine bloße Beschränkung auferlegt werden; denn gebe es denn eine Grenze des Wahnfinnes, der Berwegenheit? aber das Berbot folle dem Buchdrucker zugehen, nicht dem Herausgeber Ofen, der überhaupt völlig zu ignorieren sei; nicht folle man ihm einen Berweis erteilen, einem Manne von Geift und Kenntniffen, den fich nicht zieme wie einen Schulknaben zu behandeln; auch feine Rlage gegen ihn anstrengen2. Diese Ratschläge fanden jedoch nicht Gehör, und nach manchen Zwischenfällen ward Ofen endlich seiner Brofeffur entsett. Diese Behandlung schien Goethe des Mannes unwürdig. "Das Genie", meinte er, "muffe man auch extrem behandeln; frei, grandios, imposant. Man hatte Dien bas Gehalt laffen, aber ihn exilieren follen"3. In noch viel ern= sterer Weise aber ward gleichzeitig das Großherzogtum in politische Verwickelungen hineingezogen durch die in seinem Gebiet abgehaltene berühmte Wartburgfeier. Auch diefer hätte nach Goethes Ansicht die notwendige staatliche Genehmigung versagt werden sollen; doch hatte er mit seinem Urteil zurückgehalten, da er diefe gange Seite ber Umtsgeschäfte feinem Ministerkollegen Boigt übergeben hatte und überhaupt darauf

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup> An Boigt, 23. Juni 1817. — <sup>2</sup> An Carl August, 5. Oft. 1816.
 — <sup>3</sup> Mit Müller, 16. Juni 1819.

hatte verzichten müssen, in den allgemeinen politischen Fragen die Entschlüsse seines Fürsten zu bestimmen 1. Bald nach der Feier aber schrieb er an Zelter: "Ich lasse den garstigen Wartburger Feuerstank verdunften, den ganz Deutschland übel empfindet . . . In folchen Fällen muß auch dem Ginzelnen, der an der allgemeinen Thorheit leidet, erlaubt fein, sich mit einiger Selbstgefälligkeit zu fagen, daß er das alles . . . . porausgefühlt, daß er in den Bunkten, die ihm klar geworden, nicht allein widerraten, sondern auch geraten, und zwar das, was alle, da die Sache schief geht, gethan haben möchten"2. So von manchen Besorgnissen gequält, wandte Goethe doch niemals feine Sympathien jenem System der Berfolgung und Spionage zu, welches die meiften deutschen Regierungen damals befolgten und bekanntlich vorzugsweise gegen die treuesten Anhänger des Baterlandes anwandten. "Im Prinzip das Bestehende zu erhalten, Revolutionen vorzubeugen, stimme ich gang mit ihnen überein, nur nicht in den Mitteln dazu. Sie nämlich rufen die Dummheit und Finfternis zu Bilfe, ich ben Berstand und das Licht"3. Über die Eröffnung der Privat= briefe schreibt er: "Gigentlich mußten sich die Reugierigen schämen, wenn sie seben, daß mitten in diesen wilden verrückten Welthändeln Freundschaft, Liebe und ein höheres Interesse waltet, das noch lange gelten wird, wenn das jetige leiden= schaftliche Treiben längst verklungen ist und nur noch einen mäßigen welthistorischen Anteil aufregen kann"4. Und als es fich um Erlaubnis oder Berbot einer Raturforscherversammlung handelt, schreibt er: "Es ist tlug, auch einmal die wissenschaftlichen Notabeln einer Nation bei sich zu versammeln, zu ver= suchen, inwiefern man ihnen Zutrauen einflößen könne; man würde gewiß Vorteil davon ziehen, und wenn man ihnen den Hellenismus nachgabe, gar wohl bemerken, daß man in neuerer

<sup>1</sup> Mit Müller, 5. März 1818. — 2 An Zelter, 16. Dez. 1817. — 3 Mit Müller, 18. Sept. 1823. — 4 An Reinhart, 29. März 1824.

Zeit vor eigentlichen Verschwörungen und Erschütterungen bei uns wohl gesichert sei!" Dem Hellenismus, dem griechischen Befreiungstriege überhaupt wandte er selbst die vollste Sympathie zu; vor allem zollte er Byrons Zuge wahrhafte Bewunderung, welche durch das frühe Ende des heldenmütigen Dichters zu tragischem Mitleid umgewandelt ward.

Aber mit Bangen erfüllte ihn die Zukunft des befreiten Griechenland! "Wäre Byron am Leben geblieben", meinte er, "er würde für Griechenland noch ein Lykurg und Solon geworden sein". Zu der inneren Zerspaltenheit gesellte sich die beständige äußere Gesahr. "Aus Europa kann man nun einmal die Türken doch nicht treiben", meinte er, "weil keine christliche Macht Konstantinopel besitzen darf, ohne Herr der Welt zu werden; aber besichneiden, reducieren kann man die türkische Macht in Europa, so weit als die der griechischen Kaiser in den letzten zwei Jahrhunderten".

Von den älteren europäischen Staatengebilden zogen hauptsächlich Frankreich und England sein Interesse auf sich; in England war es die herrschgewaltige Persönlichkeit des eisernen Herzogs, die ihm Bewunderung und Teilnahme einsslößte; das Anrecht des gewaltigen Genies auf unbeschränkte Geltung sprach er auch ihm mit vollster Überzeugung zu. Daß man über Wellingtons Omnipotenz als Premierminister schelte, sei absurd; man sollte froh sein, daß er endlich seinen rechten Plat eingenommen; wer Indien und Napoleon besiegt habe, möge wohl mit Recht über eine lumpige Insel herrschen; wer die höchste Gewalt besitze, habe Recht; ehrsurchtsvoll müsse man sich vor ihm beugen".

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Un Sternberg, 21. Nov. 1827. — <sup>2</sup> Mit Müller, 18. Nov. 1824.
 — <sup>3</sup> Mit bemfelben. — <sup>4</sup> Mit bemfelben, 6. März 1828.

Mit gespanntem Interesse verfolgte er die Bewegungen in Frankreich, welche schließlich zum Ausbruche ber Juli= Revolution führten. Das einschränkende Prefgeset von 1827 regte ihn zu der interessanten Bemerkung an: "Gine Oppofition, die feine Grenzen hat, wird platt. Die Ginschränkung aber nötigt fie, geiftreich zu fein, und dies ift ein fehr großer Borteil . . . Die Nötigung regt den Geist auf, und aus Diesem Grunde, wie gesagt, ift mir die Ginschränfung der Preffreiheit fogar lieb" 1. Aber die letten "Drdonnangen", welche den Aufstand entzündeten, verurteilte er aufs schärffte: "Der Wahnsinn des frangösischen Sofes hat den Talisman gebrochen, der den Dämon der Revolution gefesselt hielt"2. Guigot nannte er einen Mann nach seinem Sinne, folide, von aufgeklärtem Liberalismus, über den Parteien ftehend. Und in demfelben Gefpräche legte er über fich felbft das Geftandnis ab, welches als Abschluß dieser gesamten Untersuchung hier stehen mag: "Der wahre Liberale, . . . wie es alle ver= nünftigen Leute sind und sein follen und wie ich es felber bin, ... ift bemuht, durch ein fluges Borfchreiten die öffent= lichen Gebrechen nach und nach zu verdrängen, ohne durch gewaltsame Magregeln zugleich oft ebensoviel Gutes mit zu verderben. Er begnügt sich in dieser stets unvollkommenen Welt so lange mit dem Guten, bis ihn, bas Beffere gu er= reichen, Zeit und Umftande begünftigen"3. --

<sup>1</sup> Mit Edermann, 9. Juli 1827. — 2 Mit Müller, 5. Jan. 1831. Mit Unrecht wird die bekannte Unterhaltung Sorets (bei Edermann). 2. August 1830 als ein Beweis von Goethes Gleichgültigkeit gegen die Zeitereignisse aufgesaßt. Allerdings konnte Goethes wissenschaftliches Interesse auch durch die politischen Umwälzungen nicht erstickt werden; aber sehr zahlreiche Stellen in den Gesprächen mit Edermann und Müller beweisen sein lebhastes Interesse gerade für die französische Politik. Seine Informationen liebte er freisich nicht auß fortlausender Leftüre der Tagesblätter zu schöpfen (S. 3. B. an Zelter, 5. Okt. 1830); regelmäßige politische Mitteilungen erhielt er aber von dem aktiven Staatsminister von Gersdorff. — 3 Mit Soret, 3. Febr. 1830.

Nicht weniger intereffant und für unseren Zweck nicht weniger wichtig als die Beurteilung der hiftvrischen Ereignisse ift auch die Auffassung der einzelnen Bolker und ihrer Individualität, welche aus vielfachen Aussprüchen Gvethes zu entnehmen ist. Unter den Hauptnationen war es vor allem die frangösische, welche er mit Sympathie und Bewunderung betrachtete. Schon beim Auftommen Napoleons hatte er geäußert: "Man hätte voraussehen muffen, daß die höchste Erscheinung, die in der Geschichte möglich war, auf dem Gipfel dieser so hoch, ja überkultivierten Nation hervortreten mußte"1. Und wie gar nicht auch die Zeit der großen Kriege ihn zum Franzosenhaß bestimmen konnte, ist schon oben dargelegt worden. Aber in seinen späteren Lebensjahren wuchs jene Bewunderung immer mehr. Insbesondere war es das geistige Leben, welches ihm in der vielseitigen und weitblickend ge= leiteten Zeitschrift "Le Globe" entgegentrat, das ihm imponierte. "So oft die Franzosen ihre Philisterei aufgeben und wo sie es tuen", meinte er, "ftehen fie weit über uns im fritischen Urteil und in der Auffassung origineller Geistes= werke"2. "Welche unendliche Kultur ist schon an ihnen vor= übergegangen zu einer Zeit, wo wir Deutsche noch ungeschlachte Burschen waren". "Es ist wundersam, wie hoch sich ber Franzose geschwungen hat, seitdem er aufhörte, beschränkt und ausschließend zu sein"3. Aber auch in politischer Hinficht bewunderte er Frankreichs Entwickelungsstuse: "Mir ist für die Franzosen in keiner hinsicht bange; fie ftehen auf einer solchen Stufe welthistorischer Ansicht, daß der Geist auf feine Beise mehr zu unterdrücken ist . . . Die pariser Parteien . . . stehen auf einer höheren Stufe welthistorischer Ansicht als die Engländer, beren Parlament gegeneinanderwirkende gewaltige Rräfte sind, die sich paralysieren, und wo die große Ginsicht

 <sup>&</sup>lt;sup>1</sup> An Knebel, 3. Jan. 1807. — <sup>2</sup> Mit Müller, 8. März 1824.
 — <sup>3</sup> An Graf Reinhart, 18. Juni 1829.

eines Einzelnen Mühe hat, durchzudringen". In anderer Beziehung freilich stellte er auch die Engländer sehr hoch; sie seien "vielleicht vor vielen Nationen geeignet, auswärtigen zu imponieren. Ihre persönliche Ruhe, Sicherheit, Tätigkeit, Eigensinn, Wohlhäbigkeit geben beinahe ein unerreichbares Musterbild von dem, was alle Menschen sich wünschen". "Sie haben eben die Courage, das zu sein, wozu die Natur sie gemacht hat; es sind immer durchaus komplette Menschen". Sehr bemerkenswert ist, daß er als politischer Gegner, und zwar speziell für Deutschland, die Engländer als gefährlicher ansah, denn die Franzosen: "Dem französischen Stolze kann man beikommen, weil er mit Sitelkeit verbrüdert ist; dem engslischen Hochmut aber nicht, weil er kaufmännisch auf der Würde des Geldes ruht".

Wir gelangen zu den Deutschen; aus allen Außerungen, die Goethe über sie getan, spricht die tiefe Liebe, das wahre und reine Interesse für sein Volk. Als dessen Haupteigenschaft, aus der Fehler wie Vorzüge flössen, betrachtete er die stets unter ihm lebendige und wirksame Idee der persönlichen Freiheit . . . "Die Reformation kam aus dieser Duelle, wie die Burschenverschwörung auf der Wartburg, Gescheites wie Dummes". Für gewöhnlich trat ihm freilich das Unheilvolle mehr entgegen als das Glückliche; er tadelte, selbst was Wissenschaft und Kunst betrifft, "die seltsamste Anarchie, in der wir leben, die uns von jedem erwünschten Zweck immer mehr zu entsernen scheint". Aber er erkannte zugleich an, daß die Gesamtheit der für große Schöpfungen notwendigen

<sup>1</sup> Mit Edermann, 9. Juli 1827. — <sup>2</sup> Farbenlehre, Histor. Teil, 4, 141. — <sup>3</sup> Mit Edermann, 12. März 1828. — <sup>4</sup> An Knebel, 9. März 1814. Auch dieser Sat ist, wie so mancher über Ruhland, den Besorgnissen um Deutschlands Zukunst entsprungen, welche der Verlauf der Befreiungskriege in Goethe wachrief. — <sup>5</sup> Mit Edermann, 6. April 1829. — <sup>6</sup> Farbenlehre, Histor. Teil, 3, 121, 122. (Vgl. auch an B. v. Bucholh, 14. Febr. 1814).

Elemente bei keiner Nation vielleicht sich jo vereinigt fänden, wie in der deutschen. "Die Abgründe der Ahnung, ein sicheres Anschauen der Gegenwart, mathematische Tiefe, physische Genauigkeit, Sohe ber Bernunft, Scharfe des Berftandes, bewegliche sehnsuchtsvolle Phantafie, liebevolle Freude am Sinnlichen" 1. "Es ist die Bestimmung des Deutschen, sich zum Repräsentanten sämtlicher Weltbürger zu erheben" 2. Für bie große Aufgabe, die er den Deutschen zudachte, mußte ihm aber die ängstliche Abschließung gegen das Fremde, die fünstliche Deutschtümelei, die nach den Befreiungsfriegen manche Kreise ergriff, fehr abträglich erscheinen. Besonders eifrig wandte er sich gegen ben "Burismus" der Sprache; das fraftige Wort vom "Peftfordon" haben wir schon oben angeführt. Er warf den "Sprachreinigern" vor, daß fie durch ihre traurigen Mißgriffe die beutsche Sprache von Grund aus verdürben, weil fie den feineren Sinn für Wortnuancen, für Synonymik töteten 3. "Reinigung ohne Bereicherung erweist sich öfters geistlos . . . Der geistlose Mensch hat gut rein sprechen, da er nichts zu sagen hat. Wie sollte er fühlen, welches fümmerliche Surrogat er an der Stelle eines bedeutenden Wortes gelten läßt, da ihm jenes Wort nie lebendig war, da er nichts dabei dachte" 4.

Solch einseitig leidenschaftliche Bestrebungen, die gerade unter den Deutschen immer wieder hervortraten, brachten ihn zu dem Urteil: "Wir können noch lange warten, bis wir zu einer Art von allgemeiner Durchbildung kommen"<sup>5</sup>.

Und ähnlich in politischer Beziehung. Auch hier hoffte er Bedeutendes, doch erst von einer ferneren Zukunft.

<sup>1</sup> Farbenlehre, Hiftor. Teil, 3, 121, 122. — 2 An Büchler, 14. Juni 1820. G.-Jahrb. 21, 69. — 3 An W. v. Humboldt, 1. Sept. 1816. — 4 Deutsche Sprache, 41a, 116. Der kleinen Schrift von C. Ruckfuhl "Bon der Ausbildung der deutschen Sprache" (neu heraussgegeben Gießen 1890) zollte Goethe seine Beistimmung. — 5 Mit Eckermann, 3. Okt. 1828.

"Möchten die Deutschen", äußerte er nach der Vertreibung der Franzosen, "wie jest die ausländische Sklaverei, jo auch den inneren Parteifinn . . . . unter einander besiegen. Dann würde kein lebendes Bolt ihnen gleich geachtet werden"1. Gine Beurteilung der politischen Zerspaltung, ein völliges Brogramm, inwieweit die Einigung zu wünschen fei, hat uns Edermann in einem Gefpräche aus dem Jahre 1828 über= liefert 2. Goethe rühmt hier den Rulturstrom, der von jeder der Landesresidenzen, die Wirkungen auf die materielle Wohlfahrt, die von den freien Städten ausgehen. Gine Bernichtung der Selbständigkeit dieser Gemeinwesen sei nicht zu wünschen; ihnen sei zu danken, daß die Bolksbildung in Deutschland gleichmäßiger verbreitet sei als z. B. in Frankreich. Gine Einigung aber sei zu wünschen und werde erfolgen. "Deutschland fei eins gegen den auswärtigen Feind". Es fei eins in Münze, Maß und Gewicht; es fei frei von Zollschranken und Pagvisitationen. "Es sei von Inland und Ausland unter beutschen Staaten überall feine Rede mehr" . . . "Wenn man aber denkt, die Einheit Deutschlands bestehe darin, daß das sehr große Reich eine einzige große Residenz habe, so ist man im Irrtum".

## 3 weites Kapitel.

## Ronftruttionen.

Ungesucht hat uns hier die Betrachtung der gleichzeitigen Ereignisse zur Vorahnung der fünftigen hinübergeführt; aus

<sup>1</sup> Aphorismen, a. a. D., Febr. 1814. — 2 Mit Edermann, 23. Oft. 1828. Auch dieses Gespräch erscheint, wie so manche andere im dritten Teile, als Komposition, aber im Inhalte dennoch als durchaus zuverlässig.

Sarnad, Goethe. 3. Mufl.

ber Beobachtung und Beurteilung der Gegenwart entspringen ja die Schöpfungen der Ginbildungsfraft, welche auch das Rommende schon zu bestimmen, ja vollendet zu sehen wagen. Bersuchen wir es nun im Zusammenhang mit der bisher ent= wickelten historisch-politischen Anschauungsweise Goethes das Gesamtbild bes ihm vorschwebenden Idealftaates zu zeichnen und die Gesetze, nach welchen dasselbe entworfen, nachzuweisen und zu begreifen. Auch an dieser Stelle ift wiederum zu betonen, daß es sich nicht um ein Gebilde handelt, welches irgend einer politischen Partei als Programm zu dienen geeignet ware; nicht um einen Bersuch praktischer Lösung poli= tischer Probleme; nur die Grundgedanken find es, welche der Erwägung des Staatsmannes entsprungen sind und der Staatsleitung als Richtschnur gelten wollen; die Geftalt aber, zu der sie zusammengefügt, ift das Werk des Dichters, welcher ohne Rücksicht auf die tatjächlichen Berhältniffe, sowohl die augenblicklichen als die in der menschlichen Gemeinschaft zu aller Zeit dauernden, frei gewaltet und geschaffen hat, wie es ihm für die Darstellung der maßgebenden Ideen das Zwedvollste und Wirkungsfräftigste erschien. Das vollständig ausgeführte Bild wird uns bekanntlich in den "Wanderjahren Wilhelm Meisters" entrollt; viele einzelne Aussprüche aber, welche der gleichen Gesamtanschauung entsprungen sind und zu ihrer Verdeutlichung dienen, finden fich an den verschiedensten Stellen verftreut.

Der Grundgedanke, auf welchem sich alle politischen Konstruktionen Goethes erbauen, ist der, daß der Staat durchaus nicht Selbstzweck, überhaupt nicht ein Gut von eigenem, in sich selbstzweck überhaupt nicht ein Gut von eigenem, in sich selbst begründetem Werte sei, daß daher auch Hingabe, Begeisterung, Tätigkeit für den Staat als solchen etwas inhaltleeres sei; der Staat ist vielmehr einerseits ein Produkt der gemeinschaftbildenden Natur des Menschen; (als solches aber hat der Einzelstaat auf höherer Kulturstuse immer mehr

hinter bem Begriffe der Menschheit als eines Ganzen gurud= zutreten); — andererseits — und das ist seine bleibende Bedeutung auch für das vorgeschrittenste Zeitalter, - ein gewolltes Mittel zur Erzielung der höchstmöglichen Rultur bes Individuums wie der Gesamtheit. In diesem letteren Busammenhange scheut sich Goethe sogar nicht sich Rousseauscher Wendungen zu bedienen, welche an die naiven historischen Vorstellungen des Contrat Social erinnern 1: selbst= verständlich nicht in der Absicht, hiermit etwas über die für uns unerkennbare und deshalb wertlose Urgeschichte der Mensch= heit aussagen zu wollen, sondern nur von der Absicht geleitet, ben Staat in seiner gegenwärtigen Form als einen Gegenstand der menschlichen Willensbetätigung hinzustellen, der vernünf= tigen Zwecken dienstbar zu machen sei. Die hieraus sich er= gebenden Anschauungen haben jedoch eine tief greifende Wandelung erlebt, fo daß wir von zwei völlig verschiedenen Berioden Goethes zu reden befugt find, von benen wir hier unserer Aufgabe gemäß vorzüglich die spätere behandeln werden. Nur des Gegensates halber sei hier auch auf die vorangehende hingewiesen. In dieser faßt Goethe die Aufgabe des Staates nur als eine schützende, schirmende auf, welche die Kulturtätigkeit der Nation vor allen von außen ein= dringenden hemniffen und Gefahren zu behüten habe; die Stürme der Revolutions= und napoleonischen Zeit, vor denen Goethe, wie wir sahen, immer mehr fich abzuschließen und in seine kulturelle Arbeit sich zu vertiefen suchte, waren besonders geeignet, diese Anschauung zu fordern. Demnach geht Goethe fogar fo weit, unter dem napoleonischen Joche vor allem den Berluft des früheren politisch ganzlich indifferenten Zustandes von Deutschland unter der Herrschaft des zerfallenden Reiches zu bedauern, jenen Zustand, in welchem es ihm, Schiller und

<sup>1</sup> Mit Müller, 29. April 1818.

Wilhelm Humboldt möglich war, "uns im äfthetischen Leben zu erhalten und alles außer uns zu vergessen". Er schreibt an Zelter: "Vielleicht ist das, was wir bei der politischen Veränderung am meisten zu bedauern haben, hauptsächlich dieses, daß Deutschland, und besonders das nördliche, in seiner alten Versassung dem einzelnen zuließ, sich so weit auszubilden als möglich, und Sedem erlaubte nach seiner Art beliebig das Rechte zu tuen, ohne daß jedoch das Ganze jemals daran eine besondere Teilnahme bewiesen hätte".

Aber seit der neuen Konsolidierung der politischen Berhältnisse ändert sich diese Auffassung rasch und vollständig. Immer mehr wird Goethe von den gewaltigen Eindrücken der immer vielseitiger und tomplizierter fich entwickelnden Arbeits= leistung des neunzehnten Sahrhunderts ergriffen, immer machtiger wirft auf ihn der Gindruck, daß der einzelne nicht mehr als Individuum, als im geschützten eigenen Bezirk aufwachsende, frei fich entfaltende und ausbreitende Pflanze gelten fonne, sondern nur noch als Teil der ungeheuren Arbeitsmaschine als gewissenhafter Vollzieher ihm bestimmt zugewiesener mecha= nischer Tätigkeiten. Und hieraus ergibt sich bald eine weitere Konfequenz. Hat die Individualität des Menschen völlig zurückzutreten, hat er nicht mehr das Recht, nach eigenem Gutdünken seine Tätigkeit zu regeln, so wird ihm auch bald bie Fähigkeit abgesprochen, gegenüber der grenzenlos verschlungenen Struftur des sozialen Körpers das Berhältnis seiner Tätigkeit ju der der Gesamtheit zu erkennen, mit richtigem Blick felbft Die Stelle, an welcher er tätig sein will, sich zu wählen; er wird einer höheren Macht unterstellt, die für ihn fieht, urteilt, ihm den Plat anweist, ihn überwacht, anfeuert und in Schranken hält. Diese Macht ift der Staat; der Staatssozialismus das politische Bekenntnis Goethes in seiner letzten Lebens=

<sup>1</sup> An Jacobi, 31. Oft. 1794. — 2 27. Juli 1807.

periode 1. Gin Bekenntnis, entsprungen aus hiftorisch-politischer Reflexion, nicht aus den Herzenswünschen des Individuums; Goethe empfindet Abscheu vor dieser neuen Beriode, er ift froh, daß er nicht mehr tätig sie mitzuerleben hat und mit seinen Gedanken und Sympathien sich in sein Ibealzeitalter, die Epoche vor 1805 zurückversetzen darf; aber er fieht die neue Zeit um fich entstehen, prophetisch erkennt und faßt er fie tiefer als die meisten seiner Zeitgenoffen, und gewohnt, Realitäten nie nach seiner Individualität, sondern stets nach ihren eigenen Bildungs= und Lebensgesetzen zu beurteilen, bildet er die gegebenen Grundlagen dieser Neugestaltung mit äußerfter Konfequenz zur Vollendungsform aus und ftellt alle seine politischen und sozialen Anschauungen zielbewußt unter den Gesichtspunkt diefer Butunftsgestalt des Staatslebens. Welche Mittel und Wege andererseits das Individuum doch finden werde, um auch unter den drückenden fozialen und politischen Anforderungen seine Unabhängigkeit zu behaupten, darauf hat sich sein Fernblick nicht mehr erstreckt.

Es ist klar, daß eine so eingreifende Beränderung in der Stellung des einzelnen zu Staat und Gesellschaft eine völlige Umwälzung in der Erziehung und Heranbildung des Staats-bürgers zur notwendigen Borbedingung hat. Denn Erziehung heißt "die Jugend an die Bedingungen gewöhnen, zu den Bedingungen bilden, unter denen man in der Welt überhaupt, sodann aber in besonderen Kreisen existieren kann". Wit

<sup>1</sup> Nehmen wir diese Anschauung am deutlichsten in den schon genannten "Banderjahren" wahr, so ist es demgegenüber sehr interessant, die nur 11 Jahre früher erschienenen "Bahlverwandtschaften" zu versgleichen, welche, wo sie soziale Probleme berühren, an diese Art der Lösung überhaupt noch gar nicht denken; z. B. 20, 296. — 2 Über "Gabriele, von Johanna Schopenhauer", 41 b, 17.

vollem Recht schickt daher Goethe der Darstellung seines Idealsstates in den "Wanderjahren" die Schilderung einer Erziehungssanstalt in diesem neuen Sinne voraus, d. h. der "pädagogischen Provinz", einer Anstalt indes von so großer räumlicher Aussbehnung, daß sie nicht ein bloßes Gebäude oder einen Komplex von Gebäuden, sondern ein ganzes Landgebiet umfaßt, eine "Gesellschaft", einen Staat im kleinen darstellt und den Zögsling so von jedem fremden unpädagogischen Sinslusse sern hält. Die häusliche Erziehung ist stillschweigend beseitigt. Abstrahieren wir völlig von der romanhaften, phantastischen Sinkleidung, suchen wir einzig die Grundzüge zu ersassen, so sinden wir folgendes":

Als allen gemeinsame Grundlage des Unterrichtes werden

nur die Elementarkenntnisse gelehrt; sofort nach Erlernung derselben sondern sich die Zöglinge in die getrennten Abteilungen, welche einer einzelnen wirtschaftlichen, technischen oder künstlerischen Tätigkeit ihre gesamte Kraft widmen. Vielseitigkeit des Interesses und Verständnisses soll allein durch den gesellschaftlichen Verkehr der Abteilungen unter einander erzielt werden, zu dessen Ermöglichung und Erleichterung (also zu rein praktischem Zwecke) ein lebhafter Unterricht in den Sprachen, deren die einzelnen Zöglinge mächtig sind, erteilt wird. Die Unterrichtsgegenstände in den einzelnen Abteilungen sind nicht etwa Wissensgebiete, sondern nur Fertigkeitent, die je nachdem ob sie sich auf das physisch "Notwendige" oder auf das "Höhere und Zartere" erstrecken, als "Handwerk" oder "Kunst" bezeichnet werden. Ein jeder, auch der fähigste

und begabteste, wird angehalten, die Ausübung seiner Tätigkeit nach möglichst seststehenden und bindenden Gesetzen zu regeln, da auf diese Weise allein das Zustandekommen wahr-

<sup>1</sup> Im einzelnen sinden sich hier viele entlehnte Züge, besonders aus Plato sowohl als aus Aristoteles; das Gesamtbild in seiner einheit- lichen Aussührung ist aber tropdem eine durchaus originelle Schöpfung.

haft nüplicher Leistungen gesichert werden kann; der Wert der Zeit wird allen aufs sorgfältigste eingeprägt und darauf geachtet, daß jeder Moment in irgend einem Sinne genütt werde. Innerhalb der einzelnen Abteilungen werden die der gleichen Tätigkeit gewidmeten Zöglinge in militärischer Gleichsförmigkeit und Bünktlichkeit erzogen und überwacht.

Es leuchtet ein, daß bei einer fo fruh beginnenden und jo weit gehenden Spezialifierung des Unterrichts, einer fo entschlossenen Abzielung desselben auf rein praktische Zwecke die allgemein bildende, überhaupt die wahrhaft erziehliche Wirkung des Unterrichts aufhört, und es ift deshalb eine notwendige Erganzung des Syftems, welche uns Goethe vor= führt, indem er dieser technischen Ausbildung die religiöse Erziehung zur Chrfurcht in verschiedenen, ftreng bestimmten und geregelten Stufen zur Seite treten läßt. Welche hohe Bedeutung Goethe der Ehrfurcht beimaß, ift uns ichon aus der Untersuchung seiner religibsen Anschauungen bekannt; hier sei nur das hervorgehoben, daß die wesentliche Aufgabe dieser religiösen Erziehung darin bestehen soll, in dem Boglinge die Wertschätzung der sittlichen Bedeutung einer jeden Ginzeltätigfeit zu erwecken, ben Sinn für bas gemeinsame Biel aller Tätigkeiten, für die Verpflichtung, mit seiner Arbeit nicht sich selbst, sondern dem Ganzen, dem er eingeordnet, zu dienen.

Auf der Grundlage dieser Erziehung kann sich nun das Staatsleben erbauen, welches Goethe als Ideal vorschwebt. Wir finden es in seinen Hauptzügen gleichfalls in den "Wandersighren", und zwar in dem dritten Buche derselben gezeichnet. Zwei Hauptgruppen durch eine Gesellschaftsversassung verseinigter Individuen, die Bleibenden und die Wandernden, werden uns vorgeführt. Die ersteren, in enger Verbindung

mit der Scholle, auf der fie geboren, empfinden voll und bringen uns zur Bollempfindung den "hohen Wert des Grundbesitzes". "Wir sind genötigt, ihn als das Erste, das Beste anzusehen, was dem Menschen werden könne. Finden wir nun bei näherer Ansicht Eltern= und Kinderliebe, innige Ber= bindung der Flur= und Staatsgenoffen, sowie auch das all= gemeine patriotische Gefühl unmittelbar auf den Boden aegründet, dann erscheint uns jenes Ergreifen und Behaupten des Raumes im Großen und Kleinen immer bedeutender und ehrwürdiger. Ja, so hat es die Natur gewollt! Ein Mensch, auf der Scholle geboren, wird ihr durch Gewohnheit angehörig; beide verwachsen in einander und zugleich knüpfen sich die schönften Bande"1. Aber unmöglich konnte gerade Goethe auf dieser Stufe stehen bleiben; seine ganze Anschauungsweise trieb ihn stets zur Wertschätzung nicht der Rube, sondern des Strebens, nicht des Besitzes, sondern des Erwerbens, nicht der Notwendigfeit, fondern des Wollens, nicht des Genuffes, sondern der Tat. Und so fährt er fort: "Wenn das, was der Mensch besitzt, von großem Werte ist, so muß man dem= jenigen, was er thut und leiftet, noch einen größeren zu= schreiben. Wir mögen daher bei völligem Überschauen den Grundbesitz als einen fleinen Teil der uns verliehenen Güter betrachten; die meisten und höchsten derselben bestehen aber eigentlich im Beweglichen und in demjenigen, was durchs bewegte Leben gewonnen wird" 2. Und so finden wir die zweite Gruppe nicht etwa zur Auswanderung, sondern zum Umberwandern im eigenen und fremden Lande gerüftet; da fie in der Heimat nicht mehr Raum und Gelegenheit zu fruchtbarem Wirken finden, so ziehen fie hinaus, um überall, wo fich ein Feld ihnen auftut, ihre Gaben und Kräfte zu zweckmäßiger

<sup>1 25, 179. — 2</sup> Ebenda, S. 180. Bgl. auch die Worte Fausts: "Bas Du ererbt von Deinen Batern haft, erwirb es, um es zu besfigen".

Tätigkeit anzuspannen und auszubeuten; bald vereinigt, bald zerstreut, immer aber durch eine geregelte Organisation "das Band" in einem gewissen Zusammenhang erhalten; ungewiß dessen, ob sie in das Vaterland zurückkehren, ob sie ewig in der Ferne bleiben werden; wo sie aber auch hingelangen, überall sich heimisch fühlend, nach dem echt Goethischen Spruche: "Wo ich nüße, ist mein Vaterland".

Die Lieder der Wanderer drücken dies aufs lebhafteste aus:

"Bleiben, Gehen, Gehen, Bleiben Sei fortan dem Tücht'gen gleich! Wo wir Nüpliches betreiben, Ift der werteste Bereich? . . . .

Bleibe nicht am Boben heften; Frisch gewagt und frisch hinaus! Kopf und Arm mit heit'ren Kräften, Überall sind sie zu Haus;

Wo wir uns der Sonne freuen, Sind wir jede Sorge los; Daß wir uns in ihr zerstreuen, Darum ist die Welt so groß" 3.

Wenden wir uns aber, unserer Aufgabe gemäß, zu der festen und dauernden staatlichen und gesellschaftlichen Orgasnisation hin, die unter den Zurückbleibenden besteht, unter den Auswanderern nach geschehener neuer Niederlassung gestlichet werden soll, so kann es nicht überraschen, wenn Goethe auch hier die Formen danach bestimmt, wie sie für die Ersmöglichung zweckvoller Tätigkeit aller Staatsglieder am sörderslichsten scheinen. Manche theoretische Aussprüche werden uns hier die utopische Darstellung der "Wanderjahre" ergänzen und verdeutlichen.

Ausgehen dürfen wir von dem Sate: "Der Despotismus fördert die Autokratie eines Jeden, indem er von oben bis unten die Verantwortlichkeit dem Individuum zumutet und so

<sup>1 25, 181. — 2</sup> Ebenda, S. 223. — 3 Ebenda, S. 75.

den höchsten Grad von Thätigkeit hervorbringt" 1. Gine un= bedingt und unbeschränkt souverane Obrigkeit ist bemnach bas erste Erfordernis für die Wohlfahrt des Staates, und wir dürfen uns hier der entschiedenen Berehrung erinnern, welche Goethe von jeher dem aufgeklärten Despotismus gezollt hat. Daß übrigens die Obrigfeit gerade eine monarchische sein muffe, ift hiermit nicht gefagt; bei ben Burudbleibenden ber "Wanderjahre" scheint sie eher als eine kollegialische gedacht?. Sie wechselt beständig ihren Wohnsit; denn die Bildung einer Hauptstadt foll, jo lange irgend möglich, vermieden werden3. Ihre Hauptaufgabe ift nach allem Bisherigen leicht zu er= fennen; einem jeden die Sphare feiner Berufstätigfeit, ben Rreis seiner häuslichen und bürgerlichen Eristenz anzuweisen, wie es zugleich seiner individuellen Fähigfeit und den Bedürfnissen des Gangen entspricht, furz Berwertung des Ginzelnen für das Leben der Gesamtheit; das staatssozialistische Brinzip kann nicht schärfer ausgesprochen werden, als es 3. B. in dem Gefang geschieht, mit dem die Auswandernden ihr Oberhaupt begrüßen:

> "Du verteilest Kraft und Bürde Und erwägst es ganz genau, Giebst dem Alten Ruh und Bürde, Jünglingen Geschäft und Frau"4.

Der Selbstbestimmung des einzelnen wird also sogar die Cheschließung, die Gründung des Hauses entzogen. Damit hängt aufs engste zusammen, daß die geschlossene Ehe auch nicht nach dem Wunsche der Gatten wieder gelöst werden soll. Goethe scheut sich nicht, die Ehe etwas "Unnatürliches" zu nennen, aber er preist zugleich die Unverletzlichkeit derselben

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Spriiche Nr. 280. — <sup>2</sup> Sie wird nicht persönlich bezeichnet. — <sup>3</sup> 25, 213. — <sup>4</sup> 25, 224. Hiermit ist nicht gesagt, daß auch die Wahl durch die Obrigkeit bestimmt wird, sondern nur, daß die Erlaubnis, ja wohl auch die Verpslichtung zur Eheschließung von ihr ausgeht.

als eine Kulturerrungenschaft von unschätbarem Werte, die unter keinen Umständen mehr preis zu geben sei; als ein Postulat des geordneten staatlichen und sittlichen Lebens, — nach Goethes Anschauungen das Höchste, was überhaupt von einer Institution ausgesagt werden kann. "Man sollte nicht so leicht mit Chescheidungen vorschreiten; was liegt daran, ob einige Paare sich prügeln, wenn nur der allgemeine Begriff der Heiligkeit der Ehe aufrecht bleibt".

Eine Kulturerrungenschaft von gleichem Werte ist ferner das Eigentumsrecht, vor allem das am Grundbesitze. An eine Aushebung des Privateigentums am Boden wird auch in den "Wanderjahren" nicht gedacht. Aber auch dies Recht ist in den Dienst der Gesamtheit zu stellen. Nicht zu parzellieren und gleichmäßig zu verteilen ist der Grundbesitz, wohl aber wird noch unbebautes, der Kultur neu gewonnenes Land den Unbemittelten zugewiesen"; nicht als Almosen sür die Armen ist die bewegliche Habe auszustreuen, wohl aber sür sie als "Besitz und Gemeingut" zugleich zu verwalten".

Regelt die Obrigfeit nun schon all diese Beziehungen, so noch vielmehr die Tätigkeiten, die der einzelne zu übersnehmen hat. Dieselben sind, nach Maßgabe der uns schon bekannten Unterrichtssormen, ausschließlich praktische, "strenge" und "freie" d. h. Handwerk oder Kunst. Wer der strengen Kunst sich widmet, unterwirft sich der schärfsten Kontrolle. "Die Stusen von Lehrling, Gesell und Meister müssen ausstrengste beobachtet werden; auch können in diesen viele Abstrungen gelten, aber Prüfungen können nicht sorgfältig genug sein. . . Ein einziges Glied, das in einer großen Kette bricht, vernichtet das Ganze". Auch dürsen wir hierher die allgemein gültigen Worte beziehen: "Der größte Respekt wird allen eingeprägt für die Zeit, als für die höchste Gabe

<sup>1</sup> Mit Müller, 7. April 1830. — 2 25, S. 181, 224. — 3 24, 99. — 4 25, 221—223.

Gottes und der Natur und die aufmerksamste Begleiterin des Daseins . . . . Etwas muß gethan sein in jedem Woment; und wie wollt' es geschehen, achtete man nicht auf das Werk wie auf die Stunde?" 1

Die "freie" Runft kann folch äußeren Regeln freilich nicht unterworfen werden; aber sie soll sich freiwillig jene Bor= schriften der strengen zum Muster nehmen und ihre inneren Gesetze mit der gleichen Gewiffenhaftigkeit beobachten wie jene die äußerlichen2. Aber auch nur jene inneren Gesetze und feine anderen Schranken, welcher Art fie auch seien, soll sie anerkennen, — und ebenso die Wiffenschaften3. Wer der höchsten geistigen Tätigkeit sich hingegeben hat, der joll jede Kleinlichkeit, welche die freie Entfaltung hemmen würde, weit von sich weisen, und mit seinen Genossen in wechselseitiger Anerkennung der Berdienste, nicht in Parteifinn fich wider= strebend, gemeinsam zum höchsten Ziele wirken4. Und auch nicht die Grenzen des Bolkes oder Staates, nicht Rücksichten auf die Forderungen beider sollen die schaffende Tätigkeit beengen oder aufhalten. "Es giebt keine patriotische Runft und feine patriotische Wissenschaft. Beide gehören, wie alles hohe Gute, der ganzen Welt an und können nur durch allgemeine freie Wechselwirkung aller zugleich Lebenden, in steter Rücksicht auf das, was uns vom Vergangenen übrig und befannt ist, gefördert werden" 5. "Der Patriotismus verdirbt die Ge= schichte" 6. "Der Dichter wird als Mensch und Bürger sein Baterland lieben: aber das Baterland feiner poetischen Rrafte und seines poetischen Wirkens ift das Gute, Edle und Schöne, das an feine besondere Proving und an fein beson=

<sup>1 25, 211. — 2 25, 222. — 3</sup> In den "Wanderjahren" ist bei Schilberung des Jbealstaates von der wissenschaftlichen Tätigkeit als einer nicht unmittelbar schaffenden nicht die Nede. — 4 Wgl. Aphorismen, a. a. D., S. 351, Februar 1814. — 5 Spriiche Nr. 485. — 6 Aphorismen, a. a. D., S. 356.

deres Land gebunden ist, und das er ergreift und bildet, wo er es findet. Er ist darin dem Adler gleich, der mit freiem Blick über Ländern schwebt" . . . . . <sup>1</sup>.

Um aber auch jeder "freien" und jeder "ftrengen" Kunft Die Sicherheit zweckvollen und gemeinschaftfördernden Wirkens zu gewähren, dazu ift die genoffenschaftliche Berbindung aller Runftgenossen notwendig. "Was der Mensch auch ergreife und handhabe, der Einzelne ist sich nicht hinreichend; Gesellschaft bleibt eines wackeren Mannes höchstes Bedürfnis. Alle brauchbaren Menschen sollen in Bezug auf einander stehen"2. Dieje soziale Vereinigung foll fogar über die politischen Grenzen hinausreichen und die Angehörigen verschiedener Staaten umfaffen 3. Wir werden auch auf diesen Bund ben ursprünglich für die Gemeinschaft der Wanderer (f. oben) ge= brauchten Namen eines "Weltbundes" beziehen durfen. Bie aber wird neben diefer staatlichen und sozialen Gewalt die Freiheit des einzelnen gewahrt? Goethe antwortet mit der Gegenfrage, was Freiheit fei? Auch diefen Begriff mißt er gemäß seinen Grundanschauungen an dem der Tätigfeit: wer Die ihm gemäße Tätigfeit ungehemmt betreiben fann, der ift frei in der einzig wichtigen und wertvollen Beise. "Sat einer nur jo viel Freiheit, um gefund zu leben und fein Gewerbezu treiben, so hat er genug"5. Das scheint wenig, ist aber viel, wenn man dagegen halt, wie oft der empirische Staat ber "Freiheit, sein Gewerbe zu treiben", Hemmniffe in ben Weg legt. Gerade diese Art der Freiheit aber findet in dem Ibeal= staate Goethes die vollkommenste und schrankenloseste Berwirklichung. In der Zuteilung der ihm gemäßen Tätigkeit

<sup>1</sup> Mit Edermann, März 1832. Ich füge hier noch hinzu, daß gemäß dem in der "pädagogischen Provinz" beobachteten Versahren die Schauspielkunst wohl auch aus dem Idealstaat ausgeschlossen ist. — 25, 189. — 3 Ebenda, S. 218. — 4 Ebenda, S. 188. — 5 Mit Edermann, 18. Jan. 1827.

an den einzelnen liegt ja die Hauptaufgabe des Staates, in der Förderung dieser Tätigkeit die Hauptaufgabe des sozialen Berbandes. Rücksichten der Geburt oder Anciennität sollen niemals den Aussichlag bei Übertragung der Pflichten geben, nur Begabung und Tüchtigkeit. Menschenkenntnis und Fähigfeit, die Individualität zu beurteilen, ist daher eine der wichstigsten Eigenschaften des Herrschers, und als eines der glänzendsten Beispiele solcher Herrscherbegabung wird, wie wir

fahen, Napoleon gefeiert 1.

Gegenüber Widerstrebenden oder Schädlichen muß der Staat sein Recht mit Gewalt geltend machen; er tut dies durch das Institut der Polizei. In jedem Bezirk befinden fich Polizeidirektoren, welche das Recht haben zu ermahnen und zu beseitigen; letteres ift die einzige Strafe, welche an= erkannt wird; Absonderung von der bürgerlichen Gesellschaft, d. h. Unschädlichmachung, also Abwehr des Berbrechers, nicht Sühne des Verbrechens?. Deshalb ift auch für eigentliche Juftig fein Raum 3; der Begriff des Zweckmäßigen, Beilfamen, Notwendigen steht eben höher als der des Rechtes. Doch fann die "Absonderung" auch bis zur Tötung gehen; Goethe hielt die Beibehaltung der Todesstrafe für notwendig, und zwar wiederum aus praktischer Erwägung. "Wenn sich die Societät des Rechtes begiebt, die Todesstrafe zu verfügen, so tritt die Selbsthilfe unmittelbar wieder hervor; die Blutrache flopft an die Thüre"4.

Sehr eigentümlich ist die Stellung, welche der Staat zur Religion einnehmen soll; einerseits soll diese eine Privatsache des einzelnen, ein der freien Betätigung seines Gemütslebens überlassens, unantastbares Heiligtum bleiben, anderseits doch auch Staatsreligion sein, von der Staatsraison gebotene Ans

Mit Edermann, 11. März 1828. — 2 Wanderjahre, 25, 214.
 Bermögensstrafen werden unter Umständen auch als möglich bezeichnet.
 — 3 Ebenda, S. 212. — 4 Sprüche Nr. 479, 480.

erkennung bestimmter, für das Gemeimvohl unentbehrlicher Grundfäte. Gemeinfam ift vor allem der öffentliche Rultus; ftreng wird darauf gesehen, daß niemand sich von ihm absondere; als ein Bekenntnis wird er betrachtet, daß man im Leben und Tod zusammengehöre: an den Orten wird er ge= feiert, wo auch zu anderen Zwecken, amtlichen und heiteren, die Gemeinde sich versammelt 1. Bleibt dagegen "die eigentliche Religion ein Inneres, ja Individuelles", da fie "ganz allein mit dem Gewissen zu thun" hat, so wird doch auch hier ein Festhalten an den Grundbegriffen der chriftlichen Religion, wie Goethe sie auffaßt, zur Bedingung gemacht; denn aus ihr find die Kulturverhältniffe der Neuzeit, find die Anschauungen von dem Werte einer alle Individuen in gleicher Beije fördernden Gemeinschaft, von den Pflichten der einzelnen gegen ein solches Ganze entsprungen, Anschauungen, welche eben dem Bau des Goethischen Idealstaates zugrunde liegen. "In diesem Sinne dulden wir feinen Juden unter ung; benn wie follten wir ihm den Anteil an der höchsten Kultur vergönnen, deren Uriprung und Herkommen er verleugnet"2.

So sind schließlich alle Gemeinschaftsformen des menschlichen Lebens, Staat, Gesellschaft, Kirche in eines verschwolzen; eine gewaltige zusammenfassende Macht leitet das Leben des einzelnen und zwingt es in vorgeschriebene Bahnen. Wohl mag den Beschauer ein Gefühl beengender und belastender Furcht überkommen, im Anblick dieses mit eiserner Konsequenz arbeitenden, unentrinnbaren Käderwerkes. Aber bei näherer Betrachtung wird dies Gefühl verschwinden; denn dieser ganze ungeheure Apparat regelt und bestimmt nur das

<sup>1 24, 122.</sup> Daß der Staat berechtigt sei, einen bestimmten Kultus vorzuschreiben, hatte übrigens Goethe schon in seiner Straßburger Dissertation 1771 verteidigt. — 2 25, 210. — 3 Die gesellschaftlichen Versbände, welche Goethe als Vorbereitung der neuen Staatsordnung innershalb der gegenwärtigen Verhältnisse sich entwickeln läßt, sind jedensalls bestimmt, wenn der neue Staat konstituiert ist, in diesen aufzugehen.

äußere Sandeln, nur die Beziehungen zu der Augenwelt, das gesamte Innenleben, das persönliche Denken und Guhlen des einzelnen wird von ihm nicht nur unbeeinflußt gelaffen, sondern überhaupt auch gar nicht zu beeinfluffen beansprucht. "Gleichheit in den Hauptsachen, und in läglichen Dingen einem jeden seinen Willen", heißt der Grundsat. Dieser Staat macht durchaus fein prinzipielles Recht über das Individuum geltend, sondern nur fo viele Ginzelrechte, als aus praftischen Gründen notwendig oder doch wünschenswert erscheint. Dieser Staat verlangt Unterwerfung nur, um etwas leiften zu können, und insoweit er etwas leistet, — Anerkennung nur, insoweit er nütt. Und so erweift sich dieses ganze Bild eines rücksichtslosen Realismus doch schließlich als die eigen= tümlichste Schöpfung eines Dichtergeistes, der nach außen hin um so mehr Zwang sich auflegen zu lassen bereit ist, je mehr er weiß, daß fein perfonlicher wertvollfter Befit, fein Innenleben, dem gegenüber völlig unangreifbar dafteht, überhaupt in einer gang anderen Sphäre liegt, - für den schließ= lich alle realen Beziehungen des Lebens nur ein Spiel sind, über welches die einzige Realität, die er anerkennt, das Leben seines Geistes, souveran schaffend und bildend unerreichbar mastet.

Kehren wir aber auf den Boden der Wirklichseit zurück, so ist sogleich ersichtlich, daß jener lastende Druck der Gemeinsichaft auf den einzelnen in dem Maße erleichtert und gemilbert wird, in dem es dem einzelnen ermöglicht ist, selbst bestimmend und leitend mitzuwirken. Das vielumstrittene Problem der Bolkssouveränität ist nun freilich von Goethe niemals in Betracht gezogen, vielmehr als ein praktisch gleichsgültiges ganz bei Seite gelassen worden. "Welches Recht wir zum Regiment haben, danach fragen wir nicht; wir regieren;

<sup>1 25, 213.</sup> 

ob das Bolk ein Recht habe uns abzuseten, darum bekummern wir und nicht; wir hüten und nur, daß es nicht in Ber= fuchung tomme, es zu thun"1. Gine Beranziehung bes Bolles zur Mitarbeit mit der Obrigkeit ift aber tropdem nicht aus= geschlossen; sowohl foll die Polizei sich, wo es ihr notwendig scheint, durch Geschworene unterstützen laffen, als auch der Gesetzgeber bei seinem Schaffen das Bolf hören. Aber nicht die Majorität der Maffe, sondern eine auserwählte Bahl, welche in sich das Ganze des Bolkes getren abspiegelt, die "Bolfheit", wie Goethe fagt, die den Willen des Bolfes flarer ausspricht, als es die Masse tuen könnte. Mit diesem Bolfswillen foll jedes Gefet übereinstimmen. Freilich ift auch innerhalb diefer geläuterten Bersammlung die Entscheidung schließlich der Majorität überlassen; im empirischen Weltlauf ist eben die Herrschaft der Zahl nicht zu beseitigen 2.

Aber dennoch wird zu der Obrigkeit, unterstützt von jener "Bolkheit", das Vertrauen gehegt, daß sie zwischen den leidensichaftlichen Wünschen, welche die blindwollenden Parteien der Masse jederzeit bewegen, "zwischen alt und jung, zwischen Innungszwang und Gewerbefreiheit, Festhalten und Zersplittern des Grundbodens" usw. den vermittelnden und versöhnenden

Ausgleich finden wird3.

Wenn nun solcher Friede und solche Einheit aller Beftrebungen und Stände im Innern erreicht ist, dann wird auch der so geordnete Staat besähigt sein, nach außen jede Gefahr abzuwehren, Sicherheit und Achtung der Nachbarn seinen Angehörigen zu verbürgen. Und nur darin besteht die Aufgabe der äußeren Politik, nicht in Eroberung, nicht in weitreichender Beeinflussung der Schicksale fremder Bölker,

<sup>1</sup> Sprüche Nr. 478. — 2 25, 213. Sprüche Nr. 477. Welche Besorgnisse Goethe hinsichtlich der Herrschaft der Parteimajoritäten innerhalb der Masse hegte, haben wir schon früher gezeigt. — 3 Sprüche Nr. 305.

Sarnad, Goethe. 3. Mufl.

sondern nur in dem Schutze der Arbeit und des Aufblühens des eigenen Bolkes. Goethe wagt zu hoffen, daß dabei die Verständigung und der Ausgleich zwischen den Nationen sich immer weiter entwickeln werde, zwar nicht so, "daß ein allgemeiner Friede dadurch sich einleite, aber doch daß der unvermeidliche Streit nach und nach läßlicher werde, der Krieg weniger übermütig . . . . Eine wahrhaft allgemeine Duldung wird am sichersten erreicht, wenn man das Besondere der einzelnen Menschen und Völkerschaften auf sich beruhen läßt, bei der Überzeugung jedoch festhält, daß das wahrhaft Verdiensteliche sich dadurch auszeichnet, daß es der ganzen Menschheit angehört".

<sup>1</sup> An Carlyle, 20. Juli 1827.

## Sechster Abschnitt.

## Zusammenfassung.

In allen Richtungen, nach denen wir Goethes Anschau= ungen verfolgt, find wir ftets gleicherweise auf den Sat ge= stoßen, es gebe ein Unerforschliches, das den Dingen zugrunde liege, dem gegenüber wir uns zu bescheiben hätten, da wir es mit unferer Erfenntnis nicht erreichen könnten, sondern uns mit den einzelnen Manifestationen, dem Abglang begnügen mußten. Bie fehr aber wurde man irren, wenn man glaubte, dem Dichter habe die allgemein menschliche, und - wir dürfen sagen — echt germanische Sehnsucht nach dem Unerforschlichen fern gelegen! Im Gegenteil, — gerade aus der immer wiederholten entschiedenen Mahnung, sich nicht an das Unerreichbare zu verlieren, dürfen wir erkennen, wie nahe ihm gerade diese Gefahr lag, wie mächtig in ihm beständig die Sehnsucht gewesen, die er unabläffig bezwang, um den feften Boden fruchtbaren irdischen Wirkens nicht unter den Füßen zu verlieren. Er kannte den Abgrund im Innern des Herzens, in den "es reizend ift fich hinabzufturzen"; er fühlte jenen fehnenden Bug zur Unendlichkeit des Alls: "Erfüll' davon bein Berg fo groß es ift; und wenn Du gang in dem Gefühle selig bift, nenn's Glück, Herz, Liebe, Gott!" Aber er be= herrschte diese Triebe seines Wesens als unfruchtbar, ja als hemmend für die Berwirklichung der Erdenaufgabe des Men= 19\*

ichen. Wenn er demnach seinem Denken ein weiteres Bordringen in das Gebiet des Unerforschlichen verjagte, so liegen doch tatsächlich seinen praktischen Maximen gewisse Bor= stellungen von dem Unerforschlichen zugrunde, nach denen er bewußt und unbewußt sich bestimmt. Bor allem ist es die Überzeugung einer schließlichen Ginheit des Unerforschlichen, so verschieden auch die Bahnen sind, auf denen es unserem Streben eine Schranke fest. Was in unserem Denken als höchste Sittlichkeit, in unserem Streben als höchste Schönheit unerreichbar bald als Leben der Ratur, bald als Perfon, bald als Idee von uns geahnt wird, das ist schließlich Ein Ewiges, Unerforschliches. Diese Überzeugung ergibt sich indirekt schon daraus, daß Goethe jene einzelnen grundver= ichiedenen Bestrebungen sich doch gegenseitig unterstützen läßt, daß er die Erfüllung der Gesetze des Schönen der Erkenntnis der Naturgesetze, endlich der sittlichen Gesetze zugute kommen läßt. Die naturwahre Darstellung ergibt das Schöne, zulett auch das Sittliche; denn in der Natur felbst waltet eine Harmonie, die jenen beiden verwandt ift. Ginheit alfo, freilich eine vielfach verborgene, die nie völlig erkannt werden fann, die als ein Postulat stillschweigend gefordert und bes= halb geglaubt wird! -1

Aber auch direkte Zeugnisse Goethes sind uns überliefert. Gegen einen Freund von abweichender Denkart hat er sein "allgemeines Glaubensbekenntnis" folgendermaßen formuliert: "In der Natur ist alles was im Subjekt ist (a) und etwas drüber (h); im Subjekt ist alles was in der Natur ist (b) und etwas drüber (3); b kann a erkennen, aber h durch z nur geahndet werden. Das Wesen, das in höchster Klarheit alle vier zusammenfaßte, haben alle Völker von jeher Gott genannt. Die Notwendigkeit der Totalität erkennen wir beide, aber der

<sup>1</sup> Bgl. den Auffat "Bedenken und Erzebung", II, 11, 56.

Träger dieser Totalität muß uns beiden ganz verschieden vortommen"1. Bon den verschiedenen Formen, in denen man versucht habe, diese Totalität zum Ausdrucke zu bringen, bekannte er im höchsten Alter, er habe keine Konfession gefunden, die ihm völlig genüge: "Nun erfahre ich aber in meinen alten Tagen von einer Sette der Hypsistarier, welche zwischen Beiden, Juden, Chriften geflemmt, fich erklärten, das Befte, Bolltommenfte, was zu ihrer Kenntnis fame, zu schätzen, zu bewundern und zu verehren, und infofern als es mit ber Gottheit im nahen Verhältnisse stehen muffe, anzubeten. Da ward mir auf einmal aus einem dunklen Zeitalter her ein frohes Licht; denn ich fühlte, daß ich zeitlebens getrachtet hatte, mich zum Sppfistarier zu qualifizieren; das ift aber feine fleine Bemühung; denn wie fommt man in ber Beschränktheit feiner Individualität wohl dahin, daß Bortreff= lichste gewahr zu werden"2.

In jedem solchen "Bortrefflichsten", welcher Art es auch sei, erblickt er je "eine Manisestation des Urwesens". Und die einzelnen seelischen Kräfte des Menschen, die fähig sind jene Manisestationen aufzusassen, sindet er, wenn er sie auch meist gesondert betrachtet, schließlich doch in harmonischem Vershältnis zu einem gemeinsamen Mittelpunkt, der sein geheimes Dasein durch sie offenbart. Er empfiehlt die Menschen sür alles Gute, Große, Schöne, Wahre empfänglich zu machen, um es überall aufzusassen, und fährt dann sort: "Ohne daß sie es merkten und wüßten, wäre somit die Grundidee, woraus alles hervorgeht, in ihnen sebendig geworden". Das Ents

<sup>1</sup> An C. H. Schlosser, 1815. Bd. 25, 311. 312. — 2 An Boisserée 29. März 1831. — 3 Sprüche Nr. 338. Außgehend von Goethes Bezeichnung des Einzelwesens als "Monade", würde man dieses Urwesen etwa mit Leibniz als "Monas primitiva" bezeichnen können. — 4 über Ernst Stiedenraths Pjychologie, II, 11, 74. — 5 Sprüche Nr. 337. Hier ist der Einsluß Hegels unverkennbar.

scheidende Goethischer Denkweise aber liegt nun darin, daß das Lebendigwerden sich erst darin vollendet, daß der Mensch zur eigenen Gestaltung bessen, was er gewahr geworden, was er aufgenommen hat, gelangt. Sierin liegt die gewaltige Lebensfraft, die unerschöpfliche Fruchtbarkeit seiner Anschauungen. Kein äfthetischer Quietismus, sondern überall Tat! "Man foll sich alles praktisch denken", meint er, "die Manifestationen der großen Idee" sollen "durch Menschen zur Erscheinung kommen" 1. "Bleibt es doch unsere Pflicht, selbst die Idee, insofern es möglich ift, zu verwirklichen!"2. Hierin zeigt sich Goethe bei aller Vielseitigkeit doch schlieklich als Künftlernatur im weitesten und tiefsten Sinne des Wortes: nicht durch besondere Schätzung der Kunft als einzelner Tätig= feit, die für ihn vielmehr nur ein Kulturmittel neben anderen ist, sondern darin, daß das ganze Leben als praktische Berwirklichung einer Idee, und damit als vollkommenstes Runft= werk sich gestalten soll. Das Ewige soll nicht erkannt, nicht geschaut, nicht empfunden, sondern gelebt werden. In dieser Bereinigung des Irdischen mit dem Ewigen hat man von jeher das "Heidnische" bei Goethe erkennen gewollt, gegenüber dem Chriftentum, welches die Kluft zwischen beiden grell be= leuchtet und anscheinend unüberbrückbar gezeigt habe. Allein wir haben schon im zweiten Abschnitt dargelegt, wie Goethe diesen Gegensatz zwischen "Beidentum" und "Christentum" überwindet, indem er den Menschen auf seiner höchsten Stufe als Verwirklichung eines göttlichen Gedankens, nicht als Naturprodukt und nicht als selbstherrliches Individuum auffaßt. Und die Erreichung dieser höchsten Stufe ist bei Goethe doch

<sup>1</sup> Sprüche Nr. 338. Hierin liegt die Grundbifferenz zwischen Goethe und Spinoza beschlossen; eine auf Exfenntnis und eine auf Tätigkeit gerichtete Natur stehen sich gegenüber. Dem "amor dei intellectualis" entspricht bei Goethe das "Thätige Preisen" Gottes.—
2 Universalhistorische Übersicht . . . . von Schlosser. 41 b, 210.

immer nur Forderung, eine Forderung, die erfüllt werden foll, aber innerhalb der Realität nur in beständiger Unnäherung verwirklicht werden kann. Es liegt das sowohl daran, daß unsere Organe die Offenbarungen des Ewigen immer nur unzulänglich werden auffassen können, als noch mehr daran, daß jene Offenbarungen innerhalb der realen Welt überhaupt nur feltene Erscheinungen find. Wir haben gesehen, wie felten nach Goethes Ansicht in der Natur sich das Schöne offen= barte, wir haben gesehen, wie schwer in der Erforschung des Wahren die Erhebung zur Idee ist, endlich, wie in dem Menschen jener Trieb das Ewige zu verwirklichen, gestört und gehemmt ist durch andere falsche Triebe, die den Menschen in jene schwankende Verworrenheit reißen, aus der er nur schwer und ungern sich zum "Dauernden" zur "Entelechie" erhebt. Bor allem aber liegt die Unerreichbarkeit der Forderung Goethes darin, daß fie ja, wie wir fahen, nicht nur in der Ausbildung des einzelnen Menschen, sondern zugleich in einer fortwährenden Wirfung desfelben nach außen hin — besteht, um in der gesamten Gemeinschaft der Menschen jenes Ideal darzustellen. Gin unermegliches Gebiet ift so eröffnet, deffen völliges Beherrschen nur geahnt, nie verwirklicht wird. Und auch die beständige Annäherung ift nur möglich, wenn mit dem Wirken die ehrfurchtvolle Hingabe an die leitende Macht des Unerforschlichen und die Empfänglichkeit für ihr Entgegen= fommen sich vereinigt. In höheren, von ihr fünftig ge= währten Daseinsformen erhofft der dem Ewigen zugewandte Geist weitere Berwirklichung des in ihm lebenden Bollendungs= dranges.

Noch deutlicher als aus der Summe einzelner Stellen, auf die wir bisher unsere Darstellung gestützt, werden die Hauptzüge dieser Anschauungen des Dichters aus dem Inhalte der Hauptwerke seiner Vollendungsepoche sich erweisen.

In den "Wanderjahren" Wilhelm Meisters 1 ift die Bereinigung des Idealen und Realen innerhalb irdischer zwedvoller Tätigkeit und die Organisation von Gemeinschaftsformen, welche dieses Ziel fördern, der entschiedene Grundgedanke; Idealisten und Realisten müffen die extremen Seiten ihrer Perfonlichkeit opfern, um fich schließlich in nugbringender Gemeinschaft zusammenzufinden. Wilhelm muß sich von einem ziellosen, willfürlichen Kunftbestreben lossagen und einem nutbringenden, seinen Kräften angemessenen Berufe fich zuwenden?, Lothario von einem phantastischen politischen Bestreben, das ihn über das Meer geführt hatte, zur Schätzung des Nächst= liegenden und zum Wirken in der Heimat: "Hier oder nirgends ift Amerika" hindurchdringen; Jarno muß eine fritisch lieblos scharfe Verstandesrichtung durch die Anerkennung dessen, was fritisch nicht zu lösen ist, durch die Würdigung einer ganz entgegengesetzten Individualität erziehen und frucht= bar machen; Lydie dagegen an seiner Seite aus der willen= losen Abhängigkeit von den Empfindungen ihrer Leidenschaft sich befreien. Andererseits muß Therese aus einer allzu nüchternen Auffassung ihrer praktischen Tätigkeit durch die idealere Richtung Lotharios emporgehoben werden. falschen, ungesunden Verhältnissen, in die fie teils durch Schuld der eigenen Leidenschaft, teils auch durch allzu zarte Gewissen= haftigkeit und daraus entstandene Unsicherheit geraten sind, muffen Leonardo und die Schöne-Gute, Flavio und fein Bater, Hilarie und die "schöne Witwe" erlöst werden, um allmählich in freier Sicherheit in die Verhältnisse hineinzuwachsen, die

Wir können nicht umbin, hier auch auf die Lehrjahre zurückzugreisen. — 2 Schiller an Goethe, 8. Juli 1796: "Er tritt von einem Ieeren unbestimmten Ibeal in ein bestimmtes thätiges Leben, ohne die ibealisierende Kraft dabei einzubüßen".

für fie die normalen find und barum auch mit ihrer Stellung in der Gemeinschaft harmonieren fonnen. Selbst Bersonen von niederer sittlicher Begabung, wie Philine, werden in diesen Rreis aufgenommen und durch ihn geläutert, indem sie auf jedes höhere sittliche Wirken verzichtend eine einzelne nütliche Tätigfeit ergreifen und durch gewiffenhafte Leiftung eine bescheidene Stelle in bem Gangen ausfüllen 1. Diejenigen da= gegen, welche biefer ernften Gelbitbeichränkung nicht fähig find, verfallen den Folgen ihrer Maglofigkeit, werden für die Tätigkeit im höheren Sinne unbrauchbar, und gehen felbst vor unferen Augen zugrunde. Werner feben wir immer mehr in kleinliche Erwerbssucht und damit in platte Beschränktheit verfallen, und in schärfftem Gegenfate zu ihm auch die zarte Geftalt der "Schönen Seele" "der Welt nicht das fein, was fie unter anderen Umftanden hatte werden fönnen", da "zuviel Beschäftigung mit sich selbst und dabei eine sittliche und religiose Angftlichkeit" fie hinderte, zu der Welt in ein flares praktisches Verhältnis zu treten. Grenzen= lose hingabe an das Gefühlsleben läßt Aurelie und Mignon ihr Leben frühzeitig verzehren, und den Barfner einen frei= willigen gewaltsamen Tod suchen. Bon allen Gestalten er= scheint nur Natalie als schon von Natur zu dieser irdischen Bolltommenheit geschaffen, und fie wird als unverdientes Glück, wie dem Saul das Königreich, dem Helden zu teil, der nichts getan, um sie zu verdienen, der aber von allen das Ideal mit reinfter Singebung, mit findlichftem Bertrauen gesucht hatte.

Der Weg nun, auf welchem alle jene Personen zu jenem Ziele erwünschter Ausbildung geführt werden, ist die "Entsagung". Die "Wanderer" sind zugleich "Entsagende", nicht im Sinne asketischer Weltverachtung, die vielmehr den schärssten Gegensatzung zu Goethes Anschauung bilden würde, sondern im

<sup>1</sup> Bgl. hierzu Benetianische Epigramme, Nr. 73.

Sinne ber Erziehung; fie entfagen ber bisherigen Tätigkeit, fie entfagen dem Benug, um später nüplicher tätig zu fein, würdiger zu genießen, um endlich Schaffen und Benießen nicht mehr trennbar noch unterscheidbar mit einander zu verbinden. Sie beschränken sich auf die Richtung, in welcher der Trieb der eigenen Natur mit der Forderung des Ganzen übereinkommt, und schreiten in dieser weiter vor. Sie opfern dagegen augenblicklich die besonderen, persönlichen Beziehungen zu einzelnen Menschen, auch die genufreichsten und wert= vollsten, um mit möglichst Vielen wechselnd in Verkehr zu treten, Berftandnis und Schätzung für jeden zu finden, der in irgend einer hinsicht deffen nur wert ift. Go bereiten fie sich doppelt vor, brauchbare Glieder eines Ganzen zu werden, durch eigenes wertvolles Bestreben und durch richtige Auffassung ihres Berhältnisses zu allen Mitstrebenden; Ehrfurcht vor der eigenen Leistung, Chrfurcht vor den Leistungen anderer, Ehrfurcht vor der waltenden ewigen Macht, trete fie fördernd oder hemmend für die Wirksamkeit hervor, herrschen unter den Gliedern der idealen Gemeinschaft, die sich darauf vor unsern Augen gründet und ordnet. Auf zwei Vorstufen werden wir zuerst vorbereitet sie entstehen zu sehen; auf den Gütern des Oheims von Julie und Berfilie sehen wir die Grundfage gemeinnützigen Wirkens, der Durchdringung realen Schaffens und idealer Zwecke in kleinerem Makstabe vorbildlich durch= geführt; in der pädagogischen Proving sehen wir die Erziehung der Jugend danach beftrebt, Bürger in größerer Zahl einem folchen Idealstaat zu bilden. Wir dieser selbst sich endlich gestaltet, ift schon früher geschildert worden.

Zu wunderbarem Kontrast aber hat der Dichter in all dieses praktisch geschäftige Treiben eine der ahnungsvollsten Schöpfungen seiner Phantasie mitten hineingestellt, — Makarie, die hier das Begrenzte, Schwankende, Irdische unmittelbar mit dem Schrankenlosen, Dauernden, Ewigen verbindet. Ihr Geist

weilt nur zuzeiten auf der Erde und empfindet sich dazwischen in Bifionen entruckt als ein Glied in der gefetmäßigen Ordnung der unendlichen Schar der Geftirne, insbesondere unferes Sonnenspftems. Etwas Doppeltes scheint diese Allegorie uns mitteilen zu wollen. Zuerst, daß Makarie, fern von aller willfürlichen, gesethlofen Selbstichätzung und Selbstbestimmung flarer und ficherer, als es den Menschen fonft beschieden, die von Natur ihr angewiesene Stellung in dem Organismus der Welt in ihr Bewußtsein aufgenommen hatte. Ferner aber dürfen wir wohl auch daran erinnern, daß Goethe gerne das zufünftige Leben ber Seele mit den Geftirnen in Berbindung jette, und dürfen annehmen, er habe Makarie als eine ichon gegenwärtig in der Berklärung begriffene, auf der Erde nur mehr als Gaft noch weilende darftellen wollen. Denn von dieser Art ist auch die Wirksamkeit Makariens. Sie durch= schaut alle Verhältnisse, die verworrenften Beziehungen der Menschen mit durchdringender, nie getrübter Rlarheit; sie leitet überall zur Berföhnung, zur normalen, zugleich fittlichen und naturgemäßen Lösung aller Berwickelungen; und fie tut dies ohne irgend eine Spur persönlicher innerer Beteiligung, als eine erhabene Beschützerin, die selbstlos ift, nicht weil sie ent= fagt, sondern weil ihr Gelbst schon in gang anderen Be= Biehungen lebt. Ihr Segen ruht auf ihren Schützlingen, auf beren Werken wie eine verklärende göttliche Beihe.

Noch viel umfassender und tieser aber sind die Ansichauungen des Dichters in dem zweiten Teile des Faust zu plastischer Darstellung gebracht. In Fausts Individualität sind von Ansang des ersten Teiles an jene beiden Grundstriebe: die Sehnsucht nach Erkenntnis und Empfindung des Überirdischen, Unendlichen und der Wille, das Irdische tätig

zu beherrschen, in vollster Stärke vorhanden, aber getrennt und jeder ins Maglose gesteigert, fruchten sie nichts, sondern verzehren nur. Der Trieb nach Wahrheit schlägt in unfrucht= baren Bergicht auf jede Erkenntnis um, weil er nicht in den Grenzen des Menschlichen sich bescheidet; der Flug der Phan= tafie, "die herrlichsten Gefühle" entarten zur "Sorge", die zwar auch Bilder erschafft, aber nicht erhebende, sondern nur entmutigende, Gefahren, die nicht wirklich find, Berlufte, die nicht bevorstehen. Der Trieb nach Tätigkeit wird gehemmt, weil auf dem ersten Felde, wo fie geübt worden ift, in der Beilkunft, die Erfolge nicht den überspannten Forderungen entsprachen, welche ihr Meister an sie stellte, — und wenn er auch noch die Tat als das Höchste preist, die Zerstörung verabscheut, so findet er doch in sich keine Freudigkeit mehr zu wirken, weil ihm alles Wirken vergeblich, alles Glend bes Lebens unheilbar scheint. Geschwunden ist durch diese Maßlofigfeit jene ehrfurchtsvolle Betrachtung und Stimmung, die das Leben erft lebenswert macht, weil fie überall in dem Bergänglichen die Außerung des Unvergänglichen erblickt. Daß er überhaupt noch fortlebt, ja sich von Mephistopheles ge= waltsam in das Leben hineinstürzen läßt, ist nur eine Wirkung des instinktiven Triebes einer in ihrem Kerne gesunden Natur, unter allen Umständen nicht sich selbst vernichten zu wollen, sondern vielmehr nach allen Richtungen bin sich zu äußern und auszuleben, auch ohne daß irgend ein Ziel mehr erstrebt, ohne daß darum auch irgend eine Befriedigung, ein Benuß des Lebens erwartet wird. — Gang anders aber sehen wir Fauft im Anfang des zweiten Teiles aus den erschütternden Erfahrungen, die ihm der erfte gebracht, hervorgegangen. Er erwacht aus feinem Schlummer mit dem vollen Blick für die mit ihm erwachende Natur, mit der verftandnisvollen Freude an ihr und ihrem taufendfachen Leben. Er schaut begeiftert, wie sie allmählich erhellt, durchleuchtet wird von den Strahlen

ber aufsteigenden Sonne, aber er will nicht die Lichtquelle jelbst schauen, sondern begnügt sich mit dem bunten Bogen. in welchem fie vom Schaum bes Waffersturzes gespiegelt wird. Und er spricht es felbst aus, daß das "menschliche Beftreben" überhaupt hierin abgebildet fei, welches die volle Erfüllung des "fehnenden Hoffens", des "höchsten Bunsches" nicht ertragen könne, sondern sich mit dem "Abglang" be= gnügen und an ihm erfreuen muffe, mit den ihm faglichen Manifestationen des Ideals innerhalb des Realen. Allein diese gleichsam als Wegzeiger dem Drama vorangestellte Maxime findet tatfächlich noch feine dauernde Bewährung in Faufts Lebensführung, ber ja noch die verschiedenften Stufen innerer und äußerer Erfahrung emporzusteigen hat. Die reale Tätigkeit, zu der ihn Mephistopheles zuerft an den Raiserhof führt, ist in keiner Beise vom Ideal durchgeistigt, eine bloße auf Befriedigung der Genuffucht des hofes gerichtete Täuschung, und fann darum Fauft auch feine Befriedigung gewähren. Bielmehr wird er noch einmal zu fünftlichem Suchen eines Ideales, des Ideales der Schönheit hingeriffen. Wieder fpricht fich die gange Glut feiner Sehnsucht nach dem Empfinden bes Söchsten in großartigen Worten aus: "Das Schaubern ist der Menschheit bestes Teil!" So scheut er sich selbst nicht vor dem verlassenen, der Menschheit unbekannten Wege, vor welchem sogar Mephistopheles ihn warnt, und verfolgt ihn, der ihn hinabführt zu den "Müttern", zu jenem Reiche der Urideen, die allem Seienden zugrunde liegen. Um uns Goethischer Ausdrücke zu bedienen, die wirkliche Helena er= scheint in der Tragödie als die menschliche Verkörperung der absoluten Schönheit, als ein Urphanomen des Schönen. Indem aber Fauft im ersten Afte nicht ihre leibhaftige Perfon= lichkeit zu gewinnen sucht, sondern an das Reich der Mütter sich wendet, greift er noch über das Urphänomen, bei welchem der Mensch sich zu bescheiden hat, hinaus — nach der Idee, welche diesem verborgen zugrunde liegt, — und selbstredend ohne Erfolg. Die Schattengestalt, die er hervorgezaubert, läßt sich nicht fassen und halten; er selbst stürzt bei diesem Versuche wie blitzetrossen zu langer Ohnmacht hin.

Satte Mephistopheles in seiner Schen vor dem "Beidenvolke" Faust zu diesem falschen Wege verleitet, so findet dieser im zweiten Afte den zuverlässigen Gubrer zu der personlichen Helena in dem Homunculus. Freilich ist dieser nur der Bertreter reiner Buchgelehrsamkeit, die wohl den Weg zeigen, aber nicht den Besitz vermitteln fann. Die entscheidenden Schritte muß Fauft auf eigene Sand tun. Auch hier sehen wir ihn noch die unbedingte Berechtigung des fturmischen Sehnens ge= bieterisch rechtfertigen, seinen Vorzug vor anderen damit begründen. "Geheilt will ich nicht sein; mein Sinn ist mächtig; Da wär' ich ja wie and're niederträchtig". Sein Sehnen wird erfüllt; aber auch diese Erfüllung zeigt sich als "rotes Gold, das ohne Raft, Queckfilber gleich, Dir in der Hand zerrinnt", und endet mit dem "ewigen Gefang: Entbehren follft bu! follst entbehren". Entscheidend aber ist die hellenische Episode in Fausts Leben für ihn insofern, als fie feinem Befen die von Goethe zu allen Zeiten fo hoch gepriesene Gefundheit antifen Daseins verleiht. Der bisher ziellos stürmende Über= mensch gesundet zu bewußter Kraft und geklärtem Wollen. Einerseits wird durch den Grundcharafter der griechischen Schönheit das harmonische Maß seiner ganzen Verfönlich= feit, und damit auch seinem bisher ungebändigten Sehnen und Streben zugeeignet, anderseits wird durch die heroische Welt, in die er plöglich versetzt ist, sein Tatendrang zum erstenmal zu freudiger und wesentlicher Verwirklichung gebracht. Als Herrscher gebietet er wirksam den friegerischen Maffen, und er tut dies, nicht nach phantastischem Ziele jagend, nicht in finnlosem Ungestüm, sondern in ruhiger Sicherheit, um das errungene Glück und die fest gegründete

Burg besselben gegen den graufamen und rachsüchtig drohenden Feind zu schirmen. Aber freilich, der schließliche Zweck dieses Sandelns ift doch nur ein egoiftischer; den Benug des "arfadisch-freien" Glückes sich zu sichern; darauf zielt alles ab, und der in Fausts Liede wunderbar gepriesene Idealcharafter hellenischen Lebens erscheint hier in der Tat nicht als ftrebend, sondern nur als quietistische Befriedigung in einem göttergleichen Dasein; das unerreichbare Ziel wird in Selbst= täuschung schon für erreicht gehalten. Auch diese Stufe, fo wertvoll auch für Faust sie ift, muß überwunden werden, und Fauft wird ihr entriffen durch den plötlichen Tod des Sohnes, burch das Wiederverschwinden der Helena. Er muß erkennen, wie flüchtig und täuschend dieses Glück gewesen, muß sich zurudwenden zu der ihm angewiesenen, ihm verwandten Belt, fühlt sich aber nun im neu gewonnenen Kraftgefühl gedrungen, hier lohnender, dauernder tätig zu fein. Auf den Fittichen des Gewandes der Helena kehrt er aus Hellas in das Bater= land zurück. Als Herrscher will er wirken, aber nicht durch "Geniegen" "gemein", als "Sardanapal", fondern als mach= tiger Bekampfer der fulturfeindlichen Naturgewalt, der bas Unfruchtbare fruchtbar macht, der der menschlichen Kulturarbeit neue Gebiete erschließt. Finden wir ihn dann endlich in vollem Gelingen fein Werk übend, fo fehen wir ihn auch hier noch im Banne des Egoismus, der auch, wo er fördernd und schaffend wirkt, doch den despotischen Willen und seine Befriedigung über alles schätt. Indem Mephistopheles diesem Trieb schmeichelt, gelingt es ihm Faust nochmals zu schwerem Un= recht gegen feine Untertanen fortzureißen. Aber baburch geschieht nun auch der entscheidende Umschwung. Indem er sich entschließt auf die Magie zu verzichten, die er einst in blinder Berzweiflung herbeigerufen, wird Fauft gang wieder Mensch, ganz wieder er selbst. Im ersten Augenblick äußert sich dies in ftolg übertriebenem Gelbftgefühl, das jeden Gedanken an

das Überirdische als "Torheit" verwirft. Aber innerlich ist er gerade jest mit dem "Ewigen" schon untrennbar verbunden, hoch erhaben über die Befriedigung in dem beschränften Da= fein der Gegenwart: "Im Weiterschreiten find' er Qual und Glück, Er, unbefriedigt jeden Augenblick!" Mit zwingender Gewalt tritt darauf bennoch eine geheimnisvolle, unmensch= liche Geftalt, die er am liebsten wegleugnen möchte, an ibn heran, die Sorge. Aus dem Rauch des durch feine Schuld mit Flammen verwüsteten Hauses schwebt fie heran. Schon im ersten Teile ift sie geschildert als die schlimmste Feindin jedes entschiedenen Aufschwunges der Seele; bedeutungsvoll schildert fie hier am Schluffe felbst ihre lähmende, qualende Gewalt. Die ganze Kette jedoch von Ereignissen, deren Glied ihr Erscheinen hier bildet, erinnert uns an jenen Ausspruch der "Wanderjahre": "Das Gewiffen . . . . ift gang nah mit der Sorge verwandt, die in den Rummer überzugehen brobt, wenn wir uns oder andern durch eigene Schuld ein Übel zu= gezogen haben"; eine doppelte, heilsame und schädliche, (for= bernde und verwirrende) Wirkung des Gewiffens wird dort unterschieden. hier sehen wir in der Sorge das Gemissen als felbstqualerisches, darum die Tat hemmendes personifiziert; Faust will sich deffen zwar erwehren, seinen Willen läßt er nicht beugen; aber er erblindet, und sein Wille fann die Tat nicht mehr mit Sicherheit leiten. Fauft muß erfahren, daß wir felbst die Dauer und Stetigkeit unseres Tuns hemmen durch die Gehler, welche begangen uns den Blick umnebeln und verwirren; und fein großes Werk endet außerlich jammer= voll; einen gewaltigen Kanalbau glaubt er zu leiten und leitet nur das Schaufeln feines eigenen Grabes, fläglich verspottet. Aber um so heller strahlt in seinem Innern das Licht auf. welches ihm ein neues Gebiet idealen Wirkens offenbart, das er freilich, wie Mofes das gelobte Land nur noch schauen, nicht mehr betreten fann. Die Befriedigung, die fein Genuß

ihm gewähren konnte, ahnt er im Vorgefühl selbstlos idealen Schaffens. Bon allem Lebensreichtum ift ihm nur der innere Gewinn geblieben, der großartige Idealismus einer Natur, die fich mühsam durchgerungen und aus tausendfach verschlungenen Pfaden "den rechten Weg" doch schließlich gefunden hat. Kein felbstfüchtiger Bunsch trübt die Reinheit seiner letten Worte: "Gin freies Bolt", glucklich im Gemeinfinn, edel bewahrt durch beständiges Ringen und Arbeiten, das stellt sich ihm als Biel feines titanischen Kämpfens und Mühens bar, aber als ein nicht mehr zu erreichendes. Erst an das Ende des Lebens ist also hier der Gewinn jener Einsicht gestellt, welche die felbstlose und zwectvolle Gestaltung der Tätigkeit erft hervor= bringen tann, und der weitere Fortschritt auf Diefer Bahn wird in das jenseitige Leben verlegt, das als fortwährendes Empordringen geschildert wird, angezogen von der Macht der ewigen Liebe. In immer höher steigenden Ringen umgeben die Seligen jenen heiligen Berg, der gleich dem Olymp ber Sage vom irdischen Boden bis in die himmlischen Sphären hineinragt. Engel und beseligte Menschen vereinigen sich, zu= lett erscheint selbst die Simmelskönigin, um den Neuaufge= nommenen, der in diesem Rreise erft auf niederster Stufe erscheint, in immer höhere Sphären heraufzuziehen. Ward aber bisher das Bemühen des strebenden Menschen, das ihn zur Erlösung führt, vor allem geschildert, so wird im Gegenfate dazu hier die erlösende gottliche Liebe und die hingabe Des Menschen an diese als das Bollendende gepriesen. Die allmächtige Liebe offenbart fich in der Natur, fie foll fich auch in der menschlichen Persönlichkeit offenbaren. Sie vergibt, was gefehlt worden, und ihre Gnade verleiht ein seliges Geschick dem, der zu ihr aufblickt, der reuig aus dem alten Leben, dankend zu einem neuen in ihrem Dienst sich "umzuarten" gewillt ist. Nicht das gewaltsame Wollen erringt zuletzt das Ideal, sondern die Hingabe an die hinanziehende höhere Macht.

Diese selbst aber offenbart sich hier in ihrem eigensten Wesen, nicht mehr im Gleichnis; aber auch hier nicht als abstrakte Wahrheit, sondern als Leben; das "Unbeschreibliche, hier ist es gethan"...

Die endliche Beseligung einer in tiefster Seele ganz von der Sehnsucht nach dem Ideal erfüllten Persönlichkeit führt auch ein anderes Werk, leider nur ein Bruchstück, uns vor: Pandora. Epimetheus, der in Sehnsucht qualvoll und nutslos sich verzehrende, von Prometheus, dem tätigen Bruder, dem Wohltäter der Menschheit, mit Recht deshalb getadelt, er ist es, dem die Gesandte der Götter, Pandora schließlich zu teil wird, der verzüngt mit ihr emporgehoben wird, während Prometheus verständnislos zur Seite steht und zurückbleibt. Hier, wo die beiden Sigenschaften, die vereint sein sollen, in scharsem Gegensaße getrennt sind, hier zeigt es sich deutlich, daß Goethe diesenige, vor der er beständig als einer Gesahr warnt, doch schließlich für unentbehrlicher hält, die andere, die er praktisch beständig empsiehlt, dennoch, von jener ersten loszgelöst, für ärmer und kleiner ansieht.

"Groß beginnet Ihr Titanen, aber leiten Zu dem ewig Guten, ewig Schönen, Ist der Götter Werk; die laßt gewähren!" — —

Weit mehr aber als irgend ein einzelnes Werk ist das große Lebenswerk des Meisters selbst, ist die Außerung seiner gewaltigen, aber geregelten Schöpferkraft während seines ganzen Lebens, vornehmlich aber in der Epoche seines hohen und höchsten Alters, geeignet, uns praktisch das Wesen und die Bedeutung seiner Lebensbetrachtung zu veranschaulichen. Die ganze Fülle und Tiefe dieser Anschauungen, ihre volle Kraft und Fruchtbarkeit — ofsenbart sich nur durch ihre Abspieges

lung in der schaffenden Tätigkeit des Dichters felbst. Erst in Berbindung mit dieser für uns fast unbegreiflichen, so un= endlich vielseitigen und doch stets fonsequent fortschreitenden Tätiafeit erhalten jene Anschauungen die überzeugende Kraft, welche allein der Gewalt der Tatsachen innewohnt. Der Mann, welcher mit den höchsten geistigen Gaben ausgerüstet. bennoch nicht verschmähte, sich in den Dienst eines minimalen Staates zu ftellen, welcher um die tiefften Probleme des Lebens innerlich ringend so groß war, ihre praktische Lösung in der gewiffenhaften Bearbeitung der profaischsten Aufgaben einer beengten Landesverwaltung zu sehen, welcher, nachdem er sich in Rom jum erften Male in seinem Leben glücklich, fein inneres Gehnen geftillt gefühlt, bennoch gurudtehrte, um in seiner engen, ihm fast als Berbannungsort erscheinenden Beimat weiter zu schaffen, - Dieser Mann ift felbst ein Borbild für die Durchdringung des Realen mit dem Ibealen, für das Berehren des Ewigen in der "Forderung des Tages". Schwer ward diese Bereinigung ihm, nur durch eine beständige Gelbstüberwindung, ein beständiges Entsagen nach ben verschiedensten Seiten hin, war sie möglich. "Man hat mich immer als einen vom Glück besonders Begünstigten gepriesen; auch will ich mich nicht beklagen und den Gang meines Lebens nicht schelten. Allein im Grunde ist es nichts als Mühe und Arbeit gewesen, und ich kann wohl sagen, daß ich in meinen 75 Jahren keine vier Wochen eigentliches Behagen gehabt. Es war das ewige Balzen eines Steins, der immer von neuem gehoben sein wollte . . . Der Ansprüche an meine Thätigkeit, sowohl von außen als innen, waren zu viele. Mein eigentliches Glück war mein poetisches Sinnen und Schaffen. Allein wie fehr war dieses durch meine Stellung geftort, beschränkt und gehindert!" 1 Auf welche Weise

<sup>1</sup> Mit Edermann, 27. Jan. 1824.

er seine Kräfte zusammenzuhalten gesucht, wie entschieden er fich in allen Beziehungen auf das, was mit seiner Tätig= feit in Verbindung stand, zu beschränken gewußt, so daß er dadurch oft sogar eng und eingezogen erscheinen konnte, ist bekannt und auch von uns schon früher hervorgehoben. Aber nur auf diese Beise war eine so vielseitige Arbeitsleiftung zu ermöglichen. Denn vielseitig blieb diese ja auch, nachdem er in höherem Alter seine Teilnahme an den Berwaltungs= geschäften auf ein Geringes beschränkt hatte; feine geistige Arbeit, seine literarische Tätigkeit, die dichterische wie die wiffenschaftliche, gestaltete sich gerade damals immer weit= greifender und reichhaltiger. Aber auch hier ist vor allem jene Selbstbeherrschung des Geistes bewundernswert, fraft deren jede Tätigkeit die anderen nicht hemmt, sondern stets fordert, — bewundernswert, wie Kunsttheorie und Naturforschung, Dichtung und Wahrheit, Produktion und Reflexion in einander greifen und dem gemeinsamen Ziel verbunden näher rucken: der allseitigen Ausprägung und Verewigung einer einzigartigen Persönlichkeit zum dauernden Nuten der fünftigen Geschlechter. Was das Leben bot, was auch hemmend und hindernd entgegenzutreten schien, - Diefer stetige Wille verstand alles zur Förderung seiner wesentlichen Zwecke zu verwerten, ihm gelang es an allem seine Fähigkeiten und Kräfte zu steigern, weil er an nichts sich jemals verlor, sondern alles mit innerer Freiheit beurteilte und benutzte. Aus seinem Leben verschwand allmählich ber Gegensatz zwischen Arbeit und Genuß, Anftrengung und Erholung, da es von einem ftetigen, gleichmäßigen, nur durch feine Bielseitigkeit wechselvollen Bestreben ganzlich ausgefüllt ward. Aber mit dieser Strenge und Folgerichtigkeit vereinigt die Gestalt Goethes etwas Großartig=Friedliches, Ruhig=Berföhnendes, weil fein Tun immer ein unabhängiges Schaffen in der Welt, nicht ein Befämpfen feindlicher Bestrebungen war. Indem er

auf seinem Wege unbeitrt fortschritt, "Anfeindungen nur gesteigerte Thätigkeit entgegensetze", gewann er jene Heiterkeit
und Klarheit des Geistes, die seine letzen Jahre durchleuchtet . . . Er vollbrachte ruhigen Schassens sein Werk,
und durfte endlich, als er den Faust abgeschlossen, "sein
ferneres Leben als Geschenk ansehen". "Die Phramide seines
Daseins" war "vollendet"; glücklich, wer so "das Ende seines
Lebens mit dem Ansang in Berbindung setzen kann!"

## Zitierte Dichtungen und sonstige Schriften Goethes.

(Die Bahlen begiehen fich auf die Seiten.)

| Abendmahl von Leonardo da               | Brief des Paftors zu — 7             |
|-----------------------------------------|--------------------------------------|
| Binci                                   | Campagne in Frankreich               |
| An Lord Byron 202                       | 22, 25, 100, 237, 240                |
| Anschauende Urteilsfraft 122            | Cantate zum Reformations=            |
| Antif und modern                        | jubiläum 72                          |
| 160, 167, 168, 211                      |                                      |
| Aphorismen (bei Riemer) 69, 76,         | Dämm'rung senket sich von            |
| 77, 84, 97, 114, 115, 132, 138,         | oben                                 |
| 139, 207, 209, 213, 215, 225,           | Der Bürgergeneral 242                |
| 273, 284                                | Der Ewige Jude 7                     |
| Aphoristisches (zur Natur=              | Der Groß-Kophtha 23, 242             |
| wissenschaft 120, 121                   | Der Kammerberg bei Eger . 121        |
| Auffähe in Perh' "Archiv für            | Der Löwenstuhl 176                   |
| ältere deutsche Geschichts=             | Der Versuch als Vermittler           |
| funde" 235<br>Aus Goethes Brieftasche 5 | bon Objekt und Subjekt 116—119       |
| etus Oberges Oriestusque 5              | Der Wandrer 3                        |
| Ballaben                                | Des Epimenides Erwachen              |
| Bedenken und Ergebung 121, 292          | 79, 248—252<br>Deutsches Theater 230 |
| Bedeutende Fördernis durch              | Dichtung und Wahrheit 8, 40, 63,     |
| ein einziges geistreiches               | 74, 83, 89, 101, 139, 152, 154,      |
| Wort 75, 88, 190                        | 156, 157, 176, 182—185, 190,         |
| Bei Betrachtung von Schillers           | 204, 209, 235, 240                   |
| Schädel 104                             | Die Aufgeregten 242                  |
| Bezüge nach Außen 203                   | Die Metamorphose der Pflanzen        |
| Buoungstrieb 100, 101                   | 16, 25, 135—137, 148                 |
| Biographische Einzelheiten              | Die Metamorphose der Tiere           |
| 45, 79, 137, 230                        | 121, 137—139, 148                    |
|                                         |                                      |

| Cette                                                 | Othe                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Die Natur 10, 100                                     | "Homer ist lange mit Ehren                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Die natürliche Tochter 243, 244                       | genannt" 161                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Die Wahlverwandtschaften                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 35, 75, 78, 89, 155, 277                              | Jenaische Literaturzeitung . 207                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 00, 10, 10, 00, 100, 211                              | In's Inn're der Natur 104                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Differtation 287                                      | Iphigenie 13, 22, 31, 192                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Gins und Anes 97                                      | Italiänische Reise 240                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Time into antes                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Uinwirfung der neuern Philo=                          | Karlsbader Gedichte . 247, 248                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| sophie 23                                             | Künstlerische Behandlung land=                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Entwurf einer Einleitung in                           | schaftlicher Gegenstände 169                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| die Bergleichende Anatomie                            | Kunst und Altertum (Zeit=                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 133, 135, 138                                         | jchrift) 36, 177, 199, 219                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| — Vorträge darüber . 135, 138                         | [4]11[1] 50, 111, 100, 210                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Enilog 211 Schillers Gloce                            | Landschaftsmalerei 178                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 70, 78, 187                                           | Lebensverhältnis zu Lord Bh=                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 70, 78, 187  Epirrhema 105  Greindan und Enthecken 94 | ron 203                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Erfinden und Entdecken 94                             | Leiden des jungen Werthers                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                                       | 1, 22, 163                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Fauft 1, 28, 31, 32, 49, 53, 57,                      | 1, 22, 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 63, 64, 79, 82, 89, 128, 129,                         | Lette Kunstausstellung 195                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 155, 162, 171, 192, 202, 238,                         | Loge                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 240, 280, 299—306, 309                                | Lorenz Sterne 181, 182                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Ferneres in Bezug auf mein                            | Lyrisches Volksbuch (Plan) . 208                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Berhältnis zu Schiller 35                             | Maskenzüge 175, 191                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Settlutting for Captain                               | Mastenzuge                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Finale zu Johann von Paris,                           | Maximen und Reflexionen f.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| zu Wallensteins Lager 252                             | Spriiche 219                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Frankfurter Gelehrte Anzeigen                         | Spriiche<br>Meine Göttin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1, 4, 6, 7                                            | Myrons Ruh 150, 151, 102                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Französisches Schauspiel in                           | Mythologie, Hegerei, Feerei . 163                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Berlin                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| anish menn Shal (Septity und                          | Rachlese zu Aristoteles Poetit 229                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Starten                                               | Raufikaa                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Garten                                                | Noch ein Wort für junge                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Out 120 120                                           | Novelle                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Geologische Probleme . 129, 130                       | Novelle 130, 240                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| graffishte meines polantimen                          | 208                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ~4. Simma 155. 151, 110                               | Banacee                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                       | Bandora 33, 02, 110,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Ginh non Sherlichinden                                | Parabase                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                       | Banacee                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| mal . Groß ist die Diana der Epheser 67               | To Westgennie Chief                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Orne di pre ~                                         | initiation and a little minimum of the same of the sam |
| hermann und Dorothea                                  | Polygnots Gemälde 155                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Hermann und Mitthe 31, 192, 241, 249                  | 44.70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

| or vy                                   | n- Oction                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Problem und Erwiderung                  | Uber F. H. Jacobis "Auser=                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 81, 113, 144                            | lesener Briefwechsel" 101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 81, 113, 144<br>Prometheus 1, 188       | Über "Gabriele, von Johanna                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Proömion 57, 58                         | Schopenhauer" 277                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Prophläen (Zeitschrift). 29, 212        | über "Histoire de la vie et                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| proportion (Detilately). 20, 212        | des annua de Malière                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Nameaus Neffe . 170, 181, 206           | des ouvrages de Molière                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Reise am Rhein, Main und                | par Tachereau" 180                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Nectar 166, 177                         | Uber Ludwig Tiecks drama=                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Rembrandt der Denker 178                | turgische Blätter 196                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Wimite Civing 10 17 91                  | Über Manzonis Abelchi 152                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Römische Elegien 16, 17, 31             | Uber Polygnots Gemälde 196                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Ruysdael als Dichter 218                | über Salvandys Don Alonso 72                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Shakespeare und kein Ende               | über, Universalhistorischellber=                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 179 179                                 | " sicht" von Schlosser . 285                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Sprichwörtlich 67                       | Then unavanish Prosests 190                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Christian in Paris                      | über unorganische Prozesse . 130                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Sprüche in Prosa 23 usw.                | Aber Barnhagen von Enses                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Tag= und Jahreshefte                    | Biographien 186                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 102, 124, 161, 176, 242                 | Uber Wahrheit und Wahr=                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| The first edition of Hamlet 168         | scheinlichkeit der Kunstwerke 229                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Torquato Taffo 13, 20 22 31             | Und wenn mich am Tag die                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Torquato Taffo 13, 20, 22, 31, 163, 192 | Ferne 99                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Trilogie der Leidenschaft 56, 58, 65    | Urworte, Orphisch 158                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Triumphzug von Mantegna. 167            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| zeinnenging von minnegnu. 107           | Benetianische Spigramme 31, 297                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Über Calberons "Tochter der             | Berein der deutschen Bildhauer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Luft" 87, 198                           | 139, 150, 162, 217                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Uber das deutsche Theater . 186         | Vermächtnis 43, 55, 98                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| über "Das Ribelungenlied,               | Parishing Batanutuist 100 191                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| " übersetzt von Karl Simrock" 174       | Berschiedene Bekenntnisse 129, 131                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| über d'Aubuissons Geognosie 127         | Versuch einer allgemeinen Ver=                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Ther Son Direttentianna (               | gleichungslehre 25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Uber den Dilettantismus (mit            | Versuch einer Witterungslehre                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Echiller)                               | 24, 59, 104, 114, 126                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| über den Zwischenknochen 10, 123        | Von deutscher Baukunst 3, 6, 177                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Uber "Des jungen Feldjägers             | Vorlesungen über vergleichende                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Kriegskamerad" 62                       | Anatomie 16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Aber "Des Knaben Wunder=                | Borschläge, den Künftlern Ar=                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| horn" 174                               | beit zu verschaffen 219                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| uber "Die Philosophen" von              | Borfpiel (1807) . 233, 234, 246                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| . Falijot 69                            | Vorzüglichste Werke von Rauch 200                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Uber epische und dramatische            | 200 and the second section of the |
| Dichtung (mit Schiller) 226             | Warum gabst Du uns die                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| lber Ernft Stiedenroths Pip=            | tiefen Miste                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| chologie 293                            | tiefen Blicke 82                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 200                                     | Beltseele 33, 96                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

Best=östlicher Divan 33, 34, 68, 77, 83, 86, 97, 156, 198, 212, 214, 227, 259

Bilhelm Weister 13, 28, 53, 58, 62, 66, 70—73, 75, 79, 80, 83, 99, 127, 212, 217, 230—233, 274—289, 296—299

Bilst Du mich sogleich verstassen 2, 299

Bindelmann und sein Jahrshundert 24, 29, 30, 184, 237

3ahme Xenien 33, 37, 44, 52, 53, 55, 67, 75, 76, 83, 88, 89, 91,

Seite 102, 104, 105, 193, 209, 253, 254, 259, 260, 263-265 Bu brüderlichem Andenken Wielands . . . . . . 184 Zum Shakespearestag . . 3, 4 Bur Farbenlehre . . . 35, 45, 52, 53, 57, 77, 85, 94, 97, 100, 110, 113, 116, 119—125, 189, 215, 216, 236-239, 271, 272 Zur Mineralogie . . . . 126 Bur Naturwiffenschaft und Morphologie 36, 53, 94, 101, 109, 121, 133—135 Zweiter römischer Aufenthalt 16, 137, 140, 161, 165, 169, 209

## Mamen= und Sachregister.

(Die Bahlen beziehen fich auf die Seiten.)

| Aberglaube 57, 125                  | Aperçu 118, 119                      |
|-------------------------------------|--------------------------------------|
| Abhängigkeitsgefühl . 23, 199       | Apollo                               |
| Abnorm, Abnormität 135              | Apparate (zur Naturforschung)        |
| Absolute, das 33, 59, 256           | 117, 125                             |
| Albel 242, 243                      | 117, 125<br>Arabien                  |
| Ägppten 88                          | Arbeit 276                           |
| Üsop 183                            | Ariofto, Lodovico 162, 163           |
| Afthetik, Afthetisch . 25, 27-30,   | Ariftoteles 227, 228, 278            |
| 32, 38, 72, 89, 125, 131, 141,      | Arndt, E. M 248                      |
| 178, 179, 187, 200, 206, 246, 276   | Arnim, A. v 174                      |
| Allemannisch 200                    | Arnold (Dichter) 200                 |
| Allegander I, Kaiser von Ruß=       | Astronomie                           |
| land 253, 255                       | Atomistische Naturbetrachtung        |
| Alexander der Große 240             |                                      |
| Allgemeine, das 48, 49, 105, 122,   | 114, 130<br>Aufgeklärt 239, 240, 264 |
| 132, 133, 152, 155, 168, 193, 216   | Auge 106, 117, 212                   |
| Allseitigkeit (der Entwicklung) 236 | Auswärtige Politik 262               |
| Alpen                               | Autorität 46, 238, 239               |
| Altertum f. Antike.                 |                                      |
| Anachronismus 152                   | Baco von Verulam 239                 |
| Anatomie 17, 29                     | Ballade                              |
| 94, 133, 135, 138, 150, 216         | Barbarei                             |
| Unmut 162                           | Bajalt 127                           |
| Anorganische Welt 131               | Baukunft, Baumeifter                 |
| Anpassung 143, 144                  | 166, 177, 219, 220, 231              |
| Anschauung (finnliche). 48, 114     | Beethoven 170                        |
| Antife (Altertum) 15-17, 21, 28,    | Befreiungstriege                     |
| 29, 33, 116, 117, 133, 160—165,     | 248—257, 262, 272                    |
| 177, 179, 184, 185, 196, 198,       | Begriff 116, 129, 134, 140, 146,     |
| 210, 219, 236, 237, 244, 246        | 149, 155                             |
| Antinomie 42, 75, 149, 158          | Beobachtung 112, 115—120, 127        |
|                                     |                                      |

| Seite                                          | Seite                                                                             |
|------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| Berlin 245 246                                 | Cuvier 124                                                                        |
| Berlin 245, 246<br>Beruf, Berufsarbeit 11, 19, |                                                                                   |
| 21, 52, 75, 76, 233, 234                       | D'Alton 138, 140, 143                                                             |
|                                                | Dämon Sämoniich 62 60 70                                                          |
| Besondere, das, f. Einzelne, das.              | Dämon, dämonisch . 63, 69, 70,                                                    |
| Bibel 84—86, 90, 182                           | 171, 205, 243, 250, 251, 255                                                      |
| Bibelgesellschaft 260                          | Dampfschiff 260<br>Dante Alfighteri                                               |
| Bildende Runft 22, 133, 149-151,               | Dante Alfighiert 165                                                              |
| 160—169, 177, 178, 184, 188,                   | Danzel 23, 24, 35, 148                                                            |
| 189, 216—220, 231, 237, 254                    | Darwin, darwinistisch 145                                                         |
| f. auch Plaftit, Malerei, Baufunft.            | Dauernde, das                                                                     |
| Bildof 88                                      | 50, 79, 80, 157, 213, 295                                                         |
| Blatt 137, 139                                 | David (Maler) 184                                                                 |
| Blücher . 184, 193, 200, 252                   | Decandolle 140                                                                    |
| Böhmische Gebirge 130                          | Demokratie, demokratisch 258, 259                                                 |
| Boisserée, S 177, 195, 263                     | Despotismus 238, 240, 264, 281, 282                                               |
| Botanit 17, 131—139                            | Deutsch. Deutsche . 6, 95, 132,                                                   |
| Manufacture & 174                              | 174—178, 182—200, 217, 225,                                                       |
| Brentano, & 174                                | 226, 240, 246, 249, 251—254,                                                      |
| Briefftil 175                                  | 257, 263, 271—273                                                                 |
| Brille                                         | Deutschland . 18-20, 223, 236,                                                    |
| Buch, L. v                                     | 240, 242, 244, 246—258, 262,                                                      |
| Bürgerfrieg 243                                | 273, 275                                                                          |
| Burdach                                        | Deutsche Sprache 223, 263                                                         |
| Byron, Lord                                    | Deutschtümelei 194, 197, 258, 272                                                 |
| 81, 170, 200—203, 268                          | Deutschlumetet 194, 191, 200, 212                                                 |
| Byzanz f. Konstantinopel.                      | Diaftole (Diafrisis) 100                                                          |
|                                                | Dichter, Dichtung 4, 22, 30—32,                                                   |
| Căjar, C. Julius 237, 238, 240                 | 136, 151—160, 162—164, 170                                                        |
| Calboron de la Barca                           | his 194 196—210, 225—201,                                                         |
| 197, 198, 206, 227                             | 236, 240, 257, 274, 284, 307                                                      |
| C-maha 104                                     | Dilettant, Dilettantismus                                                         |
| Carstens                                       | 197, 215, 216                                                                     |
| Carus                                          | Dogmatisch, Dogmatismus                                                           |
| Charafter, charafteristisch 39, 48,            | 86, 87, 145                                                                       |
| 52, 132, 139, 147, 150, 197,                   | Drama 162, 163, 170—173, 179,                                                     |
| 212, 225—230, 235, 236                         |                                                                                   |
| 212, 225—250, 260, 260                         | 226—229                                                                           |
| Chemisch 103, 129                              | Preieinigkeit 87                                                                  |
| (Chimatich                                     | 180, 185—187, 194, 190—130, 226—229  Dreieinigkeit 87  Du-Bois-Reymond . 107, 112 |
|                                                | Dimon 91                                                                          |
| ED 84_91 246, 287, 299, 404                    |                                                                                   |
| Colorida Corrolli                              |                                                                                   |
| ca                                             | Dur-Ton                                                                           |
|                                                | Dungmisch 49, 100, 114, 130                                                       |
| Cotta                                          | Signamila)                                                                        |
| Count.                                         |                                                                                   |

| Seite                                                          | Seite                                    |
|----------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| Edermann 5, 24, 67, 185,                                       | Ethik, ethisch 25—28, 31, 33, 40,        |
| 217, 242, 257, 269, 271, 272                                   | 48, 51, 69—71, 75—86, 103,               |
| Edda 175, 176                                                  | 121, 157, 158, 229, 230, 245,            |
| Egoismus 73, 77, 256                                           | 261, 279, 283, 292                       |
| Che 282, 283                                                   | Ethnisch s. Heidnisch.                   |
| Ehrfurcht . 22, 49, 65—73, 81,                                 | Euripides 163, 213                       |
| 82, 93, 97, 213, 215, 244, 261,                                | Europa, Europäer                         |
| 279, 293                                                       | 161, 162, 241, 268                       |
| Eigentumsrecht 283                                             | Evangelium, Evangelist . 85, 87          |
| Einbildungsfraft f. Phantasie.                                 | Ewig, Ewigkeit                           |
| Einheit (Deutschlands). 258, 273                               | 81, 82, 132, 292, 295, 304               |
| Einheiten (des Dramas) 179, 228                                | Experiment f. Versuch.                   |
| Einzelne, das 50, 105, 122, 132                                | Exposition (des Dramas) 185, 229         |
| Einzelne, das 50, 105, 122, 132, 133, 135, 147, 150, 152, 155, | Eyd, van                                 |
| 168, 217                                                       | C94, 5411                                |
| Eisenbahn 260                                                  | Färber 124                               |
| Giszeit 130                                                    | Samilia 922                              |
| Offiof 230                                                     | Familie 233<br>Farbenlehre 18, 124, 125  |
| Etlettiter 40                                                  | Forhannihan 911                          |
| ©Iba                                                           | Farbenreiber 211<br>Fatum f. Schicksal.  |
| Elgin, Lord 161                                                | Gichteleshines 120                       |
| ©[[affifth 200                                                 | Fichtelgebirge 130                       |
| Empfindung                                                     | Filiation (in der Kunst) 210             |
| Empirie, empirisch s. Erfahrung.                               | Finsternis 267<br>Form 78, 79, 125, 126, |
| Engländer, englisch 88, 95, 181,                               | With                                     |
| 182, 201—203, 268, 270, 271                                    | 133, 153, 154, 166, 183, 194,            |
| Entelechie 50, 82, 83, 295                                     | 212, 215, 221, 223, 225, 231             |
| Enticoura 76 77 200 247 207                                    | Formeln 121, 122                         |
| Entfagung 76, 77, 200, 247, 307                                | Förster, F 64                            |
| Entwidelung 103, 137—145, 148                                  | Fortschritt 93, 94, 234, 246             |
| Ephesus, ephesisch 67, 96                                      | Frankfurt 1, 8, 175                      |
| Epifch, Epos                                                   | Frankreich, Französisch 141, 166,        |
| 163, 174—177, 226, 227, 245                                    | 179—181, 193, 198, 199, 228,             |
| Erbfünde 55                                                    | 240—257, 268, 273                        |
| Erbtugend                                                      | Frau f. Weib.                            |
| Erde 126—131, 142                                              | Frei, Freiheit . 41, 43, 54, 90,         |
| Erfahrung 41, 42—47,                                           | 169, 178, 193, 206, 237, 239,            |
| 113, 116—121, 133                                              | 241, 251, 253, 254, 259, 271,            |
| Erinnerung 73                                                  | 285, 289, 308                            |
| Erfenntnistheorie                                              | 285, 289, 308<br>Freundschaft 79, 267    |
| 41—47, 153, 158                                                | Trieve 247—249, 290                      |
| Erratische Blöcke 130                                          | Friedrich der Große 185, 240, 264        |
| Eruptionstheorie f. Bulfanismus.                               | Fromm, Frömmigkeit                       |
| Erziehung 78, 277—279                                          | 56—58, 61—65                             |
|                                                                |                                          |

| Seite                                                     | Seite                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Frömmelei 195                                             | Geschichtsbetrachtung, Geschichts=                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Fruchtbar, Fruchtbarkeit 46                               | schreiber 45, 85, 93, 188, 235,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Fürst s. Monarch.                                         | 236, 284                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                           | Galahara # 200, 204                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Fürstenknecht 259                                         | Geschmack                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                           | Geschworene                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                           | Gesellschaft . 48, 278, 285, 287                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Satte                                                     | Gesetz (inneres) 35, 49, 126, 131                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Gattung (Genus) 132, 136—144                              | bis 136, 141, 151, 157, 158, 170,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Gebet 66                                                  | 211, 214, 224, 225, 284, 292                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Gebanke f. Idee.                                          | — (äußeres) . 54, 90, 269, 289                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Gefühlsphilosophie 20                                     | Seftalt 29, 126, 133                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Gegenstand (des Kunstwerks)                               | Gestalt       29, 126, 133         Gewissen       55, 58, 97, 287                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 153—155, 160, 204, 208, 213—                              | Gewissenhaftigkeit 75, 210, 212                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 216, 222, 226, 230                                        | Glaube 81, 292                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| grantive state of Objection                               | Gleichheit 240                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Gegenständlich f. Objektiv.                               | Gleichnisse 226                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Gehalt (in der Kunst) 147, 156,                           | Glückseligkeitstheorie 26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 158, 160, 182—185, 215, 221,                              | of the life in the state of the |
| 224, 226, 234                                             | Goldsmith 181, 182                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Geift 59, 61, 98, 102-104, 134,                           | Götterdarstellung 134                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 140, 149, 152, 155, 166, 178,                             | Sotische Kunft 2, 3, 6, 174, 191, 192                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 214, 215, 228, 255                                        | Gott, Gottheit, göttlich 7, 9, 48,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Gelegenheitsgehichte . 152, 190                           | 50, 52, 57—68, 70—74, 76,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Gelehrte 94, 124, 140                                     | 79 82 101—103, 106, 122,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Gemeinde                                                  | 136 140 142 148 157, 284                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Gemeine, das (in der Kunft)                               | -286, 292-294.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 42, 150, 156                                              | Mottergehenheit 34, 61—66                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 42, 100, 100                                              | Gentthardhak                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Gemeinschaft, Gemeinwohl 28, 46,                          | (Softliche) 185, 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 48, 53, 79, 80, 158, 234, 236,                            | Gironit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 274—289, 295                                              | Grischen 29 160-164, 168, 170,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Genial, Genie 32, 68-70, 103, 104,                        | 184, 206, 218, 228, 229, 236, 237                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 119 1/8 154 170 1/1. 1/0,                                 | Gt .: a francisco 17 154, 200                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 104 201 205 210, 211, 210,                                | Griechische Kunft 2, 158, 160—162,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 227 243 248, 254 250, 200                                 | 172, 213, 216, 236, f. aud Untife.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Genffron St. Hilaire . 124, 141                           | — Mythologie 163                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| Magannie i Meineraldate.                                  | Grimm, Hermann 35                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Glanlagie . 120-101, 111                                  | Grimm, Dernant                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 110                                                       | Grimm, Jakob u. Wilhelm . 175                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Ct X-Lio Foit                                             | Grübel, Dichter 200                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                           | Grundbesitz 280, 283                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                           | Grüner, Rath                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Germania                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Gersdorff v., Willing or 196 155                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Gerdorff v., Withfield 45, 49, 85, 126, 155, 224, 235—240 | Günther, Egt                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 224, 255—240                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| Seite                                    | ] Sette                                                    |
|------------------------------------------|------------------------------------------------------------|
| Säckel 107, 145                          | Hypothese, hypothetisch                                    |
| Hadrian, Kaiser 82                       | 118, 124, 126                                              |
| Hagen, August 200                        | 118, 124, 126<br>Hypsistarier 293                          |
| Hagen, v. d 174                          |                                                            |
| Handwerk                                 | Jacobi, Fr. S. 8, 11, 20, 33, 34, 67, 79                   |
| 216, 218, 278, 283—285                   | Sahrhundert 238 239 276                                    |
| Harmonie, harmonisch . 12, 150,          | Jahrhundert 238, 239, 276<br>Ideal 28—30, 48, 176          |
| 204, 217, 220, 222, 284, 285             | Idealismus, idealistisch                                   |
| Hartmann von der Aue 176                 | 15, 16, 28, 33, 193, 256                                   |
| Sarz 130                                 | Is, 10, 20, 35, 100, 200                                   |
| Şäßliche, das 185, 198                   | Sbee, ideal 41, 49, 60, 67, 94,                            |
| Gebel 200                                |                                                            |
| Şegel 87, 293                            | 109, 113, 116, 120—122, 133<br>bis 137, 146, 149, 151—153, |
| Hehn, Victor                             | 166 167 101 100 010 056                                    |
| geyn, Siciot                             | 166, 167, 191, 192, 219, 256,                              |
| Heidentum, Heide                         | 292—295, 307                                               |
| 21, 33, 53, 83, 84, 196, 294             | Jean Baul Friedrich Richter 214,219                        |
| Heilige Allianz 253, 259                 | Sena 89, 246, 247, 265                                     |
| Heiligenkultus 89                        | Sesus Christus 10, 70—72, 84—91                            |
| Beine, H 199                             | 3ffland 230                                                |
| Seinroth 62                              | Imperativ, kategorischer 205                               |
| Hellenismus 267                          | Indien, indisch 160, 268                                   |
| Herculaneum 213                          | Individualität, individuell 1, 8,                          |
| Serder 10, 18, 20, 141, 175              | 11, 12, 15, 19, 23, 27, 30, 35,                            |
| Serven 69, 240, 244                      | 39, 46—48, 51, 53, 54, 58, 62,                             |
| Hierarchie                               | 67—70, 75, 76, 97, 98, 104,                                |
| Simalaha 128                             | 106, 152, 192—195, 204, 210,                               |
| Simmel 99                                | 227, 235—241, 276, 277, 286,                               |
| Sochtirche 88                            | 287, 293, 294, 296, 308                                    |
| Höflickeit 80                            | Instinkt                                                   |
| Hölderlin 196                            | Invasion (französische) 246                                |
| Holsteinisch 200                         | Journalisten 265, 266                                      |
| Somer 2, 17, 18, 160, 162, 163,          | Fris 156, 157                                              |
| 175, 176, 208<br>Horen (Zeitschrift) 212 | Fronie 214                                                 |
| horen (Zeitschrift) 212                  | Gronie                                                     |
| Soward 125                               | 381am 34                                                   |
| Howard                                   | Italien, italienisch 14—19, 22, 29,                        |
| humanität f. Menschlichkeit.             | 31, 133, 137, 161, 164—170,                                |
| Humboldt, A. v 128, 129                  | 184—186, 191, 192, 195, 217,                               |
| humboldt, Wilhelm v.                     | 222, 244                                                   |
| 16, 163, 176, 275                        | Jude, jüdisch 83—87, 287, 293                              |
| Humor, Humorift 213. 214                 | Juno 162                                                   |
| Huronisch 40                             | 3                                                          |
| Hylozoismus 100                          | Kabinettspolitif 240                                       |
|                                          |                                                            |

| Seite                                                                                        | Seite                                                                                                                                                |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Rampf (sittlicher) 77, 78                                                                    | Rritif 83, 202, 203, 217, 223, 270                                                                                                                   |
| Kanon (ber Naturformen) 133, 138                                                             | Krüdener, Frau von 255                                                                                                                               |
| Rant, 3. 23-27, 29, 33, 38-40,                                                               | Krummacher 91                                                                                                                                        |
| 43, 45, 54, 60, 99, 100, 123, 151                                                            | Krnstallinisch, Krnstallographie                                                                                                                     |
| Karl August, Berzog von Sachsen                                                              | 126, 130                                                                                                                                             |
| 11, 19, 70, 179, 234, 235, 258,                                                              | 126, 130<br>Kügelgen, von 254, 255                                                                                                                   |
| 262 264 265                                                                                  | Kultur . 21, 29, 34, 56, 84, 86,                                                                                                                     |
| 262, 264, 265<br>Raffel 247                                                                  | 89, 95, 160, 223, 241, 246, 257                                                                                                                      |
| Katechismus                                                                                  | -262, 270, 273, 275, 283, 287                                                                                                                        |
| Ostanariffan Camparatin 26 54                                                                | Rultus 89, 91, 287                                                                                                                                   |
| Rategorischer Imperativ . 26, 54                                                             | Runst, Künstler 4, 5, 13—17, 22,                                                                                                                     |
| Ratholizismus 15, 88—91, 195                                                                 | 25, 28, 32, 33, 47, 49, 50, 68,                                                                                                                      |
| Raufalität 108—110, 112<br>Kirche 49, 81, 86—91, 287                                         | 71, 93, 102, 111, 147—232,                                                                                                                           |
| Rirde 49, 81, 86—91, 281                                                                     | 261, 271, 278, 283—285, 294,                                                                                                                         |
| Kirchengeschichte 83                                                                         | 201, 211, 210, 200—200, 201,                                                                                                                         |
| Rlaffift 164, 174, 176, 179, 180,                                                            | Kunstgenuß 150, 152, 201—209                                                                                                                         |
| 184—187, 194, 199, 202, 218                                                                  | Kunitgenus 150, 152, 201—200                                                                                                                         |
| Kleist, H. v                                                                                 | Runstgeschichte 159—204<br>Runsttheorie 22, 28—31, 49,                                                                                               |
| Rlopftod 183, 184                                                                            | Stuningeotie                                                                                                                                         |
| Onehel Ludwig bon . 21, 210                                                                  | 138, 146—159, 178, 206, 218                                                                                                                          |
| Göln                                                                                         | 0 5 55 markets 260 261                                                                                                                               |
| Garner Theodor                                                                               | Lancaster'sche Methode 260, 261                                                                                                                      |
| Kolorit                                                                                      | Landtag                                                                                                                                              |
| Komplette Menschen 271                                                                       | 2abater 9, 21                                                                                                                                        |
| Componieren, Komponition                                                                     | Reben 44, 49, 50, 101, 102, 107,                                                                                                                     |
| 158, 163, 171, 215, 218, 225                                                                 | 132—137, 145, 152, 199, 200,                                                                                                                         |
| Konfessionen, firchliche 83, 91, 293                                                         | 216, 292, 294, 306—309                                                                                                                               |
| - perionliche 190                                                                            | Lebensideal                                                                                                                                          |
| Confurrenz 200                                                                               | 29, 30, 33, 176, 306—309                                                                                                                             |
| Confernationils                                                                              | Legende                                                                                                                                              |
| Constantinopel 100, 200                                                                      | Lehrgedicht 221, 220                                                                                                                                 |
| Constitution fonititutionell                                                                 | Leibniz                                                                                                                                              |
| ## 258, 259, 264  ### 258, 259, 264  ### 258, 259, 264  ### 258, 259, 264  ### 258, 259, 264 | 29, 30, 33, 176, 506—503  Qegenbe                                                                                                                    |
| Continent                                                                                    | Leiben 71, 72, 77, 78                                                                                                                                |
| Kontinentassperre . 247, 263                                                                 | Leidenschaft 222, 223                                                                                                                                |
| Campanianz fonnentioneu                                                                      | Seiderfluift 15, 175 Seidzig 80, 184—186 Seifing 80, 184—186                                                                                         |
| 179 174. 100                                                                                 | Lessing 80, 184 180                                                                                                                                  |
| 218                                                                                          | Liberal, Liberalismus 259, 264, 269                                                                                                                  |
| Ropieren                                                                                     | Licht                                                                                                                                                |
| 253, 254                                                                                     | Liebe . 52-54, 61, 60, 61, 18,                                                                                                                       |
| Rojaten                                                                                      | Siberal, Sthertainshit       124, 125         Sidy       124, 125         Siebe       52—54, 61, 66, 67, 78, 88, 90, 93, 267         Siebe       136 |
| Rosmijch f. Welt.<br>Rreuz (Christi)                                                         | Linne                                                                                                                                                |
| Rreuz (Christi)                                                                              | Lionardo da Vinct 167, 166                                                                                                                           |
| Rrieg 240 257                                                                                | Litauisch                                                                                                                                            |
| Kriegslieder                                                                                 |                                                                                                                                                      |

| Seite                                               | Seite                                           |
|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------|
| Loeper, G. von 23, 99                               | 138, 139, 143—145, 148, 150,                    |
| Lokaldichtung 200                                   | 155, 158—160, 163—166, 198,                     |
| Sucretius (Sucres) 21. 83                           | 213, 219, 224, 226, 230, 238,                   |
| Lucretius (Lucrez)                                  | 239, 261, 264, 280, 290—295                     |
| Ludoviji 161                                        | Menschenrecht 241                               |
| Ludwig XV 240                                       | Menschlichkeit, menschlich                      |
| Out 7 Turk 70 00 00 100                             | 26, 53, 159, 160, 208, 259                      |
| Luther, lutherisch 76, 89, 90, 182                  |                                                 |
| Lyrif                                               | Messias 90                                      |
|                                                     | Metamorphofe                                    |
| Machiavell 6                                        | 17, 94, 132, 135—139, 142                       |
| Magnetismus (tierischer) 104, 105                   | Metaphysik                                      |
| Majorität 264, 289<br>Maler, Malerei 124, 150, 151, | 9, 24, 39, 77, 96, 100, 121                     |
|                                                     | Meteorologie 125, 126                           |
| 177, 178, 184, 195, 208, 210,                       | Methode                                         |
| 216—218, 231                                        | Metternich, Fürst 246                           |
| Manier, manieriert . 178, 212                       | Meyer, Joh. Heinrich 22, 28, 178                |
| Manifestation (der Gottheit) f.                     | Michael, Erzengel 255                           |
| Offenbarung.                                        | Michelangelo Buonarotti 167, 213                |
| Offenbarung.<br>Mann 80, 192                        | Mineralogie 126, 127, 131                       |
| Mantegna 167                                        | Mirabeau, Graf 243                              |
| Manzoni . 195, 196, 224, 255                        | Mischehe 87                                     |
| Maria Ludovica, Kaiserin von                        | Mittelalter 15, 33, 34, 174—178,                |
| Öfterreich 104, 200                                 | 195, 197, 219, 238, 258                         |
| Maria Pawlowna, Erbgroß=                            | Mittelmäßigkeit 260                             |
| herzogin von Sachsen-Wei-                           | Modern                                          |
|                                                     | Molière 180, 229                                |
| mar                                                 | Mol-Ton 216                                     |
| Masse (des Bolts) 242, 264, 289                     | Monade, Monadenlehre                            |
|                                                     | 39, 40, 51, 52, 82, 83, 135                     |
| Material (der Kunst) . 22, 221                      | 39, 40, 31, 32, 32, 39, 199                     |
| Materie . 59, 61, 97, 100, 141                      | Monard, monardisch                              |
| Mathematif, mathematisch                            | 258, 259, 262, 263                              |
| 49, 112—115, 121, 122, 126                          | Monte Cavallo 161                               |
| Mechanisch, Mechanismus                             | Moral J. Cthik.                                 |
| 47, 97, 100, 103, 114, 122,                         | Moralische Weltordnung 62—64                    |
| 129, 145, 179, 275                                  | Morphologie, morphologisch                      |
| Medaille 208                                        | 116, 123, 124, 126, 131—145                     |
| Medici, Lorenzo de' 210                             | Mosait 137, 166                                 |
| Medaille                                            | Moses 6                                         |
| Weister, Weisterschaft                              | Motiv (fünstlerisches)                          |
| 211, 218, 283                                       | 153—155, 211, 226<br>Mozart . 68, 170, 171, 215 |
| Mensch, Menschheit 29, 30, 51—68,                   | Mozart . 68, 170, 171, 215                      |
| 70, 71, 74, 75, 83, 84, 89, 98,                     | Mühlberg 183                                    |
| 99, 102, 103, 117, 126, 136,                        | Müller, F. v. (Kanzler) 201, 269                |
|                                                     |                                                 |

| Sette                                                                                                                                                         | Seite                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Müller, J. v 246                                                                                                                                              | Riederländer 178                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Muhamedanisch 253                                                                                                                                             | Nikolaus I., Kaiser von Ruß-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| - f. auch Aslam.                                                                                                                                              | land                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Mufit, Mufiter . 118, 156, 170,                                                                                                                               | Nordisch, Nordländer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 171, 204, 208, 220—223, 231                                                                                                                                   | 170, 206, 222, 240                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Myron 162                                                                                                                                                     | Rotwendigkeit 90<br>Rürnberg 200                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Mystiffer, Mysticismus . 65, 91                                                                                                                               | Mirnberg 200                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Detylitter, Detyliters and . 30, 01                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Radybrud                                                                                                                                                      | Objekt . 47, 116—120, 150, 216                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Naiv, Naivität 30—33, 166, 168,                                                                                                                               | Objektiv, Objektivität . 12, 15,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 186, 214, 245                                                                                                                                                 | 22, 31, 46, 75, 115, 148, 190                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Napoleon I 70, 237, 238, 243                                                                                                                                  | Obrigfeit . 282, 283, 286—289                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| —257, 263, 270, 275, 286                                                                                                                                      | Österreich 253                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                               | Offenbarung (Manifestation)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| Nation f. Bolk.<br>Nationalcharakter 235                                                                                                                      | 52, 58—60, 62, 66—73, 103,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Mattonalajarattet                                                                                                                                             | 104, 106, 108, 146, 148—150,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Nationalhaß                                                                                                                                                   | 158, 291—295                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Matur 5, 4, 10, 15—11, 20, 50,                                                                                                                                | Offenharung Cohannis 85                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 40, 49, 60, 61, 65, 66, 93,                                                                                                                                   | Ofen Mrnf 259, 265, 266                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 95—111, 113, 114, 116—122,                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 131—143, 147, 148, 150, 151,                                                                                                                                  | Onfer 53                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 156, 157, 159, 162, 165, 166,                                                                                                                                 | Opfer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 169, 178, 190, 204, 212, 216                                                                                                                                  | Optimismus 121, 199, 200                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| bis 218, 229, 236, 280, 284, 292, 294, 307                                                                                                                    | Organe (her repelbelett) 100, 1111                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 292, 294, 50                                                                                                                                                  | 117 133—138, 152, 157, 255                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Naturalismus 16, 166, 194, 198                                                                                                                                | Organische Mesen, organische                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| Naturbestimmung 147                                                                                                                                           | met 65, 103, 131—140, 140,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Naturdichtung                                                                                                                                                 | 204, 200                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Naturgeset 49, 148, 151, 156, 158                                                                                                                             | Drient, orientalisch                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Naturtraft . Poturmiffens                                                                                                                                     | 32 54, 100, 214                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Naturstudium, Rututidsser                                                                                                                                     | Original, Originalität . 46—48,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| Maturgeset 49, 148, 151, 150, 169 Maturkrast                                                                                                                  | 103 207 210, 240, 210                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| _96, 99, 103_125,<br>_145, 188, 236, 267                                                                                                                      | Orpheus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Mazarener (Malerichule) 195, 196                                                                                                                              | Orthodoxie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                                                                                                                                                               | 204                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Nemesis                                                                                                                                                       | Baganini                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Nemelis                                                                                                                                                       | Bantheismus 10, 22, 67 96 101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| Neptunismus                                                                                                                                                   | . 88                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Reptunismus       242         Nero       174, 202         Reugriechijch       238, 273                                                                        | \$\text{\mathbb{Bapfitum}} \cdot \cdo |
| Mengriediju                                                                                                                                                   | Skorie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Neuzen                                                                                                                                                        | Barlament 234 258, 259, 264,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 976 mion 162, 174-176                                                                                                                                         | Bartet 255, 268, 273, 274, 289                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| Neugriechisch       174, 238, 273         Neuzeit       238, 273         Newton       117, 124         Nibelungen       162, 174—176         Niebuhr       45 | 21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Niebuhr                                                                                                                                                       | Barlament                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Harnad, Goethe. 3. Aufl.                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

Ceite 1

| ette ette                                | Seite                                                   |
|------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| Parthenon 161                            | Popularphilosophie 24                                   |
| Patriotismus 5, 6, 19, 234, 241,         | Bortröt 219                                             |
| 247, 249—251, 281, 284                   | Borträt 219<br>Boftulat 50, 75, 283, 292                |
| Wasantania 016                           | Bautin Mintes and Machant                               |
| Pedanterie                               | Poussin, Nicolas und Gaspart                            |
| \$eritles 168, 210                       | 166, 211<br>Prähistorisch                               |
| Perioden (historische) . 235—239         | Frähistorisch 141                                       |
| Persien 32                               | Praktisch, Praxis s. Tätigkeit.                         |
| Perfönlichkeit f. Individualität.        | Pragiteles 163                                          |
| - Gottes f. Theismus.                    | Preffreiheit 264, 265, 269                              |
| Perspektive 216                          | Brekhergehen 265                                        |
| Berugino 168                             | Вгеврегденен                                            |
| Festalozzi                               | Brieften 75 07 00                                       |
| 35                                       | Briefter 75, 87, 88<br>Problem 24, 36, 42, 43, 77, 100, |
| Bflanze                                  | problem 24, 36, 42, 43, 77, 100,                        |
| Pflicht 54, 75—78, 259—262, 286          | 108, 113, 143, 159                                      |
| Phänomen 106, 109, 112, 114,             | Problematisch 239                                       |
| 116—120, 125, 129, 155, 228              | Proja 154, 158, 223, 224                                |
| Phantasie . 43, 108, 112, 129,           | Protestant, Protestantismus 88, 89                      |
| 157, 185, 224, 236, 256, 278             | Proteus 137                                             |
| Phidias 160—162, 218                     | Psychist, psychologisch                                 |
| Phigalia 151, 162, 218                   | 53, 103, 188, 228, 236                                  |
| Philifter . 148, 156, 193, 270           | Bublikum . 22, 207—209, 212                             |
|                                          | Purismus s. Sprachreinigung.                            |
| Philologie                               | purishing 1. Sprangrennighing.                          |
| Philosophie 34, 38—40, 84, 87,           |                                                         |
| 110, 111, 115, 120—122, 158,             | Quellen (historische) 235                               |
| 160, 224, 261                            | Quietismus 73, 76, 77, 294                              |
| Physik, physisch . 9, 96, 97, 103,       | Zantenzaniaz 1 . 10, 10, 11, 201                        |
| 110, 111, 114, 117, 124                  |                                                         |
| Pietät f. Chrfurcht.                     | Racine 176                                              |
| Pietät s. Ehrsurcht. Pietätlosigkeit 241 | Radikales Böse 26, 55                                   |
| Bindar 2, 225                            | Räumliche, das 115                                      |
| Planeten, planetarisch . 82, 126         | Rafael Santi                                            |
| Plastif . 16, 133, 150, 159—162,         | 67, 168, 169, 196, 210, 211                             |
|                                          | 3-160, 100, 100, 210, 211<br>3-16- 0 h                  |
| 184, 185, 200, 218, 219, 231             | Ranke, L. v                                             |
| Platen, Graf von 203, 225                | Rationalismus 65                                        |
| Plato 2, 278                             | Rauch 200, 219                                          |
| Poesie s. Dichtung.                      | Reaktion, reaktionär . 194, 259                         |
| Polarität, polarisieren                  | Real, Realismus, Realist 20, 33,                        |
| 100, 125, 134, 216                       | 109, 152—154, 162, 176, 192,                            |
| Polen                                    | 215, 219, 277, 288, 295, 307                            |
| Politik, politisch 21, 39, 50, 155       | Recht 286, 288                                          |
| 229 233—290                              | Rechtspflege 265, 286                                   |
| Bolizei 265 286 280                      |                                                         |
| 229, 233—290<br>Polizei                  | Reformation 89, 90, 271                                 |
|                                          | Reim 223—225                                            |
|                                          |                                                         |

| Seite                                                     | ~                                      |
|-----------------------------------------------------------|----------------------------------------|
| Religion, religiös 6, 7, 9, 10, 33,                       | Schelling 24, 33, 38—40, 50, 87        |
| 34, 48, 49, 51—92, 103, 149,                              |                                        |
| 155 157 019 001 000 000                                   | Scherer, W                             |
| 155, 157, 213, 221, 229, 239,                             | Edicial 245                            |
| 246, 261, 279, 285, 287, 293                              | Schicksalsdramen 228                   |
| Rembrandt 178<br>Renaissance . 3, 15, 165—169,            | Schiller 19, 22, 26—36, 70, 77         |
| Renaissance . 3, 15, 165—169,                             | —79, 104, 121, 173, 185—187,           |
| 178, 216, 219                                             | 194, 201, 205, 224—226, 244,           |
| Resignation f. Entsagung.                                 | 246, 275                               |
| Revolution, revolutionär 15, 21,                          | Schlegel, A. W. 163, 193, 194, 196     |
| 194, 234, 240-243, 258, 262,                              | Schlegel, Friedrich                    |
| 267, 269, 275                                             | 89 193 194 196                         |
|                                                           | 89, 193, 194, 196<br>Schöff            |
| Rezeptionsfähigkeit 36                                    | Schön, Schönheit 146—148, 150,         |
| Mhapsode                                                  | 150 100 104 917 909 902                |
| Rhein                                                     | 156—160, 184, 217, 292, 293            |
| Rheinbund 244, 263                                        | Schöpfer f. Gott.                      |
| Rhetorif, rhetorisch 153, 231                             | Schöpfung f. Weltgenese.               |
| Rhythmus 223, 225                                         | Schröder (Schauspieler) 230            |
| Römer, römisch                                            | Schweizer (Bodmer und Brei-            |
| 6, 46, 82, 160, 161, 164, 165,                            | tinger)                                |
| 206, 213, 237, 238                                        | Seelenwanderung 82                     |
| Nom . 17, 18, 21, 89, 151, 164,                           | Seelisch s. psychisch, psychologisch.  |
| 169, 237, 240, 307                                        | Selhitheherrichung                     |
| Roman 226, 227                                            | 43, 53, 76—79, 262                     |
| Romanisch                                                 | Selbsterkenntnis 74, 75                |
| Monatiff Mamontif                                         | Selhithilfe 263, 286                   |
| Romantisch, Romantif                                      | Selbitflug 259                         |
| 32, 174, 176, 194—204, 206,                               | Colinfeit (emine)                      |
| 210, 255, 200                                             | Gentimentalisch 30—33, 186             |
| 210, 239, 260<br>Rouffeau, J. J. 79, 181, 275<br>153, 178 | Sentimentalität 91                     |
| Skiineiio 100, 100                                        | Shafespeare 2-4,                       |
| Ruckstuhl 265                                             | 67, 87, 152, 153, 160, 170—174,        |
| Rüchbildung 143                                           | 179, 197, 198, 206, 227, 228, 244      |
| Rudolstadt                                                | 1/9, 197, 190, 200, 227, 229,          |
| Bufflich Rupland                                          | Sinne f. Organe.                       |
| 248, 253—255, 271                                         | Sinneswahrnehmungen 106, 153, 184, 217 |
| Ruysbael 218                                              | 100, 155, 104, 21                      |
| Stulysouth                                                | Sinnliches (in der Kunft) . 22,        |
| Saframent 89                                              | 29, 136, 149, 166, 217, 230            |
| Salvandy                                                  | ~ (ich fait                            |
| Surbundy                                                  | ciulibas (in der Millill)              |
| St. Helena                                                | 155—158, 183, 220, 220—200             |
| St. Beteilt                                               |                                        |
| Schauspieler, Schauspielfunst<br>181, 226, 229—231, 285   | Sizilien                               |
| 181, 220, 225 251, 200                                    | Sfandinavisch 175, 176                 |
| Schein (in der Kunst) 136, 151, 152                       | Sittlichfeit 1. Ethi. Sizilien         |
|                                                           |                                        |

| Seite 1                                        | Sette                             |
|------------------------------------------------|-----------------------------------|
| Stepfis 40-43, 127, 214                        | Synthetische Anschauung 122       |
| Stephs 40—40, 121, 211                         | Enstematif                        |
| Stephs                                         | Systole (Synkrisis) 100           |
| 66 89 99 105                                   |                                   |
| Sonne 66, 82, 99, 105                          | Tagesblätter 265, 266, 269        |
| Sophoffes 158, 163                             | Falent 154 168 182, 205, 207, 245 |
| © oret                                         | Talma                             |
| Sozial . 49, 80, 233—243, 258<br>—262, 273—289 | Taffa Tarquata 162, 163           |
| -202, 275-203<br>-202, 275-203                 | Technisches (in der Kunst)        |
| Spanien, spanisch 194, 197, 198                | 216, 218, 225                     |
| Spekulation, spekulativ 29, 96, 112            | Teleologie . 25, 26, 60, 102      |
| Spezies 136, 144                               | Tollurish i Gride                 |
| Spinoza 6—9, 11, 23, 25, 35, 39,               | Tellurisch s. Crde. Teplig        |
|                                                | Testament (altes und neues) 90    |
| Sprache 153, 261, 278                          | Tätigkeit 27, 28, 43, 44,         |
| Sprachgefühl 226                               | 51—56, 73—79, 100, 102, 160,      |
| Sprachreinigung 200                            | 216, 276—286, 294, 307—309        |
| Staat 50, 81, 234—282                          | Theater 229—231, 236              |
| Staatsbürger 233, 240, 259, 275,               | Theater 223—201, 200              |
| 277, 281—289                                   | Theaterleitung                    |
| Staatssozialismus 276, 279—289                 | 19, 173, 194, 227, 229            |
| Stadt                                          | Theismus 34, 48, 67, 68           |
| Stadt                                          | Theorie 47, 107, 112, 116, 120,   |
| Stein 31                                       | 128, 178, 228<br>Thorwaldsen      |
| Steigerung 100                                 | Thorwardlen                       |
| Stein, Freiherr v. u. z. 235, 248              | Thüringer Wald 130                |
| Stein. Charlotte von . 8, 13, 20               | Tied, Ludwig . 180, 193, 194      |
| Steinhach (Frmin bon 3                         |                                   |
| Steiner 98 120, 140                            | Tilliter Striede                  |
| (offerme 101, 102                              | Tizian                            |
| Stil 153, 155, 200, 220                        | Todesstrafe                       |
| Stoff (des Runftwerks) f. Gegen=               | Inseranz 33, 34, 45, 67, 68, 180  |
| Stand                                          | Tragisch, Tragödie 158, 163, 172, |
| Stnifer 84                                     | 192,223, 226,228, 229, 245, 249   |
| Stolberg, Auguste von 64<br>Straßburg 1        | Transsubstantiation 128           |
| Strakburg 1                                    | Tropus                            |
| Sturm= und Drangperiode                        | Türken                            |
| 1-7, 206-215                                   | Tugend 55, 122                    |
| Subjekt, Subjektivismus                        | Tanitch Timits . 100, 111, 144,   |
| 30 46-48 106-108,116-119,                      | 133—139, 148, 155, 211            |
| 150, 212, 216, 227, 292                        | Thrann 231, 204                   |
| Sünde 54, 55, 63, 71, 88                       | 선생님에 대한 경험 보고 있다고 있었다.            |
| Sumbol inmbolish                               | Ubersinnliches                    |
| 104, 105, 109, 137, 157, 166                   | Uneigennützigkeit 11              |
| 101, 100, 101,                                 |                                   |

| Seite                                                         | Sette                                              |
|---------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| Unendliche, das 105                                           | Vis centripeta (in ber orga=                       |
| Unerforschliche, das 101, 106—109,                            | nischen Entwickelung) 144, 145                     |
| 149, 291, 292, 295                                            | Boigt, Minister 266                                |
| Unglaube 83                                                   | Voigt (Naturforscher) 140                          |
| Universalgeschichte 120                                       | Völkerpsychologie 236, 270—272                     |
| Universum s. Welt.                                            |                                                    |
| 11 10 107                                                     | Bolt 235, 236, 242, 246, 249—253,                  |
| Unnatur 148, 197<br>Unsittlichkeit 69, 76, 158                | 257, 260, 264, 267, 270 – 272,                     |
| Unsittlichkeit 69, 76, 158                                    | 284, 288—290                                       |
| Unsterblichkeit                                               | 284, 288—290  Solfheit 289  Polfspania 174 176     |
| 21, 65, 74, 81, 83, 122, 295                                  | Duttapoelle 114-110                                |
| Unterricht                                                    | Bolkssouveränität 288                              |
| 163, 260, 261, 278, 279, 283                                  | Boltaire 176, 181                                  |
| Urbild s. Thous.                                              | Borländer 23                                       |
| Hrashira 130                                                  | Vorsehung 83                                       |
| Urgebirg                                                      | Bob, J. S 200, 225                                 |
| urgejajajie 142, 214                                          | Bultanismus 128                                    |
| Urpflanze 18, 136, 137                                        | Suttunismus 120                                    |
| Urphänomen . 105, 108-111,                                    | 07 * 5 100                                         |
| 116—119, 146, 149, 150                                        | Wadenroder 196                                     |
| Ursache s. Kausalität.<br>Urversuch                           | Wahr, Wahrheit 43—48, 104—107,                     |
| Urversuch                                                     | 114, 147, 149—152, 159, 162,                       |
| Urwesen 293                                                   | 167—169, 193, 217, 229, 293                        |
|                                                               | Wahrheitsliebe 43<br>Wartburgfeier . 266, 267, 271 |
|                                                               | Wartburgfeier . 266, 267, 271                      |
| Baihinger 23                                                  | Beib. weiblich 88, 192, 203, 254                   |
| Bathinger                                                     | Reimar 7, 8, 13, 14, 19, 21, 34,                   |
| Baterhaus                                                     | 161, 194, 227, 253                                 |
| Baterlandsliebe f. Patriotismus.                              | Weimarischer Staat 13, 188, 234,                   |
| Berbot 81                                                     | 244 258 264 307                                    |
| Berbündete (1814) 249                                         | 244, 258, 264, 307<br>Weiße 186                    |
|                                                               | Wellington, Lord 268                               |
| Berfassung 258, 259, 264, 276 Bernunft . 44, 61, 64, 95, 101, | Belt 53, 58—61, 75, 96,                            |
| Bernunft . 44, 61, 64, 95, 101,                               | 25611                                              |
| 140 411, 410, 421                                             | 98—102, 106, 114, 126, 224                         |
| Carfailles                                                    | Weltanschauung . 43, 101, 125,                     |
| War Short                                                     | Weltbund                                           |
|                                                               | Malthurger                                         |
|                                                               | Weltgeift 65, 68, 113, 171                         |
| 117, 122, 129, 146, 149, 158, 227, 261, 267                   | Maltannese                                         |
| 117, 122, 123, 113, 261 267                                   | 102, 103, 126, 127, 142, 143                       |
| 116_120                                                       | Weltgeschichte 83, 209, 245                        |
| 117, 122, 129, 140, 142, 120, 227, 261, 267  Berjud           | Weltgeschichte                                     |
| Verwandtschaft der organischen                                |                                                    |
| Formen 56, 157                                                |                                                    |
| Berworrenheit 50, 157                                         | Wesen (der Dinge) 59                               |
| Vis centrifuga und                                            | welett (are                                        |

| 그는 그들은 아이들은 아이들은 아이들은 아이들은 아이들은 아이들은 아이들은 아이 |                                      |
|----------------------------------------------|--------------------------------------|
| Seite                                        | Sette                                |
| Westfalen 247                                | Wiffenschaft . 68, 93-96, 102        |
| Wieland 80, 184, 214                         | 114, 119, 239, 262, 271, 284         |
| Wiener Kongreß 255, 263                      | Wohlwollen 79                        |
| Bille, Willensfreiheit 36, 37, 77,           | Wolfe 125, 126                       |
| 79, 100, 101, 172, 205, 267, 280, 300        | ggel, Denkmal bei 237                |
| Windelmann 29, 184                           | Beichenfunft, Beichnung 16, 21       |
| Wirbelfnochen 138                            | Beit 279, 283, 384                   |
| Wirten, Wirfung                              | Belter 25, 39, 65, 79, 186, 261, 267 |
| 59, 60, 103, 156                             | Beu8 134                             |
| Birtlich, Birtlichfeit                       |                                      |
| 149, 151—153, 168, 169, 193,                 | Bufällige, das . 101, 103, 158       |
| 208, 216, 217, 229                           |                                      |
|                                              |                                      |





Drud bon Sartmann & Bolf, Leipzig.