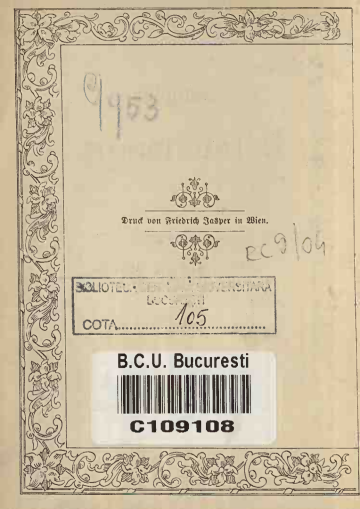


sezz - IV-Soceci Recoresci







Die religiösen Betrachtungens weiland Seiner kaiserlichen Hoheit des Erzherzogs Carl gelangten bereits in dem vor Kurzem erschienenen sechsten Bande seiner Ausgewählten Schriftens zur Veröffentlichung. Die vorliegende Sonderausgabe in einer dem Gegenstande würdigen Ausstattung soll dieselben einem größeren Leserkreise zugänglich machen.

Die in den Tahren 1815, 1818, 1825 und 1830 (?) eigenhändig niedergeschriebenen Betrachtungen sind der Restex einer tiefreligiösen, von Demuth und Ergebenheit in den Willen des Schöpfers durchdrungenen Seele, eines contemplativen Geistes, der neben der trenen Erfüllung seiner ihm in diesem Leben auserlegten Pslichten die wahren Biele des menschlichen Daseins nicht aus dem Auge verliert und die richtigen Wege zeigt, dieselben zu erreichen. Und unter diesen bilden insbesondere die Betrachtungen an den Sonn- und Eestagen des Kirchenjahres« einen Wegweiser sür jeden Christen — des Kirchenjahres mit seinen liturgischen

Lesungen, welches ein gelehrter Theologe »das reichste und tiessungste Meditationsbuch nennt, in dem das historische Leben Tesu in seinen zwei verschiedenen Erscheinungssormen, dem Stande der Erniedrigung und dem seiner Erhöhung entsprechend, in zwei Abtheilungen des Tahres, der vorösterlichen und nachösterlichen Beit, zur Darstellung kommt«.

An dieses Meditationsbuch« reihen sich die in die Form von Predigten gekleideten Betrachtungen über das Evangelium Matthäi am siebzehnten Sonntage nach Pfingsten und das vom Oftermontag, in denen das Verhältniß des Menschen zu Gott und zu seinem klächsten, sowie die Nothwendigkeit des Glaubens an die geoffenbarten religiösen Wahrheiten in Geist und herz erhebenden Worten vorgetragen werden.

Den Schluß bildet die Betrachtung über den Tod: das Vermächtniß eines fürsorgenden, liebenden Vaters an seine Kinder, ein Leitstern im schweren Kampse des Lebens, welcher tröstende Blicke in die Bukunst eröffnet, die dem Gedanken an das Scheiden von Allem, was uns auf Erden thener ist, seine Schrecken benehmen, Bekenntnisse einer gottergebenen Scele und das Spiegelbild eines reinen Gewissens.

Mögen diese »Betrachtungen« des ruhmreichen Feldherrn, erleuchteten Staatsmannes und edlen Prinzen in



den Herzen der Ceser einen dauernden Widerhall sinden, mögen sie in einer vom Rationalismus beherrschten und vom Materialismus durchtränkten Beit fruchtbringenden Samen ausstrenen zum Wohle Aller, deren Herz noch nicht verödet und deren Geist noch eines Aufschwunges zum Urquell aller Dinge fähig ist!

Wien, im December 1894.

H. A. M.

### Inhalt.

|                                              | Seite |
|----------------------------------------------|-------|
| Vorbemerkung des Herausgebers                | V     |
| Betrachtungen an den Sonn- und Festiagen des |       |
| Kirchenjahres                                | 3     |
| Betrachtungen über das Evangelinm Matthäi    |       |
| am 17. Sonntag nach Pfingsten. (Verfaßt      |       |
| im Hornung 1815)                             | 137   |
| Betrachtungen über das Evangelium am Ofter-  |       |
| montag. (Verfast im März 1818)               | 205   |
| Betradtungen über den Tod. (Verfaßt im Tahre |       |
| 1825)                                        | 219   |

Betrachtungen

an ben

## Sonn- und Kesttagen

968

Kirdzenjahres.

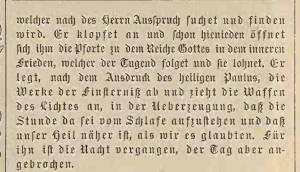
#### Am erften Sonntage im Advent.

Himmel und Erde werden vergehen, sprach Tesus, meine Worte aber werden nicht vergehen.

Diese ewigen Worte geben dem Menschen Gewissheit über Recht und Unrecht, über die Vergangenheit, die Gegenwart und die Bukunft. In ihnen finden wir einen sesten Anhaltspunkt, einen sicheren Leitsaden auf der Bahn des Lebens. Nichts kann so vollkommen des Menschen Innerstes ansprechen als die Lehre des Evangeliums: sein Herz durch die unendliche Liebe, seine Vernunft durch ihre unergründliche Tiefe und Wahrheit.

Es ift des Christen Pflicht, sich nicht nur mit ihr bekannt zu machen, sondern sie auch durch öftere Burückrufung dem Gedächtnis so ganz zuzueignen, daß sie die Veranlassung aller seiner Handlungen werde.

Tener, der nach diesem Iweck mit redlichem, augefrengtem, unermüdetem Eifer strebt, ift der Glückliche,



#### Am Sefttage von Maria Empfangnif, 8. December.

Teder Festing Mariens erinnere die Menschen an der Tungfran Tugenden, und diese Erinnerung sporne uns an, sie nachzuahmen.

Sie gebar Den, der die unendliche Liebe selbst ist, und begleitete ihn auf einer Bahn, welde ausschlichlich der Liebe zu den Menschen gewidmet war. Dies Gefühl verließ sie nicht, als sie dorthin aufsuhr, wo der Sitz der Liebe ist. Es erregte in ihr den Wunsch, daß wir ihr Glück theilen, vereint mit ihr Tesum sehen und anbeten mögen. Sie ist bereit, uns mit ihrer mächtigen Fürbitte und Schutz bei dem göttlichen Sohne zu der Seligkeit zu helsen. Aber wir müssen diese Hilfe

wollen, wir mussen sie in Anspruch nehmen durch Handlungen, welche ihr wohlgefallen, und durch kindliches Butranen.

Selig sind, die meine Wege bewahren. Wer mich findet, der wird das Leben sinden und vor dem Herrn Heil erlangen. Last uns sie nachahmen in Liebe, Demuth, Ergebung und Reinheit. Flehen wir durch ihre Kürbitte Gott um den Geist an, welcher diese Tugenden erzeugt, um den Vorsatz und die Kraft, die entgegengesetzten Laster zu bekämpsen und so wie die Leidenschaften, welche selbe erzeugen, aus unserem Inneren auszurotten. Was wird der Herr solch einer Kürbitterin versagen? Denn sie wird nur als Vermittlerin für Tene eintreten, welche sich bestreben, Ansprüche auf ihren Schutz zu erwerben.

#### Am zweiten Sonntage im Advent.

Tohannis Anfrage, ob Tesus der Heiland sei, beantwortete der Herr durch den Befehl an seine Tünger, ihm zu hinterbringen, was sie gesehen hatten.

Gäbe es auch keine Offenbarung, die bloße Kenntniß der Lehre des Evangeliums gewährt hinlängliche Kleberzengung ihres göttlichen Ursprunges und fesselt unseren Glauben unbedingt an Alles, was sie enthält.



Was konnten Menschen je ersinden, das ihnen vollkommenere, unzerstörbare Ruhe, Bufriedenheit und

Frieden ju geben vermag?

Wo hat selbst die erhabenste unserer Lehren ausschließlich das Glück der Menschheit bezweckt und befördert, eine Liebe und ein Wohlwollen begründet, welche den größten Haß und Leindschaft überwiegt? Wo erhob eine den Glauben und die eigene Pleberzengung über alles das Größte sowie das Schauerlichste auf der Erde? Und dies Alles that die Lehre des Christenthums im ausgedehntesten Umsang. Alles was geschrieben steht, wie sich der Apostel Paulus ausdrückt, ist zu unserer Lehre geschrieben, damit wir durch Geduld und Trost der Schrift Hoffnung haben.

Te mehr ich mein Innerstes prüse, desto mehr fühle ich mich von der Lehre Christi durchdrungen, erhoben und auf eine unwiderstehliche Art mit einer Kraft hingerissen, welche nur das Uebermenschliche hervorbringen

kann.

#### Am dritten Sonntage im Advent.

Tohannes ermahnte die Menschen, den Weg des Herrn zu bereiten, und gab ihnen dazu selbst das Beispiel, demüthig erklärend, daß er nicht werth sei, dessen Schuhriemen auszulösen.



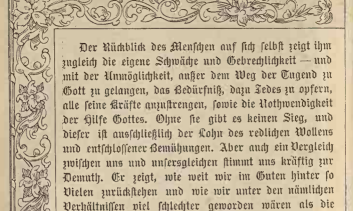
Demuth führt zur Eugend, sowie Stolz zur Sünde, deren Quelle und Veranlassung er ist.

Der Stolz entsteht aus einer Neberschätzung zeitlicher Vorzüge, welche selbe zu des Menschen ausschließlichem Iweck erhebt, dem alles Andere untergeordnet wird. Durch sie hält sich der Stolz sür erhaben und kräftig genug, um nicht nur den Nebenmenschen, sondern auch des Herrn Gebot sür nichts achten zu dürsen; um selbst auf unerlaubtem Wege die besitzenden Vorzüge geltend zu machen, zu erhalten, zu erweitern, durch neue zu vermehren — denn nur die Sünde bahnt den Weg zu senem Biele, das zugleich zeitlich, vergänglich und im Widerspruch ist mit Gottes Gesetz. Solch' ein Unglücklicher lebt im steten Hader mit den Nebenmenschen, durch deren Erniedrigung er sich selbst zu erheben trachtet — sowie mit seinem Gewissen, dieser Stimme des Allerhöchsten.

Wie beseligend ist hingegen die Demuth. Wir verdanken sie der Erkenntniss Dessen, was Gott ist — seiner unendlichen Allmacht und Liebe — sowie unserer Nichtigkeit und unseres Unverwögens.

Tene Erkenntniß erweckt in uns Verehrung, Liebe, Eurcht, Dankbarkeit, Hoffnung und Vertrauen zu Gott. Sie flößt uns den Wunsch ein, ihm zu gefallen und zu dienen und zieht uns hinauf zu ihm, sie drängt uns, mit ihm vereinigt zu sein.





Meisten, welde uns als tief gesunken erscheinen.

Der Demüthige bleibt in Gintracht mit dem Nebenmenschen, dem er sich nicht in den Weg stellt. Durch sein Benehmen läßt er nach des Apostels Ausdruck seine Sittsamkeit allen Menschen kund werden. Er lebt in Eintracht mit dem Schöpfer, dessen Größe er erkennt und ihr gehorchend huldiget. Dasür erfüllt auch der Friede Gottes, der allen Verstand übertrifft, durch Christum Tesum sein Herz und seinen Verstand.



Tohannes verkündigte die Ankunft des Herrn, für welche die Berge geebnet, die Chäler ausgefüllt, krumme Wege gerade gemacht werden sollen.

Des Menschen Dünkel bläht ihn auf und erhebt sein ganzes Wesen zu einem Berge, von welchem er Gott nebst seinen Versügungen trotzt und mit Verachtung auf den Alebenmenschen herabsteht. Die Bosheit läßt uns in sinstern Chälern wandeln, ihre schändlichen Wege und deren Iwecke zu verbergen. Es gesellt sich zu ihr die Schwäche, welche auf krummer Bahn ausweichen will, eine seste Aleberzengung zu gewinnen, auszusprechen und zu bethätigen.

Solde Wege find nicht der gerade und ebene, welcher ausschließlich zum ewigen Beil führt.

Gottes Gericht erscheint wie ein gewaltsamer, Alles sortreißender Strom. Die Berge, so ihm im Wege stehn, wirst er über den Gausen, und ihre Trümmer begraben jene Unvorsichtigen, die auf selbe bauten. Die Thäler füllt er aus und erstickt Die, so darin herumkriechen. Was ihm in einer schiefen Richtung begegnet, dreht er im Wirbel bis in den Abgrund herum. Uur wer die gerade Bahn hält, wird von ihm aufgenommen und siegreich zum Biel geführt.

Der Mensch soll sich daher auf den Tag des Gerichtes vorbereiten, damit er für ihn kein Tag des ewigen Verderbens werde. Uebung demüthiger Ergebung in den Willen Gottes und wohlwollende Theilnahme für Andere bekämpfe den Stolz, daß er sich nicht unserer Herzen bemeistere. Verwersen wir jedes Gefühl, das in uns emporsteigt, jeden Gedanken, dem Nächsten zu schaden oder ihm etwas Kränkendes anzuthun — suchen wir vielmehr selbst Den, der uns beleidigte, liebevoll zu behandeln, ihm zu nützen. Folgen wir ohne Schen vor fremdem Urtheile entschlossen der eigenen Ueberzengung und streben wir bei jeder Handlung ausschließlich nach dem Beifall unseres Gewissens.

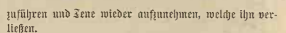
Kast uns mit Ansführung dieser Vorsätze nicht zaudern. Tener Unglückliche, der seine Besserung anch nur um einen Augenblick verschiebt, seht sich der schrecklichsten, mit Worten nicht zu schildernden Gesahr aus. Der Tag des Herrn ist nahe, er wird unerwartet erscheinen. Kein Mensch weiß in der gegenwärtigen Minnte, ob er nicht in der auf selbe folgenden vor Gottes Thron stehen wird. Sollten wir aber and das möglichst längste Menschenalter vor uns haben, wie kurz ist dessen Daner im Vergleich mit der Ewigkeit! Wer bürgt überdies dafür, daß die Fortsetzung eines sündhaften Tebens uns nicht unwiederbringlich in die Fesseln des Bösen schmieden und zugleich die bessere Einsicht, den Willen, die Gnade

des Herrn in unserem Herzen schwächen, endlich aus selbem ganzlich verdrängen wird?

#### Am Dorabend des hl. Chriftages, 24. December.

Feierlich ertönen die Glocken während dieser heiligen Alacht, die Christen zu versammeln in dem Tempel des Herrn. So sollen wir einst zusammengerusen werden vor seinen Thron, wenn er unser Schicksal für die Ewigkeit bestimmen wird. Doch nun geht diesem Ruse des unerbittlichen Richters ein wohlwollender voraus. Wir werden aufgesordert in jenes Haus zu kommen, in welchem er ausschließlich als Vater erscheint. Hier ist er nichts als Liebe, und so wie Alles, was in ihm ist, die unendliche, die unermeßliche, bereit uns alle jene Gnaden zu spenden, nach welchen wir aufrichtig verlangen.

Er hat sich für unseren Vater erklärt, weil das Verhättniß eines Vaters zu seinen Kindern das thätigste Wohlwollen im umfassendsten Maße enthält. Vom Vater erlangen die Kinder Alles — von ihm haben sie Alles zu erwarten: Erzeugung, Erhaltung, Schutz, Fürsorge, Einsicht, Willen und Kraft. Uichts vermag seine Liebe zu ersticken oder zu vermindern. Er ist stets bereit, Verirrten zu verzeihen, sie auf den rechten Weg zurück-



Doch noch mehr als Das hat der allmächtige Gott für uns gethan. Um Die, welche ihn beleidigen, von aller Verantwortung für ihre Sünden zu befreien, litt er freiwillig die Strafe, welche sie verdienen, und will durch sie selbst auf dem Altar als Sülnopfer dem himmlischen Vater aufgeopfert werden. In der unbedentenden niedrigen Gestalt des Brotes will er uns als Uahrung dienen, sein Fleisch, sein Blut, seine Seele, seine Gottheit mit unserem Körper und unserer Seele vereinigen. Endlich seht er seine Kinder auch zu Erben seiner Herrlichkeit und Glückseligkeit, zu Miterben seines Sohnes Tesu Christi ein.

Tetzt feiern wir die Zeit, in welcher Christus als Mensch auf der Erde erschien, dieses große Werk zu vollbringen, und das Geläute der Glocken versinnlicht uns den Auf, der seit Erschaffung der Welt von ihm an das menschliche Geschlecht ergeht: zuerst durch die Offenbarung, dann durch die Weisen und Propheten, durch seinen Sohn, durch den heiligen Geist, sowie durch die von ihm bestellte und unterrichtete Kirche, endlich durch die Stimme unseres Innersten und unseres Gewissens. Und dieser Auf lautet: Mein Kind, komm zu mir, damit du glücklich seist. Das Geschöpf, das schon an und für sich zum unbedingten Gehorsam gegen



seinen Schöpfer verpflichtet ist, wird zum Kinde erhoben, erhält freie Wahl des Weges, welchen es gehen will, und soll belohnt werden, wenn es den geht, welcher sein eigenes Glück befördert. Welch' ein Geheimnist unergründlicher Liebe!

Erwidern will ich diese Liebe, soviel ich nur immer vermag. Herr, ich will zu dir kommen; auf dieser Welt den Weg gehen, den mir dein Beispiel und deine Lehren vorzeichnen, damit ich am Ende an jenen Ort gelange, dessen Jugang du uns eröffnet hast. Dazu will ich thun, was nur immer in meinen Kräften liegt: nicht in dem thörichten Wahn, die Erlösung von meinen Sünden sowie die ewige Glückseitzkeit verdienen zu können — denn ich weiß, daß mir Beides unmöglich ist — sondern um sie durch deine Barmherzigkeit zu erlangen, indem ich die Bedingnisse erfülle, unter welchen du sie uns versprachst. Dein Segen, allmächtiger Gott, wird das Mangelnde erseizen und meinen Glauben, mein Vertrauen auf dich sowie meine redlichen Anstrengungen krönen.

#### Am heiligen Chriftag, 25. December.

Christus ist geboren — Gott in der Person des Sohnes ist Mensch geworden, die Sünden, durch welche wir ihn beleidigen, auf sich nehmend, zu tilgen, uns den Weg zum ewigen Glück zu zeigen und zu eröffnen.

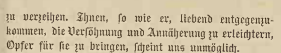


Sowie die Tiefe dieses Geheimnisse unermesslich ist, so sind auch unendlich die Betrachtungen, welche wir über selbes anstellen, die Lehren, welche wir aus selbem abziehen können.

Der, dessen bloker Wille allein Alles vermag, hat beschlossen, das Werk unserer Erlösung dadurch zu vollbringen, daß er aus Liebe zu den Menschen ihre Gestalt, die Gestalt eines Knechtes, der Unendliche jene seines beschränkten Geschöpses annahm. Von niedrigem Stande waren seine Eltern. Er erschien zuerst als unbeholsenes Kind, in einem Stalle und in einer Krippe. So hat der Herr auch selbst als Mensch jene Größen (Güter) dieser Welt gering geachtet, welche wir Thoren über Alles schäften, nach denen wir mit unersättlicher Begierde streben, die wir oft zum ausschließlichen Iweck aller unserer Anstrengungen machen und selbst durch das Ovfer eines besseren Bewußtseins erkausen.

Freiwillig erniedrigt sich Tesus unter die anderen Menschen, stellt sich hinter sie — und wir? Nicht nur suchen wir uns über unsersgleichen zu erheben, sondern koßen mit Verachtung Tene zurück, über welche wir uns im Vortheile glanben — wir würdigen uns nicht bis zu ihnen herabzusteigen.

Der Herr kam nicht blos zu verzeihen, sondern selbst für die Sünden zu büssen, durch welche ihn die Menschen beleidigen. Wir hingegen zaudern unseren Feinden



Ganz ohne Rückhalt hat sich Tesus selbst für uns hingegeben. Wir weigern uns, Anderen von unserem llebersluß etwas mitzutheilen. Uns für sie etwas abzubrechen, zu handeln, Anstrengungen, Widerwärtigkeiten, Leiden zu ertragen, kommt uns gar nicht in den Sinn.

Nicht no Größe und Alebersluß prangen, wurde die Ankunft des Herrn verkündigt, nicht den auf ihr Wissen und ihre Vorzüge Stolzen der Weg zu ihm bekannt gemacht — nein, den Hirten auf dem Felde, welche, fern von verkünstelten Ansichten oder Sitten, keinen anderen Leiter ihrer Handlungen hatten als die Stimme des eigenen Gewissens und der Aleberzengung.

Bugleich mit dem Lobe Gottes kündigten die Engel Frieden an den Menschen von gutem Willen. Dieser Wille, wie einfach ist er, so wie alles Wahre und Gute! Er liegt blos in einer Würdigung des Guten und des Bösen, welche kräftig genug ist, damit wir uns unermüdet anstrengen, das Eine zu suchen und das Bweite zu verweiden

So allein erlangen wir den Frieden des Herrn, welcher ausschließlicher Preis ist der Liebe zu Gott und zu den Menschen. Ihn gibt der wohlwollende Schöpfer

nur den Guten, den friedfertigen, theilnehmenden, wohlthätigen Menschen.

Prüfen wir uns und säumen wir nicht Ansprüche zu sammeln auf diesen einzig seligmachenden Erieden-Sollten wir auch meinen deren einige schon zu besichen: wie werden sie bei einer genaueren Untersuchung unbedentend erscheinen im Vergleich mit Dem, was wir zu leisten verpslichtet sind, sowie mit Dem, was wir zu thun vermögen, und dem dafür versprochenen Cohn!

#### Am Seftage des hl. Stephan, 26. December.

Welch' großes Beispiel gibt uns der hl. Stephan.

Authig und standhaft bekennt er seinen Glauben, obwohl ihm dafür der Tod droht. Mit Demuth und Vertrauen sleht er den Herrn Tesum an, seine Seele auszunehmen. Endlich übt er Liebe in dem größten Maße und in der einzigen Art aus, in welcher es ihm noch möglich ist, indem er Gott bittet, Tenen zu verzeihen, welche ihn morden.

Andy wurde er dort aufgenommen, wo blos die Liebe hinführt und einen Platz gewährt.

#### Am Sonntage in der Octave der Geburt des herrn.

Als Simeon und Anna Tesum erblickten, lobten sie Gott.

Die Pflicht, Gott zu loben, wird durch Haltung seines Wortes erfüllt.

Wer ein Gesetz befolgt, bekennt dessen sowie des Gesetzgebers Weisheit; wer sein Herz zu Gott erhebt, des Allmächtigen Vorzüge — wer ihm dankt, seine Wohlthätigkeit — wer ihm ansleht, seine Barmherzigkeit und Liebe — wer ihm fortwährend tren bleibt, daß nichts über ihn sei.

So will der Herr gelobt sein. Es ist dies ein schuldiger Boll, den wir Tenem darbringen, von dem Alles herkommt; es frommt uns zum ewigen Glücke, sowie dem Nebenmenschen zur Ausmunterung und zum Beispiel, gleichfalls nach selbem zu streben.

Eine nene Aufmunterung dazu sei für uns die Eximerung an die Feier jener Beit, in welcher der Herr zu den Menschen kam, um sie nicht wegen ihrer Verdienste, sondern blos wegen seiner Barmherzigkeit durch seine Gnade zu rechtsertigen und zu Erben des ewigen Lebens einzusetzen; und daß es ausschließlich von uns abhängt, dieser Gnade

der Rechtfertigung sowie des ewigen Cebens theilhaftig

#### Am lehten Cag im Jahre.

Ein Tahr ift wieder vergangen. Es war eine Beit, weldje der herr uns ichenkte, damit wir Verdienste sammeln für das ewige Leben. Haben wir dies auch gethan? oder haben wir durch Leichtsinn, wohl gar durch Bosheit die Verantwortung vermehrt, welche ohnehin schon schwer auf uns haftet? Sind wir auf dem Weg in Gott fortgeschritten und ift der Standpunkt, auf weldem wir uns jeht befinden, höher als jener, von welchem wir beim Eintritte des Tahres ausgingen? Sind unsere Fortschritte der Beit, den Kräften, den Verhältnissen angemessen, welche uns zu Gebote standen? Oder haben wir uns vielleicht von dem Biel unserer Bahn entfernt, find gurndkgegangen auf dem Weg des heiles oder haben ihn wohl ganglich verlaffen? Vermehrten wir unsere Kräfte jum Kampf gegen den Feind, indem mir bole Gewohnheiten unterdrückten, Leiden-Schaften besiegten. Prüfungen und Versuchungen widerftanden, Widerwärtigkeiten geduldig ertrugen? Oder ließen wir dem Bösen freien Spielraum und dadurch der Gewalt, uns fortsureißen, zu unterjochen und der Stärke zu berauben, felbes zu bemeiftern?

Soldy' eine Prüfung unseres Innerften ift der befte Beschluß des vergangenen Tahres. Sie erweckt jene Rene über begangene Sünden, weldze allein die Beilung der durch fie geschlagenen Wunden zu erwirken vermag.

und den von einer mahren Rene ungertrennlichen Vorsatz, nicht mehr zu sündigen. Sie erfleht uns von dem herrn die dagu nöthige Kraft.

#### Am erften Tage des Jahres.

Ein neues Sahr beginnt. Es ift dies ein Schritt mehr zu dem Tag, an welchem wir vor Gottes Chron erscheinen sollen. Tede neue Minute, welche der Gerr dem Menschen gewährt, kann heilbringend sein oder ihn dem Verderben näher führen, je nachdem fie benuft wird. Im vorgerückten Alter vermindern fich fortwährend die Eräfte und damit die Möglichkeit, fich von eingewurzelten Gewohnheiten loszureißen.

haben wir das Gewissen in dem Geifte der driftliden Religion geprüft, so find uns nicht nur die begangenen Sünden, sondern auch ihre Veranlassung und der gange Buftand unferes Innerften bekannt. O lagt uns dahin ftreben, die Quellen der Vergelen gu verstopfen, und auszurotten aus dem Herzen, was uns zu selben veranlaßt; anzuerkennen die Nichtswürdigkeit der



Leidenschaften und Begierden sowie die Vorzüge der entgegengesetzten Eugenden. Die Gewohnheit zu sündigen bekämpfe der seste Vorsatz, keine Handlung zu begehen, ohne sie vorher geprüft zu haben, und stets entschlossen der besseren Aleberzenaung zu folgen.

Bwar wird die Schwäche unserer Natur noch immer Rückfälle verursachen, allein mit ihrer Bahl vermindert sich auch die Macht der Gewohnheit. Bleibt unser Vorsatz unerschüttert, fortwährend unsere Bemühungen, dann verleiht der Herr die Kraft, jeden neuen Fehler einzusehen, zu bereuen, sich nach jedem Falle wieder zu ihm zu erheben, und ruft uns nicht zu einer Stunde ab, in welcher wir unversöhnt vor ihm erscheinen müßten. Nach den Psalmen hält er ja die Hand unter, damit uns die Sünde nicht zerquetsche.

Entzünde, o Herr, in unseren Herzen deine Liebe! Dies ist mein erster, mein letzter, mein einziger Wunsch für das eintretende Tahr sowie jeden Augenblick meines Lebens. Ich fühle, daß nichts über das Glück sein kann, dich wahrhaft zu lieben — und daß dies der ausschließliche Weg ist zur Besserung sowie zu dem ewigen Leben.

# Am Sonnlage zwischen dem erften Cag im Jahr und dem der hl. drei Könige.

Kaum war Christus geboren, so mußte er sich vor Herodes flüchten.

Oft ist der Herr durch seine Gnade und Versöhnung soeben in unser Herz eingekehrt — da nimmt das Böse darin überhand und verdrängt ihn daraus wieder.

Das Indenland war so glücklich, daß Herodes zu Grunde ging und Tesus wieder heimkehrte: doch ein ähnliches Schicksal ist nicht Tedem vorbehalten, weil nicht Teder das Beispiel des erhabenen Nährvaters Christinachant.

Ein Engel verkündet dem hl. Toseph, daß er nach Aegypten flüchten, dann wieder von dort nach Palästina zurückkehren solle, und er befolgte diese Weisung ohne weitere Anfrage, ohne Nachgrübeln oder Baudern.

Wenn uns Gott durch die Stimme des Gewissens auffordert, Manches zu thun, Anderes zu vermeiden, so verschieben wir nur zu oft, dieser Stimme zu folgen, oder wollen ihr blos bedingungsweise nachgehen.

Soldy' ein schwacher Wille führt nicht zum Biel. Er widersteht nicht siegreich den vielvermögenden Begierden. Unter den lockendsten, selbst auch unschuldig scheinenden Formen versühren sie den Menschen zu einer Unter-



das Böfe berauben.

Kraft wird durch Entschlossenheit des Willens erzeugt, und beide steigern sich wechselseitig. Unentschlossenheit entsteht aus Schwäche, eine vermehrt die andere fortwährend, und sie stürzen endlich den Menschen unwiederbringlich ins Verderben.

#### Am Tage der hl. drei Könige.

Es erschien den Weisen ein Stern als Wegweiser zu dem Biele, nach welchem sie strebten.

Welch' ein Bild der Stimme, mit welcher Gott zu unserem Inrersten spricht, um den Menschen zum Guten, das ist zu ihm zu führen.

Es verschwand der Stern, als die Weisen zu Herodes kamen. Die Stimme des Herrn verstummt, wenn wir uns zum Bösen wenden und bei selbem verweilen.

Als sie Herodes verließen, da erschien der Wegweiser von Neuem, ging vor ihnen her, so lange sie ihm folgten, und hielt an im Angesicht des Herrn, ihnen anzudenten, daß das Biel erreicht sei.



Dankbar fielen die Weisen auf ihre Knie und opferten dem Allmächtigen ihre Schätze.

So ist das Ende Tenes, welcher der Stimme des Innersten folgt. Hat sie ihn bis zu seiner letzten Stunde geleitet, dann erscheint er, Gott darzubringen das Einzige, was dort einen Werth hat und ausschließlich Eigenthum ist — seine Werke, seinen thätigen Willen.

#### Am erften Sonntag nach hl. drei König.

Tesus wuchs in Nazareth seinen Eltern unterthänig heran und nahm zu an Alter, Weisheit und Gnade.

Der Herr hat sich von Anbeginn seines Cebens bis zu dessen Ende als unser Vorbild aufgestellt. Durch seine Lehre und durch sein Beispiel gab er den Meuschen zugleich mit dem Biele ihrer Wanderschaft auch den Weg zu selbem bekannt.

Benühen wir aber auch diese Gnade? Uehmen wir, so wie er, mit dem Alter auch an Weisheit zu? Verwenden wir die Kraft, Belehrung und Einsicht, welche uns gegeben sind, um fortwährend fortzuschreiten auf der Bahn zum ewigen Leben? Bleibt uns stets dieses Ziel unserer Reise lebhaft genug vor Augen, um von selbem nicht abzuweichen und die ewige Zukunft der vergänglichen Gegenwart vorzuziehen?

Verblendet von Dünkel, von Leidenschaften und von dem Wunsche eines augenblicklichen Genusses, greifen die Menschen nur zu oft nach einem glänzenden aber vergänglichen Elitter und verlassen die Tugend mit ihrer ranhen Bahn.

Solcher Wettläuser Sprünge werden auf eine anlockende, versührende Art von der Menge beklatscht. Doch dieser Beisall dauert nur so lange als ihre Sprünge und verwandelt sich in ein höhnisches Gelächter, wenn sie erschöpft darniedersinken, unvermögend, das Ende ihrer Bahn zu erreichen, und verzweisend, daß sie ihre Kräfte umsonst vergendeten.

Den regelmässig ruhig fortschreitenden Gang der Klügeren bemerken die Buschauer nicht — doch er führt zum Biele, wo der Richter den Sieger mit einem unverwelklichen Corbeer krönt.

Soldie Menschen sind es, welche sich nach dem Ausspruche des hl. Paulus nicht nach dieser Welt richten. Sie bilden sich nach der Erneuerung ihres Sinnes, damit sie an dem guten, wohlgefälligen und vollkommenen Willen Gottes ein Belieben sinden. Es fordert dieser Gang mehr Seelengröße und Kraft, Anstrengung und Verleugung. Auch reichen des Menschen Kräfte allein nicht hin, solch'eine Aufgabe zu lösen. Doch der Herr unterstützt hilfreich Teden, der sich mit sestem Glanben und gutem

Willen entschlossen an das Werk macht, ihn mit Hoffnung und Vertrauen um seine Hilfe anruft und die Liebe des himmlischen Vaters durch Gegenliebe zu vergelten wünscht.

#### Am zweiten Sonntage nach hl. drei König.

Tesus kommt zur Hochzeit nach Cana in Galiläa.

So erscheint er durch seine Gnade in unserem Herzen, wenn wir ihn mit dem aufrichtigen Wunsch nach Erfüllung darum bitten.

Mit jener zutrauensvollen unbedingten Ergebung, welche Gott nie unbelohnt läßt, trägt seine Mutter den Dienern auf, Alles zu thun, was er ihnen sagen wird.

Christus verwandelt das Waser in Wein, um den Abgang an diesem zu ersetzen.

Wenn and Gleichgiltigkeit und Unmuth in des Menschen Innerstem überhand nehmen und drohen ihn unfähig zu machen, sich zum Herrn zu erheben, so verwandelt der Allgütige das Laue, Geschmacklose, Altägliche in Kräftiges, Edles, Stärkendes, gibt uns alle mangelnden Mittel, den eigenen Willen zu bethätigen, richtet sich dieser nur entschieden genug zu ihm, um das Wenige, was er durch sich selbst vermag, vollkommen in Anspruch zu nehmen und zum Handeln zu stimmen-

Darf der Mensch je verzweiseln, da es blos von ihm abhängt, sich ans jener Lage zu reißen, welche ihn ausschließlich zur Verzweislung berechtigte, wäre sie unabänderlich, und da sein entschiedener thätiger Wille allein schon genügt, um ihm die Mittel sowie den Erfolg, den Sieg zu verbürgen?

#### Am dritten Sonntag nach hl. drei König.

Es flehen Christum an die Aussähigen um die eigene, ein Hauptmann um seines Knechtes Heilung.

Beide erkennen glaubend ihre Unvollkommenheiten, ihr Unvermögen, sowie die Macht Dessen, welcher selbe zu heilen vermag; zutrauensvoll hossen sie Kettung von dem wohlwollenden Vater und wünschen liebend Befreiung von Dem, was sie von ihm trennt.

Tesus erhört sie — aber nicht blos, weil er ihre Gesinnungen kennt, sondern weil diese sie den Weg zu ihm gehen machten.

Der Herr lohnt nur jene Gefühle, welche kräftig genug sind, um uns zur Chat zu bestimmen.

#### Am vierten Sonntage nach hl. drei König.

Tesus schlief in einem Schiffe, in welchem er mit seinen Tüngern war, als sich ein hestiger Sturm erhob. Die Tünger riesen den Herrn um Hilse an. Er gebot dem Sturm, und es wurde Ruhe.

Wie oft schläft das Gute in unserem Innersten, währenddem die Leidenschaften, den gewaltigen Sturm erhebend, drohen uns ganz zu unterjochen! Erwachen wir — o so last solch' einen kostbaren Augenblick nicht unbenüht vorbeigehen und uns zu dem Herrn erheben, damit der Friede Tesu Christi in unser Inneres einkehre. Er gibt ihn ja Tedem, der aufrichtig danach begehrt und strebt. Was ist der Genus, den uns die Bestriedigung aller unserer Leidenschaften auch nur immer gewähren und versprechen kann, im Vergleich mit diesem Frieden in der Gegenwart sowie in der Bukunst!

Mangel an lebhaftem Glauben verbannt diesen Frieden, indem er Furcht und Ungewisheit erzeugt: indes der Glaube mit Bestimmtheit den Weg zu dem Herrn führt und das Butranen zu ihm so erhöht, daß es unerschütterlich wird. Laßt uns daher mit Inbrunst und mit vollem Vertranen zu dem Herrn siehen, daß er uns jenen seligmachenden Frieden — jenen Frieden gebe, den uns die Welt nicht zu geben vermag.



### Am fünften Sonntage nach hl. drei König.

Tesus sprach das Gleichnis von dem Säemann, welcher guten Samen aussäete, unter dem aber Unkraut ausging. Der Herr ließ dieses bis zur Ernte stehen, wo es dann gesammelt und in das Feuer geworsen wurde.

Der langmüthige Vater hat den Menschen ein Biel gesteckt, an welchem sie reif sind, und bis dahin Beit gelassen, den Guten, um ihre Sünden zu büssen und sich zum ewigen Leben vorzubereiten, den Bösen, um sich zu bessern und zu ihm zurückzukehren.

klar und bestimmt offenbarte er uns, was Iedem bevorsteht, ließ aber zugleich seinen Kindern die freie Wahl, dorthin zu gelangen, wo sie aus eigenem Willen hinkommen wollen. Bwar wünschen wir alle glücklich zu seine Meg gibt den Himmel zu erringen, ist nicht tief genug in unser Herz eingeprägt, um fortwährend die einzige Richtschunr unserer Handlungen zu sein und um Opfer und Verleugnung der Bestiedigung unserer Begierden und dem Genuß des Augenblickes vorzuziehen.

Der Mensch, welcher bei der Wahl des einzuschlagenden Weges zweifelt oder auch nur zandert, hat eine Gleich-





giltigkeit für das Gute und eine Schwäche, welche der erste Schritt zum Bösen ist. Dieses wird bald durch einschläfernde Täuschung eine entschiedene Ueberlegenheit in dem Herzen jenes Unglücklichen gewinnen, von welcher es schwer ist, sich wieder loszureissen.

Dody auch dann, und so lange wir leben, hat uns der gütige Vater weder verlassen noch unwiederbringlich gerichtet. Ift nur der Wille sest, seinen Eingebungen zu folgen, so verleiht er uns zugleich die Erkenntniß des Bösen und seiner Verwerslichkeit sowie der Macht, welche selbes über uns ausübt; fordert uns dadurch zu Anfrengungen auf, um es zu überwinden, sowie zur Busucht zu ihm, um die dazu nöthige Hilfe, dann den Erfolg. Schon die Gnade jener Erkenntniß verbürgt uns mit seiner Absicht, daß sie Dem fromme, welcher sie benühen will, auch den dafür erforderlichen Beistand.

#### Am fechsten Sonntag nach hl. drei Konig.

Tesus verglich das himmelreich mit einem Senfkörnlein, welches, obgleich der kleinste unter den Samen, dennoch einen Baum hervorbringt.

Es gibt nichts Einfacheres als das Wort Gottes, und eben darin liegt der mächtigste Beweis seiner ewigen Wahrheit. Darum wird es auch von allen den Menschen nicht geachtet, deren Eitelkeit nur in mühsam zusammengesehten Systemen Befriedigung findet, welche ebenso schwer zu begreifen als auszusühren sind.

Tener, dessen einfadzer Sinn blos aus schlichter Liebe zu dem Guten nach selbem strebt, nimmt frendig auf, was ihn seinen Iweck in jenem Geiste erreichen lehrt, von welchem es ausgeht.

In eben dem Maße als er mit der Lehre Gottes bekannt wird und sie befolgt, vermehrt sich seine Liebe zu selber. Sie schlägt tiese Wurzel in seinem Innersten und wächst heran zu einem Baum, den nichts mehr zu erschüttern vermag, der Stütze, Ruhe, Schatten und endlich die Früchte des ewigen Lebens bringt.

Tesus versprach Tenen das Himmelreich, welche so einfach sind wie die Kinder — wir sollen sein wie die Tanben.

Trachten wir dahin, daß keine unserer Handlungen aus einer anderen Absicht hervorgehe, als aus jener, das Gute zu thun: so können wir einfach genug werden, um das Wort Gottes zu begreifen, aufzunehmen, zu befolgen und durch Beharrlichkeit auf dem Wege zum Himmel unverwelkliche Früchte zu ernten.

Herr, heilige und ftarke unseren unvollkommenen, schwachen Willen!



#### Am Sonntage Septuagefimae.

Tesus trug ein Gleichniß vor von den Arbeitern im Weinberge, welche, obwohl zu verschiedenen Stunden gedungen, doch am Ende alle einen gleichen Kohn erhielten, worüber jene murrten, welche längere Beit gearbeitet hatten.

Unr der äusere Schein kann dem Menschen den Masskab seiner Urtheile geben. Er legt daher gleichen Werth auf eine gleiche Handlung: nicht so der Herr, welcher Alles vollkommen durchschaut und würdigt. Bei gleicher Sünde erscheint ihm Tener, den besseres Gefühl und Bildung sowie günstige Verhältnisse in Stand setzen das Wahre zu erkennen und zu befolgen, viel strafbarer als der rohe, unwissende, vom Schicksal gebeugte, fortverissene Verbrecher.

Gehen wir in unser Innerstes zurück und lernen durch diese Betrachtung Strenge gegen uns selbst und Nachscht für den Nebenmenschen.

#### Am Tage von Maria Sichtmeff, 2. hornung.

Maria reinigte sich in dem Tempel, obwohl die Unbesteckte keiner Reinigung bedurfte. Sie löste den Unschuldigen durch das Opser zweier Tauben aus, weldes für die in der Sünde geborenen Menschen dargebracht wurde. Der Gesetzgeber wollte, daß durch sie das von ihm selbst gegebene Gesetz in Ausführung kommen sollte. Einsach in ihrem ganzen Wesen, that dies die Mutter Gottes, weil es so besohlen war.

Wie oft achten wir im Gegensatz, vom Stolze ausgeblasen, unseren Standpunkt für hoch genug, um die Gebote Gottes und der von ihm eingesetzten Kirche untersuchen, bekritteln und nicht befolgen zu dürsen. Spiegeln wir uns an dem Beispiel der Autter des Herrn. Von ihm weit über alle Menschen, über die ganze Schöpfung erhoben, vermehrte sie diese Größe durch Demuth und eine unbedingte Ergebung — so ging sie uns voran den Weg zum himmel.

Kaft uns sie bewundern, verehren, nachahmen und mit Jutrauen um ihren Schutz anslehen. Sie versagt weder Hilse noch Kürbitte dem Menschen, dessen Bestreben dahin geht, gleichfalls demüthig und rein zu sein und so ihrem Beispiele zu folgen.

## Am Sonntage Sexagesimae.

Das Gleichnis von vielerlei Aeckern und dem Samen, mit welchen Tesus das Wort Gottes verglich, beschloß er mit dem Ausspruch: »Was auf die gute Erde fiel, sind Die, welche das Wort hören, es mit willigem, bestem herzen behalten und in der Geduld Früchte tragen.«

Ohne Geduld mit fich felbit gelangt kein Menfch jum himmelreidt. Die Ungeduld mit uns selbst ift reiner Ausfluß der Eitelkeit und führt gum Verderben. Weil wir Das, was von uns augenblicklich beschloffen wurde, nicht mit der nämlichen Schnelligkeit zu Stande bringen können, werden wir aufgebracht gegen uns selbft. Bugleich nimmt diese leidenschaftlich aufgeregte Stimmung die gange jur Ausführung unseres Vorhabens nöthige Braft aufreibend und verschlingend in Anspruch. Das Gefühl der dadurch entstandenen Ohnmacht vermehrt unsere Ungeduld und, indem fich beide wechselseitig steigern, entfernt sich der Mensch fortwährend von feinem Biel. Endlich tritt Migmuth, ja fogar Verzweiflung ein - wir verzichten unbedingt auf Tenes, was wir glauben nicht erreichen zu können, und geben uns ohne Rückhalt in die Botmäßigkeit der Leidenschaften und des Bofen.

Doch damit Dies nicht geschehe, prüse der Mensch sein eigenes Wesen: es wird sich ihm zeigen, daß er zwar Gedanken und Beschlüsse augenblicklich sassen kann, daß aber ihre Bethätigung jedesmal Zeitauswand und Anstrengung fordert, und dies umsomehr, als sie sich auf eine längere Daner hinauszieht und bedeutende Schwierigkeiten im Wege sindet.

Die Befolgung des Wortes Gottes foll sich über das ganze Leben erstrecken — ihr sehen sich entgegen unsere Leidenschaften, dieser Feind, dessen Macht am kräftigsten und unaushörlich auf den Menschen einwirkt — es ist daher viel Geduld und Beharrlichkeit nöthig, um auf solche Art das Biel zu erreichen.

Last uns dazu vor Allem einen festen, unerschütterlichen Entschliss sassen, den Weg zum himmel zu gehen. Bwar werden wir durch die Schwäche unserer Natur manchmal straucheln, fallen, dem Bösen die Oberhand gewähren und von der rechten Bahn abweichen; doch sollen uns solche Ungläcke, selbst wenn sie sich noch so oft wiederholen, nie zum Missunth verleiten; nie sollen wir zweiseln, wieder ausstehen und den guten Weg gehen zu können, wenn wir es nur ernstlich genug wollen, um mit ganzer Kraft Hand aus Werk zu legen.

Einen derlei redlichen, beharrlichen, geduldigen Willen segnet der Herr durch die Vermehrung der Kraft zum Guten und Verzeihung wider unseren Vorsatz begangener Sünden; aber er verläßt jenen Feigen, welcher, an dem eigenen Heile verzweiselnd, noch vor dem Ende seiner Laufbahn seden Versuch aufgibt, den Sieg zu erringen.



#### Am Sonntage Quinquagefimae.

Ein Blinder fleht Tesum um Heilung an, bekennt so den Wunsch von seinem Gebrechen befreit zu werden, und den Glauben an Tenen, welcher Dies allein zu bewirken vermag. Der Herr läst ihn zu sich kommen, dann seine Bitte neuerdings vortragen und macht ihn sehend.

Auf solch' einem Weg gewährt Gott dem Menschen die Befreiung von seinen Fehlern. Der erste Schritt zur Besserung besteht in der Anerkennung unserer Sünden, auf ihn folgt die Reue, dann der Vorsatz, sie zu vermeiden, endlich dessen Bethätigung, verbunden mit der Bitte zu dem Allmächtigen um die zu selber erforderliche Kraft. So bildet sich ein Ganzes, welches allein zum Iweck führt.

Von allen Bestandtheilen dieses Ganzen kann keiner entbehrt werden. Sie sind enge verbunden und entsalten sich wechselseitig aus einander. Alle müssen zugleich aus dem Innern des Menschen ausgehen und seine gesammten Fähigkeiten hinlänglich ansprechen, damit sie sich durch Handlung bewähren. Blos durch eine solche Verbindung der verschiedenen in uns liegenden Kräfte erreichen wir das Biel — wenn auch nur eines sehlt, ist das erwünschte Resultat nicht zu erwarten.



Was nüht dem Menschen die Kenntniß seiner Sünden, bringt ihn nicht die Keberzengung von ihrer Schändlichkeit dahin, sie zu berenen? Was die Rene begangener Sünden, folgt aus ihr nicht der Entschluß, sich künstighin vor selben zu bewahren? Was solch' ein Vorsatz, ist er zu ohnmächtig, der Versuchug zur neuen Sünde zu widerstehen? Was endlich ein Gebet, dem es an der nöthigen Inbrunst und Vertrauen sehlt, um erhört zu werden?

Gott ist nicht zufrieden mit eitlen Gefühlen, mit Betrachtungen, mit Formen — er fordert Handlungen. Unr jener Mensch, welcher solche auszuweisen hat, darf auf die Gnade Anspruch machen, den seligen Tod in dem Herrn zu sterben: denn er wird noch vor dem Tag des Gerichtes durch sein thätiges und von Gott gesegnetes Streben nach Kesserung in jenen Fällen, in welchen er sonst sündigte, gute Werke verübt haben, und diese Werke sollen ihn hinüber in die Ewigkeit begleiten.

#### Am Afchermiltwoch.

Tesus warnt seine Tünger, nicht so zu handeln wie die Pharisäer, welche ihre Gesichter verunstalten, damit die Menschen sehen, daß sie fasten. Diese, sagter, haben ihren Lohn schon empfangen.

Es gibt zwei perschiedene Arten von Gleißnern

Es gibt zwei verschiedene Arten von Gleifinern unter den Menschen, deren handlungen nicht aus reiner Uleberzeugung und aus Liebe zum Guten, d. i. zu Gott und seinem Willen veranlaßt werden. Die einen freben unbedingt nach Glang mittelft des Beifalls der Menfchheit und suchen daher blos den äußern Schein, welcher der Maßstab des Urtheils der Mehrzahl ift. Die anderen trachten mit diesem äußeren Schein noch eine innere Cäuschung zu verbinden, welche ihr Gewissen bernhigen soll. Da es aber ihnen gleichfalls nicht um die Tugend aus reiner Meberzengung und Liebe für sie zu thun ift, so fröhnen sie dem Bosen jedesmal, mo fie für seibes irgend eine Entschuldigung finden, sei es in einer gebieterischen Nothwendigkeit, in dem Wunsche Anderer, in einem guten Bweck, der die Mittel heiligt, ihn gu erreichen und so weiter.

Die Gleißnerei ist die Gefährlichste, weil sie den Menschen unter einer ihn beruhigenden Form einschläsernd sortreißt in den Abgrund. An sie knüpft sich die größte Gefahr der Verführung, denn sie ist der reißende Wolf im Lammselle. Sie ist ein falscher Freund, der alle unsere Leidenschaften anspricht und uns den Weg zeigt, selben scheinbar unbeschadet zu fröhnen.

Der Herr richtet und vergilt jede handlung nach ihrem inneren Werth, d. i. nach der Absicht, welche ihr zu Grunde lag. Der Mensch erlangt, was er gewollt,

was er gesucht hat. Tener, dessen Iweck auf zeitliche Dinge gerichtet war, erlangt sie; allein dieser Cohn trägt stets das Gepräge alles Beitlichen, er genügt nie vollkommen hienieden, zerfällt mit dem Untergange der Welt, wie alles übrige Vergängliche, in nichts und läst den Menschen vollkommen entblöst von jedem Anspruche auf eine Vergeltung — in dem Augenblicke, wo Gottes Gericht erfolgt.

Das Bild des Unglücklichen, der in solch' einer Lage der Verzweislung preisgegeben und ohne Rettung ist, bewahre uns davor, unter was immer für einen Vorwand, selbst unter dem scheinbar giltigsten, auch nur im Geringsten von dem Wege der Tugend abzuweichen, mit unserem Gewissen zu unterhandeln und selbes beruhigend zum Schweigen oder wohl gar zur Einstimmung bringen zu wollen.

## Am Sonntage Invocavit, dem erften in der Faften.

Der Tenfel versuchte Tesum auf mehrere Arten und endlich durch das Versprechen der Herrschaft über die Welt, wenn er ihn anbeten wolle.

Eitelkeit ist die gefährlichste und mächtigste aller Leidenschaften. Sie hüllt sich häusig in den Mantel der Tugend, um den Menschen zu Thaten anzuspornen,



welde dem Scheine nach edel sind. Dann gehen selbst die besten Handlungen nicht aus der Erkenntniß und Liebe zum Guten hervor, sondern sie werden aus der Sucht erzeugt, durch selbe zu glänzen und sich über Andere zu erheben.

Soldje Handlungen haben bei Gott keinen Werth— sind sie auch das Resultat der größten Anstrengungen und Opfer. Um diese Eitelkeit aus unserem Amersten zu verbannen, laßt uns einen Blik auf Gott und seine Werke wersen. Im Vergleiche mit ihrer Größe erscheint der Mensch sowie sein Treiben in voller Uchtigkeit und als ein unbedentender Punkt im ganzen -Weltall. Der Heiland, unser wahres und einziges Urbild, ging ausschließlich den Weg der Demuth. Betrachten wir endlich die Nebenmenschen: wie stehen nicht so viele weit über uns durch moralische Vorzüge, welche doch die einzigen reinen und ewig fruchtbringenden sind!

Als Tesus den Teufel zurückwies, da kamen die Engel ihrem Herrn zu dienen. Wenn wir im Kampfe gegen die stets wieder aufkeimende Leidenschaft stehen, da erscheint der Engel, gesandt von Gott; es erscheint seine Gnade und kärkt uns zum Siege.



# Am Sonntage Reminiscere, dem zweiten in der Faften.

Tesus murde vor drei seiner Apostel verklärt.

Auch vor uns hat sich der Herr verklärt, indem er durch die Offenbarung seiner Größe, seiner Liebe und seiner Barmherzigkeit unserem Verstande ein Licht, unserem Herzen ein Leuer anzündete.

Bewahren wir sorgfältig das Andenken an diese Verklärung. Glänzend zeigt sie uns den Weg der Wanderung, selbst wenn die Stürme der Leidenschaften tobend Alles um uns her verfinstern und unseren Pfad zu bedecken drohen. Und laufen wir Gefahr, ermattet im Kampfe zu unterliegen, dann gibt uns ihr heiliges Fener neue Kraft zum vollständigen Sieg.

Der Herr, unser Vorbild, untersagte den Beugen seiner Verklärung, derselben vor seinem Sode zu erwähnen. Wir hingegen prahlen mit jedem, selbst nur in der eigenen Einbildung bestehenden Vorzug und drängen dessen Ansicht, Erkenntnisz, Bewunderung dem Uebenmenschen in der doppelten Absicht auf, uns so über ihn zu erhöhen, ihn aber zu erniedrigen, zu beschämen, zu krönken.

Doch wie unbedeutend ist solch' ein Triumph: wie kurz seine Daner, wie unverhältnismäßig beide gegen die dazu erforderlichen Opfer!



Was nicht aus blosser Aleberzeugung des Guten und aus reinem Streben nach demselben geschieht, erzeugt nicht den inneren Erieden, unser einziges Glück hienieden, und zerfällt endlich mit allem Beitlichen, das sein Bweck war, in nichts zurück.

## Am Sonntage Oculi, dem dritten in der Faften.

Wer nicht mit mir erntet, der zerftreut, sprach der Herr.

Wahrlich zerstrent Teder, dessen Handlungen nicht ausschließlich dem Herrn zugehören, selbst wenn sie in keiner bösen Absicht geschehen. Der Werth ihres Resultates steht immer weit unter der Mühe, den Anstrengungen und Opfern, welche ersorderlich waren, um selbes zu gewinnen. Ein erreichter zeitlicher Iweck, der alle Kräfte des Menschen in Anspruch nahm, genügt ihm nie ganz, läßt sein Herz leer und erzeugt stets ueue, immer schwerer zu befriedigende Wünsche. Umsonst vergendet er seine Kräfte und hat nichts an jenem entscheidenden Tage einzuernten, wo nur das Ente eingesammelt wird und von Werth ist. Gilt dies von gleichgiltigen Handlungen, um wie viel mehr von bösen.

Wer nicht mit mir ist, ist wider mich, sagte Tesus. Muß nicht das Unglück des beschränkten Wesens unendlich sein, stellt es sich in Widerspruch mit dem Unermeßlichen?

## Am vierten Sonntage in der Faften, Taetare.

Durch die Verdienste Tesn Christi sind wir zu Kindern Gottes aufgenommen. Wir sollen Gott in der Freiheit der Kinder und nicht in der Aengstlichkeit der Knechte dienen.

Aengstlichkeit stammt von der Eitelkeit her und führt zur Sünde. Der Mensch, der sich ein zu hohes Biel gesteckt hat, sucht nach ausserordentlichen Mitteln, um Das zu erreichen, wozu die gewöhnlichen nicht ausreichen; er verliert sich dabei in einem eitlen Treiben, läst freien Spielraum einer ungeregelten Phantasie. Es vermehren sich fortwährend seine Ungewissheit und seine Bweisel, da er jeden Weg, den er einschlägt, bald als unzulänglich erkennt und nach einem anderen greift.

Bugleich verliert er die Beit sowie die Kraft, das Böse zu erkennen und ihm zu widerstehen. Leicht unterliegt er dann der Sünde, besonders wenn sie sich ihm unter einer Form darstellt, unter welcher er hosst seinen Iweck zu erreichen.

Was haben wir, deren Stirn mit den Zeichen des Errenzes bewaffnet ist, für eine Ursache ängstlich zu sein. wenn wir stets entschlossen und ohne Rückhalt der Stimme unseres Gewissens mit einem so kräftigen Willen folgen, daß er zur That übergeht?

Bwar wird uns trok aller unserer Anstrengungen doch die Schwäche der menschlichen Natur zu Sünden verleiten. Allein gestehen wir sie uns sedesmal frei ein, bereuen sie aus Liebe zu Gott mit dem Vorsake, sie zu vermeiden, und mit Vertrauen auf Gnade und Verzeihung und wandeln (wir) unerschrocken und unaushaltsam fort auf der angenommenen Bahn — dann wird uns an ihrem Ende die Krone des Siegers zutheil und wir werden durch die Verdienste Tesu Christierlöft, gerechtsertigt, Aliterben seiner großen Herrlichkeit sein.

Tesus speiste fünftausend Menschen, welche ihm gefolgt waren, sein Wort zu hören, und die hungerten.

So speist er uns mit der himmlischen Gnade, wenn wir unser Ohr seinen Worten öffnen mit dem Wunsche, davon beseelt zu werden und es zu befolgen.

Der Herr schuf die Speise für jene Menschen keineswegs aus nichts, sondern er vermehrte bis zum Ueberflusse fünf Gerstenbrote und zwei Fische, mit welchen sie schon versehen waren.

Auch uns theilt er seinen Segen nicht mit, findet er unsere Herzen leer. Ist aber in selben auch nur ein auskeimender Wunsch zum Guten und der Wille, den



Eingebungen seiner Gnade zu folgen, dann lohnt er selbst dieses noch so unbedentende Verdienst im überschwänglichen Maße mit dem Segen, der den Menschen zum ewigen Leben führt.

Das Wort Gottes gleicht dem Senfkörnlein: dem Scheine nach unbedeutend und klein, enthält es in sich den Keim des Großen, des Unermestlichen, der ewigen Glückseigkeit. Doch entwickelt sich dieser Keim nur bei Tenem, der den Samen so willig und entschlosen aufnimmt, daß er sein ganzes Wesen anspricht und zu Thaten auspornt.

# Am fünften Sonntage in der Saften, Judica.

Die Inden wollten Tesum steinigen, weil er ihnen die Wahrheit gesagt hatte; er aber entzog sich ihren Augen.

Cast uns nicht nach der Inden Beispiel gewaltsam die Stimme unterdrücken, welche sich im Innersten erhebt, mahnend zum Guten und warnend vor dem Bösen. Sie kommt von Gott.

In der Absicht, sie übertäubend zum Schweigen zu bringen und ungestört seinen Begierden zu fröhnen, fürzt sich der Mensch oft mit Bedacht in die Sünde und in das Gewühl der Leidenschaften, besestigt dadurch freiwillig ihre Gewalt mit seinen Fesseln.



Wenn sich zwar mehrmals in seinem Innersten die Stimme des Herrn erhebt, so wird sie doch seltener und unwirksamer in dem Masse als sich die Herrschaft des Bösen erweitert. Endlich entzieht uns Gott seine Gnade ganz.

Bwar wird dies Alles dem Menschen in seiner letzten Stunde klar; doch dann mangelt es ihm meistens an Besonnenheit, Zeit und Kraft zur Rückkehr zum Herrn, von welchem er auf ewig getrennt bleibt.

Um solch' eine Gefahr nicht zu laufen, wollen wir uns fortwährend gegenwärtig halten den Vergleich zwischen den Anforderungen, welche von Gott ausgehen, und jenen unserer Leidenschaften, zwischen der Tugend und dem Laster mit allen ihren Folgen. Tene führt zur ewigen Glückseitgkeit, indeß die Sünde dem Menschen die Pforte der Hölle öffnet, welche der Tod hinter ihm unwiederbringlich schließt.

## 3m Tage von Maria Derkundigung, 25. Marg.

An diesem großen Cage unseres Heiles ward erfüllt, was Taias dem Könige Adjaş prophezeit hatte.

Der Engel des Herrn verkündigte Marien, daß sie von dem heiligen Geiste empfangen und Christum gebären werde. Die Inngfrau beantwortete die Botschaft, welche sie über



alle erschaffenen Wesen erhob, dadurch, daß sie in diesem Vorzuge blos die Gnade Dessen erkannte, von welchem er kam, und sich vor Gott demüthigend, unbedingt in seinen Willen ergab. Ich bin, sprach sie, die Magd des herrn, mir geschehe nach deinem Wort.

Weldy' großes Vorbild für die Menschen!

Wenn uns selbst der geringste Vortheil zutheil wird, so bläht der Stolz uns auf. Wir blicken mit Verachtung auf den Nebenmenschen, den wir weit unter uns wähnen, suchen und benühen jede Gelegenheit, ihn durch kränkende Burücksetzung unsere Neberlegenheit fühlen zu lassen.

Wir vergessen, daß es nichts gibt, was wir nicht ausschließlich dem Schöpfer verdanken. Endlich steigert sich die Meinung der eigenen Kraft so hoch, daß wir ihr nicht nur die schon erlangten Vorzüge ausschließlich zuschreiben, sondern auch wähnen, selbe unbedingt ausdehnen zu können.

Begegnen dem Menschen in solch' einer Stimmung Widerwärtigkeiten, so stemmt er sich ihnen entgegen, will sie allein durch eigene Kraft beseitigen oder überwinden, und verzweiselt, mistingt ihm dieser Versuch. Denn Demuth und Ergebung in den Willen des Herrn sind unzertrennlich. Wer beide übt, sammelt sich im Glück sowie im Misgeschick Verdienste fürs ewige Leben

und erscheint nicht, wie der verstockte Stolze, ohne Anspruch auf Gnade vor dem Thron des Allmächtigen.

Wer Marien ehrt, indem er ihre Tugenden nachzuahmen strebt, darf allein auf ihren Schutz und auf ihre mächtige Fürbitte hossen. Es ist eine Hilse mehr, das Himmelreich zu gewinnen.

### Am Palmsonntag, dem sechsten in der Saften.

Christus ift unser Vorbild. Aus Gehorsam gegen seinen himmlischen Vater litt er den schmählichsten Tod ohne den Mund zu öffnen.

Ertragen wir wohl mit gleicher Ergebung die Widerwärtigkeiten und Prüfungen, welche der liebende Gott über uns ergehen läßt? Uns dient fold,' eine Ergebung zum Anhen, zur Buße, zum Verdienst: indeß er blos litt, um jene Sünden abzubüßen, durch welche die Menschen ihn beleidigen.

Für uns, die sich in Widerspruch mit ihm seizen, hat er sich geopfert. Thun wir ein Achuliches für den Üebenmenschen? Wie schwer fällt uns der Entschluß, Opfer für ihn zu bringen, selbst wenn uns ein ähnliches Koos trifft wie den Herrn, wenn uns die Menschen bald vergöttern, bald in den Staub treten!

Dody nehmen wir uns ihn, wie immer, auch hier 311m Vorbilde!

Tesus blieb sich stets gleich; der Beifall vermochte ihn nicht, sich stolz über uns zu erheben, und als er mishandelt, ans Krenz geschlagen wurde, da versluchte, verdammte, verfolgte er nicht seine Mörder. Voll Sanstmuth und Kiebe hat er, ihr Verbrechen entschuldigend, den himmlischen Vater angesteht, es ihnen zu verzeihen.

Handeln wir nicht oft ebenso wie die Anden, empfangen Gott freudig in dem heiligsten Sacrament des Altars und krenzigen ihn bald daranf durch unsere Sünden?

## Am Montag in der Charmoche.

Um die Menschen von ihren Sünden zu erlösen, erniedrigte sich Tesus freiwillig so tief, daß er seinen Körper Denen preisgab, die ihn schlugen, und sein Gesicht von Tenen nicht abwendete, die ihn beschimpsten.

Als er bei einem Pharifäer zu Cische saß, erschien eine Sünderin mit kostbarer Salbe, um ihn zu salben. Ihre Kehltritte berenend, benehte sie Tesum mit Chränen und trocknete sie mit ihren Haaren.

Alles, was sie bisher verwendet hatte, ihren Leidenschaften und der Eitelkeit zu fröhnen, opferte sie nun auf, um dem Gerrn ihre Liebe zu beweisen.

Indas, dem das Zeitliche und vorzüglich der Eigennutz über Alles war, tadelte diese Verwendung: sie hätte Alles dazu bestimmen sollen, den Armen Gutes zu thun.

So beurtheilen wir nur zu oft des Nebenmenschen Handlungen leichtsinnig, aus Leidenschaft, vorgefaßter Meinung, oder weil selbe unsern Wünschen und Ansichten nicht entsprechen, und zwar ohne Kenntniß der Ursachen, welche selbe veranlaßten.

Tesus wies den Apostel zurecht und sprach den Kohn aus, welchen die Chat der Sünderin auch schon in dieser Welt erhalten würde: Neberall, wo das Evangelium gepredigt werden wird, soll auch ihrer Erwähnung geschehen.

Der Herr lohnt die Tugend auch schon hienieden.

Erhebend und beruhigend wirkt auf den Menschen schon der blose Entschluß zum Guten. Dieses erhebende Gesühl steigert sich in dem Maße, als der Wille zur That übergeht und als der Sieg über das Böse erkämpft wird. Sie vermehren sich auch selbst bei Versolgungen, welche wir der Tagend wegen leiden, und steigern unsere Kraft zur Ueberwindung sowie zum Fortschreiten auf der wahren Bahn. Auch die frohe Aussicht auf die ewige, unendliche Glückseligkeit wirkt, unser ganzes Innere ergreisend, fortwährend mehr mit Innahme der Ansprüche, welche wir auf die Gnade des Herrn machen dürsen.

#### Am Dienftag in der Charmode.

Ich war wie ein geduldiges Camm, welches man zur Schlachtbank führt.

Tene heilige Beit, in weldzer die Kirche das Andenken an unsere Erlösung feiert, sei von uns der Andacht gewidmet.

Folgen wir im Gedanken dem Herrn von seinem Gebete auf dem Gelberge an dis zum Tode und schöpfen wir ans diesen Betrachtungen die Gefühle der Dankbarkeit und Liebe zu ihm, des Abscheues und der Reue für die Sünde.

Wie manches Vergehen erscheint uns schrecklich bei Denen, welche den Herrn umgaben oder zu seinem Leiden mitwirkten, indeh wir das Uämliche begehen, beinahe ohne es zu bemerken.

Als die Inden hand an Tesum legten, verließen ihn die Seinigen alle. Petrus allein folgte ihm; doch auch dieser erste der Apostel war durch den bloßen Verdacht einer Magd seiner ganzen Kraft beranbt.

Wenn das eigene Gewissen uns drängt, an dem Guten zu hängen und nach selbem zu streben, so geschieht dies gewöhnlich mit einer so geringen Willenskraft, daß der geringste Widerstand oder die Furcht und Kücksichten selbst vor Tenen, welche wir nicht achten, hinreichend find, uns vollkommen umstimmend von der wahren Bahn abzulenken.

Die Tuden suchten falsche Zengnisse gegen den Herrn und gegen die Wahrheit. Wie oft bemüht sich der Mensch, um seinen Begierden zu fröhnen, Scheingründe aufzufinden, welche ihm als gut oder vortheilhaft darstellen, was doch sein Innerstes verdammt.

So wie wir, hängt Herodes blos an dem Aeußern und verspottet Den, welcher seinen Wunsch nicht befriedigt und keine Wunder thut.

Unser Amerstes sehnt sich nach der Erkenntniss der Wahrheit: doch nur selten mit dem entschiedenen Willen, selbe auch dann zu befolgen, wenn sie im Widerspruch mit unseren Begierden steht. So fragte Pilatus auch Tesun, was die Wahrheit sei, erwartete sedoch nicht die Antwort. Sie hätte nicht im Einklang mit seinem Wunsche sein können. Endlich wusch er sich die Hände, wie er vermeinte, in Unschuld.

Mandjer Mensch dünkt sich dadurch frei von der Verantwortung der Sünde, daß er sie auf die Anleitung eines Anderen beging; doch ist es er ja selbst, der sie aussührte, und ihm stand die Wahl frei zwischen der Chat oder ihrer Unterlassung.

Die Geschichte des Leidens Christi bietet unerschöpflichen Stoff zu derlei Betrachtungen, zugleich aber auch zum Trost für den Sünder.

51



Petrus an ihrer Spitze, wurden Kürsten der Kirche und mit einer Gnade betheiligt, welche sie zu den unerschrockensten Bekennern und Vertheidigern eines Glaubens erhob, für welchen sie den seligen Tod der Märtyrer starben. Der mit Christus gekreuzigte Schächer, welcher seine Sünden anerkannte, sie verdammend berente und um die Aufuahme in den Himmel slehte, erhielt die Busicherung: Noch heute wirst du mit mir im Paradiese sein.

O könnten wir auch in der letzten Stunde unseres Cebens solch' einen trostvollen Ausspruch vernehmen! Diese Gnade vermag der schwache sündhafte Mensch nicht aus eigener Kraft zu verdienen, wohl aber zu erlangen. Der Herr versprach die Erhörung seder inbrünstigen Bitte. Demsenigen, der aus Liebe zu ihm seine Fehltritte bereut und nach dem Guten strebt, soll durch die Anwendung der seligmachenden Verdienste Tesu Christi Erlösung der Sünden, die nöthige Kraft zur Wanderung und das ewige Leben zutheil werden. Solche Aussicht ist ein Alles überwiegender Beweggrund, den Weg zum Herrn zu gehen, ihn nicht mehr zu verlassen und, wenn man davon abgewichen ist, ohne Verzug auf selben zurückzukehren; denn die dazu nöthige Anstrengung steht weit hinter dem versprochenen Lohn.

# DE VIENTO

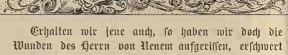
#### Am Mittwoch in der Charmoche.

Wie rührend schildert Tsaias, was Tesus aus Liebe für uns gethan hat: Er ist aufgeopfert worden, weil er es gewollt hat. Um unserer Sünden willen ist er zerschlagen worden. Die Büchtigung ist über ihn gekommen, damit wir Friede hätten.

Er belastete sich mit unseren Sünden und litt die schrecklichsten Qualen, damit Diesenigen, welche diese Strafen in vollem Masse verdienen, sie nicht leiden. Er büste die ihm zugefügten Beleidigungen ab, um jene Menschen mit Gott zu versöhnen, welche ihren Erlöser so feindselig behandeln.

Diese unermestliche Liebe und Wohlthat verwirft der Sünder und macht sie unnüst. Er zieht der Gnade Gottes Tenes vor, was dieser mehr verabschent als den Tod, beraubt den sterbenden Heiland des einzigen Trostes, daß seine Leiden nicht umsonst sür die Menschen gewesen sind, und unterzieht sich freiwillig der Strase, welche Tesus für ihn leiden wollte.

Wer schaudert bei einem solchen Gedanken nicht vor der Sünde zurück? Doch begehen wir sie so leichtsunig, als wären wir der Verzeihung gewiß und unbedeutend ihr Preis.



Wunden des Herrn von Neuem aufgerissen, erschwert die Bürde, welche er für uns trägt — seine Qual und seinen Tod.

Diese Betrachtung allein sollte hinreichen, uns vor Sünde möglichst zu hüten.

#### Am grünen Donnerstag.

Der Mensch prüfe sich selbft.

Gewöhnlich forschen wir bei einer Prüfung blos nach den Sünden, welche wir begangen haben. Doch solch' eine Prüfung genügt nicht zu unserer Besserung.

— Die Kenntniß der Form, unter welcher wir sündigten, kann höchstens dazu dienen, eine ähnliche zu vermeiden; allein sie schützt keineswegs vor der nämlichen Sünde, stellt sich uns der Anlaß in veränderter Form dar.

Um das Böse zu bemeistern, müssen wir uns mit der Anelle bekannt machen, aus welcher selbes herstammt, damit wir diese versiegen machen und die entgegengesehten Tugenden in unser Innerstes einpflanzen können. Solch' eine Prüfung ist der einzige Weg zum Guten, zu einer Rene, auf welche Verzeihung folgt, und zur Erlangung jener Reinheit, ohne welche wir beim Empfang des allerheiligsten Altarssacramentes unser eigenes Gericht essen.



Dieses heilige Sacrament, das größte Wunder des lieben Gottes, setzte er am Vorabende seines Todes ein, um auch körperlich bei uns zu bleiben, zu uns zu kommen, sich mit uns zu vereinigen.

Der Erdenwurm verrieth und mordete seinen Herrn; durch unsere Sünden erneuern wir seine Wunden und überhäusen ihn mit Undank, dafür gibt sich uns der Unendliche ganz hin mit der Külle seiner Gnade und mit dem Wunsche, daß wir sie zu unserem Wohl ganz annehmen und in vollem Maße benützen mögen.

Vergelten wir wohl fold,' eine Kiebe durch Gegenliebe und durch Befolgung seiner Gebote?

Ausz vor seinen Leiden hinterließ er uns noch ein großes Beispiel zur Nachahmung. Er wusch den Aposteln die Lüße und erniedrigte sich dadurch zum Dienst eines känechtes, welchen er auch dem Andas erwies, von dem er wuste, daß er ihn verrathen und zum Tode ausliesern würde.

Wie steht Das, was Tesus that, im Widerspruch mit den Ansorderungen dieser Welt! Sie schändet den Höheren, welcher sich zum Uiedrigeren herabläßt und ihn seine oft scheinbare Ueberlegenheit nicht im vollsten Maße fühlen läßt.

Haß, Rache, Unversöhnlichkeit selbst für die kleinsten Beleidigungen preist sie als Stärke des Charakters, als Seelengröße. Doch ist viel mehr Stärke des Geistes und



lleberwindung nöthig, um demüthig, bescheiden, versöhnlich zu sein, als um unbedingt dem Drange der Leidenschaft zu solgen.

Der schwache Mensch will seine beschränkte Kraft auf eine Art und in einem Umfange äusern, welche ganz im Widerspruch mit der ist, wie sich die unendliche zeigte.

Mit dem Maße, mit welchem der Mensch ausmißt, soll ihm vergolten werden. Welche Vergeltung kann wohl der Stolze, der Lieblose, der Unversöhnliche ansprechen? Am Tage des Gerichtes werden wir mit Christus verglichen werden, der sich uns zum Vorbilde ausstellte. Dort kann nur jener Mensch Gnade sinden, der willig dem Beispiele sowie den Lehren Desjenigen solgte, welcher der Weg, die Wahrheit und das Leben ist und zugleich als unser Lichter erscheinen wird.

Cast uns den Herrn Tesum in dem allerheiligsten Sacrament des Altars bewundern, verehren, mit Glauben, Hoffnung und Liebe anbeten und ihn zugleich um die Stärkung unseres Willens sowie unserer Kraft auslehen, damit wir ihn nachahmen können, und künstighin blos in seinem Geiste denken, beschließen, sprechen, handeln, leiden, beten, leben und sterben.

# Am Charfreitag.

SCARILL

Der Todesengel verschonte jeve Anserwählten, deren Thüren mit dem Benteudes Ofterlamms besprift waren.

Es erscheint Dieses als ein Vorbild Tesu Christi, der durch seinen Tod das ihm von dem himmlischen Vater aufgetragene Werk unserer Erlösung vollendete. Sterbend rief Tesus aus: Es ist vollbracht. Werden wir wohl auch am Ende unserer Lausbahn sagen können, wir haben den erhaltenen Beruf erfüllt?

Wenn wir uns selbst richteten, schreibt der hl. Petrus, mürden wir nicht gerichtet werden.

prüfen wir daher unser vergangenes Leben und den Standpunkt, auf weldem wir jeht stehen, und vergleichen wir beide mit dem Beruse, das eigene Seelenheil sowie das Wohl des Uebenmenschen zu befördern. Laßt uns Alles verdammen und berenen, was diesem Beruse zuwider geschah, verbannen aus dem Herzen, was ihm entgegensteht und fassen den seken Vorsak, ihm nachzuleben. Doch diese Reue, Anstrengungen und Vorsäke sollen sich nicht auf eitle Formen und Gesühle beschränken, sie müssen aus dem Innersten kommen und den ganzen Menschen in Anspruch nehmen.

Denn wie Faias sagt: Der Herr will keine Brandopfer, aber die Erkenntniß Gottes und Barmherzigkeit. Es genügt ihm nicht ein Glaube, der seinen Sit blos in unserem Gedächtniß hat und der uns ausschlicklich zur Beobachtung äußerer Vorschriften und Gebräuche der Religion bestimmt. Er will einen ebenso vollkommenen Glauben an die Nothwendigkeit der Besolgung seiner Gebote, daß er unseren Willen hiezu bethätigt, sowie Barmherzigkeit, d. i. die Ausübung der Liebe, dieses Inhaltes seines Gesetzes.

Wo der Herr sold,' einen Glauben sieht, werden die Verdienste Tesu Christi ersetzen, was dem Menschen fehlt, um Eingang zu finden in das ewige Teben.

#### Am Charfamftag.

Alles ift fill, öde, leer, finster. Der, welder das Ganze belebte, befindet sich nicht mehr unter uns.

In diesem Zustande erscheint des Menschen Tunerstes, hat sich das Böse seiner bemeistert und die Gefühle erstickt, so ihn zu dem Herrn hinauszogen. Allein glimmt von diesen auch nur ein Funke noch im Herzen, so gibt es doch noch Augenblicke, in welchen sich ihm das Traurige seiner Lage enthüllt. Bringt solch' ein Bild den Wunsch zur Besserung hervor, dann wird der Mensch nach der Lehre des hl. Panlus mit Schnsucht das Himmlische suchen und nicht mehr das Trdische; — begeistert

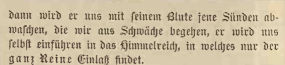
von dem Versprechen des Herrn: wer suchet, Der findet, wird er sich auf den Weg machen, Abhilse bei Dem zu finden, welcher stets den entschiedenen thätigen Willen lohnte.

Als Christus todt war, blieb sein Leidynam das Einzige, was er auf der Erde zurückgelassen hatte. Diesen suchten drei fromme Frauen, welche die Trennung von dem Herrn nicht zu ertragen vermochten, im Grabe auf und fanden die Bürgschaft ihrer künstigen Vereinigung mit Tesus — der ewigen Seligkeit — den Engel, welcher ihnen verkündigte, daß die Thore des himmels eröffact seien.

#### Am Ofterfonntag.

Christus hat durch seinen Tod die Kraft der Sünde überwältigt, welche den Menschen die Thore des Himmelreiches sperrte. Er hat uns diese Thore geöffnet.

Folgen wir ihm nach in dem Kampfe mit dem Bösen, reinigen wir, wie Paulus sagt, den alten Sauerteig, die Bosheit; schwören wir ab unsere Leidenschaften, unlauteren Begierden und Gewohnheiten, dienen wir Gott in Kauterkeit und Wahrheit, streben wir nach dem Guten ohne Nebenabsicht, blos weil wir es als gut, folglich Gott angenehm erkennen:



An dem Grabe des Erlösers wurden die Franen von den Engeln beauftragt, den Aposteln zu verkünden, wohin sie gehen sollen, Tesum zu finden, der ihnen, so wie jedesmal, auch nun vorausgegangen war.

Teder Mensch, der auch nicht zum Cehren des Wortes Gottes bestimmt ift oder Anderen vorsteht, Teder, dessen Wirkungskreis auch noch so unbedeutend erscheint, kann dem Nebenmenschen auf den Weg zum Beile verhelfen, indem er felbem durch fein Beifpiel vorgeht.

Erhebend und anziehend wirkt der Glang der Tugend sowie der aus selber abstammenden Festigkeit, Beharrlichkeit, dann jenes inneren Friedens und heiteren Sinnes, weldje ichon hienieden Gottes Cohn find für das Gute.

Im Gegentheil fallen Viele blos durch übles Beifpiel und ihre Verbindung mit bofen Menfchen, wenn fie sehen, wie diese ihre Leidenschaften und Begierden unbekümmert und ungeschent befriedigen und dabei nur ju häufig den Beifall der Uebenmenschen einernten. Geblendet durch foldt' einen eitlen äußeren Schimmer, übersehen iste das Schreckliche des inneren Bustandes sowie des Endes dieser Ungläcklichen und überlaffen



fich der Sünde unbedingt und mit dem größten Leichtfinne.

Doppelt ist unsere Verpstichtung zu einem tugendhaften Cebenswandel, sowohl wegen dem eigenen Seelenheil als wegen dem des Uebenmenschen. Achtere Obliegenheit vermehrt sich in dem Maße als unsere Stellung höher, und größer die Bahl Derer ist, welchen wir vorstehen.

O könnten wir am Ende unserer Lausbahn ausrusen: Herr, durch deine Gnade ist von Denen, die du mir anvertrant hast, Keiner verloren gegangen.

Am großen Tage der Vergeltung wird Tedem das Gute sowie das Böse angerechnet werden, das durch seine Einwirkung geschah.

#### In der Oftermoche.

Wie die Bewohner Terusalems mit Palmzweigen dem Herrn entgegenzogen, wollen wir uns mit guten Werken versehen ihm nahen, wenn er als liebender Vater in dem heiligen Abendmahle oder als gerechter Richter in der Todesstunde zu uns kommt.

Das Bewußtsein des verübten Guten lasse unseren Eifer und unsere Anstrengungen, damit fortzufahren, keineswegs erkalten; denn die Frauen waren es, welche zur Salbung von Tesu Leichnam wirklich noch wandelten, denen ein Engel erschien und den Weg zur Vereinigung mit ihm andentete.

#### Am Oftermontag.

Auf einer Wanderung nach Emaus besprachen sich zwei Tünger über die Chaten des Heilands, in der Absicht, deren Geist zu ergründen. Unerkannt gesellte sich Tesus dazu und erklärte ihnen das Werk der Erlösung in seinem ganzen Umfang.

Diesen Weg geht Gott mit jedem Menschen, welcher den ersten Schritt thut, die Wahrheit in der Absicht zu suchen, daß sie ihm zum Leitsaden des Lebens diene.

Durch die erhaltenen Aufklärungen entbrannte das Herz der Tünger vor Freude, Bewunderung, Liebe und Dank.

Ist der Anfang einmal gemacht, den guten Weg zu gehen, so entzündet der Herr alle diese Gefühle in dem Herzen des Menschen.

In dem Masse unseres Fortschreitens vermehrt sich auch die Liebe zu Gott und zu dem Guten, der Drang, stets besser zu werden, dann der Schmerz über unsere Sünden mit der versöhnenden Rene.

Der Gedanke an des Allmächtigen Gegenwart ift zum Bedürfniß geworden, er verläßt uns nicht mehr und vermindert die Rückfälle der Sünde.



Endlich gab sich Tesus den Tüngern zu erkennen und speiste sie. Auch wir sollen ihn am Ende unserer Laufbahn in seinem Glanze sehen und, waren wir gut, der Wohlthaten eines segnenden Vaters theilhaftig werden.

Und dies Alles um die geringe Mühe, die Wahrheit gesucht und unser Glück gewollt zu haben!

## Am Dienftag in der Ofterwoche.

Tesus erscheint unter den Seinigen mit den Worten: Friede sei mit Euch!

Oft kommt der Herr in dem heiligen Altarssacrament, oft durch seine Gnade zu den Menschen und stets mit dem Wunsche, ihnen seinen Exieden mitzutheilen; doch warum kehrt dieser nicht jedesmal in unser Annerstes ein? Die Schuld davon liegt blos an uns. Dieser seligmachende Exiede wird blos den Exiedliebenden zutheil, und dazu müssen wir im Exieden mit uns selbst sowie mit dem Aebenmenschen sein.

Bu dem Frieden mit sich selbst gehört die bestimmte Erkenntniß des Bieles, das wir zu exreichen haben, sowie des Weges zu selbem.

Mit diesen beiden Leitfäden allein kann man ruhig und entschlossen handeln. Maria suchte den Herrn in seinem Grabmale, und Tesus erschien ihr.

So findet Teder, was er suchet, sobald sein Wille redlich genug ist, um dazu alle seine Kräfte in Anspruch zu nehmen, weil er die Erreichung seines Bweckes sedem anderen vorzieht.

Tesus ruft Maria an — und sie erkennt ihn.

Audzu uns ruft er durch die Stimme des Gewissens, welche ihr Urtheil über jede, selbst die geringste That sowohl vor als nach ihrer Vollziehung in unserem Innersten ausspricht.

Dody wie häufig wird diese Stimme nicht gehört, ja sogar verworfen, unterdrückt und bleibt unbeachtet!

Bu schwach ist unser Glaube. Wir verkennen entweder ganz den Auf des Allerhöchsten oder halten uns nicht gegenwärtig, was Der ist, welcher zu uns spricht. Wie wäre es sonst möglich, Tenem nicht zu solgen, welcher der Aufang und das Ende ist, von dem Alles kommt und zu dem Alles geht, dessen Beifall allein uns Glück bringen kann!

Der Glaube soll sich so vollkommen mit unserem Annersten verweben, daß er uns selhst bei dem heftigsten Andrang der Leidenschaften und Begierden auf der Wanderschaft als leitendes Licht und stärkender Stab diene, dessen Kraft keine andere zu überwältigen vermag.



Sold,' einen Glauben werden wir auch durch ein unermüdetes Bestreben erlangen; denn wer suchet, wird finden.

Es ift dies der ausschließliche Weg zum himmelreich.

#### Am Freitag in der Ofterwoche.

Der Herr befahl den Aposteln, daß sie sein Evangelinm überall verbreiten und die Menschen belehren sollen, den von ihm gegebenen Unterricht zu befolgen.

Wir sind vollkommen mit der Lehre Christi bekannt; ihre Wahrheit hat unseren Verstand überzengt, das Herzschilt, wie seligmachend sie ist, und unser Glaube läßt nus keinen Iweisel über den Kohn oder die Strase, welche auf ihre Befolgung oder Unterlassung gesetzt wurden. Doch sind so viele unserer Handlungen damit ganz im Widerspruch: so groß ist die Klust zwischen der Einsicht und dem Willen des Menschen!

Ein schwacher Wille unterwirft sich den eigenen sowohl wie den fremden Leidenschaften, und wir können selbst zu jenen Handlungen verführt werden, welche wir am meisten verdammen.

Diese Schwäche des Willens ist unser größter und fortwährender Feind, mit welchem wir bis an das Ende des Lebens zu kämpfen haben. Keinen Augenblick dürsen



wir ihn aus den Augen verlieren oder die Waffen niederlegen, wollen wir nicht Gefahr laufen, dann überwunden zu werden, wann wir es uns am wenigsten erwarten.

Thu zu besiegen, wollen wir mit dem heiligen Apostel kräftig und entschlossen unsere Cenden umgürten mit der Wahrheit, anziehen den Pauzer der Gerechtigkeit, vor Allem aber den Schild des Glanbens ergreisen sowie den Helm des Heils und das Schwert des Geistes, welches das Wort Gottes ist.

## Am Samftag in der Oftermoche.

Der hl. Petrus ermahnt die Christen, alle Bosheit abzulegen und so zu werden, wie die neugeborenen Kinder, folglich rein, wahr, unbefangen.

Unr Tener, der vollkommen rein ist, gelangt in den Himmel.

Um rein zu sein, müssen wir ausschließlich stets nach solchen Bwecken streben, welche Gott gefällig, d. i. tugendhaft und gut sind; so sollen auch die Mittel sein, selbe zu erreichen, so unsere Gedanken, Worte und Werke. Tast uns aus dem Innern die Lüste, Leidenschaften und Gewohnheiten verbannen, welche zur Sünde sühren. Ihren Platz sollen die entgegengesetzten Tugenden einnehmen.

Bwar wird der Mensch selbst mit den größten Anstrengungen nicht vermögen, die vollkommene Reinheit zu erhalten. Allein das Versprechen des Herrn: wer suchet, wird finden, berechtigt uns zu der Hoffnung, daß er uns von jenen Makeln befreien wird, welche die Folge sind der Schwäche unserer Uatur, nicht des Mangels an gutem, thätigem Willen; denn blos die Anwendung der Verdienste des Erlösers vermag den

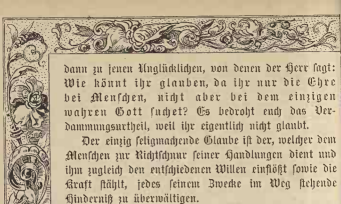
# Am erften Sonntage nach Oftern, Qualimodo.

Menschen in den Stand zu seigen, welcher ihm den Gin-

gang in das himmelreide gestattet.

Tesus bekehrt den Thomas zum Glauben. Hachdem Thomas zur Wahrheit zurückgekehrt war, wankte er nicht mehr, verbreitete und vertheidigte sie unermüdet bis in den Tod. Sein Glaube war unerschütterlich, thätig, kräftig.

Prüfen wir den unsrigen. Die Wahrheiten und Cehren der Religion sind uns bekannt, und wir erlauben uns keinen Bweisel an ihrer Unsehlbarkeit. Doch wenn wir uns ihren Geist nicht so aneignen, daß er uns zugleich zur Thätigkeit antreibt und der Beweggrund aller unserer Handlungen wird, so besitzen wir blos ein eitles Wissen, nicht aber den wahren Glauben. Wir gehören



Der Glanbe, schreibt der hl. Tohannes, daß Tefus Chriftus von Gott gefandt ift, überwindet die Welt.

Was kann and die ohnmächtige vergängliche Welt dem Menschen darbieten oder von ihm fordern, was einen Vorzug vor Tenem verdient, das von dem Allmächtigen herkommt?

Bugleich mit der Erreichung eines zeitlichen Bweckes drängt fich dem Menschen das Gefühl von dessen Nichtigkeit auf. Allein von seinen Leidenschaften verblendet, treibt ihn der Gedanke stets vorwärts, daß er endlich doch an das Biel gelangen werde.

So erzeugt jeder Wunsch fortwährend wieder einen neuen, es vermehrt sich aber zugleich in eben dem Mage der innere Unfriede. In diesen unnützen Versuchen vergendet der Alensch seine Kraft, indeff ihm die Leiden-

schaften, deren Gewalt stets zunimmt, jede Besonnenheit rauben, die ihn auf eine bessere Bahn zurückführen könnte. Schlägt endlich die letzte Stunde, so muß der Unglückliche verzweifeln, von dessen Auge alles Das verschwindet, dem er sich ausschließlich hingab, und der keinen Schaft gesammelt hat, welcher ihm auch dann noch bleibt.

Betrachten wir im Gegentheil die Lehre Zesu in ihrer Wesenheit sowie in ihren Lolgen. Gibt es etwas Erhabeneres, Reineres, Wohlwollenderes? In jedem Verhältnisse, in welchem sich der Mensch auch immer befinden kann, erzeugt ihre Besolgung Ruhe und Frieden des Innern, dann das eigene Glück sowie jenes der Alebenmenschen. Wer über selbe nachdenkt, wird ergriffen, begeistert, hingerissen, gestärkt zur Chätigkeit, zur Aleberwindung und Ausdaner im Kannpse mit dem Bösen und mit der Schwäche. Sie sührt uns mit sets zunehmender Festigkeit und Ruhe zum endlichen Iwek. Solch' eine Lehre kann nur ein Werk des Allerhöchsten, des Unsehlbaren sein, und diese Ueberzeugung hebt zugleich alle Zweisel über die Wahrheit der Dogmen, welche uns dieselbe Quelle überliefert.

Um den thätigen, seligmachenden Glauben zu bestigen, mache sich der Mensch die Lehre Christi durch ihre öftere Betrachtung so eigen, daß sie ihm stets gegenwärtig bleibe und stets, bei dem heftigsten Andrang der



Leidenschaften, in einem Glanz erscheine, der ihn unerläglich fortreißt, ihr zu folgen.

Doch weil der Exfolg and unseres besten Willens sehr ungewiß oder unbedeutend ist, so slehen wir Gott zugleich um die Gabe eines unerschätterlichen, krästigen, thätigen Glaubens an. Wenn wir auf diese Art zugleich bitten und suchen, so werden wir exhört werden und finden.

Es sind drei: Glaube, Hoffnung und Liebe. Diese sind unzertrennlich, wechselseitig erzeugt eines das andere, sie zerschmelzen in Eines, und dieses Eine führt zum ewigen blück.

#### Am zweiten Sonntage nach Oftern.

Tesus vergleicht sich mit einem guten Hirten. Als seine Schafe müssen wir gutmüthig, gehorsam sein und ausschliestlich in der Vereinigung um ihn Schutz suchen gegen drohende Gefahren.

Ein verlorenes Schaf sucht der gute Hirt auf und erleichtert ihm den Rückzug, indem er es selbst zu der Herde zurückträgt, wenn es nur seiner Stimme, mit dem Willen selber zu folgen, Gehör gibt.

Die Sünde, welcher wir uns hingeben, benimmt uns zuerst den Wunsch, des Herrn Stimme zu hören, dann jede Empfänglichkeit für selbe und versperrt uns endlich vollkommen den Rückweg zu ihm, indem sie

lich vollkommen den Kuckweg zu ihm, moem sie alle unsere Kräfte ausschließlich beherrscht und in Anspruch nimmt. Schlägt dann die Stunde der Prüfungen und endlich jene des Todes, so schwindet der Schein, der uns leitete, und es verläßt uns alle Kraft mit dem Trugbilde, welchem wir selbe ausschließlich widmeten. Es war dies der Miethling, welcher beim Anblicke des Wolfes davonlänft und das Schaf seinem ungläcklichen Schicksale preisgibt. Plöhlich verwandelt sich der Kosenpfad in einen Abgrund, welcher zugleich mit der Unmöglichkeit, sich ihm zu entreißen, dem Menschen erscheint und ihn der Verzweiflung, dem Koos der Verdammten übergibt.

Von allen Fesseln sind jene der Gewohnheit zu sündigen am leichtesten anzunehmen und am schwersten, ja oft gar nicht mehr zu zerreißen. Doch, haben sie uns nicht so vollkommen umstrickt, um uns jeder Erkenntniss unserer Lage und jedes besseren Gefühles zu berauben, so kann ein Blick auf selbe genügen, um in uns zugleich den Wunsch, den Entschluß und die That hervorzubringen, sold? schändliche Fesseln zu zerreißen.

Hur die Gegenwart allein gehört uns. Wir wissen ebensowenig, ob wir noch ferner einen Augenblick besten sollen, als in welchen Verhältnissen wir selben zubringen werden.

Lassen wir daher nie die Eingebung unbenützt vor-

beigehen, weldse sold,' eine heilige Stimmung und Meberzengung hervorbringen. Die Kraft der Gewohnheit nimmt in dem Maße zu, als sich jene vermindert, sie abzulegen.

Dürfen wir wohl zaudern, zu wählen zwischen dem guten Hirten, der das eigene Leben für seine Schafe hingibt, und dem Miethling, welcher ste in der Gefahr verläst; zwischen Dem, welcher Kraft verleiht, wo wir selbe suchen, um ihm zu folgen, oder Tenem, der uns in der Nothsselbst jedes tröstenden Scheines, jeder Hoffnung berandt?

# 3m dritten Sonntage nach Oftern.

Tesus prophezeite den Aposteln, daß er sie verlassen würde. Diese Gröffnung erfüllte sie mit Tranrigkeit, obwohl er ihnen versprach, daß sie ihn bald wieder sehen sollten.

Wie verschieden sind unsere Gefühle von jenen sold,' heiliger Männer! Sie trauern, ungeachtet daß sie der herr ohne ihr Verschulden und blos verlassen will, um das Werk ihrer eigenen Erlösung zu vollenden. Mit Bedacht und jubelnd verbannen wir Gottes Stimme aus unserem Herzen, weil wir sie als ein hindernist der Befriedigung unserer Leidenschaften ansehen. Die Apostel betrauerten eine augenblickliche Trennung, aus

welcher eine baldige und ewige Wiedervereinigung entfiehen sollte. Frohen Muthes entfernen wir den Herrn vielleicht unwiederbringlich von uns. Indeß sie die Aussicht auf eine unendliche Seligkeit vor sich hatten, stürzen wir uns freiwillig ins unermeßliche Unglück, greifen nach ewigem Leiden, um kurze Anstrengungen und Opfer zu vermeiden, opfern die ewige Bukunft dem vergänglichen nicht zu befriedigenden Genuß des Augenblickes auf.

O hielte uns ein inniger, belebender Glaube dieses Bild stets vor Angen, wir würden Entschlossenheit genug sinden, um unlantere Begierden zu überwinden! Suchen und erstehen wir von Gott vor Allem einen solchen Glauben; was wir sonkt zu unserem Heile bedürfen, wird aus selbem folgen.

# Am vierten Sonntage nach Oftern.

Tesus versprach, daß der Geist der Wahrheit kommen würde, die Menschen die Wahrheit zu lehren.

Wie sehr hat uns der Herr begünstigt! Indem er des Menschen freien Willen zu handeln nicht beschränkt, macht er ihn vollkommen bekannt mit dem Wege, welcher ihm eröffnet ist, mit dessen Biel und mit dem Preis, welcher seiner dort harrt.



Doch wie oft sind wir nur bloge Hörer, nicht Vollzieher Dessen, was er uns eröffnete, und gleichen dem Manne, der sein natürliches Angesicht in einem Spiegel beschaut, dann hinweggeht und bald vergißt, wie er gestaltet war.

Obwohl uns der Erlöser den Weg zum himmelreich bahnte und die Mittel gab, ihn zu gehen, so lassen wir uns davon durch die Kämpfe mit den Leidenschaften abschrecken, welche besonders die ersten Schritte erschweren. Doch ein inniger sester Glaube wird uns stets den Sieg über das Laster verschaffen, und in dem Maße unseres Fortschreitens vermehren sich unsere Kräfte mit dem Reiz, weiter zu ziehen, durch stärkendes Selbstbewußtsein und innere Zufriedenheit.

Im Gegensatz zieren Kosen den Eingang des Weges zum Bösen und verhängen die Aussicht seines Endes. Er wird mit jedem Schritte beschwerlicher. Tobende Leidenschaften und Gewissenstelle treiben den Menschen fort, benehmen ihm Kuhe und Besonnenheit. Es schwinden endlich die Kräfte, denn er ist ausschließlich den eigenen überlassen und fürzt verzweiselnd und rettungslos ins ewige Verderben.

Die Wahl des Weges, welchen der Mensch gehen will, soll nicht aus dem Verhältniß der Leichtigkeit selben einzuschlagen, sondern unbedingt aus der klaren und



bestimmten Ansicht des Standpunktes hervorgehen, zu welchem er führt.

## Am fünften Sonntage nach Oftern.

Tesus erklärt sich als Vermittler zwischen dem himmlischen Vater und den Menschen. Er verspricht zugleich die Gewährung jener Bitten, welche in seinem Namen geschehen werden.

Ein Name gewährt nur dadurch Erhörung von Bitten, daß diese im Geiste Dessen geschehen, welcher ihn trägt. Aus seinem Geiste müssen sie hervorgehen, in selbem gemacht werden und blos die Erlangung Dessen bezwecken, was vollkommen mit ihm übereinstimmt.

Tesus ist ganz Liebe für die Menschen. Die Liebe zu ihm sei folglich ein Beweggrund unseres Gebetes zu dem himmlischen Vater. Erstehen wollen wir uns die Mittel sowie die Kraft, diese Liebe zu bethätigen, und das Gebet soll stets aus dem Innersten des Herzens mit einer Indrunst, einem Wunsch nach Erhörung und einem Vertrauen erfolgen, welche unser ganzes Wesen in Anspruch nehmen. Beitliche Vortheile seien in selbes nur insoweit eingeschlossen, als sie uns den Weg zu ihm erleichtern.

Tesus versprach Erhörung jener Bitten, welche die Ehre seines himmlischen Vaters betreffen. Welche andere

Ehre können wir ihm wohl zollen, als den Tribut der Liebe in Befolgung seiner Gebote. Ein mit dieser verbundenes und in solch' einer Absicht an ihn gerichtetes Gebet bleibt weder unerhört noch ohne Auten. Aus Gewohnheit hergesagte Worte hingegen werden durch nichts vergolten, weil sie weder Gottes Gnade noch des Erlösers Vermittlung in Anspruch nehmen; Beide fordern ein warmes, liebendes Herz und keine kalten Formen. Denn wie Paulus lehrt, so belebt der Geist, indest der Buchstabe tödtet.

#### Am Tage von Chrifti Simmelfahrt.

Tesus wurde in den Himmel erhoben. Unser Vorbild zeigte uns, welches Loos den Menschen erwartet, der am Ende seiner Cansbahn, so wie er, rein befunden wird.

Last uns den Blick unverwandt auf den himmel, auf unser künftiges Vaterhaus heften. Ausschließlich wollen wir streben, in selbes aufgenommen zu werden, und uns von Allem befreien, was davon abzieht. Bemühen wir uns daher, daß unsere Gedanken, Worte und Werke stets rein und dem Gebote der Liebe augemessen seien.

Soldgen redlichen Willen und soldge Bemühungen lohnt der Gerr, indem er mit seinem Blute jene Elecken

abwäscht, welche blos von der Gebrechlichkeit unserer Natur herstammen. Dann können wir an dem Cage des Gerichtes den beseligenden Ausspruch hören, der uns in das Reich Gottes ausnimmt.

Die Erinnerung an diesen entscheidenden Tag bleibe ftets dem Menschen gegenwärtig; sie gibt ihm Entschlossenheit und Kraft, jeden anch noch so mächtigen Trieb zur Sünde zu überwinden.

## Am fechsten Sonntage nach Oftern.

Christus prophezeite den Aposteln die Verfolgungen, welche sie wegen seines Uamens ausstehen würden.

Wenn wir nach unserer besteren Neberzengung handeln, so tadeln und verfolgen uns sogar oft Menschen, welche böse sind oder andere Meinungen und Ansichten haben als wir. Lassen wir uns dadurch von unserem Wege nicht ableiten; solgen wir dem Beispiele des Herrn und seiner Tünger, welche bis in den Tod der Wahrheit tren blieben.

Weil Menschen, welche sich in anderen Verhältnissen besinden als wir, vielleicht unklug oder nicht gut gesinnt sind, eine mit uns im Widerspruche stehende Meinung haben, dürsen wir weder unsere Aeberzeugung noch unsern Glauben abschwören oder verleugnen und von ihnen annehmen, was auf unsere Lage nicht paßt und unseren Gefühlen zuwider ist, nicht eine fremde Stimme jener vorziehen, welche Gott in unser Innerstes legte, nicht ihren Beifall dem des Allerhöchsten.

Er richtet den Menschen nach seinen Handlungen; denn sie sind stets unser Eigenthum und das Resultat unseres Willens, auch dann noch, wenn wir von Anderen zu selben verleitet wurden.

## Am Pfingffonntage.

Der hl. Geist kam über die Tünger und lehrte sie in den verschiedensten Sprachen insgesammt das Kämliche: das Cob und die Größe Gottes verkünden.

Tedem Christen hat sich der hl. Geist in den Sacramenten mitgetheilt. Herrscht aber auch reine Eintracht und gleicher Sinn in unseren Gedanken, Worten und Werken?

Wir sind alle Glieder eines Leibes, dessen Haupt Christus ist. Gleichwie jedes Glied seine eigene Bestimmung und Wirksamkeit hat, sie aber insgesammt zu dem nämlichen Bweck zusammenwirken müssen, so sind auch jedem Menschen besondere Kähigkeiten gegeben, durch deren Ausbeutung sie jedoch alle zu einem und demselben Biele gelangen sollen. Gleich ist für jeden

Menschen der Anfang, die seligmachende, ftürkende Gnade, seine Ansprüche, Hoffnungen und Erwartungen sowie sein Ende, gleich das Gesetz der Liebe.

Sollten wohl Tene, denen der Schöpfer die nämliche, über Alles erhabene Kahn anwies, sich wegen der Verschiedenheit jener zufälligen, vergänglichen Formen vernneinigen, unter welchen Teder den vorgezeichneten Weg zu gehen vermag?

Möge diese Betrachtung uns ftärken, damit wir dem höheren Bweck jede Anregung der Leidenschaften opfern, die uns in Unfrieden mit dem Nebenmenschen seizen kann.

Die Kiebe erzeugt Frieden mit Gott und mit dem Nächsten und ist daher auch der einzige, ausschließliche Weg zum ewigen Keben.

Diesen seinen Exieden gab und hinterließ Tesus den Aposteln, als er von ihnen schied, um in den himmel aufzusahren. Ex schenkt ihn dem Tugendhaften durch die Ruhe seines Innersten.

Diese Anhe lohnt schon hienieden die Tugend, vermehrt die Kraft, selbe zu üben, durch die Möglichkeit einer kalten Ueberlegung und eines sesten Entschlusses und verbreitet sich, nach Maß als sie uns zum Guten führt, fortwährend in dem Herzen. Hat sie in selbem seste Wurzel gesaßt, so vermögen sie weder ein innerer Andrang der Leidenschaften noch von außen kommende

Prüfungen und Widerwärtigkeiten daraus zu verbannen. Nichts vermag mehr den Menschen von dem Wege zu Gott zu verdrängen, und es stärkt seine Kraft zum Kannpse das Bewußtsein, wie süß der Lohn des Sieges sei.

Endlich erleichtert der Friede des Herrn unsere letzte Stunde. Tener Unglückliche, welchen der Sturm hernmwirft, verzweifelt über den Abgrund, der sich vor ihm öffnet, oder schaudert vor der Ungewissheit des ihm bevorstehenden Schicksals. Der, welcher sesten Fusses steht, macht ruhig und kräftig den sicheren Schritt in das bessere Dasein.

Die Kirche reiht an die Kitte um den Frieden Tesu jene um die Mittel, selben zu erlangen und zu erhalten, nämlich um die Gnade, seine Gebote stets zu besolgen und sich nie von ihm zu trennen.

#### Am Pfingamontage.

Tesus erklärt, daß durch ihn das wahre Licht in die Welt gekommen sei. Er selbst ist dies Licht, der Weg, die Wahrheit und das Leben.

Das Licht zeigt dem Menschen beleuchtend, mit seiner Wanderschaft Biel, auch den Weg zu selbem. Es wärmt stärkend Tene, welche ihn gehen, offenbart aber auch zugleich alle ihre Schritte.

Wer, die Nachtheile in der Einsterniß zu wandeln fühlend, aus selber gezogen zu werden wünscht, der blicke mit Schnsucht, entschiedenem, thätigem Willen und Vertrauen hinauf zu dem Lichte; alle Vortheile, so es gewährt, sollen ihm zutheil werden.

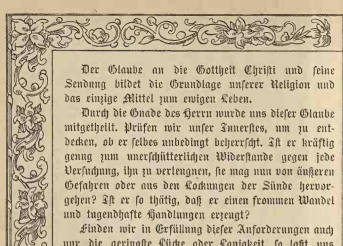
Es haffen es blos Die, welche Böfes thun. Sie kommen nicht an das Licht, damit ihre Werke nicht beschuldigt werden, welche die Finsternis verbergen soll.

If Dies endlich nicht mehr möglich und schlägt ihre lette Stunde, dann vermögen ihre von der Kinsterniss verstrickten Augen das Licht nicht mehr zu ertragen. Iwar fallen die Schuppen weg, welche sie bedeckten, allein sie erblicken in dem Lichte blos den Blitzstrahl des unerbittlichen Richters, der sie auf ewig in den unermesslichen Abgrund hinabschlendert.

Wer aber, sagte Tesus, Das, was die Wahrheit vorschreibt, vollzieht, der kommt an das Licht, damit seine Werke offenbar werden, weil sie in Gott aeschehen sind.

## Am Pfingfidienftage.

Tesns erklärt, daß er in die Welt gekommen sei, damit die Menschen das Leben haben.



Finden wir in Erfüllung dieser Anforderungen auch nur die geringste Lücke oder Lauigkeit, so laßt uns eilen, selbe zu ergänzen, und das Herz erwärmen, um den Glauben zu ftärken, damit der Unglaube uns nicht bemeistere und unwiederbringlich in die Macht der Sünde überliesere.

Beten wir zu Gott mit jenem Manne im Evangelium: Hexx, ich glanbe, hilf meinem Unglanben!

Gott hat selbst zugleich mit dem Aohn eines solchen Glaubens auch die Quelle bezeichnet, aus welcher wir ihn erhalten können. Als Petrus den Herrn für den Sohn des lebendigen Gottes erklärte, da antwortete ihm Tesus: Selig bist du, denn Fleisch und Blut hat dir dies nicht geoffenbart, sondern mein Vater, der im himmel ist.

# Am Seftlage der allerheitigften Dreifaltigkeit.

Tesus sagte den Tüngern: Ich bin allezeit bei euch bis ans Ende der Welt.

Welch' tröstliches Versprechen! Der liebende Vater, von dem wir allein Kraft zum Kampf und Rettung vom Verderben zu erwarten haben, will sich nie von uns entsernen, damit wir jeden Augenblick seine Hilfe ansprechen und erhalten können.

Die Erinnerung an Gottes Gegenwart, gepaart mit dem Vertrauen auf ihn, kann den Menschen zugleich zur höchsten Tugend wie zur Neberwindung der lockendsten Versuchungen stimmen.

Was wir thun, geschieht in seinem Angesicht. Es liegt, ohne den geringsten Rückhalt, offen vor ihm da, und dessen innerer Werth allein bestimmt des Herrn Gericht.

Laßt uns durch redlichen, festen, unermüdlichen Willen dahin streben, daß dieser Gedanke stets nur erhebend, stärkend, tröstlich und beseligend auf uns wirke, und daß wir immer voll Vertrauen sagen dürsen: Gott ist mit mir; was habe ich zu fürchten, was gibt es, das ich nicht zu überwinden vermag?



Tesus warnt die Menschen vor dem Streben, den Splitter aus des Uächsten Auge herauszuziehen, indeh ein Balken in dem eigenen steckt.

Unnachsichtlich richten wir den Uebenmenschen. Seine Handlungen werden in der Absicht untersucht und bekrittelt, sie zu tadeln. Glauben wir Fehler entdeckt zu haben, dann werden sie bekannt gemacht, und zwar im vergrößerten Maßstabe und im gehässigsten Licht; in diesem stellen wir selbst seine gleichgiltigsten Handlungen hin.

Endlidy verdammen und verfolgen wir Teden, der eine von uns verschiedene Meinung hat oder uns auch nur ein wenig im Wege steht.

Im Gegensatz prüfen wir unser Innerstes entweder gar nicht oder mit einem Leichtsinne, welcher die eigenen Fehler übersieht, mit einer Eigenliebe, welche sie entschuldigt.

Unsere Handlungen sollen stets glänzen und uns vor Anderen in ein vortheilhaftes Licht stellen. Man soll jedem unserer Aussprüche huldigen, Alles sich an uns anschließen, uns allein achten und ehren. Dies fordern wir von Denen, gegen welche wir keine lachsicht üben. Doch sprach der Herr: Mit eben dem Maße, mit welchem ihr ausmesset, wird euch wieder eingemessen werden, ein übersließendes Maß, denn es kommt von dem Unendlichen. Er wird die Befolgung oder Unterlassung seiner Gebote lohnen oder strafen.

Wir haben eben das Gebot von Gott empfangen, ihn zu lieben, und daß, wer Gott liebt, auch seinen Bruder lieben soll. Wenn Zemand sagt, er habe Gott lieb und hasset seinen Bruder, so ist er ein Lügner. Denn wer seinen Bruder, den er sieht, nicht liebt, wie kann er Gott, den er nicht sieht, lieben?

Christus unser Vorbild, mit welchem wir am Tage des Gerichtes sollen verglichen werden, war nichts als Liebe für die Menschen. Er war freng gegen sich, nachschtig und wohlthätig gegen jeden Anderen, selbst gegen seine unversöhnlichsten Feinde und Mörder. Sein ganzes Streben ging ausschließlich dahin, zu unserem Wohle Vermittler zu sein zwischen dem himmlischen Vater und uns, sowie zwischen den Menschen unter einander. Er hat zu uns gesagt: Ich habe euch ein Beispiel gegeben, damit ihr auch thut, was ich gethan habe.



## Am Erohnleichnamstage.

Hente feiern wir das Geheimniß der unendlichen, unermeßlichen Liebe.

Es ist für uns ebenso unbegreislich wie Gott selbst und Alles, was von ihm kommt; doch glauben wir auf sein Wort, daß er in der Person des Sohnes, unter den Gestalten des Brotes, mit dem nämlichen Fleisch und Blut unter uns gegenwärtig sei, mit welchem er einst als Mensch auf Erden waltete.

So will er von uns angebetet, so von den Menschen seinem himmlischen Vater geopfert werden zur Tilgung ihrer Schuld und zur Erhaltung der setele und des Görpers, dann zur Wegzehrung nach dem künstigen Leben. Er sprach: Ich bin der Brunnen, welcher den Durst auf ewig löscht, wer mich ist, bleibt in mir und ich in ihm; ich werde ihn auferwecken am jüngsten Tage, denn ich bin die Auferstehung und das Leben; wer dieses Brot ist, wird ewig leben.

O wie reißt mich der Glaube an solch' eine Liebe ganz zu ihm hin; wie drängt er mich zur Gegenliebe! Doch wie vermag ich mit meinen so beschränkten Kräften diese Liebe zu vergelten oder auch nur im gebührenden Maße zu erwidern? Doch selbst hier kommt mir der Herr zu kilse und zeigt mir den Weg, den ich gehen soll.

Wer mich liebt, sagt Tesus, wird mein Wort halten. Und dieses Wort hat er klar ausgesprochen und uns bekannt gemacht. Es ist gleichfalls ein neuer Beweis seiner Liebe; denn er fordert von dem Menschen nur Tenes, was ihn glücklich macht, hienieden durch innere Ruhe und Bufriedenheit, senseits aber und auf ewig durch die Vereinigung mit ihm.

Guter Gott, hilf mir die Ainde zerstären, welche mein Herz umgibt und es verhindert, sich liebend zu dir zu erheben! Verleihe mir die nöthige Kraft, daß meine Liebe zu dir nicht blos auf eitle Gefühle und Betrachtungen beschränkt sei, sondern sich in Besolgung deines Wortes bethätige. Ich will von meiner Seele alles Das dazu thun, was ich nur immer vermag.

# Am zweiten Sonntage nach Pfingften.

Tesus verglich das himmelreich mit einem Abendmahle, bei welchem nicht zu erscheinen die geladenen Gäste allerlei Ursachen fanden, worauf der hausvater Bresthafte von der Straße hereinrusen ließ, die leeren Plätze zu besetzen.

Durch sein Wort und die Stimme des Gewissens ladet der Herr den Menschen ein, zu ihm zu kommen. Doch wie oft lassen wir uns verleiten, die besseren Gefühle, Kenntniß und Ueberzengung aufzuopfern, und nehmen anstatt des Guten, Wahren und Ewigen das Böse, Falsche und Vergängliche zum Zweck sowie zur Richtschnur unserer Handlungen!

Die Vergänglichkeit zeitlicher Vortheile vergessend, wollen wir an selbe unser ganzes Dasein und Glück auf immer knüpsen. Oder wir glauben uns stark genug, um uns dem Gebote des Herrn zu entziehen, seine Teitung und Hilfe entbehren, sa uns sogar im Widerspruch mit ihm ausstellen zu können. Endlich sucht der Mensch nur zu oft sein Gewissen durch den Wahn zu bernhigen, daß ihm nach vollkommener Befriedigung aller seiner Begierden noch genug Beit und Kraft übrig bleiben werde, um zu Gott zurückzukehren: als wären ihm der Angenblick seines Endes und die Verhältnisse bekannt, in welchen ihn selbes tressen soll.

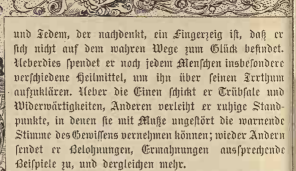
Die Strafe dieser Sünde erwartet ihn nicht nur in der Ewigkeit, sie folgt ihr schon hienieden unmittelbar und jedesmal. Denn was ausschließlich zeitlich ist, genügt nie vollkommen unserem Herzen. Es erzeugt fortwährend einen Drang nach Vermehrung, Erweiterung, neuem Genus und neuer Thätigkeit. Wer sich davon ganz in Anspruch nehmen läßt, wird immer mehr verstrickt und verliert mit seiner Ruhe zuleht auch jeden Sinn für bessere Gefühle.

Endlich erscheint die Stunde des Abendmahles! Der Unglückliche hätte noch viel zu thun und zu vollenden, um vorbereitet dabei erscheinen zu können. Aber diese Stunde läßt sich weder verschieben, noch wieder zurückrusen, und der Weg zum Herrn ist für Den auf ewig versperrt, welchen er auf seine Ankunft nicht gefaßt fand; weil er das Beitliche dem Ewigen, das Neberstüffige dem Nothwendigen, das Mittel dem Bwecke vorzog. Menschen, die er verachtete, weil sie einfachen Sinnes und nicht mit zeitlichen Vorzügen ausgestattet waren, werden über ihn erhoben. Iene, denen er vielleicht nicht den mindesten Vortheil einräumte, keine Wohlthat zusließen ließ, sitzen an dem Tische des Herrn, und er ist auf ewig erniedrigt, verworsen in den tiessten Abgrund.

## Am dritten Sonntage nach Pfingften.

Tesus vergleicht sich mit einem Manne, der dem verlorenen Schafe nachgeht, bis er es findet.

Gott sucht Teden auf, der ihn verließ und sich von ihm entfernte. Um uns zu sich zurückzuführen, hat er für das ganze Menschengeschlecht an die Befriedigung der Leidenschaften eine peinigende Unzusriedenheit geknüpft, welche weit über dem erlangten Genuß steht



Als Mittel, den Weg zum Herrn zu bewahren oder wieder zu gewinnen, soll der Mensch Alles auffassen, was ihm widerfährt, so das Gute genießen, das Böse ertragen; Beides kommt ja vom liebenden Vater, der nur sein Heil will.

Erleichtern wird er uns diesen Weg, er, der selbst sagt, daß er das verlorene Schaf auf seine Achseln legen und zurücktragen will. Hat uns die Sünde auch von ihm entfernt, so laßt uns durch unbedingte Reue Verzeihung erstehen, dann ohne Verzug nach der Hand greisen, die uns der liebende Vater zum Aufstehen von dem Falle reicht, und getrost und muthig weiter wandeln mit vollem Vertrauen auf ihn. Um zaudern dürsen wir nicht, selbst dem mindesten Anklange zu folgen, der uns zur Kückkehr zu ihm ermahnt; denn der Augenblick ist uns unbekannt, der das Maß der uns zugedachten



Snade erfüllt, und in welchem dem Menschen nicht mehr der versöhnliche Vater, sondern der unerbittliche Richter erscheinen wird, Teden zu verdammen, der nicht mit ihm ist.

Der himmel wird sich über jeden Sünder, der Busse thut, erfreuen; und in dieser Frende in dem Hause Dessen, der unendlich liebend und gnädig ift, liegt die Versicherung eines überschwänglichen Cohnes.

## Am vierten Sonntage nach Pfingfien.

Die Apostel fischten fruchtlos eine ganze klacht, weil sie dabei ausschließlich auf ihre eigenen Kräfte beschränkt waren. Tesus lohnte ihren Willen, der kräftig genug war, um sie zur Chätigkeit und zur Anstrengung zu vermögen. Auf seinen Befehl warfen sie die Uehe aus, welche wegen der Menge von Fischen, mit denen sie erfüllt wurden, zerrissen. Doch ging keiner der Fische verloren, so ausgiebig war der Segen des Herrn.

Soldy' eine Gnade, welche die Erreichung des Iweckes gewährt, nach welchem wir streben, versprach und ertheilt Gott dem Menschen von reinem thätigen Willen. Es ist ein Segen, der die einzuschlagende gahn zugleich zeigt und erleuchtet, den Gefallenen, der aufzustehen wünscht, exhebt und den Verirrten, welcher den wahren Weg sucht, auf selben zurücksührt.

Die beglückten Apostel verließen Alles und folgten Tesu, um sich nicht mehr von ihm zu trennen.

Bu den unendlichen Beweggründen, welche uns zum Herrn erheben, gehört die Erinnerung an seine unermeßlichen Wohlthaten. Sie muß jeden nicht ganz verdorbenen Menschen an Gott mit einem Band knüpsen, welches die Gebrechlichkeit unserer Natur zwar augenblicklich zu erschüttern, nie aber ganz und unwiederbringlich zu zerstören vermag. Doch soll solch eine Erinnerung uns fortwährend gegenwärtig bleiben: wir müssen sie häusig in das Gedächtniß zurückrusen, damit uns das Gericht nicht in einem Augenblicke überfallen könne, in welchem wir den Herrn vergessen haben, von ihm entsernt sind oder mit ihm im Widerspruchstehen.

#### Am fünften Sonntage nach Pfingften.

Tesus erklärt Teden, der dem Uächsten gürnt, des Gerichtes schuldig.

Er, die Tiebe selbst, verdammt Alles, was ihm entgegen ist und jenes gegenseitige Wohlwollen stören kann, welches er den Menschen unausgesetzt empsiehlt.

Wir hingegen begnügen uns nicht blos mit dem Born, wir laffen ihn auch zur Chat übergehen und üben Rache gegen Tene, von welchen wir glauben beleidigt zu sein. Weil der Nächste etwas thut, das wir misbilligen, belasten wir unser Gewissen mit einem ähnlichen, vielleicht noch größeren Vorwurf. Wir suchen in dem Schaden, den wir dem Beleidiger zusügen, für jenen, so wir durch ihn erlitten, eine Entschädigung, welche doch nie darin zu sinden ist. Er hat sich feindselig von uns entfernt und, anstatt das selige Band der Eintracht wieder anzuknüpfen, zerreißen wir es auch von unserer Seite.

Ein bloßer Vorsatz genügt nicht, uns von der Rache abzuhalten. Der Zorn, aus welchem sie entsteht, erhebt sich so schnell und so heftig, daß er die Vernunft übermannt und kalte Ueberlegung hindert. Thu nust man bemeistern und dazu die Keime ersticken, aus welchen er sich entwickelt.

Last uns zu diesem Ende ununterbrochen, in Thaten und Urtheilen, Wohlwollen üben gegen den Nächsten. Prüfen wir unser Innerstes, nie werden wir es rein genug sinden, um den Fehlern und Schwächen Anderer grollen zu dürsen. Heften wir unsere Blicke auf Christus, auf seinen Wandel, auf seine Lehre. Sie ahlmen ausschließlich Liebe und Nachsicht für die Menschen. Und den endlichen Preis, die Vergebung der Sünden, die ewige Seligkeit hat nur Tener zu hoffen, der mit gutem Herzen, frei von Haß, Groll, Missaunk für den Ueben-

menschen vor dem Throne des Allerhöchsten erscheint. Unr dessen Gebet wird erhört, nur ihm allein als Verdienst angerechnet und belohnt, was er Gutes that oder Widerwärtiges geduldig und ergeben trug. Denn Tesus sprach: Wenn du nun, da du dein Opfer auf den Altar legst, dich erinnern wirst, daß dein Bruder etwas wider dich hat, so laß dein Opfer auf dem Altar und gehzuvor hin, versöhne dich mit deinem Bruder; alsdann komm und opfere deine Gabe.

## Am Sefttage der hl. Apoftel Petrus und Paulus, 29. Juni.

Tesus wußte, daß Petrus ihn verleugnen würde, Paulus verfolgte seine Tünger — und doch sehte er den ersten zum Fürsten seiner Kirche ein und erleuchtete bekehrend den anderen. Beide wurden die eifrigsten Verbreiter seiner Aehre und starben für selbe den Heldentod der Märtyrer. Welch' ein Trost für uns gebrechliche und sündhafte Menschen! Licht zusrieden, seine Lehre zu predigen, durch Wunder zu bekräftigen und seine Kirche zu gründen, that der Herr noch mehr für ihre Erhaltung.

Die Mehrzahl der Menschen ist zu schwach, nm auf einer Bahn zu bleiben, wenn sie nicht auf selber geleitet, erhalten, durch sinnliche Formen sowie durch eine Aussicht in die Inkunft gesesselt wird.

Tesus gab daher der Kirche einen Vorsteher, gründete ihre Hierarchie, bestellte Menschen, deren Beruf es ist, uns zu erinnern, zu mahnen, die Gnaden bekannt zu machen, welche er uns durch sie spendet, und versprachendlich seiner Kirche eine unerschütterliche Festigkeit und Dauer.

Immer mehr entdeckt sich uns, wie unermestlich die Liebe des Herrn für die Menschen ist, und wie wenig wir Das verdienen, was er für uns thut. Doch es ist dies reine Guade, die er uns will angedeichen lassen, nicht Verdienst, das belohnt werden soll. Diese Betrachtung erfülle uns mit Trost und Hossnung, wo wir sonst verzweiseln müßten.

# Am fechsten Sonntage nach Pfingften.

Tesus speiste durch ein Wunder viertausend Menschen, welche, um sein Wort zu hören, das Beitliche vernachlässigt hatten, ihm gefolgt waren und Hunger litten.

Noch unbekannt mit dem Worte Gottes, und blos um selbes kennen zu lernen, brachten diese Menschen die größten Opfer. Wir hingegen besitzen dessen Kenntniß, es hat unser Herz sowie unseren Verstand vollkommen angesprochen, überzengt, befriedigt — und doch sliehen wir die geringste Anstrengung, die sich an seine

Befolgung sowie an die Neberwindung der entgegenstehenden Begierden knüpft. Unser Glaube ist weder warm noch lebhaft genug, um uns kräftiger anzusprechen als das Beitliche und sinnliche Begierden. Die nöthige Macht dazu erhält der Mensch blos durch häusige Erinnerung an die Wahrheiten des Glaubens, mit der Betrachtung verbunden, wie rein, herrlich, begläckend Alles sei, was aus selbem herstammt.

Tesus speiste die Menschen, welche ihm gesolgt waren, durch ein Wunder — für uns that er noch mehr: er kommt uns zuvor und that Wunder, damit wir ihm folgen. So ist er bei den Menschen, zeigt sich, vereinigt sich mit ihnen in dem allerheiligsten Sacrament des Altars, spricht, ermahnt, warnt, bestraft uns durch die Stimme des Gewissens. Endlich verspricht er die ewige Glückseit Denen, die seine Lehre besolgen werden.

O Herr, gib mir Eifer, Einsicht und Kraft, damit ich stets den Weg zu dir gehe und nach jedem Fall aufstehe und wieder zu dir zurückkehre, ehe du kommen wirst, mich zu richten.

#### Am fiebenten Sonntage nach Pfingften.

Nicht ein Teder, sprach Tesus, der zu mir sagt Herr, Herr, wird in das Himmelreich eingehen, CONDETE NOT DON MAINTAIN MILLS

sondern nur Der, welcher den Willen meines himmlischen Vaters vollbringt.

Gott fordert von den Menschen Handlungen, nicht bloße Betrachtungen oder Aeußerungen, welche von dem Verstande ausgehen, indessen das Herz keinen Cheil darun hat.

Alles, was der Mensch thut, erhält nur dadurch einen Werth, daß es aus einer ihn vollkommen in Anspruch nehmenden Liebe zu Gott herstammt, sie bestärkt, vermehrt oder zu ihr zurücksührt.

Was ist vor dem Herrn ein Glaube, der nicht über die blosse Anerkennung ewiger Wahrheiten hinausreicht? Was eine Hoffnung, die nichts darzubringen hat, wofür sie Vergeltung erwarten kann? Was endlich ein unthätiges Gefühl von Liebe?

Ein Gebet, das uns nicht zu guten Handlungen stimmt und führt, ist bei dem Herrn ohne Werth. Um durch selbes solch' eine beseligende Stimmung zu erlangen, muß es unzertrennlich sein von einer Kene der Sünden, an die sich mit dem Vorsatze auch die größte Anstrengung knüpft, selbe zu vermeiden.

Unr in diesem Geiste steige unser Gebet empor zu Gott. Fortwährend spricht sich darüber das heilige Evangelium ans. Mit dem Versprechen: Betet und ihr werdet erhöret werden, verband Tesus den zur Thätigkeit bestimmenden Ausspruch: klopfet an und



es wird endy geöffnet werden — Suchet und ihr werdet finden.

Wer nicht so betet, der spricht seine Gedanken blos in vielen Worten aus. Wer nicht erhoben, gebessert, gestärkt von dem Gebete kommt, Der hat seine Zeit verloren, die ihm reiche Zinsen tragen könnte, hätte er sie zu guten Werken verwendet.

## Am achten Sonntage nach Pfingften.

Tesus trug das Gleichnis von dem ungerechten Haushalter vor, welcher seinen Herrn dadurch versöhnte, daß er von dessen Vermögen Anderen Gutes that.

Fortwährend empfiehlt uns Chriftus durch seine Tehre sowie durch sein Beispiel die Wohlthätigkeit für den Uebenmenschen. Um diese gewährt uns Hoffnung auf Verzeihung, mit der Aussicht, daß die Verdienste des Erlösers gegen unsere Sünden in die Wagschale getegt werden können. Aber selbst die wohlthätigsten Handlungen erwerben nur dann den Preis des ewigen Lebens, wenn sie aus reiner und nicht aus zeitlicher Absicht herstammen. Wer sich mit dem Guten brüsten oder damit glänzen, sich erheben und Tenen erniedrigen will, welchem er Wohlthaten spendet, oder dessen Dank und Gegendienste in Auspruch zu nehmen sucht, der sindet einen

hinlänglichen Kohn in Grreichung dieser seiner Iwecke und hat keinen weiteren mehr zu erwarten.

Der himmlische gebührt ausschließlich Tenem, der blos aus Liebe zu dem Guten, das ist zu Gott und zu dem Uächsten, wohlthätig handelt, unbekümmert um jedes Urtheil und nicht strebend nach Oeffentlichkeit oder Dank. Solch' einen Menschen lohnt auch schon aus Erden die Hoffmung der Vergebung seiner Sünden, ein frohes Bewußtsein und die innere Bufriedenheit, diese Vorboten hienieden des jenseitigen Glückes.

## Am neunten Sonntage nach Pfingften.

Tesus weinte über Terusalem. Sind diese Chränen nicht auch zugleich über uns gestossen? Der Herr, welcher die bittersten Qualen geringer achtete als den Schmerz, uns mit Sünden beladen zu sehen, mußte wohl sehr leiden, da er voraussah, daß wir so häusig durch Mangel an Rene und Besserung die von ihm angebotene Erlösung zurückweisen würden.

O last uns eilen, die Thränen zu trocknen, welche über solch' einen Frevel gestossen sind — dem Herrn Trost zu bringen zur Linderung seines Schmerzes, und uns anzustrengen, dieselben nicht wieder zu erneuern.

Dies Alles vermag eine mahre Rene der begangenen Sünden, gepaart mit dem festen, thätigen Entschluß,



sie nicht mehr zu begehen und uns vorzüglich vor jenen zu bewahren, welche durch Gewohnheit zur zweiten Natur geworden sind.

Unerwartet wird der Tag des Gerichtes erscheinen, an welchem es keine Gnade für jenen Unglücklichen gibt, der kein Erbarmen mit den Schmerzen des Sohnes Gottes gehabt hat; der, stolz auf die eigene Kraft, gefallen ist, weil er glaubte, durch sie allein stehen zu können, und der die Stimme des Herrn verschmähte.

## Am gehnten Sonntage nach Pfingften.

Hady des Herrn Aussprudy wird, wer sidy selbst erhöht, erniedrigt, und wer sidy selbst erniedrigt, erhöht werden.

Der gnädige und gerechte Gott thut einem jeden Menschen nach seinem Glauben. Dem gewährt er keine Hilfe, welcher seinen Beistand für entbehrlich hält, weil er wähnt, allein stark genng zu sein, um sich zu erheben. Tenem hingegen steht Gott bei, der in dem Gesühl der eigenen Schwäche den Wunsch nach der hilfe des Allmächtigen heat.

Was ersterer durch sich selbst erlangt, ist wie Alles, was aus einer vergänglichen Kraft hervorgeht, von beschränkter Daner und blos scheinbar; dann aber anch das Verschwinden der vermeintlichen Größe, dieses



klindes unseres Dünkels, das Schmerzlichste für den Menschen. Von der Stufe hingegen, auf welche uns die Gnade des Herrn erhebt, gibt es keinen Kückfall mehr.

Prüfen wir unparteisch das Resultat jedes Schrittes, welchen wir in der Absicht thaten, um uns selbst zu erheben. Folgten ihm nicht stets Eisersucht, Neid, Missgunst, Versolgung der Menschen und im günstigsten Falle zwar ihr augenblicklicher Beifall, jedoch bald darauf die kränkendste Vergessenheit — und in unserem Innersten beunruhigende und schmerzliche Gefühle sowie ein ganz leeres Herz?

Wo wir hingegen aus reiner Eleberzeugung und mit dem Bewußtsein handelten, durch eigene Kraft nie genug leisten zu können, um unsere Pflicht zu erfüllen: da erreichten wir stets den Bweck, und nie hat uns Gottes Beistand gesehlt. Innere Zufriedenheit krönte unsere Anstrengungen, keine Leue oder beunruhigende Erinnerungen trübten unsere Stunden, und wir fühlten uns glücklich, mochte uns anch das Urtheil der Welt verhöhnend verdammen.

Der Mensch hüte sich vor zwei gleich gefährlichen Trrthümern, Kindern des Stolzes oder der Trägheit: vor dem Dünkel, Tedes selbst durch die eigene Kraft zu vermögen, sowie vor dem Wahn, Gott müsse ausschließlich Alles für uns thun.



Der Allmächtige gab nus Kraft, damit wir sie in ihrem ganzen Umfange anwenden und mit gutem, entschlossen, unabläßlichem Willen Alles leisten, was wir nur immer vermögen. Dann, und nur dann allein wird er uns das Mangelnde geben, um unseren Bweck, die ewige Glückseligkeit, zu erlangen — und wie viel ist nicht, was wir bedürfen, um solch' ein Biel zu erreichen?

Dem Knecht, der das anvertrante Talent blos bewahrte, nahm es der gerechte Richter weg und belohnte nur Tene, welche es vermehrt und benucht hatten aber in welch' überschwänglichem Maße!

## Am eilften Sonntage nach Pfingften.

Tesus heilt einen Tanbstummen. Durch Eröffnung seines Gehörs gab er ihm Empfänglichkeit für die göttliche Tehre, welche er durch Tösung der Bunge öffentlich zu bekennen in Stand geseht wurde.

Auch uns hat der Herr eine ähnliche Gnade gespendet. Er gab uns die nöthigen Lähigkeiten, um seine Lehre zu fassen und sie durch die Ueberzeugung von ihren Vorzügen zu verehren und zu lieben, indess uns zugleich eine zweckmäßige Ausbildung vollkommen mit ihr bekannt machte. Sie durch ihre Ausübung zu bekennen, erleichterte uns eine von vielen Sorgen befreite Lage

und günstige Verhältnisse, welche den größten Cheil jener Versachungen von uns entfernten, die so viele Menschen zum Kalle verleiten.

Wie viel strengere Rechenschaft werden wir aber auch daher dem richtenden Gott leisten müssen! Denn von Dem, welchem viel gegeben ist, wird auch viel gefordert werden. Doch dieses Ende unserer Lausbahn ist uns bekannt. Wir wissen, daß das Geschöpf unvermeidlich seinem Schöpfer gehört und daß es ausschließlich von unserem Wollen abhängt, ob wir in ihm den liebenden, lohnenden Vater, oder den zürnenden, strasenden Richter sinden werden.

Laßt uns diese Betrachtungen stets gegenwärtig halten, damit sie unseren Willen, Beschlüsse und Handlungen fortwährend zum Guten leiten. Indem wir der Elebung der Engend eine so große Ausdehnung geben, als es nur immer unsere Kräfte gestatten, wollen wir Gott öffentlich bekennen und loben und uns Ansprüche erwerben auf das ewige Leben. Wir sollen nicht vergebens geglanbt haben.

# Am zwölften Sonntage nach Pfingften.

Tesus stellt das Gleichniß des Menschen auf, der von Ränbern verwundet und ausgeplündert am Wege lag. Bei ihm ging ein Priester und ein Cevit vorbei. Stolz auf die Vorzüge ihres Beruses, achteten Beide des Verwundeten nicht. Als Cehrer und Vorsteher des Volkes waren sie vollkommen mit dem Gesetz bekannt. Allein es hatte sich blos ihrem Gedächtniß eingeprägt und nicht ihr Herz ergrissen. Es blieb für sie eine eitle Formel zur Wiederholung für sich und Andere, nicht der Maßstab ihrer Handlungen. Sie wußten, in welchem Geist sie handeln sollten, und haben es nicht gethan. Nach dem Ausspruche des hl. Tacobus waren sie bloße Buhörer, nicht aber Vollzieher des Wortes, und betrogen sich folglich selbst, indem sie sich überschätzten.

Nach ihnen kam ein Samariter, welche Menschen die Tuden als den Auswurf des Volkes betrachteten, und denen das Gesetz unbekannt war. Er folgte der durch keine Künstelei unterdrückten Stimme des Herzens, verband des Beraubten Wunden und sorgte für dessen Pflege, Herstellung und Erhaltung.

Diesen verworfenen Samariter erklärt Tesus als ein Muster zur Nachahmung.

Der Herr hat uns mit Kenntnissen und Vorzügen aller Art reichlich begnadigt, welche die Erfüllung der Pflichten in hohem Grade erleichtern. Laßt uns nicht vergessen, daß von Dem, welchem viel gegeben ist, auch viel gefordert werden wird, und daß nur das Maß der Kebertragung des erhaltenen Capitals ins praktische

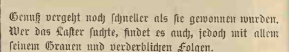
Ceben bestimmen foll, ob und in wie viel wir dieser Forderung Genüge geleistet haben, folglich einen Rohn verdienen.

### Im Feftage von Maria Simmelfahrt, 15. Auguft.

Martha war sorgfältig bemüht, den Herrn zu bedienen, indeß Maria zu dessen Küßen saß, sein Wort zu hören.

Wer sein ganzes Wesen ausschließlich zeitlichen Gegenkänden widmet, glaubt Teden, der nicht ein Aehnliches thut, im Trethum und wähnt ihm zu dienen, wenn er ihn auf solch' ein Versehen ausmerksam macht und aneisert, sich unbedingt weltlichen Geschäften zu überlassen. Daher bat Martha Tesum, er möchte die Schwester verhalten, ihr bei Bedienung der Gäste zu helsen. Doch der Herr antwortete ihr: Martha, Martha, du bist sorgfältig und bekümmerst dich um viele Dinge. Uur Eines ist nöthig: Maria hat den besten Theil erwählt, der von ihr nicht wird genommen werden.

Nach Gottes gerechtem Ansspruch findet der Mensch ftets den Lohn seines Strebens in dem Gegenstande selbst, den er sich zum Biele setzte. Wer nach dem Herrn strebet, bei ihm, folglich in dem ewigen Glück. Tener, so zeitlichen Iwecken nachging, erhält selbe; aber ihr



Bott will nicht, daß der Mensch, fich in religiösen Speculationen verlierend, seinen weltlichen Beruf vernadzlässige. Ands dieser Bernf kommt von ihm; aber er wird dem höheren untergeordnet sein und uns nie verleiten, den Geren zu vergessen oder fein Gefetz nicht zu halten. Was wir in unserem Beruf leisten und dulden - leiften und dulden wir ihm gu Ciebe, es fei dem Allerhöchsten zum Opfer gebracht. Selbst bei angestrengtefter Beschäftigung bleibt Muße und Kraft, sich mandymal zu ihm zu erheben, und so werden wir den besten Theil gewählt haben, der uns nie soll genommen merden.

#### Am dreischnten Sonntage nach Dfingften.

Tefus heilte gehn Ausfätzige. Uur ein einziger unter ihnen dankte ihm für diese Wohlthat.

Undank gegen Gott ift die gewöhnlichste und dabei die widerfinnigfte aller Sünden.

Alles, was wir haben, kommt von ihm. Unbedingt und ohne Rückhalt hat sich Tesus freiwillig für seine Geschöpfe geopfert und Alles, bis auf den letten Blutstropfen hingegeben, um fie von den Sünden losznkaufen,



durch welche sie ihn beleidigen. Er theilt sich uns in dem allerheiligsten Sacrament des Altars mit der ganzen Unendlichkeit seiner Gnade mit. Und der Mensch?

Wir zandern, Gott von Dem, was wir ihm ausschließlich verdanken, auch nur etwas zu opfern. Uns ihm so vollkommen hinzugeben, wie er es dem Menschen thut, kommt uns gar nicht in den Sinn. Höchstens wollen wir ihm insoweit folgen, als sich sein Gesetz wenigstens dem Scheine nach mit den Forderungen unserer Sinnlichkeit vereinbaren läst, deren Oberherrschaft wir zener des Herrn vorziehen.

Doch verlangt der liebende Vater keinen andern Dank für seine unendlichen Wohlthaten, als daß wir durch die Befolgung seiner Cehre unser eigenes Glück befördern — und wir sollten noch säumen zu thun, was Herz und Verstand, Gefühl und Ueberzeugung gebieten und was uns allein frommen kann?

# Am vierzehnten Sonntage nach Pfingften.

Durch den Ausspruch, daß Niemand zwei Herren dienen könne, verdammt Tesus jede Unterhandlung mit dem eigenen Gewissen, durch welche der Mensch den Dienst Gottes mit jenem der Welt zu vereinbaren sucht.

Selten find die Menschen verdorben genug, um fich durch jene Zünde fortreißen zu lassen, welche fich ihnen in ihrer gangen Säßlichkeit darstellt. Doch unterlicgen wir ihr nur gu häufig, wenn die Befriedigung lafterhafter Begierden unter was immer für einem Scheine erfolgen kann, durch welchen wir wähnen, zugleich unfer Gemissen zu beruhigen und gerechten Tadel zu vermeiden. Sold' ein Errthum ift Folge der Schwäche, welche die zur Bestegung der Leidenschaften nöthige Anstrengung scheut - sie verdammt der herr. Um uns por ihr zu bewahren, soll jeder unserer handlungen ihre Prüfung vorausgehen. Erscheint ihr 3weck nicht gang rein, wollen wir das Gute nicht ausschließlich deswegen, weil es gut, folglich Gott angenehm ift, find nicht ebenso die Mittel, welche wir dazu anzuwenden im Sinne haben: o dann laßt ohne Bandern verwerfen, was nur verderblich fein kann, moge es sich uns auch unter einer gang anderen Anficht zeigen. Die nöthige Braft zu folch' einem Siege über das Bose wird uns nie mangeln, wenn wir selber nur ernstlich ankämpfen wollen. Es lehrt uns ja der Apostel, daß Gott treu ift und uns nicht über unsere Kraft versuchen wird. Es wird fie uns ein Gebet in dem Namen Tefn von Dem erflehen, der versprach, daß wir ftets erhört werden follen, wenn wir in seinem Namen den himmlischen Vater um etwas bitten, was dessen Chre betrifft: und wodurch können wir ihn vohl anders ehren, als durch die Ausübung der Tugend und durch die Befolgung seiner Lehre?

### Am fünfzehnten Sonntage nach Pfingften.

Tesus begegnete der Leiche des einzigen Sohnes einer Witwe, erbarmte sich ihres Schmerzes and erweckte den Todten zum Leben, ohne daß er daram wäre angesteht worden.

Teder Angenblick unseres Daseins mit Allem, was sich an selbes knüpft, ist eine unermeßliche Gnade des kjerrn, die er uns blos aus Liebe zukommen läßt, ohne daß wir sie weder erbeten noch angesprochen, noch verdient haben. So lange er als Mensch auf der Erde war, pendete er unzählige Wohlthaten. Er hat uns belehrt und sich selbst als Beispiel aufgestellt, wie wir den tebenmenschen lieben und behandeln sollen; zugleich versprach er die ewige Glückseligkeit Tenen, welche ihm solgen. Lasset uns also nach der Lehre des heiligen panlas Gntes zu thun nicht aufhören, denn zu seiner Beit werden wir nicht aufhören zu ernten.

Thun wir dies auch wirklich? Sind wir liebevoll und wohlthätig gegen den Uächsten? Kommen wir seinen Bedürfnissen und Wünschen zuvor? Ach, wie oft verfündigen wir uns gegen die Achre des Herrn, verweigern Anderen, was sie so nöthig haben und wir im Neberslusse besitzen, oder thun nur dann Gutes, wenn wir dazu aufgefordert, wohl gar genöthigt werden! Wie oft haben unsere Wohlthaten blos zum Iwecke, gerechte Vorwürse zu vermeiden, oder zu glänzen und den Nebenmenschen durch selbe zu beschämen! Mit welchem Maße sind sie bemessen?

Soldie Wohlthaten haben por Gott keinen Werth und werden am Tage des Gerichtes nicht belohnt, wo nur Tene in das himmelreidz kommen, deren handlungen aus der Quelle reiner Liebe flossen. Wie bestimmt spricht sich der hl. Johannes darüber in seinem erften Schreiben mit den merkwürdigen Worten aus: Wer nicht liebt, kennt Gott nicht, denn Gott ift die Liebe. Wer in der Liebe bleibt, bleibt in Gott und Gott in ihm; denn Den hat er seines Geiftes theilhaftig gemacht. Wenn Temand fagt, ich habe Gott lieb, und er haffet seinen Bruder, so ift er ein Lügner; denn, wenn er feinen Bruder, den er sieht, nicht liebt, wie kann er Gott lieben, den er nicht sieht? Darum ift die Liebe Gottes vollkommen bei uns, wenn wir and also in der Welt sind, wie er ift. damit wir am Tage des Gerichtes ein Vertrauen haben.

# Im Feftage von Maria Geburt, 8. September.

Von Glanz und Eitelkeit entfernt, wurde Maria geboren und lebte eingezogen blos der Tugend und der Aufopferung. Den Herrscher der Welt gebar sie in einem Stall, muste vor der Verfolgung nach Aegypten sichten, begleitete ihren Sohn auf der mühevollen Bahn und war Beuge seiner Leiden und seines peinlichen Todes.

Diesen Weg ging des Allmächtigen Mutter zum himmel, folgend dem Gottmenschen, der auch nur durch Arbeit und Qualen in Besitz seines Reiches kam.

Wir wollen auch dahin; aber die Bahn, welche den Unschuldigen beschwerlich war, soll uns Sündern angenehm und leicht sein. Wir stemmen uns und lehnen uns murrend gegen die Vorsicht auf, welche uns Widerwärtigkeiten schickt, so wir nicht ertragen wollen.

So erwidern wir die Liebe des Vaters, welcher nichts über den Menschen kommen läßt, was ihm nicht frommt und was er nicht zu ertragen vermag. Wir stoßen zurück das uns angebotene Mittel, durch duldende Ergebung Verdienste zu sammeln, um sie in die Wagschale zu legen gegen unsere Sünden. Wir vermehren durch Ungeduld unsere Leiden auf der Erde und bereiten uns jenseits die ewigen.

Tesus und Maria litten mit der größten Ergebung blos für unser Wohl: und die Menschen sollten sich weigern, geringere Widerwärtigkeiten geduldig zu ertragen, wo sie dadurch ausschließlich ihr eigenes Glück befördern?

#### Am fechzehnten Sonntage nach Pfingften.

Auf die Erage des Herrn, ob es erlanbt sei, am Sabbath gesund zu machen, schwiegen die Pharisäer.

Das erste aller Gesetzt, das Gesetz der Liebe, welches jedes andere in sich enthält, würden sie übertreten haben, um eine zeitliche Vorschrift zu beobachten, deren einziger Iweck war, den Menschen die Besolgung jenes Gesetzt durch äußere Formen und Gewohnheit zu erleichtern.

Tesus heilte einen Wassersüchtigen und wies die Gleißner zurecht.

Hüten wir uns, nach ihrem Beispiele den Geist der Form zu opfern. Tener, wie der hl. Paulus lehrt, belebt, indes der Buchstabe tödtet. Tede gute That fordert Anstrengung und Entsagungen. Der Mensch such nur zu sehr sich von beiden zu befreien und greist nach der Sünde, bei welcher er ihrer nicht benöthigt. Diese Versuchung ist umso gefährlicher, als sie aus

unserem Innersten entsteht. Tene Versuchungen, welche von außen kommen, erscheinen häusig in solch' einem grellen Lichte, daß sie schon an und für sich zum Abschein Understand auffordern. Erstere sind die Wölfe im Schafskleide, vor welchen der Herr uns warnt. Sie schweicheln den Leidenschaften, von welchen sie erzeugt werden, hüllen sich selbst in den Mantel der Eugend ein oder liesern Vorwände genug, durch welche man wähnt das eigene Gewissen zu bernhigen und die Schuld in der eigenen sowie in anderer Menschen Meinung von sich abzuwälzen. Vollgiltiger erscheint dann jede derlei Entschuldigung in dem Make als man sie aus einem erhabeneren Grunde herleitet; am kräftigsten, wenn man sie in den Vorschriften der Religion oder der Eugend zu sinden glaubt.

Allein der Herr richtet nicht nach solch' einem Mahftabe. Er kennt den Geist, von welchem unsere Handlungen herstammen, er durchsieht jeden eitlen Vorwand und bestraft stets die Unterlassung der Pflicht — sie mag auch durch was immer für Formen beschönigt erscheinen.

Um uns vor diesem Ungläck zu bewahren, last uns Gott mit dem Apostel anrusen, damit wir durch seinen Geist in dem innerlichen Menschen mit Kraft gestärkt werden: nicht nur um den Versuchungen zu widerstehen, sondern auch um aus unseren



Herzen Alles auszurotten, was selbe erzengt. Erhören wird er nach seinem eigenen Versprechen den Wunsch, der aufrichtig genug ist, damit wir zu dessen Erfüllung die möglichste Kraft ausbieten.

#### Am fiebzehnten Sonntage nach Pfingfen.

Tesus erklärt, daß das ganze Geseiz in dem Gebote bestehe: Du sollst den Herrn deinen Gott aus deinem ganzen Herzen, aus deiner ganzen Seele und aus deinem ganzen Ganzen Gemüthe lieben und deinen Nächsten wie dich selbst.

O sanftes und beglückendes Toch des Allmächtigen, der uns durch kein anderes Mittel beherrschen, an sich fesseln, zu sich führen will, als durch die Macht der Liebe — der Liebe, welche er so tief in des Menschen Herz legte, daß sie allein ansschließlich vermag unser ganzes Dasein in Anspruch zu nehmen, zugleich das Innerste vollkommen zu beruhigen, zu beseligen und unsere Handlungen zu heiligen.

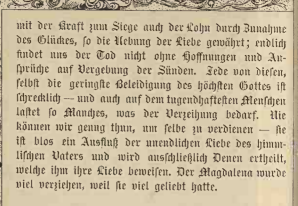
Aber nicht nur des Menschen Herzen, sondern auch seinem Verstand genügt erschöpfend dieses einzige Gebot. Es ist billig, daß der unendlich Liebenswürdige, und dem wir Alles verdanken, aus der Gesammtheit sener Kräfte geliebt werde, welche er allein uns gab.

Kann man wohl wen lieben, ohne seine Gefühle zu theilen? Der Herr liebt die andern Menschen so wie uns — sie stehen zu ihm in einem mit dem unsrigen gleichen Verhältnisse, haben die nämlichen Gnaden erhalten, gleiche Pflichten und die Hoffnung des nämlichen Beruses — und wir sollten sie nicht lieben?

Wir wollen daher nach der Achre des hl. Apostels ein Geist und ein Leib sein, würdig wandeln in aller Geduld, Demuth und Sanftmuth, und die Eintracht der Gemüther sowie die Bande des Friedens zu erhalten suchen. Unsere Liebe zu Gott und zu den Menschen soll keine andern Grenzen kennen als iene unserer Kräfte.

Dody wie oft und wie leicht übertreten wir das himmlische Gesetz des Herrn — zollen größere Liebe, größeren Vorzug dem Beitlichen, Vergänglichen, ja oft dem Nichtswürdigen, als dem Ewigen und beleidigen den Allmächtigen unmittelbar oder in der Person des Uebenmenschen.

Dies Unglück möglichst zu vermeiden, soll seder Handlung die Prüfung vorausgehen, ob Das, was wir beginnen wollen, Gott angenehm sei und dem Uächsten fromme, damit alle unsere Handlungen blos von einer besonderen Ueberzengung herstammen. Solch' ein Verschren kostet zwar Anstrengungen und Opfer, doch vermindern sich beide fortwährend, und es vermehrt sich



# Am achtzehnten Sonntage nach Pfingften.

Gin Bichtbrüchiger ward ju dem herrn gebracht. Tefus vergab ihm querft feine Sünden und heilte dann audr feinen Körper.

Vor Allem befreite der herr jenen Unglücklichen von Dem, was ihn seiner ewigen Ruhe berauben konnte, dann erft von den physischen Gebrechen, welche die zeitliche ftörten.

Wer Gott in dem Geist seiner Cehre um Gegenftände anfleht, welche unmittelbar das eigene Seelenheil betreffen, ist der Erhörung gewiß - er versprach sie Tedem, der um feine Sache bittet.



Allein es gibt auch Versuchungen und Widerwärtigkeiten, moralische und physische Leiden, welche unser Dasein und unsere Unhe trüben und, so störend, die Erfüllung der Pflicht erschweren. Auch um Befreiung von diesen wollen wir den Herrn anslehen. Bürgt uns auch hier kein Versprechen für die Erhörung, so dürsen wir wenigstens hoffen, daß unser Gebet den Herrn erweichen und von ihm die nöthige Kraft erwirken werde, um den Erübsalen nicht zu unterliegen und uns für das ewige Leben zu bewahren.

Am Vorabende seines Leidens bat Tesus seinen himmlischen Vater, den bevorstehenden Kelch von ihm zu nehmen — doch setzte er mit der demüthigsten Ergebung hinzu: Dein Wille geschehe. Tene Kitte blieb ohne Gewährung, aber es ward ihm ein Engel zugesandt, Neberbringer von Trost und Kraft.

Auf das Gebet des hl. Paulus um Kefreiung von den Versuchungen, welche ihn quälten, erfolgte von Gott die Antwort: »Es soll dir mit meiner Gnade genügen.«

Durch diese gestärkt, wollen wir stets mit Ergebung und Jutrauen den Willen des liebenden Vaters verehren, ertragen, was er über uns schickt und nicht abwenden will, in der Ueberzengung, daß er über seine Kinder nicht mehr ergehen läßt, als was sie durch seine hilfe zu erleiden vermögen, und durch die Art, wie sie es dulden, ihr Seelenheil befördern kann.





Wie der hl. Paulus an die Korinther schreibt, so mangelt es auch uns, die wir auf die Offenbarung Tesu Christi warten, an keiner Gnade, die uns dis zum Ende stärken wird, damit wir an dem Tage der Ankunft unseres Herrn Tesu Christi unsträflich seien.

So wird denn Das für uns die Auelle des ewigen Glückes, was für Tene, welche es widerspenstig und murrend aufnehmen, nun und in der Bukunft blos klubeil und Vermehrung von Aualen ist. Sie verzweiseln: wir hingegen wollen uns unserer Leiden freuen in dem Bewustsein, gestärkt durch die Gnade des Herrn über Tenes zu siegen, was uns zu verderben drohte. Doppelt werden wir dereinst Gott danken, daß er uns schon hienieden die Mittel gab, etwas zur Abbuse unserer Sünden zu thun — daß er uns auf den Weg zum himmel führte.

#### Am neunzehnten Sonntage nach Pfingften.

Sowie der König einen Menschen in das ewige Eener werfen ließ, weil er bei dem Hochzeitsmahle seines Sohnes nicht feierlich gekleidet war, soll auch am Tage der Verherrlichung des Sohnes Gottes jener Unglückliche, der des Herrn unwürdig erscheint, auf ewig verdammt werden.

Unr der vollkommen Reine von jeder Sünde, der mit guten Handlungen Geschmückte kommt in das Himmelreich.

Fürchterlich ist der Tag des Gerichtes; doch sollen vor selbem Tene nicht zittern, deren Tiebe zu Gott sich durch Befolgung seiner Gebote bethätigt, denn der Preis der Liebe ist das ewige Leben. Sie wird von dem Exlöser erwidert, er nimmt die Sünden jenes Menschen auf sich, der mit redlichem Willen in seinem Geiste wandelt. Der Herr tilgt sie durch seinen Tod, und dem Glücklichen, der so gereinigt vor dem Throne des Richters erscheint, bleiben ausschließlich als Eigenthum seine guten Thaten und ertragene Leiden: denn der christliche Wille schließt in sich jene Rene der Sünden, den Vorsatz und die Anstrengung zur Besserung, welchen die Verzeihung versprochen wurde.

Um sold, einen seligmadzenden Sinn zu erlangen, sollen wir nach dem Ausspruch des Apostels unser Gemüth erneuern, einen neuen Menschen anziehen, welcher nach Gottes Ebenbild in der Gerechtigkeit und wahren Heiligkeit erschaffen ist. Alles muß bekämpft, Alles überwunden und aus unserem Innern ausgerottet werden, was uns auch nur im mindesten von der Reinheit unseres Willens abziehen oder in selber stören könnte. Sie allein führt zu dem ewigen Keben.

# Am gwanzigften Sonntage nach Pfingften.

Tesus heilte den sterbenden Sohn eines Königleins, welcher auf seine Hilse vertraute, obwohl das Kind schon in Todesnöthen war.

Teden Angenblick spendet der Herr neue Gnaden und seine Hand ist stets für Teden offen, der selbe in Anspruch nimmt. Läst er uns auch manchmal in der anderen Hand den vernichtenden Blitzstrahl des strafenden Richters erblicken, so ist es nicht, um ihn gleich auf uns hinabzuschlendern, sondern um uns durch die Ansicht der drohenden Gefahr auf dem wahren Weg zu erhalten oder zurückzuschen.

Ein Christ hat nie Ursache zu verzweiseln. Sollten seine Sünden auch in Zahl und Gehalt die größtmöglichen sein, so werden sie doch stets durch die Verdienste des Erlösers überwogen und durch deren Anwendung, welche immer auf die aufrichtige Reue folgt, getilgt. Uur den Verdammten, für die es kein Rettungsmittel mehr gibt, gebührt die Verzweislung.

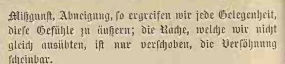
Neber Alles finden wir in der Lehre Christi Gewisheit, nur nicht über die Stunde des Gerichtes.

Diese Ungewisheit soll uns sest und fortwährend an das Gnte knüpsen — wir müssen nicht wie Thoren, sondern wie die Weisen wandeln, damit uns nicht die über unser Schicksal unwiederbringlich und auf ewig entscheidende Stunde auf einem bosen Weg überfalle. Erkanfen muffen wir die Beit, denn jeder Augenblick kann der lette unseres Lebens sein.

# Am einundzwanzigften Sonntage nach Pfingften.

Tesus trug das Gleichniß von einem Könige vor, welcher einem Knechte, der blos um Aufschub der Bahlung gebeten hatte, seine Schuld ganz nachließ. Doch dieser, für den mehr geschehen war, als er selbst verlangt hatte, schlug nicht nur die Erfüllung einer ähnlichen Bitte seines Mitknechtes ab, sondern that ihm Gewalt an, um die Schuld hereinzutreiben, worauf ihn der erzürnte König der Strafe übergab. Also, sehte der Erlöser hinzu, wird mein himmlischer Vater ench thun, wenn nicht ein Feder aus euch seinem Bruder vom Grunde des Herzens vergeben wird.

Dem allwissenden Richter genügt nichts Unvolkommenes. Er fordert Handlungen, welche aus ungetheilter Ueberzengung ausgehen und ohne den mindesten Rückhalt blos die Bethätigung dieser Ueberzengung bezwecken. Solch' ein heiligender Charakter sehlt jeder Versöhnung, welche sich ausschließlich durch Worte ausspricht oder nur auf die Nichtvergeltung erlittenen Unrechtes durch ähnliche Unbilden beschränkt. Bleibt in unserem Innersten auch irgend eine Spur von Groll,



Die Versöhnung eines Christen soll jede Erinnerung, jedes Undygefühl der Beleidigungen aus dem Herzen verbannen und in selbem den Beleidiger so stellen, als wäre er durch ihn nie gekränkt worden.

Um diefen Willen des herrn in vollem Maße gu erfüllen, muffen wir uns üben, den Hächsten ftets mit Liebe zu beurtheilen. Wer weiß, welche Verhältnisse ihn dazu verführten, uns zu beleidigen? Gewiß geschah es nicht mit dem entschiedenen Willen, uns zu kränken, und das Unrecht erschien ihm nicht so groß, als es uns vorkommt. Vielleicht würden wir unter ähnlichen Umftänden viel Aergeres gethan haben. Er leidet schon genug für feinen Sehler durch die Vorwürfe des eigenen Gewissens: wollen wir diese Qual noch vermehren? Und wenn er münscht, sich mit uns zu versöhnen, wollen wir ihm durch feindliche Behandlung den Weg dazu versperren? Wollen wir durch die Ummöglichkeit der Ausführung verhindern, daß foldi' ein Wunsch auch mur in ihm entstehe? Wollen wir endlich felbst thun, was wir bei dem Nebenmenschen so ftreng migbilligen?

O last uns nicht vergessen die Cehre der Wiedervergeltung, nach welcher nur jene Verzeihung zu hoffen



ift, weldje wir selbst ertheilen, und nur eine vollkommene Verzeihung das Himmelreich eröffnet.

Heften wir einen Blick auf Tesus, unser Vorbild, auf die Art, wie er verzieh, noch verzeiht und Dem zu verzeihen versprach, welcher sein Beispiel befolgt.

Stärkend und beruhigend ift diefe Cehre - indeft im Gegensak jene vermeinte Kraft, welche Unversöhnlichkeit predigt, die Sanftmuth sowie den Versöhnungsgeist verhöhnt und Radje übt, blos als Schwäche erscheint. Sie läßt den Leidenschaften freies Spiel und würdigt ausschließlich nach dem Umfang ihrer Ausbrüche des Menschen Werth und Chaten, nie nach deren innerem Gehalt. Wer so denkt, qualt fid und den Hebenmenschen schon hienieden und bereitet sich das schrecklichste Loos jenseits des Grabes. Bollt ihm auch manchmal eine thörichte Menge Beifall, so ift dies blos ein zeitlicher, eitler, gehaltloser Cohn, welcher sich oft in Spott verwandelt, wenn die gehegte Erwartung auch nur im mindeften getänscht wird. Am Ende erwartet solch' einen Sünder die ewige Strafe dafür, daß er das Urtheil des Erdenwurms mehr fürchtete als jenes des Allmächtigen.

Unr Der wird nie zu Schanden werden und auf immer glücklich sein, der ununterbrochen den Herrn geliebt hat und sich bestrebte, seine Lehre zu befolgen.

#### Am zweiundzwanzigften Sonntage nach Pfingften.

Die Tuden stellten dem Herrn eine Erage, nicht in der Absicht, die Wahrheit zu erfahren — welche ihnen ohnehin schon bekannt war — sondern in der Hoffnung, daß sie aus seinen Antworten einen Vorwand ziehen könnten, Böses zu thun.

Gleichen wir nicht oft diesen Gleisenern? Wir kennen die Wahrheit und wissen bestimmt, wie wir handeln sollen; doch steht diese Neberzengung mit den von unseren Leidenschaften herstammenden Wünschen im Widerspruche, so suchen und finden wir Gründe genug, uns zu überreden, daß wir, jene bessere Erkenntniß bewahrend, zugleich tugendhaft bleiben und in dem ganz entgegengesetzten Sinn handeln können.

Bald dient uns zum Vorwande solcher Handlungen eine sogenannte Nothwendigkeit, der Wunsch, das Beispiel Anderer; wir werden dazu fortgerissen, wir wollen durch das kleinere Nebel ein größeres vermeiden, oder verbinden mit der bösen Chat die Absicht, selbe bald und im Nebermaß wieder gutzumachen und dergleichen mehr.

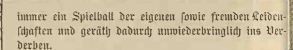
And Pilatus erkannte Tefus für unschuldig, und doch überließ er ihn den Luden auf ihr ungestümes Verlangen und Drohen, damit sie ihn kreuzigten. Erng er darum nicht die Blutschuld an dem Tode des Exlösers?

CAS CAS CAS

Wer mit vollem Bewußtsein sündiget oder dazu absühtlich sein Gewissen übertändet, ist viel strafbarer als Tener, welchen rohe Unwissenheit oder der Leidenschaften Schwindel verblendete. Dieser Knecht, sprach Tesus, der seines Herrn Willen weiß, aber nicht darnach gehandelt hat, wird viel Streiche empfangen. Wer ihn aber nicht weiß und etwas thut, was der Streiche werth ist, wird nicht so hart gestraft werden.

Bitten wir den Herrn, daß er uns zugleich mit der Erkenntniß des Guten auch Willen und Kraft gebe, solch' einer Einsicht unerschütterlich zu folgen. Allein um diese Gnade zu erlangen, müssen wir von unserer Seite auch möglichst dazu mitwirken, indem wir durch fortwährende Beobachtung eines sesten Vorsatzes es bis zur Gewohnheit bringen, stets ohne Bandern, schnell und entschlossen nach der eigenen Leberzengung zu handeln.

Es ist besser, aus einem irrigen Glauben selbst Lehler zu begehen, als im ängstlichen Grübeln die zu Chaten nöthige Zeit zu versplittern und so endlich in der eigenen Meinung und Gefühl verwirrt zu werden. Man hat Mittel genug, begangene Fehler wieder gutzumachen; wer sich aber um seine bessere Ueberzeugung, und mit ihr um seine Selbstkändigkeit bringt, wird auf



#### Am dreinndzwanzigften Sonntage nach Pfingften.

Auf die Bitte eines Obersten erweckt Tesus dessen verstorbene Tochter zum Leben.

Er heilt vom mehrjährigen Blutgange eine Frau, welche mit festem Glanben den Saum seines Kleides berührt.

Beide hatten den Weg zu ihm gemacht und Hilfe bei ihm gesucht. Sie hatten Alles gethan, was sie vermochten, um die erwänschte Gnade zu erhalten, und erbaten sich von dem Herrn nur Tenes, was zu erlangen ihre eigenen Kräfte nicht hinreichten. Dabei leitete Beide ein unbedingter Glaube und Vertrauen.

Welh' lehrreiches Beispiel, wie der Mensch handeln und beten soll, damit er von dem Herrn begnadigt werde! Bu der Eran sagte Tesus: Sei getrost, meine Tochter, dein Glaube hat dir geholsen, und der hl. Tacobus schreiht: der Mensch bitte mit Glauben und zweisle nicht; denn wer zweiselt, ist den Wellen des Meeres gleich, welche hin und her bewegt werden. Darum gedenke ein solcher Mensch nicht, daß er etwas von dem Geren erreichen werde.

# Am Feftage Allerheiligen, 1. November.

Es wird der Gedächtnistag Derer gefeiert, welche vor uns eingegangen in das ewige Teben. Tedes Alter, seder Stand, seder Beruf, sede Classe der menschlichen Gesellschaft hat Heilige erzeugt. Wie wir waren sie gebrechliche Menschen, erlitten Widerwärtigkeiten, Versuchungen, Prüfungen. Anch sie sündigten. Es glänzen unter ihnen der Schächer, welcher wegen seiner Missethaten gekreuzigt wurde; Petrus, der Tesum verlengnete; Paulus der Christenversolger; Thomas der Unglänbige; Augustinus der Wüstling und dergleichen Sünder mehr.

Auf einem verderblichen Trewege befindet sich jener Mensch, welcher wähnt, ganz sehlersrei sein und bleiben zu können. Die Entdeckung, daß Dies unmöglich sei, sührt ihn zur Verzweislung, und er überläst sich dann auf immer unbedingt der Sünde, weil er den Verlust seines Ideals als den Beweis auseht, daß er Dem nie widerstehen kann, was ihn einmal versührte.

Alehmen wir uns die Heiligen zum Vorbilde. Einfach und wahr in allen ihren Ansichten, forderten sie zwar von der menschlichen Natur stets guten, thätigen, kräftigen Willen, jedoch nicht Unsehlbarkeit. Uach jedem Fehltritte entbrannten ihre Herzen von Rene. Sie richteten sich wieder auf mit verjüngter Liebe, mit neuen Kräften und verdoppelten ihre Anstrengungen, um nicht mehr zu sündigen. Sie zweiselten nicht an dem Sieg; legten aber die Wassen nicht nieder, stets eingedenk, daß das Ende des Kampses blos jenes ihres Lebens sei, und daß nur dann der Preis — die ewige Ruhe und Seligkeit — ertheilt werde.

# Am vierundzwanzigften Sonntage nach Pfingften.

Tesus prophezeit den Grenel der Verwüstung als Vorboten seiner Ankunft zum Weltgericht.

Schrecklich ist das Bild des Unterganges der Welt; doch noch schrecklicher das einer Seele, welche mit der Vernichtung des Beitlichen, dem sie sich ausschließlich hingab, Alles verliert und nichts behält, was ihr die Barmherzigkeit des erscheinenden Richters erwirken kann.

Soldy' ein Unglück zu vermeiden, richte der Mensch in manchem ruhigen Augenblicke über sich selbst. Setzen wir alles Beitliche, das uns in Anspruch nimmt, bei Seite: in welcher Lage wird sich dann unser Innerstes befinden? Verliert es durch soldy' eine Beseitigung jeden Anhaltspunkt, seine Zufriedenheit und Frende, stehen wir allein, verlassen, der Verzweiflung preisgegeben, o

wir allein, verlassen, der Verzweiflung preisgegeben, o dann sind wir auf dem Trewege.

Wenn uns hingegen die Trennung von Dem, was wir blos als vergänglich betrachteten, gebrauchten und genossen, nicht niederbeugt; wenn uns dabei noch die Stücke des Bewustseins aus höherem Iwecke vollbrachter Chaten bleibt: dann können wir getrost vor dem Gotte erscheinen, dessen Dienst wir jenem der Welt vorzogen, um den Lohn des ewigen einzuernten, welches wir mehr achteten als das Beitliche.

Doch sollten wir uns auch auf solch' einem guten Weg sinden, so verleite dies den Menschen nicht, sich der Auhe und Unthätigkeit zu überlassen, in dem Wahn, daß das Werk vollbracht sei. So lange der Preis nicht ertheilt wurde, währt noch immer der Kampf; und wer, des Sieges überzeugt, die Wassen zu früh aus den Händen legt, unterliegt ebenso wahrscheinlich als Tener, welcher glandt sest zu stehen, oft schon durch diesen Glauben allein dem Falle am nächsten ist.

Unermüdet und unverdrossen müssen wir bis ans Ende unseres Lebens den Kampf fortsetzen, damit wir dann mit dem hl. Paulus ausrusen können: Ich habe einen guten Kampf gekämpset, ich habe meinen Lauf vollendet, ich habe meinen Glanben bewahrt, mir ist die Krone der Gerechtigkeit vorbehalten.

### Am Cage der armen Seelen, am 2. November.

Viele der Unfrigen sind nicht mehr auf der Erde. Der Herr hat sie gerichtet. Die Einen haben den Preis des ewigen Lebens erhalten, Andere sind unwiederbringlich verloren und verdammt. Aber es gibt noch Unglückliche, welche unermesslich leiden. Als der Herr sie abrief, waren sie nicht vollkommen mit ihm versöhnt. Iwar nicht abschtlich und aus bösem Willen, aber ans Leichssinn ließen sie sich zur Sünde versühren und vergaßen Gott augenblicklich. Daher nahm er sie dorthin nicht auf, wo nur die Unschuld Platz sindet. Doch als gnädiger Vater verstieß er sie nicht auf immer und bestimmte zu ihrer Reinigung ein zeitliches Maß der Kuße. Sie vermögen nicht mehr zu handeln und in die Wagschale dieses Maßes gute Werke zu legen — doch wir können es für sie.

Der Herr versprach zu erhören unsere Bitten und anzunehmen unsere Opfer. Elehen wir für sie zu ihm; bitten wir, daß er ihnen gute Werke anrechne, so wir in dieser Absicht vollbringen; opfern wir für diese Unglücklichen dem himmlischen Vater das Eleisch und das Blut seines Sohnes in dem heiligsten Altarssacrament.

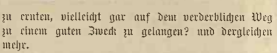
Es ist Pflicht jedes katholischen Christen, dieses Werk der Liebe nicht zu unterlassen. An viele der Verstorbenen knüpsen uns Bande des Blutes, der Freundschaft, der Dankbarkeit, der Achtung; vielleicht vernachlässigte mancher die Sorge für sein Heil blos, um uns zu dienen: nur so können wir ihnen vergelten, was sie für uns thaten. Andere leiden vielleicht nur, weil wir sie verführten oder durch feindselige Gesinnungen und Handlungen zum Bösen verleiteten. Sie zeugen gegen uns vor Gottes Richtersuhl.

Würden wir sein Gesetz der Liebe gegen alle Menschen erfüllen, übten wir es nicht auch gegen solch' leidende Verstorbene aus? Er, der in dem Maße vergilt, mit welchem wir ausmessen, wird uns dafür reichlich belohnen. Wir werden Freunde und kräftige Fürbitter sinden — im himmel an jenen Seelen, deren Verbannung aus dem Paradiese wir verkürzen halsen, auf der Erde an liebenden, dankbaren Menschen.

# Am Feftiage des hl. Teopold, 15. November.

Er hat sündigen können und hat nicht gefündigt.

Dürfen wir Dies wohl and von uns sagen? Haben wir der Gelegenheit widerstanden zu sündigen, besonders wenn sich an die Sünde scheinbar blos Vortheile und keine Nachtheile knüpften; wenn wir hoffen konnten, durch selbe uns emporzuheben, den Beifall der Menschen



Doch war schon jeder solcher That eine innere Unruhe vorausgegangen. Hätten wir diese nicht durch die Leidenschaft übertäubt, hätten wir ihre Spur versolgt, wir würden in ihr die misbilligende Stimme des eigenen Gewissens entdeckt haben.

Gott hat den Menschen mit gahlreichen Sähigkeiten ausgestattet. Es find dies die Talente, welche nach dem Gleichnisse Tefu der Gerr seinen Knechten gur Benütung anvertrante. Das Gerrlichste unter allen ift das Gewissen, dieser innere untrügliche Richter über Recht und Unrecht. Doch zugleich hat er unseren Willen nicht beschränkt. Es steht uns frei, ob und inwieweit wir den Ausspruch unseres Gewissens befolgen oder für nichts achten, gu welchem Zweck, auf welche Art und in welchem Maß wir die erhaltenen Sähigkeiten benützen wollen. Unr erklärte er uns bestimmt, daß ein überschwänglicher Lohn Dessen wartet, der seine Calente durch ihre Anwendung zu guten Werken vermehrt, Strafe hingegen Tenes, der die Gnade des Herrn verschmäht, indem er, nichts Gutes leiftend, Das unbenütt läßt, was ihm dazu gegeben wurde. So auch des Unglücklichen, welcher die überkommenen Kähigkeiten zum Bosen, also gerade zum Gegensak ihrer Bestimmung, gebraucht.



Und doch, wer sollte es denken — ist der Glaube des Menschen oft zu schwach, um zur Thätigkeit guter Werke überzugehen oder ihn vom Bösen abzuhalten. Wirschen zurück vor augenblicklichen Ueberwindungen und Anstrengungen, welche in Maß und Dauer so gering sind gegen den für sie bestimmten Lohn — wir ziehen vor, nichtswürdigen Leidenschaften zu fröhnen, welche uns schon hienieden blos unzufrieden machen und der Ansprüche auf die ewige und unaussprechliche Glückseit in der Jukunst berauben.

Es liegt in unserer Araft, den seligmachenden Glauben zu erringen.

Flehen wir darum zu Gott. Er versprach ja die Erhörung jeder inbrünstigen Bitte, welche die Ehre seines himmlischen Vaters zum Iweck hat. Rusen wir oft die Wahrheiten der Offenbarung in unser Gedächtnis zurück. Sie wurden den Menschen durch die nämliche Luelle bekannt, welcher wir die überirdische, himmlische Lehre der Religion verdanken, und dieser gleiche Ursprung verbürgt ihre Unsehlbarkeit.

Laßt uns unabläßlich streben, auf diese Art in unserem Ennersten den Glauben zu befestigen und zu vermehren, daß er unerschütterlich, kräftig, thätig werde und uns den sicheren Pfad führe zu dem ewigen Leben.!)

<sup>1)</sup> Die borangegenden "Betradstungen ge." durften bald nach bem Jahre 1829 berfaft worden fein. B. B.

# Betrachtungen über das Evangelium Matthäi, Cap. XXII, Ders 35-46, am fiebsehnten Sonntag nach Pfingften.

»In der Zeit, da die Pharifäer hörten, daß Tesus den Saducäern den Mund gestopft hatte, kamen sie bei ihm zusammen, und einer aus ihnen, der ein Gesetzverständiger war, fragte, um ihn zu versuchen, und sprach: Meister, welches ist das größte Gebot in dem Gesetze? Tesus sprach zu ihm: Du sollst den Herrn, deinen Gott, aus deinem ganzen Herzen, aus deiner ganzen Seele und aus deinem ganzen Gemüthe lieben. Dies ist das größte und vornehmste Gebot. Das andere aber ist diesem gleich: Du sollst deinen Nächsten wie dich selbst lieben. In diesen zwei Geboten besteht das ganze Gesetz und die Propheten.

Da nun die Pharifäer versammelt waren, fragte sie Tesus und sprach: Was dünket euch von Christo, wessen Sohn ist er? Sie antworteten ihm: Davids. Da sagte er ihnen: Wie nennet ihn denn David durch Eingebung des Geistes einen Herrn? da er spricht: Der Herr hat

zu meinem Herrn gesagt: Sche dich zu meiner Rechten, bis ich deine Feinde zu deinem Fußschemel mache. Wenn nun David ihn einen Herrn nennet, wie ist er denn sein Sohn? Und Uiemand konnte ihm eine Antwort geben; auch getraute sich von diesem Tage an Uiemand mehr zu fragen.«

Du sollst den Herrn, deinen Gott, aus deinem ganzen Herzen, aus deiner ganzen Seele und aus deinem ganzen Gemüthe lieben. Dies ist das größte und vornehmste Gehot.

So sprach Tesus. Wer von uns fühlt sich nicht tief von der Größe, von dem Umfange dieses Ausspruches ergriffen? Gott, der in unserem Herzen und in unserer Vernunft den Drang schuf, das Gute zu lieben, will, daß wir diesem Gefähl gegen das beste aller Wesen, gegen den Unendlichen, den Inhalt aller Vollkommenheit und alles Guten, gegen den über Alles Liebenswürdigen solgen sollen. Er, der jeder Creatur das Bedürsniß einslößte, durch Wohiwollen empfangene Wohlthaten zu vergelten, verlangt für die unzähligen Gnaden, die er nus erwies, keinen anderen Dank als unsere Liebe.

Wie gering, o Herr, ist diese Forderung im Vergleich mit deiner Größe und deiner Güte für uns! Was sind wir gegen Gott? Was ist ein einzelner Mensch im Vergleich zu der Menge seiner Mithrüder, welche den Erdball bewohnen; was diese Erde gegen die unendlichen Körper, so sich am Firmament vor unserem Auge entwickeln; was diese alle gegen Den, durch dessen blossen Willen sie entstunden und bestehen? — Was sind unsere Kräfte? Können wir aus eigener Gewalt einen Grashalm wachsen machen oder verstehen wir, wie und warum dieser Halm entsteht, wächst, zu Grunde geht?

Selbst den Begriff des Uichts, aus dem uns der Allmächtige schuf, vermögen wir nicht deutlich zu fassen, da wir blos von unserem eigenen Dasein Kenntniß haben.

Gott beschränkte seine Gnade nicht darauf, uns in die Wett zu setzen; er erwies uns eine neue, er schuf uns nach seinem Ebenbilde.

Währenddem er die übrigen Geschöpse in Allem den unabänderlichen Geseizen der klatur unterwarf, stattete er den Menschen mit der herrlichen Gabe der Seele aus, gab ihm einen freien Willen — machte ihm zum Herrn über die Erde und ihre Producte. Wir verdanken also seiner Liebe nicht nur unser Dasein, sondern auch die vortressliche Art dieses Daseins. Liegt es nicht in der klatur und in der Billigkeit, daß Das, was wir von ihm allein erhielten, auch vor Allem verwendet werde, um dem Geber unseren Dank durch Gegenliebe zu zollen? Ift es zu viel verlangt, wenn der klnendliche dassür, daß er Alles gab, von seinem Geschöpf die Verwendung seiner Gaben zu seiner Ehre fordert?



Die Beleidigung des Unendlidzen ist unendlidz, — und selbst unendlidze Strafe einem soldzen Verbredzen nicht gleich, weil sie blos ohne Ende, nicht aber, wie der Beleidigte, ohne Anfang ist.

verleugnete Gott durch feinen Ungehorfam.

Doch liebte der gute Gott sein Geschöpf zu sehr, um es auf solche Art zu bestrasen. Adam wurde blos aus dem Paradiese vertrieben — aus dem Sitze aller Erenden auf eine Erde versetzt, wo ihn nun vergängliche Nebel quälten, und Gott versprach ihm und seinem Geschlecht Verzeihung durch die Absendung seines himmlischen Sohnes, welcher die Sünden der Welt auf sich nehmen und für sie leiden würde.

Dafür also, daß sich der Erdenwurm an dem Unendlichen versündigte, erniedrigte sich dieser so sehr, die Form des Menschen anzunehmen, der ihn beleidigte, und für das Verbrechen zu büßen, das dieser gegen ihn beging. Er begnügte sich nicht, uns unsere Sünden zu verzeihen, selbst will er sie tilgen, — sein Thenerstes dafür opfern. Wer wird hier nicht mit Bewunderung, Entzücken und Dank für eine so unbegreifliche Liebe mit jenem heiligen Vater ausrusen: »Wenn ich schuldig bin, mich ganz meinem Gotte dafür, daß er mich schus, zu opfern, was werde ich ihm dafür noch darbringen, daß er mich wiedergebar — und auf eine solche Art wiedergebar?«)

Der Sohn Gottes wurde Mensch und auch als Mensch überhäufte er uns mit unaussprechtichen Gnaden. In 33 Tahren eines mühseligen Lebens unterrichtete er uns durch seine Lehren und durch sein Beispiel, stellte sich uns als Urbild auf, spendete Verzeihung dem reumüthigen Sünder und alle Arten von Wohlthaten Denen, so ihn voll Glauben und Butrauen anriesen; er ertrug Elend, Schmach, Verachtung, Versolgung und unterwarf sich seinillig mit Ergebung dem gualvollsten Tode, weil sein himmlischer Vater beschlossen hatte, durch diesen die Sünden der Welt zu versöhnen.

Und welch' unendlichen Beweis seiner Liebe gab er uns noch vor seinem Hingange zum Tode!

Er ließ durch Einsetzung des heiligen Altarssacramentes sein Fleisch und Blut zurück. In diesem heiligen Sacrament blieb er unter einer anderen Form bei uns; denn er wollte seine Schase, die er vom Verderben

<sup>1) »</sup>Si totum me debeo pro me facto, quid addam pro refecto, et refecto hoc modo?« St. Bernardus.

errettet hatte, nicht verlassen. Auf eine für die Sinne der Menschen empfängliche Art, als Fleisch und Blut unter dem Fleisch und Blut, wollte er bei ihnen verweilen, zur Verehrung, zur Anbetung, zum Troste; als Bussopser wollte er durch ihre Hände seinem himmilischen Vater so geopfert werden, wie er sich ihm einst selbst auf dem Kreuze darbrachte. Er wollte ihnen endlich als Alahrung dienen, die sie in seiner Liebe erhalten und ihnen Kraft geben sollte, den Weg bis zu ihm zu durchziehen; denn wer mein Fleisch ist, sagte er, und mein Blut trinkt, der bleibt in mir und ich bleibe in ihm in Ewigkeit.

Gott eröffnete uns den Weg, zu ihm zu kommen, mit Dem vereinigt zu werden, der unendlich gut, folglich unendlich glücklich ist; — und wofür versprach er uns wiederholt ein solches Glück?

Dafür, daß wir Das thun, was nur unsere strengste Psticht ist, was uns Vernunft und Herz gebieten, wozu uns unser Gefühl auffordert, — dafür, daß wir Gott lieben und seine Gebote befolgen. Denn selig sagte er, wird der Knecht sein, den der Herr bei seiner Ankunft wachend findet; er wird ihn über alle seine Güter seizen.

Auch damit war das Maß der Gnade des Allmächtigen nicht voll, daß er die Vergeltung unserer Handlungen bis ans Ende unseres irdischen Lebens verschob.

Uein, die Erwartung der Vergeltung nach dem Tode, von der uns blos der Glaube unterrichtet, ohne uns zu sagen, wann sie eintreten wird, hätte nicht kräftig genug auf unsere gebrechliche Uatur gewirkt, um uns beständig auf dem Weg zu ihm zu erhalten.

Gott gab uns daher eine Vergeltung, die jeder Chat auf dem Fuße folgt und deren schnelle, sich immer wiederholende Wirkung uns durch die Ersahrung bekannt wird und stets gegenwärtig bleibt. Er gab uns die Stimme des Gewissens, dieses edle Gefühl, welches er in die Herzen legte, um uns zum Guten anzutreiben und vom Bösen abzuhalten, welches jede gute Chat durch frohes Bewußtsein, innere Unde und Insciedenheit lohnt, uns die Kraft zum Fortschreiten in der Besserung vermehrt, indeß sie jedes Vergehen durch Vorwürse bestraft.

Noch mehr that Gott, um uns den Weg zu ihm zu erleichtern. Als sein himmlischer Sohn beschlossen hatte, nicht mehr als Mensch vor unseren Augen zu erscheinen, als er die Erde verließ, schickte er den heiligen Geißt, den Tröster, auf die Welt. Gott, der heilige Geißt, theilte sich den Aposteln und Tüngern des Herrn mit; er öffnete ihre Herzen, löste ihre Iungen, gab ihnen die Kraft, die Sünden den Renmüthigen zu verzeihen, die Verirrten zurückzusühren, die Unwissenden zu belehren, uns alle seine Gnaden in den heiligen Sacramenten mitzutheilen und dadurch fortzusahren, die Kenschen bis zum jüngsten

Gerichte auf dem Wege zu Gott zu führen, zu leiten, zu ftarken, zu erhalten.

Aber wer kann sich im Cobe des Allmächtigen erschöpfen, wer alle überschwänglichen Gnaden herzählen, die dieser liebevolle Vater über uns ergoß?!

Was bleibt uns bei dieser Betrachtung mehr übrig, als uns vor ihm in den Staub auf unser Angesicht niederzuwersen, seine Größe, seine unendliche Kiebe zu bewundern und zu erkennen, daß wir auch nicht einer seiner Gnaden würdig sind?

Aber je tiefer diese Erkenntniß ist, desto größer muß sich in uns das Gefühl des Dankes, der Liebe gegen Den erheben, der uns aus bloßem Wohlwollen mit so unbegreislichen Gnaden überhäuft. Es wird sich andz sicher mied erheben, keiner wird ihm widerstehen, der nicht durch fortwährenden entsetzlichen Wandel auf dem Wege des Bösen den Keine und den Wunsch zum Guten, den Gott in uns legte, ganz unwiederbringlich erstickt hat. Kühn können wir mit Paulus den Fluch über alle Diese aussprechen, weil sie Gott und den Herrn Tesun nicht lieben.

Aber blos jene Verstockten soll er tressen — nicht die Verirrten, welche nur augenblicklich, hingerissen durch Leidenschaften und den Taumel der Welt, Gott verließen. Er, der Allgütige, hat sie noch nicht gerichtet; er läst ihnen Beit, zu ihm zurückzukehren; er schickt ihnen Trübsale, die sie an den Vater alles Ginten und andas Bedürsniß erinnern sollen, bei Dem Hilfe zu suchen, der sie allein geben kann; er erhält sie noch am Leben. Allein er, der dem Renmüthigen Verzeihung versprach, hat dem Sünder nicht bekannt gemacht, welche Erist er ihm lassen wird, um selbe zu erhalten. Der Tod, das Gericht wird Teden übersallen; benommen sind ihm dann auf immer die Mittel, Verzeihung seiner Verbrechen zu erhalten, wieder zu Gott zurückzukehren — und er erscheint vor dem Richtersuhl in der Lage, in welcher er die Welt verließ. Ewige Verdammniß wird den Unglücklichen tressen, der nicht mit seinem Schöpfer vereint und ausgesöhnt von hier scheidet.

Thr Sünder, die der Wunsch nach einem augenblicklichen Unten oder Genusse verleitet, den Weg zu verlassen, der euch zu dem ewig dauernden Glücke führte, vergleicht das Unsichere, das Unstehe, das Vergängliche Dessen, was ihr suchet, mit der Größe und ewigen Dauer dessen, was ihr dafür auf das Spiel seht; bedenkt den Abgrund, an welchem ihr steht, bedenkt, daß jeder Augenblick euch in denselben hinabstürzen kann, und kehrt zurück zu dem Herrn, so lange er euch noch Zeit dazu gewährt.

Mit jedem Verzuge zur Besserung mächst für endy die Gefahr, und es wird end immer schwerer, von dem Wege, den ihr einschlagt, abingehen und einen besseren gu betreten. Immer mehr wird die Gewohnheit überhand nehmen, immer schwächer die Stimme eneres Gewiffens und der edlen Gefühle werden, fo euch der Schöpfer gab, um euch in euren Gandlungen gu leiten. Bittert, daß fie nicht gang verlösche, daß fie blos in dem schrecklichen Augenblicke, in der Todesstunde, wieder erwache, um euch dann, wo es euch an Beit und an Braft gebredgen wird, Rene zu üben, als Qual zu dienen und zu zeigen, was ihr hättet thun sollen, was ihr verfämmt, was ihr verloren habt. Heberzengt end and ener Verstand durch den Glauben nicht von der Mothwendigkeit enerer Besserung, so laßt ener Herz sprechen. Seht den fleischgewordenen Gott auf dem Kreme. Er ift von Allen verlassen und verschmäht, er leidet die größten Qualen - für endr. Hady endr ftreckt er feine blutenden Arme aus, sein Herz schlägt in seinem durchstochenen Busen für ends. Unr den Wunsch hat er, daß seine Leiden nicht umsonft für ench sein sollen, daß ihr sie nicht zurückstoßen, ihm nicht dafür mit Undank lohnen, nur Rene fühlen follt, Tenen beleidigt gu haben, der so viel für end that.

Und ihr könntet eines solchen Gemüthes fähig sein — ihr des Undankes gegen den Herrn?

Der Hund, dem ihr ein Bein vorwerft, dankt euch dafür und opfert seine Kräfte und sein Leben auf, um

endy zu bewachen und für eure Wohlthaten zu lohnen. Und doch ist er nur ein Geschöpf wie ihr, ihr nähret nur seinen Körper, und zwar blos mit Dem, was ench unnöthig und überstüssig ist. — Der Unendliche würdigt sich herab, die Gestalt eines elenden Menschen anzunehmen, uns zur Uahrung zu dienen, sür alle unsere Sünden zu leiden: und wir könnten ihn verlassen? nicht Uene fühlen, wenn wir von ihm wichen? nicht unverweilt zu dem zurückkehren, der uns zu sich rust. Verzeihung der Beleidigung und Kraft verspricht, serner auf dem Wege des Guten zu wandeln?

Nein, so verdorben sind Wenige unter uns! Aber, meine geliebten Brüder, hütet euch, es zu werden; verschiebet deswegen nicht lange enere Bekehrung und Rückkehr zu der Liebe des Herrn, bittet ihn, daß er sie euch ertheile.

Ueine, wahre Liebe sehnt sich nach der Vereinigung mit dem geliebten Gegenstand. Gott hat sie uns nach dem Tode versprochen; — last uns aber noch während des Lebens dem Orange unseres Herzens folgen, um uns dem Allgütigen so viel zu nähern, als es in unseren Kräften steht. Durch das Gebet wollen wir uns zu ihm erheben und ihm unsere Bewunderung sowie unseren Dank darbringen. Die Ergebung in seinen göttlichen Willen beweise ihm, daß wir seine Beschlüsse über Alles



ehren und lieben; die Nachahmung seines Lebenswandels, das Bestreben, uns nach ihm zu bilden und an ihn anzuschließen; endlich die Befolgung seiner Gesetze den Wunsch ihm zu gefallen!

Gott will, daß wir zu ihm beten sollen; aber dieser gütige Vater, welcher uns für die Erfüllung alles Dessen belohnt, was er als Pflicht von uns sordert, hat auch dem Gebet ein solches Ziel gesteckt. Er will nicht, daß wir uns darauf beschränken, unsere Gefühle gegen ihn auszudrücken: Gnaden sollen wir von ihm verlangen und er wird sie uns geben. Bittet, sagte er, und ihr werdet erhöret werden. Aber er, dem nichts verborgen bleibt, der Alles nach dem wahren Maß abmist, er wird nur das Gebet erhören, welches inbrünstig ist, aus dem Innersten eines gedemüthigten, reumüthigen Herzens, aus der Fülle der Ueberzengung und des Butrauens mit dem wärmsten Wunsch und Verlangen der Erhörung zu ihm kommt.

Gebete, welche aus Gewohnheit geschehen, in welchen blos der Mund dem Gedächtnisse eingeprägte Formeln herausstößt, werden den Herrn nicht rühren, keine Gnade vor seinem Angesicht sinden. Denn Gott sagte: er ist ein Geist, und die ihn anbeten, müssen ihn im Geiste und in der Wahrheit anbeten.

Ulemanden wies er noch unerhört ab, der ihn mit ganzer Seele anflehte. Dem Manne, den öffentliche Verbrechen ans Kreuz gebracht hatten, verzieh er alle seine Sünden und nahm ihn auf in das Paradies, obwohl ihn dieser nur mit den wenigen Worten anries: Erinnere dich meiner, o Herr, wenn du in dein

So ward Magdalena, so der Gidtbrüchige, so der Sünder im Tempel erhört; aber nicht der Pharisäer, welcher stolz auf seine Chaten in einem langen Wortgepränge Gott ausprach, nicht die Gleisener, welche zwar die Religionsgebräuche beobachteten, aber in ihren Handlungen den Geist des Gesetzes nicht befolgten.

Reid eingehen wirft.

And David erzielte Verzeihung, als er sich renmüthig seiner Sünden anklagte, inbrünstig betete: O Gott, erschaffe in mir ein reines Herz und erneuere den geraden Sinn in meinem Innersten. Verwirf mich nicht vor deinem Angesicht und benimm mir nicht deinen heiligen Geist. Stärke mich durch ihn und laß mich deines Heiles erfreuen.

<sup>&</sup>lt;sup>1)</sup> V. 12. Cor mundum crea in me, Deus; et spiritum rectum innova in visceribus meis. V. 13. Ne projicias me a facie tua et spiritum sanctum tuum ne auferas a me. V. 14. Redde mihi laetitiam salutaris tui; et spiritu principali confirma me. — Psalmus L.



Aber was wollen wir länger unter den Menschen Urbilder suchen, wie wir gu Gott beten sollen? hat er, der uns mahrend feiner Anwesenheit als Mensch über Alles belehrte, nicht auch darüber feinen göttlichen Unterricht im Gebete des Geren gegeben? In diefem himmlischen Gebete, welches Alles in fich enthält, was wir munschen und verlangen können, welches uns entguden, mit Ciebe erfüllen und zu ihm erheben muß, wenn wir es mit Anfmerksamkeit beten, Gott vor Augen haben und uns die Gefühle, fo es enthält, eigen machen. Wie hinreißend, wie beglückend find nicht schon deffen erfte Worte: Vater unfer! Alfo Vater follen wir did nennen und unfer Gebet mit dem Bekenntniß cröffnen, daß du uns für deine Sohne ansiehft, folglich mit der Anerkennung, daß du uns liebst und daß wir uns gutrauensvoll dir nähern und unsere Bitten vorbringen können. Und diefer liebende Vater ift es, der du bift in dem himmel.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Sacrificium Deo spiritus contribulatus; cor contritum et humiliatum, Deus, non despicies. Ps. L., V. 19.



Weldy großes Bild der Allmacht Gottes! Er ist in dem Himmel, welcher uns von allen Seiten umgibt, dessen Aufang und Ende wir weder übersehen noch kennen, der alles Erschaffene in sich enthält, von dem uns das wohlthätige Licht, die fruchtbringende Wärme, der erquickende Regen kommen; der uns oft in seinem Jorn mit Sturm, Ungewitter und Blitz bestraft, um uns dann wieder in ruhigem Wetter seine Versöhnung anzukündigen.

Und nun, nachdem er sich uns als liebender Vater dargestellt hat, folgt das Bild seiner Allmacht und Vollkommenheit.

Geheiligt werde dein Name! Eine neue Infprache an unser Herz; denn was kann der liebende Vater mehr wünschen, als daß überall der Name des Geliebten durch dessen Verehrung geheiligt werde?

Inkomme uns dein Reich! Herr, der du versprochen hast, uns Das zu geben, um was wir dich bitten werden, du willst, daß wir verlangen dein Reich, das Reich des unendlich Glücklichen, zu erhalten.

Wie vermessen wäre ein solcher Anspruch, hättest du ihn nicht befohlen? Wie kühn wäre es, wenn das elende vergängliche Geschöpf das Glück des Allmächtigen genießen wollte, selbst wenn es immer seinen Gesetzen nachgelebt hätte!



Und du willst es uns geben, obwohl wir dich so oft beleidigten: und dies blos, weil wir die Aussprüche der ewigen Wahrheit glaubten, weil wir auf Den hossten, der uns versprach, uns nicht zu verlassen, weil wir Den liebten, der verdient, über Alles geliebt zu werden, und folglich bereuten, diese Liebe verleugnet zu haben.

Dein Wille geschehe, wie im himmel, also auch auf Erden.

Ta, er geschehe, dieser Wille Dessen, der nichts als unser ewiges heil und Glück zur Absicht hat, der Wille Dessen, den wir über Alles lieben.

Da er uns die Freiheit unserer Handlungen gab, so soll der Ausspruch des heiligen Gebetes auch ein Versprechen von unserer Seite sein, sie blos nach seinen Gesten zu richten; in Allem, was uns widerfährt, den Finger des Herrn zu erkennen, muthig und getrost alle Widerwärtigkeiten zu ertragen, weil er sie uns schickt, er, der nur unser Glück wünscht und Alles dazu veranstaltet.

Gib uns heute unfer tägliches Brot.

Wir bitten ihn um Erhaltung unseres Lebens, denn wir wollen ihn lobpreisen, so lange es noch von uns abhängt; wir bitten ihn um Frist, denn wir haben noch Sünden zu bereuen und abzubüßen, begangenes Unrecht gut zu machen, Verdienste zu sammeln, um nicht mit besteckter Seele, mit leeren händen vor seinem Richter-

kuhle zu erscheinen. Aber beschränken sollen wir uns, blos um das tägliche Brot zu bitten; denn die Sorgen für unser zeitliches Leben sollen nicht zu sehr ausgedehnt sein, und Gott wird uns belohnen, wenn wir jeden Tag als einen Gewinn betrachten, daher aber auch jeden mit Wucher benutzen, weil wir auf den kommenden nicht zählen können.

Vergib uns unsere Schulden, als auch wir vergeben unseren Schuldigern.

Auf die Erkenntniß der Liebe und Allmacht Gottes, auf die Aeußerung der Gegenliebe und Verehrung gegen ihn, den Wunsch, ewig bei dem Geliebten zu sein, und das Verlangen um Frist zur Vorbereitung zu seinem Reiche — folgt die Bitte um Vergebung der Sünden. Die beschränkten Kräfte der menschlichen Natur reichen nicht hin, um für die Beleidigung des Unendlichen zu büßen, wir müssen seine Gnade um Verzeihung bitten, denn blos durch ihn können wir gereinigt werden. Aber nur unter einer Bedingung will uns Gott die Verzeihung gewähren: wir sollen auch unseren Schuldigern vergeben, das heißt, wir sollen, soviel in unserer Kraft liegt, gegen unsere Mitmenschen jene Liebe ausüben, welche er uns bewies, und die wir von ihm verlangen.

Er will, daß wir selbst diese Bedingung aussprechen, daß wir uns selbst gegen ihn verpflichten, daß wir endlich selbst unsere Verdammniß verkünden, wenn wir sein Gefetz nicht befolgen; denn wie können wir mehr von Gott Verzeihung erwarten, nachdem wir ihn gebeten haben, sie uns nur zu gewähren, als wenn wir unseren Nebenmenschen verzeihen?

Der gute Gott erinnert uns hier wiederholt an unsere Pflichten, knüpft ein neues Band der Vereinigung zwischen den Menschen und will selbst durch ihre eigene Mitwirkung zum zeitlichen Glücke seiner Geschöpfe beitragen, indem er sie verpflichtet, sich wechselseitig zu ertragen und zu lieben.

Und führe uns nicht in Versuchung.

Ta, Herr, wende sie von uns ab die Versuchung, dich zu beleidigen, dich zu verlassen; denn unsere Krässe allein reichen nicht hin, ihr zu widerstehen. Unsere verdorbene Uatur, unsere Keidenschaften wollen uns von die loseissen und entsernen, sie drohen sich unser zu bemeistern. Stehe uns bei in dem Kampse, den wir mit ihnen kämpsen, hilf uns den Sieg ersechten! Uur durch dich, nur durch deine Gnade, nur in dem Beichen des Kreuzes können wir siegen. Wir werden es auch, o kerr, denn du hast uns besohlen, dich darum zu bitten; aber wir werden es nur dann, wenn wir uns vorher vor dir gedemüthigt und anerkannt haben, daß wir es ohne deine Gnade nicht können, denn wer glaubt, durch sich allein seszusehen. Der ist am nächsten dem Falle; wir werden es, wenn wir nach deinem Aus-

fpruche auf uns wachen und dich anflehen, uns von der Versuchung zu befreien.

Sondern erlöfe uns von dem lebel.

Anch diese Erlösung von dem Klebel, von dem Stande der Sünde, von deiner Ungnade vermagst du, o Gerr, allein uns zu gewähren. Dies ist der Schluß unseres Gebetes: denn glücklich, ewig glücklich werden wir sein, wenn uns Gott diese Gnade angedeihen läst, wenn er uns die Verdienste seines Sohnes zuwendet, wenn wir durch selbe gereinigt vor seinem Chrone erscheinen können und eine Seligkeit erhalten, die nicht wir, sondern die er für uns verdiente und die er uns gibt, wenn wir ihn lieben.

Tesus lehrte uns in diesem rührenden Gebete nicht nur, wie wir zu beten haben, sondern auch was wir von Gott erstehen und folglich als den Gegenstand unserer Wünsche betrachten sollen. Ganz sind sie dahin gerichtet, Gnade von dem Schöpfer zu erhalten, nur ewig mit ihm vereinigt zu werden. Licht nach Ehren, nach Reichthümern oder Vortheilen dieser Welt sollen wir streben, sondern nach dem Reiche Gottes.

Suchet, sagte ex, das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit, so wird ench Alles gegeben werden.

Diesen Unterricht gab uns der Erlöser in seinem ganzen Leben. So oft ihn die Tuden und selbst seine



an den Vater gelangen werden.

Wenn der Morgen unsere Augen aufschließt und uns zu einem neuen Leben erweckt, dann lagt uns Gott danken für den Tag, den er uns wieder gab: laßt uns den Vorsatz erneuern, ihn nicht zu beleidigen, seine Befehle zu befolgen, laßt ihn uns bitten um Gnade und Kraft, damit wir diesem Vorsatz getreu bleiben.

Täglich opfern die Priefter dem Allmächtigen das Fleisch und Blut seines Sohnes so auf, wie er es auf dem Calvarienberge that. Vereinigen wir unsere Meinnng mit der ihrigen und bitten wir ihn, uns diese Opfer zur Tilanna unserer Sünde und Erhaltung seiner Gnade zuzuwenden.

Wenn der Abend uns jum Schlafe, diesem Chenbild des Codes, ruft, so danken wir dem Schöpfer für den vorangegangenen Cag und die an felbem erwiesenen Wohlthaten. Prufen wir unfer Betragen, berenen wir die Sünden, so mir begingen, und die Gelegenheiten, so wir vernachlässigten, gut zu handeln, und bitten wir Gott, uns Beides zu verzeihen; Schließen wir endlich nicht früher die Angen, bis wir ihm nicht auf die nämliche Art, wie wir es dereinst auf dem Codtenbette zu thun wünschen, unsere Seele empfohlen haben.

Audy mährend des Tages werden wir Gelegenheit finden, uns an Gott zu erinnern und unser Herz zu ihm zu erheben. Beigt fich uns die Möglichkeit, dem Uebenmenschen nüklich zu sein, so weihen wir das Gute dadurcht ein, daß wir es mit den Gedanken an Gott und ihm zu Liebe thun.

Die Gurcht, ihn ju beleidigen, halte uns von der Sunde ab, und find wir gefallen, fo bewahre uns eine schnelle Reue und ein Vorsatz zur Besserung vor dem Rückfalle.

Selbft unfere Leiden werden uns nühlich fein, wenn wir fie dem Schöpfer aufopfern und geduldig ertragen, weil er sie uns schickte.

Soldie Gefühle find ein Gott angenehmes Gebet, welches zu ihm emporsteigt, wie das Opfer des frommen Abel, und Gnade vor feinem Angesichte findet. Von ihnen sollen wir stets durchdrungen sein, wenn wir uns zu dem Schöpfer erheben, wenn wir ihm nach den Gesetzen unserer Religion in den durch sie vorgeschriebenen Uebungen unsere Verehrung, unsere Liebe, unsern Dank zollen.

Die Beschaffenheit der menschlichen Natur macht uns zwar empfänglich, augenblicklich und auf eine Beit von der Größe eines Gefühles hingerissen zu werden und durchdrungen zu sein. Allein sie ist zu schwach, um solche Gefühle bei uns dauerhaft zu erhalten, wenn wir nicht fortwährend unwillkürlich an selbe erinnert und bei selben erhalten werden.

Die Gegenstände, welche sich stets abwechselnd den Sinnen der Menschen darstellen, nehmen ihre Denkund Thatkraft in Anspruch. Sie würden sich auch ihrer sowie der Gefühle unseres Herzens ausschließlich bemeistern und sie ganz von Gott abziehen, hätte seine Gnade nicht auch dafür gesorgt, uns Ermahnungen und Gesetz zu geben, die uns fortwährend wieder zu ihm zurücksühren.

Sinnlich erschien er unter uns als Mensch; augenscheinlich ist er vor unsern Augen und in unserem Munde in dem Sacramente des Altars. Er und durch ihn seine Nachsfolger in der hl. Kirche gaben uns eine Religion, in welcher wir an Gebete, Fastengebräuche gebunden sind, die uns ohne eigenes Buthun immer wieder an

Den erinnern, zu dessen Ehre sie bestehen. Und was führt diese Erinnerung allein nicht Alles in unser Gedächtniß und in unsere Herzen zurück? Die Liebe zu Gott, folglich die Neue unserer Sünden und den Vorsatz, ihn nicht zu beleidigen. Sie führt uns auf den Weg der Tugend und des ewigen Lebens!

Charles San

Die Verachtung, die Vernachlässigung der Nebungen der Religion ist der erste Schritt zum Bösen, denn er ist der erste, um Gott zu vergessen und zu verlassen.

Mögen die sogenannten Weisen, welche alles Sinnliche von der Religion entsernen und sie blos auf Gefühle und Gedanken beschränken wollen, nur unser spotten. Die Elenden, sehen sie denn nicht ein, daß dieser Spott selbst die Quelle in ihrer Eigenliebe hat? Daß sie sich als Menschen größer dünken wollen, als sie wirklich sind, — daß sie sich etwas zutrauen, was sie nicht zu leisten vermögen! Wozu sührt sie auch ihr Streben nach dem bloßen Geistigen? Meistens zur Verleugnung Gottes, weil sie es nicht glauben was sie nicht begreisen können.

halten wir uns lieber an unfer himmlifches Urbild und folgen wir feinem Beifpiele.

Christus bewies die größte Verehrung für die Alebungen der Religion, deren er keine vernachlässigte. Als Gott konnte er Alles unterlasseu, was blos zu seiner Ehre bestand, als Stifter einer neuen Religion ganz die alte verwersen. Aber er unterzog sich wie jeder, anch der

letzte seiner Diener, allen ihren Gebräudzen. Er wurde beschnitten, in dem Tempel geopsert, getaust, er betete, sastete, as das Gsterlaum nach den mosaischen Vorschristen, und nur als er durch seine Auserstehung in das himmlische Reich einzog, nahm das alte Gesetz ein Ende, um durch das neue ersetzt zu werden.

Und wir sollten Das, was der Herr der Heerschaaren blos that, um uns als Beispiel zu dienen, zu lästig sinden und nicht thun wollen, da wir ihm doch dadurch unsere Liebe und unseren Gehorsam beweisen, uns ans dem Wege zu ihm erhalten und Verdienste für die Inkunst sammeln können! Uein, sern von uns sei ein solcher Frevel, sern von uns die Verirrung eines Verstandes, der sich von den Banden befreien will, die ihn verhindern, sich ganz seinen Leidenschaften, seiner Sinnlichkeit zu überlassen.

Gepanzert mit der Liebe Gottes wird unsere Bruft vor jedem Spott sein, den wir von Ungläubigen deswegen erdulden können, weil wir die Gesetze unserer Kirche befolgen.

Was hat unsere Stirn zu befürchten, die mit dem Zeichen des Kreuzes, mit dem Zeichen der Erlösung und des Einganges in das Paradies bewaffnet ist? 1)

<sup>3) »</sup>Quid times fronti tuae, quam signo crucis armasti?« St. Augustinus.

Unser himmlischer Richter wird dereinst bei seinem Vater vor Tedem erröthen, der sich seiner auf der Erde geschämt hat.

In diesen Unglücklichen sollen wir nicht gehören, nicht deren Freunde werden, die Christus unerkannt von sich stoßen, wenn er dereinst auf den Wolken des Himmels kommen wird, die Menschen zu richten; freudig überraschen, nicht erschrecken soll uns die Posaune, welche die Todten aus den Gräbern erwecken wird.

In den Nebungen der Religion werden wir uns zu diesem Augenblicke vorbereiten, wir werden Gott beweisen, daß wir uns in Allem, ohne zu grübeln und ohne zu murren, dem Willen unterwerfen, den er uns durch seinen Sohn, durch seinen Kirche bekannt machte. Ia, unbedingt wollen wir uns seinem Willen unterwerfen, wir wollen keinen anderen haben als den seinigen.

And hier vereinigen sich Herz und Verstand, um uns zur Ergebung in den Willen des Herrn aufzusordern, uns durch die Gefühle unseres Innersten dazu zu drängen und zu beweisen, daß nichts besser, nichts für uns nützlicher sein kann, als ein solches Opfer.

Unser Gerz, von Liebe zu Gott entbrannt und hingerissen, wird dem Wunsche nicht widerstehen, daß der Wille Desjenigen geschehe, der ihm über Alles ist. Dankbar für seine Wohlthaten, überzeugt, sie ihm nie

vergelten zu können, wird es diesem Drange dadurch zu entsprechen suchen, daß es den eigenen Willen jenem des Allgütigen unterordnet. Durchdrungen von dem unbedingten Butrauen, welches uns die Sicherheit der Gegenliebe des Unendlichen einflößt, kann es nicht zweifelhaft sein, daß Alles, was auf deffen Anordnung geschieht, aus der Fülle seiner unendlichen Liebe fließt und das danerhafte Glück feiner Geschöpfe bezweckt. Neber was werden wir noch murren, was nicht ertragen, night from, getrost, hoffmungsvoll extragen, wenn uns Gefühle beseelen, zu dem Ewigen erheben, weldze keine zeitliche Trübsal, kein Leiden, keine Pein zu überwinden vermag? Mit David werden wir ausrufen: . Womit kann ich dem herrn vergelten, was er für mich that? Den heilfamen Keldy will ich trinken und den Hamen Gottes anrufen. Cobpreisend will id ihn anrufen und ich werde von meinen Feinden, von dem Bofen frei bleiben.«1)

(सं(र्ग))

Erinken wollen wir den heilsamen Kelch: denn alle Leiden, welche uns in diesem Leben treffen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Quid retribuam Domino pro omnibus, quae retribuit mihi? Calicem salutaris accipiam: et nomen Domini invocabo. Ps. CXV V. 12 et 13.

Laudans invocabo Dominum et ab inimicis meis salvus ero. Ps. XVII. V. 4.

können, sind heilsam, weil sie aus der Hand eines liebenden Vaters kommen, und sind blos zeitlich. — Verluste, sehlgeschlagene Pläne und Wünsche, Widerwärtigkeiten aller Art, Mangel, Krankheiten, Abnahme physischer Kräfte, selbst der Tod, was sind sie? Sie vermögen blos den Unglücklichen zu übermannen, zu Boden zu drücken, zu vernichten, der am Zeitlichen allein hängt, der sich an das Vorübergehende hält, folglich mit ihm vorübergeht, der in ihm ausschließlich seine Glückseliakeit fand.

Der Christ sucht sie bei Gott, er dankt ihm für seine Gaben, genießt seine Wohlthaten, benützt sie so lange er kann freudig und froh, um den Weg zu dem Herrn zu wandeln, erträgt geduldig, wenn der Allmächtige ihm Das nimmt, was er ihm gegeben hat.

Nichts vermag ihn zu erschüttern, nichts aus der Fassung zu bringen, nichts von Gott und seinen hehren Iwecken abzuwenden, nichts jene alles edle Gefühl erstickende Verzweislung einzusössen, die Tenex fühlt, der sein Alles unwiederbringlich verloren glaubt. Kuhig und sein mandelt der Eugendhaste fort zwischen den größten Leiden; denn seine Augen und sein Herz sind unverwandt gerichtet gegen Gott, sein letztes Biel, in dessen Vergleich ihm jede Qual nur klein erscheint. — Er

<sup>1) »</sup>Vae his, qui haeserint transeuntibus, quoniam simul transeunt.«



genießt jenes Friedens, von dem Christus seinen Aposteln sagte: Meinen Frieden gebe ich, meinen Frieden lasse ich ench, meinen Frieden, den die Welt nicht geben kann.

Es ift der Friede mit Gott, den nur Der hat, der mit ihm, folglich mit seinem Innersten im Reinen ift.

Kräftig kommt uns unser Verstand sowohl als unser Glanbe zu Hilfe, um diesen großen Weg zu gehen.

Der Verstand belehrt uns, daß es außer der menschlichen Kraft liegt, dem Willen Gottes zu widerstehen, daß wir uns von der Unterwürfigkeit unter die Bestimmung des Allerhöchsten nie losmachen, nie verhindern können, daß sein Wille erfüllt werde.

Wollen wir, was er über uns schickt, zurückstossen, nehmen wir es nur mit Murren, mit Unwillen, mit Widerspänstigkeit auf, dann verdoppeln wir eine Kast, der wir doch keineswegs entgehen können, tragen schwer an ihr und werden endlich unterliegen. Butrauensvolle Ergebung zu Gott hingegen slößt uns Kraft, Standhaftigkeit und Ruhe ein, die unsere Leiden vermindert, uns aufrecht erhält, selbst wenn Alles um uns zusammenstürzen sollte. Durch die sansten Bande der Liebe an Gott gekettet, wird nichts mehr unser Innerstes von ihm zu trennen vermögen; diese Bande werden uns



auf ewig an ihn fesseln, zu ihm ziehen, mit ihm vereinigen.

Wie schrecklich hingegen ist das Loos Dessen, der sich dem Allmächtigen widersetzt: er kann ihm doch nicht widerstehen, er erschöpft seine Kräfte, er vermehrt seine Qualen umsonst. Mit eisernen Ketten wird er vor den Thron des Allerhöchsten geschleppt werden, um dort zum Fußschemel seiner Füße zu dienen, und Dies auf ewig: denn der Thron Gottes bleibt unabänderlich gleich und, es ist keine Rettung mehr vor dem Urtheil, das von selbem ausging.

Wie stark spricht uns hier zugleich der Glaube an! Er verspricht unendliche Belohnungen, wenn wir, was wir nicht zu ändern vermögen, was auch ohne unser Zuthun stathat, geduldig und willig ertragen. Christus wird dann wirklich für uns ein Opfer zu Gott sein (ein für uns Gott dargebrachtes Opfer), wenn wir uns selbst zum Opfer darbringen.

Die Art, wie wir unsere Leiden ertragen, wird uns die Anwendung der Verdienste des Erlösers, folglich die Versöhnung und Busse unserer Sünden erwerben.

Wie heilsam können sie uns dann nicht sein!

Wenn wir durch Leidenschaften und Versuchung augenblicklich von Gott abgezogen wurden und Gefahr

<sup>1) &</sup>quot;Tum vero pro nobis hostia erit Deus, cum nosmet ipsos hostias fecerimus.« St. Gregorius.



liefen, ihn ganz aus unserem Herzen zu verstossen, indem sie uns an ihn erinnern, zu dem liebenden Vater zurückführen, bei dem allein Hilse zu sinden ist. Trost wird uns Der nicht versagen, der keine Uebenrücksicht, keine Känke, keinen Leid, keine Leidenschaften kennt, der uns nach unserem wahren Werth berurtheilt und richtet. Elebermäßig wird er uns entschädigen, wenn wir bitten und ihm doch tren blieben.

O meine geliebten Brüder! wie können wir ein foldjes Gefühl den vergänglichen Erenden und dem Urtheil der Welt aufopfern?

Laßt uns endlich auch hier zu unserem Urbild zurückkehren, uns durch das himmlische Beispiel Christi in der Ergebung in den Willen Gottes zu belehren.

Am Vorabend der Krenzigung war er auf den Oetberg gegangen, um zu beten. Umgeben von den Schauern der Einsternis, den Schrecknissen der Uacht und der Einstamkeit stand vor ihm das Bild der unendlichen Qualen, welche er nun leiden würde. Er sah sich von Allem verlassen, verrathen, gleich einem Verbrecher gefangen, entblösst, verhöhnt, dem Spotte der Soldaten und des Volkes preisgegeben, mit Dornen gekrönt, gegeiselt, einem Mörder nachgesetzt, — zum Tode verdammt. Er sollte das Kreuz auf den Calvarienberg schleppen, seine Füsse und Hände durchbohrt, sein Körper auf selbes genagelt werden, um dort zwischen zwei



Schächern hangend, durchstochen, unter mendlichen Qualen das Leben aufzugeben: und dies Alles nicht für sich, sondern um die Beleidigungen zu büssen, welche ihm die Menschen angethan hatten. Tief fühlte seine menschliche Uatur, was ihm bevorstund; Angstschweiß bedeckte seinen Körper; es war der Angstschweiß des Todes.

Er fiel auf sein Angesicht und betete zu Gott: \*Alein Vater, ist es möglich, so laß diesen Kelch von mir gehen; doch nicht wie ich, sondern wie du willst. Der Kelch wich nicht von ihm, er mußte ihn trinken, denn so hatte es der himmlische Vater beschlossen; aber er sandte ihm seinen Engel, der ihn tröstete und Kraft gab, zu ertragen und dis ans Ende anszuharren. So wird uns auch Gott gnädig sein, wenn wir willig Alles auf uns nehmen, was er uns schickt.

Sein Engel, seine Gnade wird in unser Herz kommen, sie wird uns Beharrlichkeit, Standhaftigkeit geben, um unabänderlich in dem Glauben, der Hoffnung, der Liebe zu ihm zu beharren, ihn nie zu verlassen, die Aussicht, den Weg zu dem Glücke, das uns bevorsteht, nie aus den Augen zu verlieren.

Wir werden dem Krieger gleichen, der den Sieg nur durch lloth und Gefahren erkämpft, über die er nicht murrt, denen er sich mit Vergnügen unterzieht, in die



er sich freiwillig hineinstürzt, weil sie ihn zum Triumphe führen.

Gott, der uns besiehlt, ihn über Alles zu lieben, beschränkt sich nicht darauf, ein blosses Gesühl, blosse Erhebung des Herzens zu ihm und Ergebung in seinen Willen zu verlangen. Nicht ein Teder, sprach er, der zu mir sagt: Herr, Herr! wird in das Himmelreich eingehen, sondern nur Der, welcher den Willen meines himmlischen Vaters vollzieht.

Er machte uns mit diesem Willen bekannt, indem er uns Gesche gab, durch deren Beobachtung wir ihm unsere Liebe beweisen und dieses heilige Gefühl als Preis unserer Folgsamkeit von ihm erhalten sollen.

Wenn ihr meine Gebote haltet, so werdet ihr in meiner Liebe bleiben, wie ich meines Vaters Gebote gehalten habe und in seiner Liebe bleibe.

Er forderte Handlungen und lehrte uns, daß, wie jener Anecht, dem der Herr Calente anvertraute, blos Diejenigen unter uns Gelohnung erhalten, welche sie zu richtiger Verwendung benühten, Der hingegen gestraft werden soll, der sie vergräbt und nur unthätig ausbewahrte.

Und wieder vereinigte er mit der Zusicherung: Bittet und ihr werdet erhört werden, auch die



Weisung: Alopfet an, und man wird ench aufmachen; suchet, und ihr werdet finden.

Durch Handlungen verlangt er also Beweise unserer Tiebe. Und auch hierin ist uns dieser wohlthätige Vater vorangegangen und hat uns den Weg erleichtert, ihm zu gehorchen und zu gefallen. Durch seine Vorschriften that er uns seinen Willen kund — durch sein Beispiel als Mensch belehrte er uns, wie wir seine Gesetze halten sollen.

Thre Befolgung durch die Nachahmung Christiscials der Zweik alles unseres Strebens. Wie kräftig macht er uns in dem heutigen Evangelium den Geist, den Inhalt aller seiner Gesetze durch den Ausspruch bekannt: Du sollst den Herrn, deinen Gott, aus deinem ganzen Herzen, aus deiner ganzen Seele und aus deinem ganzen Gemüthe lieben. Dies ist das größte und vornehmste Gebot. Das andere aber ist diesem gleich: Du sollst deinen Nächsten wie dich selbst lieben. In die sen zwei Geboten besteht das ganze Gesetz und die Propheten.

Wie gnädig ist dieser Ausspruck, wie liebevoll gegen seine Geschöpfe, da er das Gesek, uns wechselseitig zu lieben, dem gleich erklärt, das uns die Liebe zu ihm, zu dem Allmächtigen, zu dem Geber alles Guten gebietet. Welch' großes Leld öffnet er uns dadurch, ihm

unsere Liebe zu exproben, da wir sie ihm durch unsere Handlungen beweisen können und er sogar allen anderen solch' thätige Beweise unserer Liebe vorziehen will: denn, sagte er, ich will Barmherzigkeit und keine Opfer.

Du sollst deinen Nächsten wie dich selbst lieben, d. i. du sollst für ihn Alles thun, was du wünschest, daß dir geschehe. Alles vermeiden, was dir unangenehm sein würde. Durch dieses Geseth hat Gott unser eigenes Gesühl zur Richtschnur und zum Richter unserer Handlungen ausgestellt. Er hat uns dadurch einen unsehlbaren Maßstab unseres Benehmens gegeben, einen Maßstab, den jeder Mensch in sich trägt, der uns daher nicht entgehen kann, uns fortwährend an unsere Pflicht erinnert und nur mit unserem Dasein ein Ende nimmt.

Sehen wir uns daher in die Lage des Menschen, gegen den wir handeln, und prüfen wir, was wir selber wünschen würden, daß uns geschehe.

Wir werden dem Mangel Leidenden Abhilfe in seiner Noth, dem Traurigen, dem Gequälten Trost, dem Schwachen Unterstühung, dem Verirrten Zurechtweisung, dem Versolgten Bustucht und Gerechtigkeit bringen.

Teder übe die Liebe des Nächsten nach seinen Kräften, nach der Lage aus, in der er sich besindet, nach den Gaben, so er von Gott erhielt. Aber er übe sie in vollem Masse, aus dem Grunde seines Herzens, ohne Eitelkeit oder andere Absicht; er übe sie mit Ausopferung. Begnügt endy daher nicht, das Gesetz zu befolgen, indem ihr für enern Uebenmenschen Das allein verwendet, was endy entbehrlich ist und nichts nützt, oder die Gelegenheit dazu vom Busall erwartet. Suchen sollt ihr diese, ihr sollt nicht Mühe, nicht Opfer sparen, selbst

So bethätigt sich die wahre christliche Liebe des Uächsten und dadurch die Liebe zu Gott; so beweisen wir, daß dieses Gefühl in unserem Herzen überwiegt.

end Abbruch in thun, euerem Bruder ju dienen.

Thr, die ihr, unbekannt mit Mangel, eure Tage in Wohlhabenheit zubringt, dringt hinein in die Hütte des Armen. Die kalte, feuchte Erde oder kümmerliches Stroh dient ihm zur Lagerstätte; er ist mit Lumpen bekleidet, die ihn nicht vor der rauhen Witterung schützen. Er kämpft mit Hunger und Durst, mit Frost und Elend aller Art. Ein Weib und Kinder, welche seine Leiden theilen, vermehren sie durch klagen, denen er nicht abzuhelsen vermag; er ringt mit der Verzweislung, er ist auf dem Punkte, Gott zu verleugnen und ein Verbrecher zu werden, wenn er dadurch Aussicht erhält, sein Dasein zu fristen oder zu verbessern. Ihr könnt ihn retten, sein elendes Lager kann euch zum Altar dienen, von dem das herrlichste, Gott angenehmste Opfer zum Herrn emporsteigen wird; und ihr solltet zaudern, nicht

endy dazu drängen, nicht unaufhaltsam und ohne Ruhe die Gelegenheit suchen, ein so edles großes Werk zu vollbringen? In, wer würde es glauben, es gibt gutherzige Menschen, welche sogar mit Ekel ihre Augen von dem Anblicke des Elends ihrer Brüder abwenden, nicht einmal ihr linglück kennen wollen, um nicht durch selbes gerührt oder in einem ihrer Vergnügen gestört zu werden, denen sie sich überlassen. Ihren Uebenmenschen, den Gott so gebildet und geliebt hat wie sie, für den er ebenso litt, dem seine geduldig ertragenen Leiden mehr Werth vor dem Angesicht des Herrn geben als ihnen, behandeln diese Barbaren so grausam.

Und doch wünschen sie in das nämliche Paradies aufgenommen zu werden wie er; sie wünschen, daß sich der Gerechte ihrer erbarme wie Desjenigen, dessen sie sich nicht erbarnt haben.

Bittert, ihr Unglücklichen, vor dem Gerichte des Herrn! Anch er wird mit Ekel die Augen von ench wegwenden, wenn ihr vor seinem Throne erscheinen werdet; den fürchterlichen Spruch wird er gegen ench thun: »Gehet hin, ihr Versluchten, in das ewige Fener, denn ich war arm und hungrig, und ihr habt mich nicht genährt; ich war durstig, und ihr habt meinen Durst nicht gestillt; ich war entblößt, und ihr habt mich nicht gekleidet.« Erinnert ench an das Gleichniss des Reichen, vor dessen Thür der Arme schmachtete, indes



jener im Neberfuß schwelgte. Der Arme, welcher seine Leiden geduldig ertrug, wurde in das Reich Gottes aufgenommen, der Prasser kam in die Hölle. Flehend bat er unter den jammervollsten Qualen, nur um einen Augenblick von Erquickung — und er exhielt ihn nicht, denn er war in der Todesstunde gerichtet worden.

Denkt an das Loos, welches Den erwartet, der, nicht reich an guten Werken von der Welt abgerufen, vor Gottes Chron stehen wird. Es ist Dem gleich, der bei der königlichen Hochzeit nicht im hochzeitlichen Kleide erschien und deswegen in das ewige Fener geworfen murde.

Last end diese Beispiele, diese Warnungen, diese Prophezeinngen stets gegenwärtig sein und thut Gutes. Eure Anstrengung vermehre sich in dem Masse, als ihr bisher versäumen konntet, diese Psicht zu erfüllen, damit ihr dadurch das Verloxene hereinbringt und Vergebung für diese Vernachlässigung, sowie Verdienste für die Zukunst erhaltet. Ihr werdet euch dadurch Schätze sammeln, welche weder die Motten verzehren, noch die Diebe ausgraben, Schätze, die ener ewiges Glück versichern.

Nicht das Opfer zeitlicher Güter allein beweise eure Liebe zum Nächsten; seine Seele, sein Herz bedarf auch oft der Hilfe. Und hier habt ihr wieder eine Gelegenheit, die Engenden des Christen zu üben. Wenn Unalücke eure Brüder bengen, wenn fie ihnen die Fassung rauben, wenn sie durch selbe zur Unthätigkeit, vielleicht gar zu Schltritten oder zur Verzweiflung verleitet werden, dann steht ihnen bei mit Eroft, mit Rath, mit Unterflühung. Unft in ihre Herzen die Religion, den Glauben, die Hoffnung, die Liebe zu Gott zurück, und sie werden ihr klinglick standhaft ertragen, sobald fie nicht mehr zweifeln, daß es von dem Vater herkömmt, der fie über Alles liebt und Alles zu ihrem Wohle veranlaßt. Ertragen werden sie es durch die Aussicht auf eine übermäßige Vergütung und Belohnung für ihren Alnth und ihr Ausharren. Ergeben werden fie fich endlich in den Willen des Allgütigen, der besser und heilsamer ist als jener der Menschen, sie werden nichts wollen, als was Der bestimmt hat, den fie über Alles lieben.

Gestärkt durch ihre Religion stehen sie dann als Männer in den Gesahren stolz, edel da und schreiten vor mit Festigkeit, ohne Zweisel über den Weg, den sie zu gehen haben. Und waren sie verirrt, wie kräftig betreten sie nun wieder die Bahn der Tugend: kräftig durch den Abschen vor dem Laster, der bei Demjenigen am färksten ist, der aus Ersahrung mit dessen Schrecknissen vollkommen bekannt ist, kräftig durch den erhöhten Reiz, den diese Kenntniss dem Guten gibt, kräftig endlich durch eure Unterstützung.

Prüfen wir unsere eigene Erfahrung. Hat uns nicht das Beispiel Anderer, ihre Verführung zu den ersten Schritten auf dem Wege des Bösen veranlaßt? die Anlagen entwickelt, die sich dazu in unserer Natur befanden?

Sehen wir nicht die meisten Menschen mit guten Keimen in die Welt kommen und blos durch das Beispiel und die Keden der Bösen versührt werden? Spötter über die Religion machen sie zuerst gegen selbe gleichgiltig und ziehen sie endlich ganz von ihr ab. Verleumder schänden ihre Bunge, Schmeichler ihren Witz; von Manchen, denen es gelang, Andere zu hintergehen, lernen sie Falschheit und Betrug, Sittenlose versähren sie zur Unsittlichkeit — und die sogenannten starken Geister vollenden das Werk, indem sie den Widerspruch mit den Gesetzen der Religion und Moral als Entschlossenheit und Aeusserungen einer kräftigen Seele preisen.

Die Verwegenen! Ein Wesen, dessen Kräfte beschränkt find, will sich gegen den klnendlichen auflehnen und ihm widerstehen.

Es nennt Entschlossenheit das tollkühne Streben, mit der gebrechlichen Stirne den undurchdringlichen Eelsen zu durchbrechen. Die Stolzen wollen durch Unverstand Kraft beweisen, indeß es ihnen an Muth fehlt, sich durch Bezwingung ihrer Leidenschaften entschieden

zu zeigen. Sie gleichen jenen Feigen, welche so lange tapfer sind, als sie nicht in den Fall kommen, handeln zu müssen, aber ihre Entschlossenheit verlieren, wo sie durch selbe wirken sollen.

Sie gleichen den Unsunigen, so den Churm Babel erbauten; sie hatten Muth genug, sich an die Arbeit zu wagen, nicht aber, um den Stolz zu bezähmen, der sie zu diesem Unternehmen verleitete.

O könnten sich uns die Pforten der Hölle öffnen, könnten wir hinabsteigen und die Unglücklichen, welche dort in dem Sitze der ewigen Qualen schmachten, über den Anlaß befragen, welcher sie zur Sünde verführte.

Wie Wenige würden wir finden, die nicht durch das üble Beispiel von Gott abgezogen wurden, wie Wenige, die nicht Andere als die Urheber ihres Unglückes anklagen und, ihnen fluchend, die ewige Gerechtigkeit zur Rache auffordern!

Weh dem Menschen, sagt Christus, von dem Aergerniß kommt; besser wäre es für ihn, er wäre nie geboren. Und ein Kirchenvater erklärt uns für alle Die schuldig, so wir zur Schuld verführt haben.

Fürchtet, daß euch nicht in der Stunde des Todes die Bilder Derjenigen quälen, die ihr verführt habt,

<sup>1) »</sup>Pro tantis reus, quantos secum traxerit in peccatum.«

daß sie nicht eure ganze Aufmerksamkeit, eure letzten Kräfte auf sich ziehen, euch dadurch verhindern, sie Gott zu opfern und Verzeihung von ihm zu erhalten!

The Eltern, ihr Erzieher! euren Händen ist der Tüngling anwertraut, so lange sein Herz und sein Verstand zart, unbesteckt und weich, aller Eindrücke fähig ist. Bedenkt, daß die ersten die stärksten und danerhaftesten sind, und daß dem Auge des Unersahrenen, Wisbegierigen nichts entgeht.

Wacht über euch, daß er nur gute Eindrücke erhalte, ihr, die ihr seine Schritte in das Leben leiten sollt, von denen die folgenden abhängen.

The Norgesetzten! von der Vorsehung erkoren, den Menschen vorzustehen, nach euch sehen ihre Augen!

Weil ihr die Gewalt habt, zu belohnen oder zu bestrafen, slößt ihr Furcht oder Hoffnung ein und bestimmt daher die Handlungen der Anderen. Sie suchen euch zu gefallen, sie werden euch folglich nachahmen. Vergest nie den Beruf, ihnen durch euer Beispiel voranzugehen. Es wirkt mehr als Belohnung und Strafe; denn wie können sich diese so allgemein und auf Alle verbreiten und bekannt werden? Es soll euch die größte Bustriedenheit gewähren, die Menschen ordentlich zu leiten und auf gutem Wege zu erhalten; ihre Verirrungen zu hindern, und euch so die harte Uothwendigkeit ersparen, begangene Eehler zu ahnden.

O meine Brüder! Wer hat je das Glück einer solchen Wohlthat gefühlt, ohne ganz von selber durchdrungen zu sein, ohne den Wunsch unaufhörlich in seinem Busen zu tragen, sie seinem Uebenmenschen zu erweisen?

Worte und Bureden allein sind nicht das einzige Mittel, diese unsere Pslicht auszuüben; wir haben ein noch ausgiebigeres, das Beispiel.

Es ist dreifache Psilicht, die Gesetze des Herrn zu beobachten: wir sind es ihm, wir sind es uns — wir sind es unseren Nebenmenschen schuldig. Das Beispiel wirkt hinreisender, als alle Worte und Gesetze.

Durch das Gefühl, wie wohlthätig die Liebe des Alächsten ist, werden wir bei Anderen den Werth dieser Tugend erhöhen; sie werden wünschen den Trost, den wir bei ihrer Ausübung fühlen, ebenfalls zu genießen, sie werden an uns sehen, auf welche Art sie zu bethätigen sei. Und wir erwerben ans ein Verdienst mehr vor dem Thron des Allerhöchsten, indem wir die Menschen auf dem Weg zu ihm leiten; wir vermehren die Bahl Dersenigen, die für unsere Sünden fürbitten und die uns schon in diesem Leben durch ihre Gegenliebe dankend für Das belohnen, wofür uns Gott dereinst auch belohnen wird. Um wie viel größer ist hingegen die Strasbarkeit des Sünders dadurch, daß er auch Andere zur Sünde verleitet.

Wenn Gott von uns fordert, daß wir mit gutem

Wenn Gott von uns fordert, daß wir mit gutem Beispiele den Nebenmenschen vorangehen, so hat auch er als Mensch diese Psiicht vollkommen erfüllt. Er erleichtert uns die Befolgung seiner Gesetze: er zeigte uns, wie sie zu beobachten seien, indem er sein ganzes Leben der Ausübung der Liebe gegen die Menschen midmete.

Wo war ein Nothleidender, dem er nicht zu Hilfe kam, ein Kranker, den er nicht heilte, ein Sünder, dem er nicht verzieh, ein Unwissender, den er nicht unterrichtete, auf den Weg zum Himmel leitete? Er litt Elend, Hunger, Durst, Mangel, Verspottung, Verschmähung und endlich den Tod, den qualvollsten Tod, um diese Liebe zu üben.

Und wir sollten zu einem solden Iwecke kleinere Opfer scheuen, durch die wir unsersgleichen dienen können? wir uns schämen, die wir unter der Anführung eines Oberhauptes stehen, das für uns mit Dornen gekrönt vorangeht? wir, die wir Anspruch machen auf ein Reich, in welches er nur dadurch kam, daß er dem himmlischen Vater bis zum Tode des Kreuzes unterthänig war? Fern sei von uns eine solche Feigheit.

<sup>1) »</sup>Pudeat sub spinato capite membrum fieri delicatum.« St. Bernardus.



Noch bevor der Herr zum Tode ging, wollte er den Scinigen, die auf der Welt waren, ob er sie gleich allzeit geliebt hatte, die äußerste Liebe bezengen. 1)

Er wusch die Lüße Denen, die mit ihm am Tische gesessen hatten, und sagte ihnen: Ihr nennet mich Meister und Herr und saget recht, denn ich bin es auch. Da ich nun als ener Herr und Meister ench die Lüße gewaschen habe, so sollet ihr auch einer dem andern die Lüße waschen: denn ich habe euch ein Beispiel gegeben, damit ihr auch thut, was ich euch gethan habe.

Den Dienst, welchen die Knechte versahen, verrichtete der Herr der Heerschaaren den Menschen und stellte sich dadurch als Beispiel auf, was wir ihnen thun sollen.

Ohne Unterschied diente er ihnen, ohnohl sich unter der Bahl Zudas befand, von dem er wußte, daß er ihn noch in der nämlichen Nacht den Tuden überliefern werd e.

Weldy Urbild der Liebe des Nächsten! Und wie weit find wir noch von ihm entfernt! Uicht den Menschen allein, die ihm tren und anhänglich geblieben waren, begegnete er liebevoll, sondern sogar denen, so ihn verfolgten und verriethen. Und hier gab er uns die große

<sup>1)</sup> Johann. 13.



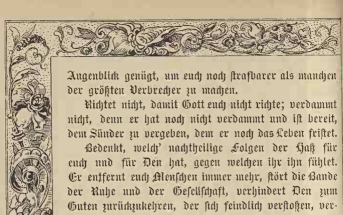
Lehre, worin die driftliche Liebe besteht und wie sie zu üben sei.

Was hätten wir auch inder Chat für ein Verdienst, wenn wir blos Diejenigen liehten, welche gleiche Gesinnungen gegen uns hegen oder auf deren Dank wir zählen können.

Um aber diese Tugend in vollem Maße und ganz nach dem Sinne Christi auszuüben, müssen wir vorerst unsere Herzen dazu einweihen und Alles aus selben verbannen, was uns von ihr ableitet oder entgegengesetzte Gefühle hervorbringt.

Wenn wir Haß, Neid, Eifersucht und Nache in uns dulden, sind wir der Liebe des Nächsten unfähig; alle Anstrengungen, so wir machen können, um diese Tugend zu üben, sind fruchtlos und scheitern an den Auswallungen der entgegengesetzten Leidenschaften.

Casset uns kaltblütig diese eines Christen unwürdigen Geschihle untersuchen, um uns durch die Ueberzeugung von ihrer Schlechtigkeit sowohl als von ihrem Nachtheil den Weg zu bahnen, sie zu bemeistern. Was ist der Haß gegen Den, der mir in Allem ähnlich ist, den nämlichen Ursprung, die nämliche Natur, dasselbe Dasein hat, nach einem und demselben Bweck auf ähnlichem Wege strebt, vor Gott ganz gleich ist, was ist er anders als Haß gegen mich selbst? Was anders als mein eigenes Urtheil? Hasset das Laster und die Sünde, nicht aber Den, der sie begeht, denn auch ihr seid Sünder; ein



folgt fieht, und vermehrt in end feindselige Gesinnungen, welche die Liebe zu enrem Bruder immer mehr erfticken und end von der Befolgung dieses ersten Gebotes gang abwenden jum haß gegen seinen Uebenmenschen. Ja, es ift der erfte Schritt jum Bofen, welcher alle anderen nady fich zieht.

Ein Jeder, der über seinen Bruder ergürnt, spricht das Evangelium, soll des Gerichtes schuldig fein; und Johannes fagt: Wer feinen Bruder haffet, ift ein Mörder; indeg uns Paulus lehrt, daß, wer feinen Haditen liebt, das Gefet erfüllt hat, und Augustinus, daß die Liebe allein die Rinder Gottes von denen des Bofen unteridreidet.

Was soll ich erst von dem Heid, was von der Eiferfucht fagen? Von diesen unglücklichen Leidenschaften,



weldje uns selbst qualen und nie zu befriedigen sind, weldje dem Nebenmenschjen kein Glück gönnen, ihn desselben zu beranden suchen, ohne dadurch selbst glücklich zu werden. Sie haben auch ihre Quelle in dem Mangel an Liebe des Nächsten und sind ebenso unsinnig und nachtheilig für sich und für Andere als jene.

Und wozu führen sie uns, nachdem sie unser Herz zersteischt, gepeinigt und aller Unhe beraubt, den Jorn Gottes und den Abschen der Uebenmenschen uns zugezogen haben?

Sie führen uns zum Verbrechen, zur Beleidigung unserer Brüder, Rache zu üben deshalb, weil diese besser, klüger, vermögender sind als wir, oder daß sie mit uns im Widerspruch waren, was wir doch so oft gegen sie gewesen sind.

Rache, dieses schändliche Gefühl sollte aus dem Herzen jedes Christen, jedes moralischen Menschen, jedes Weisen verbannt sein. Uichts ist mehr mit dem Geist unserer Religion im Widerspruch, nichts mit dem Beispiele Tesu.

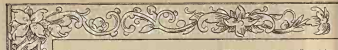
Ein Chrift will sich rächen, und Chriftus selbst ist nicht gerochen.

Ein Chrift: nud unfer Lehrer hat den himmlischen Vater auf dem Kreuze um Verzeihung für Tene gefleht,

<sup>2)</sup> Scil. will fich rachen.



<sup>1) »</sup>Vindicari vis Christianus, nondum vindicatus est Christus.« Augustinus.



so ihn krenzigten. Er hat das Ohr von dem Anechte des hohen Priesters geheilt, der im Begriff war, ihn zu fangen. Er hat Andas, der ihn verrieth, die Lüße gewaschen und ihn liebevoll mit einem Kuß empfangen, als dieser ihn an seine Keinde auslieserte.

Dies that Gott für die Menschen; und wir wollten gegen unsersgleichen, denen wir auch bei so vielen Gelegenheiten im Wege stehen, welche wir auch so oft beleidigen, Rache in unserem Herzen brüten und Rache üben?

Aber laßt uns selbst in moralischer Hinsicht dieses Gefühl prüsen. Wie unsunig erscheint es uns nicht! If es nicht ein Widerspruch, Beleidigungen zu vergelten, sich durch das Strafbare der Handlung eines Anderen verleiten zu lassen, eine ähnliche zu begehen und sich durch selbe ebenfalls herabzuwürdigen?

Und was ist die Folge davon? Vermehrter Jank und Spaltung unter den Menschen und Vorwürse des Gewissens; denn nur Tener genießt des inneren Eriedens, welden das Bewustsein durchdringt, recht gehandelt zu haben, der in den Handlungen Anderer keine Entschuldigung sucht, um die Stimme seines Gewissens zum Schweigen zu bringen und sich dadurch von dem rechten Wege ableiten zu lassen.

Christus hat nus in seiner nichts als Liebe athmenden Lehre bestimmt erklärt, weld,' Schicksal Tenem bevorBelt, der seinem Gruder nicht verzeiht. Dem sinedite.

steht, der seinem Bruder nicht verzeiht. Dem Knechte, welcher von seinen Mitknechten die Schulden mit Härte eintrieb, obwohl ihm der Herr die seinigen nachgelassen hatte, sagte er: Du schalkhafter Knecht, ich habe dir die ganze Schuld nachgelassen, weil du mich darum gebeten hast; solltest du dich denn nicht auch über deine Mitknechte erbarmt haben?

Sein Herr erzürnte und übergab ihn den Peinigern, bis er die ganze Schuld bezahlt haben würde. Also wird ener himmlischer Vater auch euch thun, wenn nicht ein Teder aus euch seinem Bruder vom Grunde seines Herzens vergeben wird.

Den Peinigern wird folglich Tener, der Rache übt, auf so lange übergeben werden, bis er seine Schuld ganz bezahlt hat: also ewig, denn die Beleidigung des Unendlichen belastet uns mit einer Schuld ohne Ende. Vergebung vom Grunde des Herzens kann uns allein von dieser Strase retten: aber nicht blos mit Worten oder dem Scheine nach, sondern eine Vergebung, bei welcher jeder Has, jeder Groll, jedes Andenken aus unserem Innersten verbannt wird, und kraft der wir den Beleidiger ebenso liebevoll ausehen und bereit sind, ihm jeden Dienst der Liebe zu erweisen, als hätte er uns nie etwas Widerwärtiges gethan.

Dies ist die Versöhnung des Christen. Wer diese übt, bringt Gott ein angenehmes Opfer. Neben wir sie gegen Teden, der uns beleidigte.

Haben wir hingegen Andere beleidigt, dann kommen wir ihnen zuvor, leisten wir ihnen Abbitte, geben wir ihnen Genugthuung, machen wir gut, was etwa durch uns Kebles geschehen ist, suchen wir von ihnen Verzeihung und Versöhnung zu erhalten, damit wir vor Gott nie anders erscheinen als liebevoll, folglich rein von fremder Beleidigung, von Vorwurf, von Groll. Dann wird er unser Gebet erhören.

Wenn du, sagt Christus, da du dein Opfer auf den Altar legst, dich erinnerst, daß dein Bruder etwas gegen dich hat, so laß dein Opfer da vor dem Altar und geh zuvor hin, versöhne dich mit deinem Bruder; alsdann komm und opfere deine Gabe.

Unsere Keligion macht das Opfer aller Leidenschaften, aller Gefähle, die den Nebenmenschen beleidigen können, zur Pflicht. Aber es muß vom Grunde des Herzens gebracht sein, dessen Innerstes muß von der Liebe zu ihm durchdrungen sein; sonst wird uns wohl in einzelnen Fällen die Vernunft abhalten zu sündigen, allein wir werden in den Gelegenheiten unterliegen, so sich uns täglich darbieten, und auf die wir uns nicht vorbereiten, weil wir sie als unbedentend betrachten. Alles sollen

wir vermeiden, was unserem Nächsten unangenehm ist. Unsere Liebe soll so sein, wie Paulus sie beschreibt:

Die Liebe ist geduldig, sie ist gütig; die Liebe beneidet nicht, sie handelt nicht leichtsinnig, sie bläht sich nicht auf, sie ist nicht jähzornig, sie denket nichts Arges, sie freut sich nicht über die Ungerechtigkeit, sondern über die Wahrheit; die Liebe vergeht nicht mehr.

Diese zu erlangen, sei unser Bestreben. Aber es muß fortdauernd sein, um mit Ersolg gekrönt zu werden. Franciscus von Sales, einer der größten Gelden in der Saustmuth, welche das Christenthum auszählt, war von tlatur ungeduldig und gelangte nur durch eine zwanzigjährige Anstrengung dazu, sein Temperament zu mäßigen, zu bezähmen. Umsomehr müssen also wir, die unsere Bestimmung in die Welt versetzte und zwingt, den größten Theil unserer Kräfte und unserer Beit weltlichen Beschäftigungen zu widmen, uns nicht abschrecken lassen, durch unerläßliche Arbeit nach einem Iwcke zu streben, den ein von Gott gesegneter Mann, welchen sein Beruf fortwährend an geistliche Gegenstände fesselte, nur mühevoll und in so langer Beit erreichte.

Wir müssen fortwährende Anstrengungen nicht scheen, um unser Annerstes in eine solche Verfassung zu seizen, daß wir stets jede unserer Handlungen Gott mit der



Buversicht aufopfern können, daß sie ihm ein angenehmes Opfer sind, weil sie die Liebe zum Grunde haben. Der Herr wird uns segnen, unterstützen, wenn wir nur ernstlich wollen, alle unsere Kräfte ausdieten, ihm zu gehorchen und das Gesetz der Liebe zu erfüllen — dieses vortressliche Gesetz, welches, selbst wenn wir uns über dessen Heiligkeit hinwegsetzen und es blos menschlich betrachten, das erste unter allen ist.

Was trägt wesentlich mehr zur Knüpfung und Erhaltung der Bande der Gesellschaft bei, als wechselseitiges Buvorkommen, Wohlthun, Duldung? Was entfernt mehr alle Keime der Bwietracht, als Vermeidung Deffen, was dem Bruder schaden oder ihn schmerzen kann, - und Verzeihung der Beleidigungen? Was vermag folglich mehr das Glück der Menschen im Gangen sowolt als im Einzelnen gu grunden und gu befestigen, als ihre wechselseitige Liebe? Diese Betrachtung erweitert unbegrenzt das Gefühl unferer Bewunderung und Verehrung der Gebote des Allmächtigen. Wie kräftig bewähren fie nicht ihre Göttlichkeit und die Liebe des Gefetgebers für uns dadurd, daß sie in jeder hinsicht ohne Ausnahme das Glück der Menschen zum 3wecke haben. Und wie sehr vermehrt sich also nicht die Pflicht der Liebe und des Dankes gegen Den, der fie uns gab.

Die größten Weisen des Alterthums fühlten, daß es ummöglich sei, die Gesellschaft ohne wechselseitige Liebe



der Menschen zu erhalten und zu beglücken. Sie und unter ihnen vorzüglich Consucius lehrten, dem Uebenmenschen so zu begegnen, wie man behandelt zu werden begehrt. Aber ungewiß über die Bukunst, vermochten sie nicht ihren Säken kräftige Triebsedern zu deren Besolgung beizugesellen. Was sie als Belohnung versprachen, die Strasen, mit denen sie drohten, gründete sich auf bloße Muthmaßungen oder fromme Wünsche; es waren keine hinreichenden Anhaltspunkte, um die Leidenschaften zu bemeistern und um den Sieg über die Schwierigkeiten zu erringen, so sich der Beobachtung einer solchen Cehre in den Weg stellen. Auch unterblieb ihre Ausübung und beschränkte sich auf die wenigen ihrer Schüler, die, von der Welt zurückgezogen, ihren Iweck nur unvollkommen, nicht durch Leberwältigung von Hindernissen, sondern dadurch erreichten, daß sie ihnen auswichen.

In welch' herrlichem Glanz sieht gegen sie die Aehre der christlichen Religion! Sie spricht bestimmt das Gesetz, die Mittel es zu erfüllen, die Belohnung und die Strase aus. Christus zerriß durch seinen Tod den Schleier, der das Innerste des Tempels den Angen der Menschen entzog. Ueber nichts herrscht mehr ein Bweisel oder eine Unsicherheit. Die Gewisheit, diese Mutter der Krast, ftärkt und leitet unsere Schritte. Christus, unser himmlischer Anführer, zieht vor uns her, durchbricht die

Bahn, an ihm zertrümmert sich die Macht der Feinde, die uns aufzuhalten versuchen. Er pflanzt das Panier des Kreuzes auf den Punkt, den wir ersteigen sollen. Wir branchen ihm, der nach seinem eigenen Ausspruch der Weg, die Wahrheit und das Leben ist, nur entschlossen zu solgen, uns nicht von ihm zu trennen, — und der Sieg ist unser. Lassen wir uns von den Feinden, die uns auf allen Seiten aufallen und umgeben, auf unserem Wege aufhalten oder geben wir uns gar in ihre Hände, dann sind wir verloren.

Wandeln wir hingegen fort mit Entschlossenheit und Butrauen, so werden wir eines Preises theilhaftig werden, der gegen die Mühe, ihn zu erlangen, unverhältnissmäßig groß ist, eines Preises, gegen den selbst die beschwerlichste Arbeit nichts scheint.

Liebe ist das erste, das wesentliche Gebot — das Gebot, welches alle andern in sich enthält: denn wer Gott liebt, der glaubt, der hosst in ihm, der besolgt seine Gesehe und ist der Wohlthäter seines klebenmenschen. klur diesenigen unserer Handlungen, die im Geiste der Liebe geschehen und aus ihr entstehen, werden geheiligt und führen uns zum ewigen Leben; alle übrigen haben keinen Werth vor Gott. In den Augen des Gerechtesten überwiegt der unbedeutendste Beweis von Liebe des klächsten alle Chaten und Unternehmungen, welche die Menschen groß nennen.

Wenn ich, schreibt Paulus, die Sprachen aller Menschen redete, die Liebe aber nicht hätte, so wäre ich wie ein tönendes Erz oder wie eine klingende Schelle. Wenn ich weissagen könnte, alle Geheimnisse und Wissenschaften besäße und allen Glauben hätte, also daß ich Berge versehte, die Liebe aber nicht hätte, so wäre ich nichts; und wenn ich alle meine Güter zur Speise der Armen anstheilte und meinen Leib zum Verbrennen dargäbe, die Liebe aber nicht

Als man auf dem Todtenbette einen der größten Helden des vorigen Tahrhunderts mit dem Andenken an seine vielen ersochtenen Siege zu trösten suchte, antwortete er: Ach hätte ich nur lieber einem Armen einen Becher voll Wasser gereicht!

hätte, so murde mir dieses nichts nüten.

Casset uns, meine Brüder, Gott durch Tesum Christum inbrünstig um die Ertheilung seiner Liebe anslehen, damit sie sich ganz unseres Herzens bemeistere und es bis zu ihm erhebe.

Allein bleiben wir nicht bei einem bloßen Gebete stehen, bestreben wir uns aus allen Kräften, einen so großen Iwek zu erreichen: dann können wir getrost und mit der Inversicht, erhört zu werden, es dem Algütigen überlassen, das Werk zu vollenden, das wir allein nicht zu vollbringen vermögen. Ein Blick zu Gott,

die Erinnerung, was er ist und was er für uns that, die jedem unserer Tage und unserer Gebete voransgehen, werden uns in der Liebe zu dem Herrn erhalten und hindern, daß sie in unserem Herzen erlösche.

Die Aussicht auf die Wiedervergeltung und auf unser letztes Ende wird uns vor der Sünde bewahren, uns bestimmen, wenn wir sielen, schnell durch Rene und Besserung wieder gut zu machen, was nicht mehr zu ändern ist. Die Aleberzeugung endlich, mit unserem Alebenmenschen in seiner Alatur sowohl als in der Liebe und den Gnaden Gottes eins zu sein, wird uns den Wunsch, wie wir geliebt und behandelt werden möchten, als den einzigen Maßstab des Benehmens gegen unsere Brüder ausstellen.

Wer von uns kann dieser kleberzeugung widerstehen, wer dem Drange, Alles zu thun, um ihm nachzuleben, unserem Gott seinen Dank, seine Liebe dadurch zu beweisen, daß er seinem Geselze gehorcht und seinem Beispiele nachfolgt?

Wie rührend sprach Christus sein Wohlwollen zu den Menschen und das Glück aus, das in der Ausübung des Gebotes der Liebe liegt, als er sagte: Kommt alle zu mir, die ihr arbeitet und beladen seid, und ich will euch erquicken; nehmt mein Toch auf euch und lernet von mir, daß ich sanstmüthig und vom Herzen demüthig sei, und also

werdet ihr Ruhe für enre Seele finden, denn mein Jod ift füß und meine Bürde leicht.

Süßer kann kein Toch sein als das, welches der Knecht nicht für seinen Herrn, sondern für sein eigenes Wohl trägt, bei welchem er Erquickung und Stärkung sindet und das ihn nicht nur am Ende seiner Laufbahn, sondern noch während selber, noch während es auf seinem Nacken liegt, gläcklich macht. Dieses blück, diese Belohnung hat uns der Herr fortdauernd und ununterbrochen in der Stimme unseres Gewissens gewährt.

Wer unter uns hat sich nicht durch eigenes Gesühl und durch die Betrachtungen, so er über andere Menschen anstellte, überzeugt, wie kräftig sie ist? Wie sest wandelt der Tugendhafte, nichts erschüttert ihn an seinem Gange, nichts vermag ihn von dem Pfade abzuwenden, den ihn Glaube, Leberzeugung und das Gewissen gehen hieß.

Wie ruhig, wie zufrieden, wie kräftig schreitet er fort. Befindet er sich im Glück, so macht es ihn nicht kolz; er erkennt, daß er es nicht verdient hat, und benüht es, Gott durch Wohlthaten, die er seinem Nebenmenschen erzeigt, dafür zu danken. Ueberfällt ihn Unglück, so erträgt er es standhaft und ohne Murren; er opfert dem Schöpfer seine Leiden auf, betrachtet sie als Strafen, die der liebende Vater über ihn verhängte, als Proben seiner Trene und seines Mnthes, für die er Belohnung



erhalten wird, wenn er sie besteht, und bleibt unverrückt und muthig selbst in den größten Qualen.

Er bringt stets ein freudiges Opfer dar, ein Opfer, weldjes nadj Paulus Aussprudje, Gott liebt, und ist schon in dieser Welt glücklich.

Wie bedauernsmerth hingegen sind Die, welche den Weg zum Guten verließen. Ihr Herz wird von Gewissensbissen und Unruhe fortwährend gequält, eine Leidenschaft treibt die andere vor sich her, und ihre Befriedigung erzeugt in ihrem Innern neue Wünsche: sie sinden keinen Anhaltspunkt, keine Ruhe, kein Biel, wo sie sest siehen können. Um den Vorwürsen, so sie sich selbst machen, zu entgehen, betäuben sie sich, überliesern sie sich neuen Leidenschaften, häusen Vergehen auf Vergehen und erschweren sich dadurch immer mehr die Rückkehr zum Guten. Kurz, sie sind stets, mitten unter der Befriedigung ihrer Wünsche, eben durch diese Befriedigung unglücklich.

Der Weg des Tugendhaften ist zwar steil und mit Dornen besäet, aber er sieht sein herrliches Biel stets vor sich; die Dornen verwunden zwar seine Küsse, vermehren aber dadurch ihre Krast zum Lortschreiten, und die hindernisse vermindern sich nach Maß als sie überstanden werden.

Der Weg des Bofen ift eben, weig und mit Blumen beftrent, aber der Duft diefer Glumen fchläfert feine Sinne ein und die nachgiebige Bahn benimmt seinen Beinen die Kräfte. Reizende Bilder schweben vor jedem seiner Schritte her, entziehen ihm jedoch die Aussicht auf den folgenden und auf das Ende.

Bald umgeben sie ihn von allen Seiten und scheinen ihm sogar die Möglichkeit zur Kückkehr oder der Verlassung des eingeschlagenen Weges zu benehmen, auf welchem er sich wie in einem Tregarten eingeschlossen befindet, dis sich endlich plötzlich die Erde unter ihm öffnet und ihn verschlingt.

Und welch' Schauspiel bietet dann der Letztere in dem Augenblicke der Todesstunde, wo aller Schein von den Augen fällt, wo sich die Seele von dem Körper trennen soll und nichts mehr für sich hat, als was unmittelbar aus ihr kam!

Wie schauerlich ist die Sterbestunde Dessen, der auf Abwegen wandelte! Ungewiß über die Inkunft, gesoltert durch sein Gewissen, durch die Erinnerung seiner Fehltritte und die vernachlässigten Gelegenheiten zum Guten zurückzukehren, kann er die Vorwürfe und die Ueberzeugung, daß er Strafe verdient hat und erhalten wird, nicht aus seinem Herzen verbannen; es sehlt ihm an Zeit, an Kraft, an Entschluß, seine Sünden zu bereuen, er stirbt in der Verzweiflung.

Der Unglückliche! Er geht von einer Strafe in die andere über, von dem Lener der Leiden-



schaften in jenes der Hölle, ') aus dem keine Erlöfung mehr möglich ist.

Dies Coos trifft den Menschen, der Gott verließ, der seine Gnaden verstieß, die Stimme seines Gewissens unterdrückte, die Alittel nicht benühte, die nus der Herr gab, sich mit ihm zu versöhnen und zu vereinigen, der von dem Wege abwich, zu ihm zu kommen, von dem Wege, den er uns so wunderbar erleichtert hat.

Wie stirbt hingegen der Gerechte? Ruhig. Denn der Glaube belehrt ihn, daß der Herr seine Anstrengungen, dem göttlichen Willen nachzuleben, belohnen und die Sünden verzeihen wird, so er aus Gebrechlichkeit der Natur beging und berente. Frendig stirbt er, erträgt standhaft die Qualen des Todes; denn sie sind vergänglich, sie sind der Eingang zu dem ewigen Glück, Kuse sür seine Vergehungen. Und was sind sie im Vergleiche mit Dem, was der Erlöser für ihn litt? Er stirbt den Tod der Heiligen, der, wie David uns lehrt, Gott angenehm ist.

Diesen Cod wollen wir sterben, unser ganges Leben wollen wir zubringen und widmen, uns dafür vorzubereiten.

The Engendhaften, die ihr auf dem Wege des Guten wandelt, bedenkt, wie scharf die Grenzlinie bezeichnet

<sup>))</sup> De poena in poenam transeunt, de ardore cupiditatis in flammas gehennarum.



ist, welche ihn von dem des kösen scheidet; bedenkt, daß Stolz auf eure Gerechtigkeit, Inversicht auf eure Kraft das erste Mittel ist, in euren Anstrengungen nachzulassen und zu fallen. Hört nicht auf zu wachen und zu beten, um nicht in Versuchung zu gerathen: denn euer Feind, der köse geht um euch hernm wie ein brüllender Köwe, die Gelegenheit suchend, euch zu verschlingen. Vergest nicht den Spruch der Kirchenväter: Wer glandt zu stehen, sehe, daß er nicht falle, und selbst wenn du dich für geschützt ansiehst, so halte dich nicht für sicher.

The Schwachen, die ihr zwischen dem Gaten und dem Gösen schwanket, noch ist die Neberzengung des Besseren, so Gott in das Herz des Menschen legte, in dem eurigen nicht erstickt, noch spricht sie euch an: sonst würdet ihr nicht schwanken.

Vergleicht die Gefühle eures Innersten in dem Kampse, der in euch zwischen der Eugend und dem Laster vorgeht. Wie verehrungswürdig zeigt sich euch nicht die Eugend, wie bennruhigend und unsicher hingegen das Böse, selbst wenn dessen Aeuseres anziehend erscheint.

<sup>1) »</sup>Qui se existimat stare, videat, ne cadat. Quamvis sis in tuto, noli esse securus.«



Vergleicht die Gefühle, welche auf eure Handlungen folgen. Was läßt die Befriedigung eurer Leidenschaften in end zurück als Erschöpfung, Ekel und einen Wunsch nach neuen Genüssen, der sich immer vermehrt, auch immer reizbarer, lüsterner, unzufriedener, folglich unglücklicher macht?

Was habt ihr für einen Unken von Dem gehabt, worüber ihr nun erröthet? Keinen. Uichts als Unruhe, Vorwürfe, Gewissensbisse. Wie getrost, zufrieden, stolz, kräftig steht ihr hingegen nach guten Chaten da!

Werft endlich einen Blick auf euer Ende! auf die Stunde, in der euch nichts mehr bleiben wird als das Bewustsfein eurer Handlungen, wo euch noch vor dem Hinscheiden von dieser Welt das Herz den Spruch des Allerhöchsten verkünden wird, vor dessen Thron ihr bald stehen sollt.

Lasset endy diese Betrachtungen gegenwärtig sein und ermannet endy! Kann endy dann noch Entschlossenheit und Kraft sehlen, den Weg zum Gnten zu gehen? Einen augenblicklichen Ruhm zu erwerben, der nur ein Schall ist und noch schneller vergeht als man ihn gewonnen, opfert ihr alle eure Kräfte, eure Gesundheit, ja euer Leben auf? Unermüdet wendet ihr Alles an, um Anschen, Stellen, Reichthümer zu erhalten, deren Gesich nicht dauert und deren Genuß allein euer Innerstes nicht zu beruhigen vermag, — um Leidenschaften und



Kästen zu fröhnen und nach Vergnügungen zu streben, die keine sind, weit sie euch weder Zufriedenheit gewähren noch ausheitern?

The erschöpft euch, ihr unterliegt diesen Anstrengungen, und es fehlt end an Entschlossenheit, enerem ewigen Blücke einen Theil der Opfer zu bringen, welche ihr, ohne in überlegen und in so großem Maße, einem scheinbaren und pergänglichen, einem Glücke bringt, das für ench nur ein Unglück ift, sobald es euch ener frohes Bewußtsein in diesem Leben kostet und von dem Wege ju dem jukunftigen abwendet. Hein, ein foldger Trrthum lieut nicht in eurem Gergen; aber hütet euch, nicht unvermerkt auf den Abweg zu gerathen! hütet end, einen Alittelmeg gehen zu wollen, wo keiner besteht; denn jede Abweichung vom Guten - ift bofe. Wie viele Menschen fallen dadurch, daß sie mit ihrem Gewissen capitulirten! Sie wollten, um einen scheinbaren Vortheil zu erringen, nur auf einen Augenblick, nur für eine einzige, bestimmte handlung, die sie blos als ein unbedentendes kleines Vergehen betrachteten, den Weg der Tragend verlassen. Aber es stand nicht niehr in ihrer Macht, zu ihm gurückzukehren; der erste Schritt führte zu weiteren; der Damm ist durchbrochen, der sie bisher vom lebel abhielt. Andere greifen ju unerlaubten Alitteln, die fie dadurch ju heiligen mahnen, daß ihr Iweck edel ift; sie thun ein sicheres Boses, um ein noch unsidjeres Gutes zu erreiden. Und kann wohl etwes gut sein, wozu man auf einem unrechten Weg gelangt? Es gibt welche, die mit dem Gedanken sündigen, daß sie doch von Gott Vergebung erhalten und Zeit sinden werden, ihre Vergehen zu büssen. Aber wird ihnen diese wohl noch vergönnt werden?

Keine solche Sünde bestecke unser Gewissen. Zwischen dem Guten und Bösen, wo Gerz und Vernunft uns keine Wahl erlaubt, wollen wir nicht schwanken.

The werdet es auch nicht, meine geliebten Brüder, wenn ihr Gott und eure Bestimmung stets vor Augen behaltet, wenn ihr mit sessen Vorsah und entschiedenem Wollen über ench wachet und die Gesetze des Herrn beobachtet, wenn ihr ihn bittet, euch zu hilfe zu kommen, euch Kraft zu geben, um im Kampfe mit dem Bösen zu siegen.

The Choren, die ihr enven Lebenswandel nach den Eindrücken des Augenblickes richtet, ohne weder nach einem bestimmten Iweck zu streben, noch über den Weg, den ihr geht, und über dessen Ende nachzudenken. Wie lange werdet ihr in eurem Leichtsinne verharren? Woes sich um zeitliche, vergängliche Vortheile handelt, beginnt ihr nichts, ohne ench einen bestimmten Iweck vorgestellt zu haben; ihr berechnet bei jeder Unternehmung die Alittel, so ihr dazu verwenden müst, und den Weg, der euch am sichersten zum Iiele führt, um ihn dann

mit fortwährender Anstrengung zu verfolgen, bis ench ener Entwurf gelang. Wo es hingegen um ener künftiges Leben, also um ein Ziel zu thun ist, an dem ihr unabänderlich, unaussprechlich glücklich oder unglücklich werden sollt, da berechnet, da überlegt ihr nicht. Doch entscheidet blos der Weg, den ihr einschlagen werdet, über ener ewiges Schicksal. Es ist nur einer, nur ein bestimmter Pfad, der ench zum Glücke zu führen vermag; Abweichung davon kann ench in den Abgrund flürzen, weil ihr keinen Augenblick sicher seid, euch nicht am Ende eurer Lausbahn zu besinden. Und ihr dünkt ench weise, nennt euch klug, ihr. die ihr das Ewige dem Vergänglichen nachseht, nach diesem mit Bedacht und Ausmerksamkeit strebt, indess ihr auf jenes keine Rücksicht nehmet.

The Verierten endlich, die ihr den Weg zum Herrn verließet, kehret zu ihm zurück! Die Einsicht und Neberzengung, daß ihr veriert seid, ist der erste Schritt zur Besseung; es ist der Beweis, daß das Böse sich noch nicht ganz ener bemächtigt und die Stimme eures Gewissens erstickt hat, daß der Allerhöchste sich euer erbarmt. Verstößet diese unverdiente Gnade nicht und vergrößert dadurch nicht eure Schuld; prüset euer Innerstes! In welch'schrecklicher Lage wird es sich euch darstellen! Es gleicht dem Schiffe, welches ohne Steuermann, ohne sicheren Gang, ohne Aussicht auf einen

folden, ohne einen Iweck oder ein Ende vorauszusehen, durch die Wellen herungeworfen, bald in die Höhe gehoben, bald in den Abgrund geschlendert wird. Gewitter, Uebel, Wolken bedecken und versinstern den Horizont. Ihr wist nicht, wo ihr seid, wo ihr hinkommen werdet, und jeder Stoß des Windes vermehrt eure Ungewisheit, eure Leiden. Ihr suchet euch für den Augenblick darüber zu betäuben, und diese Betäubung selbst, welche ihr gerade dort zu sinden glaubt, woher euer Unglück kommt, vermehrt bald eure Pein. Eure Lage verschlimmert sich in dem Maße, als sich die Kräste abnützen und sich weniger eignen, sie zu ertragen, in dem Alaße, als die Rettung schwerer wird.

Kehret zu dem Herrn zurück, er schut sich nach euch, er wünscht nur euer Heil; er ist der gute Schäfer, der ausgeht, um sein verlorenes Schaf zu suchen und der sich freut, wenn er es gesunden hat und zum Schafstalle zurückbringt. Bittet ihn, sich euer zu erbarmen, ench die begangenen Sünden zu verzeihen, euch zu den Seinigen aufzunehmen. Aber begnügt euch nicht mit unthätiger Rene enrer Vergehungen. Aendert euren Kebenswandel, handelt gut, befolgt die Gesetze des Herrn. Wenn euch auch im Ansang diese Aenderung Mühe kostet, so denkt an die Belohnung, die euch dasür bevorsteht, sie wird im Verhältnisse zu eurer Anstrengung bemessen sein.

Last end durch angenblickliche Rückfälle nicht vom Wege zu Gott abschrecken. Uliemand wurde auf einmal vollkommen. Gott verzeiht die Sünden, welche wir, durch die Schwäche unserer Uatur verführt, begingen, wenn in uns beständig der Vorsatz und die Bemühung porhanden find, ihn nicht zu beleidigen, ihm zu gefallen. Als Stenermann wird er dann in ener Berg kommen, er wird dem Ungewitter, den Winden und Wellen Ruhe gebieten, ficher werdet ihr unter seiner Leitung fahren, gestärket und getröftet durch die Ansicht des hafens und der Belohnung, die euch dort erwartet. Und wenn dann das Ende der Sahrt herannahet, so wird sein Engel euch beistehen, das Bild des Gekrenzigten wird ends erscheinen. Ihr werdet Eroft in seinen Wunden finden, Croft in seinen Verdiensten, durch die wir die Verzeihung der Sünden und das ewige Leben erhalten. Gleich ihm werdet ihr scheidend, mit der Inversicht erhört zu werden, ausrufen:

Vater, in deine Hände übergebe ich meine Seele. Ihr werdet von den Glücklichen sein, die in dem Herrn sterben.

## Betrachtungen über das Evangelium vom Oftermontag. (23. "märz 1818.)

Weldy' treffendes Bild der Wanderung des Menschen auf der Erde liesert uns jene der beiden Tünger nach Emans, Aucas, Cap. XXIV, Vers 13—35.

Die Erreichung von Emans, also eines zeitlichen Gegenstandes, war das Biel ihres Zeginnens. Einen ähnlichen Bweck steckt sich Teder von uns bei Eröffnung seiner Kansbahn. Es sind irdische Hoheit, Ehre, Güter, Reichthümer, Genüsse aller Art, nach welchen wir streben und zu deren Gewinn wir alle nusere Kräfte, selbst unser Keben auswopsern bestimmt haben.

Auf ihrem Wege wurden die Tünger von Ungewisheit, Zweifeln und Besorgnissen überfallen.

Sie wußten nicht, was sie von dem Vergangenen glanben, von ihrer gegenwärtigen Lage halten, von der Inkunst erwarten sollten.

Der Mann, von dessen Allgewalt sie die höchste Meinung und sprechende Beweise erhalten hatten, war



blos megen ihres irdischen Glanzes geliebt hat.

Weder das Streben noch die Erreichung solcher Wünsche gemährt uns Zufriedenheit mit dem Geschehenen, Bernhiaung auch nur für den Augenblick, oder vermag die Besoranisse für die Bukunft zu heben. Bald fühlen wir, daß Das, was wir als Ideal menschlichen Glückes ansahen, nur Cäuschung, nur vorübergehend ift. Wo wir uns ein Reich auf Erden dachten, finden wir nichts als kummer, neue Sorgen, Erschöpfung, leberdruß.

Und für diese peinlichen Empfindungen keinen Erfat in unserem Innersten, denn das herz ift leer geblieben.

Das Bedürfniß, es zu füllen und zu befriedigen, drängt uns und vermehrt fich fortwährend. Laut fordert es seine Rechte; aber der geblendete, aufgeblasene Verftand im Buftande der Heberspannung unterdrückt die Stimme des entweihten, folglidt schwächeren Gerzens.



Es entsteht in uns ein innerer Kampf. Wir befinden uns in der Lage der Tünger; wir vermögen uns allein durch eigene Kräfte aus diesem Sturme nicht zu retten, sowie sie durch ihre wechselseitigen Gespräche weder die Wahrheit noch den Weg ergründen konnten, zu selber zu gelangen.

Doch der Algütige erbarmte sich ihrer. Rettend aus dem Kabyrinthe, lohnt er selbst den blossen Wunsch des Menschen, die Wahrheit zu sinden, wenn er von dem Bestreben dazu begleitet wird. Es gesellte sich zu den wandernden Tüngern ein Unbekannter, der sich von ihnen die Ursache ihres Kummers und ihrer Zweisel vortragen ließ. Um ihm diese Mittheilung zu machen, mußten sie vorerst die Gesihle vollkommen erforschen, welche stürmend und sich durchkreuzend ihr Herz bewegten, die Gedanken, welche ihren Verstand herumtrieben. Sie mußten mit sich selbst im Keinen sein, um bestimmt zu wissen, was sie dem Fremdling zu erössnen hatten. Eine solche gründliche Prüfung unseres Imvesten ist stets der erste Schritt zur Erkenntniß der Wahrheit.

Tedem hat der Herr die Möglichkeit gegeben, auf diese Art in sich zurückzukehren. Selbst Der, dessen Beruf sortwährende Chätigkeit erheischt, erhält in seinem Eeben Standpunkte, auf welchen der äußere Andrang schweigt und ihm Beit und Unhe genug dazu gewährt sind. Wir sinden Widerwärtigkeiten, die uns beugen und

von der Eitelkeit sowie von der Vergänglichkeit irdischen Glückes überzengen; unübersteigliche Hindernisse, welche uns vom Falschen zum Wahren zurückweisen.

Denken wir in so glücklichen Stunden über uns nach, so zeigen sich die Opfer, die wir einem vermeintlichen Wohle brachten, zu groß gegen ihr unbedeutendes Resultat, selbst wenn dieses ganz unseren Wünschen entsprach. Der nicht befriedigende Genuß eines Augenblickes lohnt nicht die Anstrengung aller unserer Kräfte, und ihre Erschöpfung erfüllt uns nur mit Schmerz, weil uns weder Ueberzengung noch das herz hinlänglichen Ersat für ihren Verlast bietet.

Vergleichen wir diese peinlichen Gefühle mit jenen himmlischen, lohnenden, unerschöpflichen, die nach einer einzigen, leicht zu vollbringenden guten Chat unser Gerzerhebend unauslöschlich in selbem bleiben: zweiseln wir dann noch länger an der Wahrheit?

So tief legte es der Allgütige in unser Innerstes, daß Verstand und Herz, Ueberzengung und Gefühl zusummenstimmen und uns von der Wahrheit überzeugen.

Wer, der nicht ganz entweiht ist und durch seinen lasterhaften Wandel die Stimme des Gewissens vollkommen unterdrückt hat, vermag diesem doppelten Ause zu widerstehen? Haben wir den Entschluß gefaßt, ihm zu solgen, dann vollendet die Gnade des Herrn das Werk. Auf die Erkenntniß der Wahrheit folgt die Ein-

sicht des Standpunktes, auf dem wir uns befinden, im Vergleich mit jenem, auf welchem wir sein sollten; und vor Dem, der weiß, von wo er ausgeht, und sieht, wohin er zu gelangen hat, liegt bald der Weg zu seinem Biele auf eine untrügliche Weise klar und offen da.

Dies war der Weg, den Tesus die Tünger führte. Als sie ihm durch das Geständniß Dessen, was in ihnen vorging, den Beweis ihres Willens sowie ihres Bestrebens gegeben hatten, eines Bestreren belehrt zu werden, entdeckte er ihnen die Lage ihres Innersten. "Thr Choren!" sprach er, wie langsam ist ener Gemüth, alles Dasjenige zu glauben, was die Propheten geschrieben haben."

Thoren nannte er sie, und langsam ihr Gemüth zu glauben; denn nur ihr Verstand war verblendet, getäuscht, aber nicht verdorben das Herz. Es sehlte ihnen nicht an Willen, wohl aber an Kraft, die Wahrheit zu entdecken und ihr nachzukommen. Durch diese Ausdrücke des Mitleidens, nicht der Verdammniß, gab er den Verirrten die tröstende Aussicht, sie auf den rechten Weg zurückzuschren. Dies ist die Sprache des Allgütigen in der Stimme des Innersten zu Tedem, der einen anch noch so kleinen Funken der Liebe für ihn bewahrt hat. Durch die Entdeckung des Trweges, auf dem wir wandeln, des Abgrundes, welchem wir zueilen, bringt er uns nicht zur Verzweiflung. Wir sinden in der Gnade

dieser Erkenntnis selbst sowie in dem Schmerz, welchen er uns verursacht, Beweise genug, daß uns der Herv nicht verstoßen hat; und dieses Gefühl entsernt uns nicht von ihm, es führt uns zu ihm zurück. Es stimmt uns, zutrauensvoll in die Arme Dessen zu eilen, der sich uns als liebender Vater zeigt, um Einsicht und Kraft zu ersiehen, unseren Iweck und den Weg zu selbem nicht zu versehlen.

Beides gab er den Tüngern durch den Ausspruch zu erkennen: Mußte denn Christus dies Alles nicht leiden und so in seine Herrlichkeit eingehen?

Er, der als unser klebild aufgestellt war und sich selbst dafür erklärt hat, indem er uns vorschrieb, ihm in Allem zu folgen, hat den Eingang in Gottes Herrlichkeit als das Biel seines irdischen Daseins betrachtet, verfolgt, erreicht.

Dies ist folglich auch das unsrige. Es ist so wie Gott selbst, himmlisch, unbegreiflich, unaussprechtlich, ewig, im Vergleich mit welchem das höchste irdische Glück, dem alle diese Eigenschaften fehlen, als nichts erscheint.

Durch die stärksten zeitlichen Leiden führte der Weg, den Christus dazu gehen mußte, der Weg, welchen Gott seinem steischgewordenen Sohne, der Dreieinige sich selbst vorgezeichnet hatte. So der unsrige.

Und was find zeitliche Leiden gegen die Belohnung, welche wir zu erwarten haben, wenn wir sie tren über-

winden; was die Anstrengung des Kampfes, den die beschränkten menschlichen Kräfte zu bestehen vermögen, gegen die Palme des Sieges, welche nur das Resultat der Liebe des Unendlichen ist? Was ein Schmerz, dessen Dauer ein Ende hat, gegen ewiges Glück und Wonne?

In welch' klarem Lichte erscheint uns hier die Wahrheit und führt uns zurück von allem Trethume und falschem Scheine. Wer vermag ihr zu widerstehen? Wer der himmlischen etwas Trdisches vorzuziehen? Und hat uns irgend eine Leidenschaft verblendet oder auf Trr wege geführt, wie schnell werden wir nun durch einen Blick auf unser Biel die wahre Bahn wieder sinden.

Dody der Gerr begnügte sich nicht damit, den Tüngern ihr Biel und ihre Caufbahn entdeckt zu haben, er wollte

fie auch fortschreitend auf dieser führen.

Er fing von Moses und den Propheten an und legte ihnen aus, was von ihm in allen Schriften war gesagt worden.

Diesen Weg ist Gott vom Anfange an mit der ganzen Menschhleit, diesen mit Tedem von uns ins-

besondere gegangen.

Gleichwie durch Bilder in den Gesetzen des Moses wirkt er, so lange wir noch in der Kindheit sind, durch sinnliche Eindrücke auf uns.

Er hat durch die Stimme des Gewissens ein inneres Gefühl in uns gelegt, das wir nicht kennen, nicht be



greifen und nicht zu beurtheilen vermögen. Von unserer Entstehung an ermuntert er uns lohnend zum Guten, hält uns strafend ab vom Kösen.

Wahsen wir heran und entwickelt sich unser Verftand, dann sinden wir in Allem, was uns umgibt, von dem kleinsten sinnlichen Gegenstande bis zur höchsten Stuse geistiger Ausbildung Beweise ohne Ende der Wahrheit und seiner himmlischen Tehre. Es ist nicht mehr ein blosses unbekanntes Gefühl, welches uns anspricht; die Veberzengung hat sich zu ihm gesellt und hat es verstärkt, um uns auf den Weg zum Guten zu führen.

In dem Maße als wir in der Erkenntniß der Wahrheit zunehmen, vermehrt sich der Wunsch sie noch mehr zu kennen und gewährt uns einen Genuß, der unerfättlich ist: indeß die nähere Bekanntschaft mit irdischen Gegenständen Ueberdruß, Ekel, Langweile und einen Drang nach Veränderung zur Folge hat. Dies ist der Contrast zwischen der Wirkung des Beitlichen und jener des Unendlichen, dies der größte Beweis für die himmlische Abkunft der Wahrheit.

Solche Gefühle beseelten die Tünger. Ihr Herz entzündete sich, während Christus mit ihnen sprach und die Schrift auslegte.

Als er sie verlassen wollte, baten sie ihn, bei ihnen zu verbleiben. Er willfahrte ihrer Kitte; denn stets er-

hört er das Gebet, welches aus reiner Quelle kommt und ihn um Gnaden ansleht, die uns zu ihm führen.

Um jedoch das Maß seiner Barmherzigkeit zu erfüllen, bestätigte er das bisher Gesagte, indem er sich zu erkennen gab. — Nicht durch einen Ausspruch, nicht durch Worte, sondern durch seine Art zu handeln stellte er sich den Tüngern in seiner ganzen Wesenheit dar. Sie sahen ihn nicht als Schöpfer, als Richter, als den Allmächtigen: nein, sie sahen ihn als Freund, der das Brot bricht und es mittheilt, als Retter, als Tröster, als Stärker, als Spender von geistigen sowohl als von zeitlichen Gaben und von Kraft, den begonnenen Weg fortuwandeln.

So zeigt sich der kjerr unserem Innersten, wenn uns sein Ausspruch die Wahrheit zu erkennen gibt, wenn er Alles, was er in uns legte, und was sich um uns hernm besindet, in Anspruch nimmt, damit wir sie entdecken. Dieses himmlische Licht ist nie blendend, nie zurückschreckend; es ist nur wohlthätig beleuchtend, nur stärkend.

Stets belendytet es unser Biel, sowie den Weg zu selbem. Dem Guten erscheint es nach Maß seiner Fortschritte in der Tugend in zunehmender klarheit und vertreibt die Bweisel, weldze oft wie dichter Uebel seine Bahn und ihr Biel verdunkeln. Dem Verirrten entdecht es nicht allein den Abgrund, der zu seinen Füßen liegt;

noch heller belenchtet es die Bahn, die er betreten soll, um sich von selbem zu retten.

Gefunden und erkannt hatten nun die Tünger ihn, der der Weg, die Wahrheit und das Keben ist, — und er verschwand.

Vollbracht war das Werk, welches der Herr während seines irdischen Daseins für uns zu thun beschlossen hat, erfüllt das Maß der Gnade, welche er dem Menschen hienieden zu spenden für gut findet.

Die Augen der Tünger waren geöffnet, aber nicht beschränkt ihr Wille, nach welchem sie ihren Entschluß und ihre Handlungen ungehindert bestimmen konnten. Durch diese Ereiheit, die schönste Gabe, welche der Allgütige dem Menschen zugetheilt hat, sind seine Handlungen das Resultat des alleinigen, eigenen, selbstständigen Willens und entscheiden daher auch über das Maßseines Verdienstes.

Aber wie wohlthätig hat er nicht auch da für uns gewirkt, indem er durch das Licht der ewigen Wahrheit unseren Verstand und unser Herz so kräftig auspricht, daß Gefühle und Ueberzeugung zusammenstimmen, uns den Weg zu zeigen, den wir gehen sollen. Entbrannt von Liebe zu ihm schwankten die Tünger nicht in ihren Entschlüssen. Der Müdigkeit in Folge des zurückgelegten Weges nicht achtend, eilten sie schnell zurück nach Terusalem.



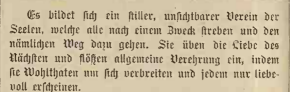
Ahmen wir mohl diesem Beispiele nach? Lolgt bei uns auf die Kenntniß der Wahrheit auch ftets die Befolgung ihres Ausspruches? Auf die Entdeckung des Weges, den wir zu gehen haben, Fortschritte auf demfelben?

Oder laffen wir uns nicht meiftens durch Scheingründe, durch Ermattung, durch Schwierigkeiten, durch Furcht vor Anstrengungen abschrecken, unser Biel zu verfolgen?

Ift unfer Entschluß, das Wahre dem Falfden und Vergänglichen vorzuziehen, kräftig genug, um den Leidenschaften, der Gewohnheit, der Trägheit zu widerstehen? oder um wenigstens die Oberhand über fie wieder gu gewinnen, wenn wir ihnen auch augenblicklich unterlagen?

Die Kraft zu einem solchen Widerstande, die Kraft zum Siege gibt uns der Gerr und fordert dafür nur als einzige Bedingung einen entschlossenen, thätigen Willen von uns. Weld' geringes Verlangen im Vergleich ju den Mitteln, die er uns bietet, es ju erfüllen, und der Belohnung, die er uns dafür in dieser Welt ertheilt und in jener verfpricht!

Den persammelten Dienern Christi theilten die Tünger mit, mas sich mit ihnen zugetragen hatte. Dies thut Teder, der den Weg zu Gott mandelt, durch fein Beifpiel.



Thre Auhe, ihre innere Bufriedenheit, die Folge ihres Lebenswandels öffnet den Verirrten die Augen und führt sie der Tugend zurück, die ihnen von einer so schönen Außenseite erscheint.

Auf diese Art erfüllt der Gute doppelt seinen Beruf, und doppelten Genuß gewährt ihm die Hoffnung auf eine glückliche Bukunft, zu welcher er für sich sowohl als für seinen Uebenmenschen die Bahn ebnet.

Niemand, der den Herrn liebt, ist ausgeschlossen von seiner Gnade. Auch den anderen Tüngern und Aposteln war er erschienen, auch ihnen hatte er sich entdeckt und sie auf dem Wege, den sie begonnen, gestärkt.

In Galilia sollten sie ihn wieder finden, war sein Ausspruch; und sie eilten hin, ihn dort zu suchen.

So wie wir nur mit Schwierigkeiten und Anstrengungen den Weg zum himmelreich gehen können, erstiegen sie mit Mühe den Berg Tabor. Aber welche Belohung ward ihnen dort zutheil? Welche wartet unser, wenn wir das Biel erreichen?

Sie sahen Gott in seiner Herrlichkeit, den Unendlichen, Unergründlichen in seiner Wesenheit, wie die guten Menschen ihn dereinst und ewig sehen werden.

Laß uns, o Herr, glauben, was wir nicht begreifen können, laß uns zu dir auf dem Wege streben, den du uns vorgezeichnet und gebahnt hast; laß uns unser Biel stets gegenwärtig sein, daß vor dem Begriff von dessen Größe und Liebenswürdigkeit jeder andere Gegenstand als klein und unbedeutend verschwinde.

Unsererseits wollen wir sorgsältig wachen, daß sich unser Herz nicht entweihe, daß nichts Beitliches die Liebe zu Gott daraus verdränge und unser Wille nur stets nach der Wahrheit und dem Guten gerichtet sei.

Dann wirst du uns in dem Kampse mit dem Kösen und mit unserer Schwäche stärken, du wirst uns erlenchten und führen, daß wir den Sieg erringen und zu dir gelangen, der du allein der Weg, die Wahrheit und das Leben, der du die unaussprechliche Liebe bist.

## Betrachtungen über den Cod.

Gin Dermächtnich für meine Rinder. (Im Dezember 1825.)

Was ist der Tod? Er ist die Trennung der Seele von dem Körper — von dem Werkzeuge, durch welches sie Eindrücke auffast und auf die Außenwelt wirkt.

Nach der Trennung von Dem, was außer ihr liegt, bleibt der auf ihre Wesenheit beschränkten Seele blos Das mehr übrig, was ausschließlich aus ihr kam, ihr Wille. Mit selbem erscheint sie vor Gottes Thron—er ist der Maßstab seines Gerichtes. Was der Mensch wollte, wird er erhalten, was er suchte, finden.

Wessen Streben nach der Tugend rein bewährt ist und jedes andere überwog, wer bis zum Ende mit der Sinnlichkeit und der Schwäche seiner Uatur kämpste, gelangt zu dem Guten, das sein Biel war, und zwar in unendlichem Maße — zu Gott selbst. Wer hingegen fortwährend dem Eitlen, dem Kösen nachstrebte, den Unbußfertigen erwartet ewiges Unglück. Das zeitliche Biel seiner Wünsche, auf welches sich ausschließlich seine Ansprüche gründen, zerfällt mit dem Ende der Beit in nichts. Er hat das Gute nicht gewollt, hat ihm das Böse vorgezogen, dies soll ihm auch zutheil werden. So lautet der Ausspruch Dessen, welcher selbst der Weg, die Wahrheit und das Leben ist, über das Biel unserer Bahn und den Weg zu selbem.

Doch hat der Herr an diese Offenbarung die Kenntniss des Augenblickes sowie der Art unseres Todes nicht geknüpft. Es bleibt uns unbekannt, ob wir plötzlich scheiden oder den Tod im Voraus ahnen werden, ob wir ihn in voller Kraft des Bewustsseins oder geschwächt durch Alter und Krankheit bestehen sollen; ob es uns möglich sein dürste, in dem letzten Augenblicke unser Innerstes genug zu beherrschen, um, wenn wir sie nicht schon haben sollten, jene heilige Stimmung auzunehmen, welche allein dem Sterbenden Eingang zum ewigen Leben eröffnet.

Schrecklich ist es, ohne diese den Schritt zu machen, der über das Höchste unwiederbringlich entscheitet. Solche Gefahr läuft der Mensch, den der Tod unvorbereitet ereilet.

Die Vorbereitung dazu liegt in dem Bestreben, das Gute zu erkennen, zu lieben, zu wollen: ein Bestreben welches sich mit jedem Tag in uns krästiger entwickeln, sich über alle unsere Wünsche und Handlungen verbreiten, unsere Entschlüsse bestimmen und sein Aleber-

gemidst flandhaft behannten fall - dinfer Mille fall

gewicht standhaft behaupten soll. — Unser Wille soll heilig werden.

Es erleichtert uns das Streben nach Reinheit und heiligkeit des Willens die innere richtende Stimme des Gemiffens, welches unanfgefordert unfere Entschluffe und handlungen mit Beifall oder Cadel, mit Befeligung oder qualender Unruhe begleitet. Das Gemiffen fchützt die von Eigenliebe und Sinnlichkeit bestochene Dernunft vor Grübelei und Klügeln, das Dunkel des Unerforschlidjen gu ergrunden, vor bodenlosem Bweifel, und führt fie auf die Bahn der unbefangenen Forschung und durch diese zur Wahrheit; es gibt dem Gefühle Stärke, dem Reize der Sünde zu widerstehen. So wie die Vernunft dagegen durch eine klare Erkenntniß und Benrtheilung des Guten und Bofen das sittliche Gefühl, das richtende Gewissen wieder vor dem Abwege der Schwärmerei und des Aberglaubens, vor entmuthigender Aenastlichkeit über Unvollkommenheiten und vor einbilderischem Stolze auf übermenschliche Vorzüge, diesen Ausgeburten überspannter Eigenliebe und Einbildungskraft, bewahrt. Unr durch beide vereint vernehmen wir die Stimme Gottes: einzeln führt jedes auf Abwege.

Ist es dem Menschen daher Ernst mit dem Streben nach der Tugend und Heiligkeit, so gehe er mit seinem Gewissen und seiner Vernunft zu Rathe; er ruhe nicht, bis beide im Einklange stehen; er solge dieser Stimme mit Ueberzengung und Bewußtsein und erhebe sich über blinde Vornrtheile wie über die Sclaverei der Sinnlickkeit. Schwer ist der Kampf dem Schwachen und Verwöhnten; aber ernstes Streben stärkt die Kraft, gibt Anspruch auf hilfe von oben, und der Sieg wird immer leichter und vollständiger, je öfter er sich wiederholt.

(Film)

Bwar mird uns trot des entschlossensten Willens die Unvollkommenheit der menschlichen Natur noch zu manchem Fehltritt verleiten. Allein ist der Hang zum Guten nur vorherrschend, so folgt auf jede Sünde schnell Reue — dann verdoppelte Anstrengung, sich zu erheben und vor Nückfällen zu bewahren. Es vermindert sich deren Bahl und Größe und besestigt sich eine thätige Vorliebe für die Tugend, ein Abscheu gegen das Böse, welche endlich nichts mehr zu übertressen oder gänzlich zu verdrängen oder zu ersticken vermag.

Der Mensch, dessen Innerstes diese Stimmung beherrscht, wenn ihn der Herr heimsucht, ist der Knecht, den er wachend findet und dem er Gnade versprach. Der Allbarmherzige fordert nicht vollkommene Reinheit, aber das anfrichtigste Bestreben, selbe zu erlangen: dann will er uns selbst reinigen. Er fordert sogar von dem größten Sünder nur ein wahrhaft reuiges Herz, un ihn der Verdienste des Erlösers theilhaftig zu machen. Sie werden ergänzen, was dem Menschen von guten Willen an Ansprüchen auf das ewige Leben sehlt.

Aber auf solch' eine Gnade darf jener kinecht nicht hoffen, den der Herr nicht wachend findet, der stolzeder faule, der verstockte Sünder. Er verließ die Bahrder Tugend, um dem Bösen uachzugehen, und verwarft die Ermahnungen seines Gewissens und seiner Vernunft.

Wenn die Leidenschaft Meister wird, so umnebelt fie den Geift, überschreit die Stimme des Gemissens der Mensch versinkt in Wahn und Dünkel, wird stump und unempfänglich für Wahrheit und Tugend. Die Möglichkeit jur Rückkehr vermindert fich mit jeden Schritte, und das Gewissen erwacht erft wieder in det ? Stunde des Scheidens aus diesem Leben, am Tage des Gerichtes, aber dann nicht zur Erhebung und zum Trofte, sondern jur Verzweiflung; indef Derjenigelle weldger treu der Tugend nachstrebt und sich Anspruck auf die Gnade erworben hat, fest dem Tode entgegen L sieht. Er kann ihm mit dem Apostel gurufen: O Tod, wo ist dein Stachel? der Stachel des Todes in die Sünde. Des herrn Gnade tilgt die meinige. Werd ich auch nicht rein befunden, so habe ich doch treu darnach gestrebt: Dies genügt dem liebenden Vater, der Tod hat keinen Stachel mehr für mich. Er zerbricht die Fesseln welche mich an das Vergängliche banden, zu felberte zurückzogen und hinderten, den unendlich Guten f zu lieben, wie mein Innerstes es wünschte und forders Solch' ein Tod ist der Nebergang zu Dem, der uns un

ermeflich liebt und in dessen Liebe allein die reine, ungetrübte, dauerhafte Glückseligkeit besteht.

Erschweren kann den Tod, selbst des Frömmsten, der Schmerz der Trennung von geliebten Wesen, welche seiner Fürsorge bedürfen, dann der Kampf mit dem scheidenden Erdenleben. Doch steht uns in beiden Fällen die Religion als Trösterin zur Seite und kommt uns, wie im Kampf mit dem Kösen im Leben, so zum Sieg in dem Tode mächtig zu Hilfe.

Ewig foll die Trennung von den Unfrigen nicht sein; Tene, so unsere Liebe wirklich verdienen, werden uns im Himmelreiche wieder sinden. Unsere Fürbitte vor Gottes Thron, die Erinnerung an unsere Liebe und Handlungsweise, welche wir zurücklassen, können ihnen nühlicher sein, als was wir hier für sie zu leisten vermögen. Unser christicher Tod ist für sie das herrlichste Vermächtniß, der ausgiebigste Sporn, der sessenker, die Guten auf ihrer Bahn zu bestärken, die Bösen zur Tugend zurückzusühren.

Hart qualt Viele der letzte Kampf mit dem Leben. Doch blicket hin auf die Inkunft! Euer harrt dort ein höheres Leben. Der Tod ist der Abschied von einem gewohnten baufälligen Hause, um in die Wohnung der Zeligen einzugehen. Schmerzlich wie jede Trennung ist auch diese, aber trostvoll die Aussicht, unendlich und unermesslich der Lohn für Den, so im Leiden von be-

schränkter Dauer und Größe standhaft und treu blieb.

In diesem entscheidenden Augenblicke versagt Tener dem Elehenden seine Hilfe nicht, der die Erhörung jeder Bitte versprach, welche die Ehre seines himmlischen Oaters zum Bweck hat. Er verwebte innig mit unserem Dasein das Bedürfniß zu glauben, zu hoffen, zu lieben. Es fühlt Dies der Mensch von gutem Willen, welcher mit seinem Innersten zu Rathe geht. Er sucht es zu befriedigen, vermag aber nicht aus eigener Kraft zur erforderlichen Klarheit und Bestimmtheit zu kommen. Doch der herr, welcher versprach, daß, wer suchet, finden würde, ergangt diesen Mangel durch die Offenbarung. Unverhüllt entwickelt sie vor unseren Augen das Unermefliche in der Form, wie wir es aufzufassen und gu glauben haben, gibt unserer Vernunft den Ruhepunkt, den sie in ihrer eigenen Schwäche vermißt, gibt uns Gewißheit über Pflicht, Recht und Erwartung, tröftet uns flärkend durch unbegrenzte Hoffnung und entzündet in unserem Herzen jene himmlische Flamme, welche das Bose verzehrt, das Gute steigert und uns hinauszieht ju dem unendlich Liebenswürdigen, ju unferem höchften Wohlthäter.

Diese Lehren der Religion sprechen Tenen, welcher fie willig annimmt, mit einer stets gunehmenden Kraft

an, weldje nur Dem eigen sein kann, was vom himmel kommt und wieder zum himmel führt.

O Herr, gib deinem Knechte, was ihm mangelt und was er sich nicht selbst zu verschaffen vermag, damit mein künftiges Leben eine stete Vorbereitung sei zu einem dir wohlthätigen Ende. Mein letztes Gefühl rufe zu dir in Vereinigung mit deinem für mich serbenden Sohne und in trostvollem Intrauen auf Erhörung: Vater, in deine Hände übergebe ich meinen Geist — du hast mich erlöset, du Gott der Wahrheit. Auf dich hoffe ich — ich werde in Ewigkeit nicht zu Grunde gehen.

