### ARISTOTE

## PHYSIQUE

(I-IV)

Il a été tiré de cet ovvrage:

200 exemplaires sur papier pur fil Lafuma
numérotés à la presse de 1 à 200.

COLLECTION DES UNIVERSITÉS DE FRANCE publiée sous le patronage de l'ASSOCIATION GUILLAUME BUDÉ

# ARISTOTE PHYSIQUE

(I-IV)

TOME PREMIER

TEXTE ÉTABLI ET TRADUIT

PAR

#### HENRI CARTERON

Maître de conférences à la Faculté des Lettres de l'Université de Strasbourg.



SOCIÉTÉ D'ÉDITION « LES BELLES LETTRES »

95, BOULEVARD RASPAIL

1926

Tous droits réservés.

CONTROL 1953

Re leaga de

Re leaga

RC102/94

B.C.U. Bucuresti

C48140

### A MONSIEUR LÉON ROBIN

Hommage reconnaissant.

H. C.



Conformément aux statuts de l'Association Guillaume Budé, ce volume a été soumis à l'approbation de la commission technique, qui a chargé M. A. Diès d'en faire la revision et d'en surveiller la correction en collaboration avec M. H. Carteron.

#### INTRODUCTION

1

#### LE TEXTE DE LA PHYSIQUE

Les manuscrits de la *Physique* sont assez nombreux; le meilleur et le plus autorisé est encore aujourd'hui le ms. E<sup>1</sup>; nous n'en avons pas achevé la collation; nous avons, en conséquence, pris pour base le texte et l'apparat de la grande édition de Bekker qui utilise les mss. suivants:

Livres I-III: EFI.

Livre IV: EFGI et H à partir de 215 a 8.

Livre V: EFHI. Livres VI-VIII: EFHIK.

Nous avons suivi une autre voie pour le livre VII, auquel ne s'appliquent pas les remarques ci-dessous.

Assurément l'édition de Bekker est très vieille et apparaît insuffisante sur bien des points: grâce aux travaux dont elle a été l'objet, notamment de la part de Torstrick, Bonitz, Diels<sup>2</sup>, nous avons pu signaler certaines erreurs

<sup>1.</sup> Voir le tableau des mss. et des sigles à la fin de l'Introduction.

Nous remercions très vivement M. H. Lebègue qui a bien voulu, à
notre place, vérifier certaines leçons sur E. Nous mettons entre crochets
[] le nom du lecteur.

<sup>2.</sup> Voir surtout Bonitz, Aristotelische Studien, Vienne, 1862. Diels,

typographiques, certaines erreurs de lecture et omissions de variantes 1.

Sans sacrifier à l'idolâtrie, dont le ms. E fut l'objet, selon l'expression de Shute, on doit reconnaître qu'il présente, outre son antiquité², certains caractères internes, dignes de remarque; c'est surtout la concision et la correction. Quand un mot a été introduit à tort, quand un article, un sujet, un auxiliaire sont superflus, très souvent E ne les porte pas ³. D'autre part sa recherche de la correction non seulement grammaticale⁴, mais aristotélicienne ⁵ est indéniable. Toutefois ces qualités, si importantes soient-elles, ne sont pas garantie d'originalité; si l'on songe à la négligence du style d'Aristote, au caractère récent et spécial de sa terminologie, on peut toujours soupçonner que le copiste de E corrigeait l'original ⁶. En outre, ces qualités ne paraissent

Commentaires de Simplicius sur la Physique, Berlin, 1882-1885; Zur Textgeschichte der Aristotelischen Physik, Abhandlung der k. pr. Ak. der. Wiss., Berlin, 1882. L'édition de Prantl, qui n'a sans doute pas lu le ms. qu'il prétend suivre (Shute, Mansion), est défectueuse.

1. P. ex. 188 a 9, 190 a 30, 197 b 20, 203 b 32, 204 b 33, 211 b 4, 220 a 32, 224 b 17, 225 b 26, 228 b 1, 230 a 29, 235 b 6-7, 24, 10 ? 246 a 1, 19, 248 b 7 ?, 249 b 27, 250 a 15 (258 b 11 est correct), 261 b

10, 263 a 3, 264 a 30.

2. Il date du commencement du xe siècle; mais certains traits, comme l'absence d'accentuation et de séparation entre les mots, et d'autre part son accord avec la version arabo-latine jointe au commentaire d'Averroës (cf. Mansion, Étude critique sur le texte de la Physique d'Aristote, in Revue de Philologie, janvier 1923), permet de croire que son texte a été fixé dès le vuie siècle.

3. Par exemple 190 b 30, 194 a 15, 211 a 1, 216 b 22, 224 a 33, 225 b 14, 19, 226 a 11, 24, 35, 227 b 1, 228 a 9, 292 b 3, 12 et peut-

être 20; 230 b 12.

4. Cf. pour l'aoriste du subjonctif 226 a 8; et encore 185 a 20, 191 b 13. — Exceptions: 191 b 34, 188 a 7.

5. Par ex. 185 b 33, 190 a 6, 191 a 2, 198 a 30, 202 b 12. — Exceptions: 189 a 8 (om. τό), 201 b 23 (cf. Bonitz, Ind. 630 a 58).

6. Par ex. 192 a 34, il vaudrait mieux avec E supprimer le second τῶν parce que toutes les formes physiques sont périssables; mais cette

point si marquantes à plusieurs auteurs <sup>1</sup>, qui signalent dans ce ms., à côté des erreurs de pure distraction, des omissions fréquentes de particules, de monosyllabes, des lacunes dues à un homoioteleuton ou à la confusion d'un mot avec le précédent, des additions, moins fréquentes, mais inutiles, inintelligentes, outre celles qui proviennent de l'introduction de gloses dans le texte ou d'une double lecture, enfin, ce qui est plus grave, quelques remaniements du texte <sup>2</sup> indiquant que le copiste ne le comprenait pas.

Il convient donc de consulter les autres mss. de Bekker, bien qu'on ait longtemps considéré qu'ils représentaient sans doute un archétype plus éloigné de l'original que celui de E. En outre l'on ne peut pas négliger le cod. Vindobonensis philos. graec. 100 (olim 34), signalé par Gercke (Wiener St. XIV, 1892) qui le désigne par W, utilisé par Fobes (Ar. Meteorologicorum libri IV, Cambridge, 1918) et par Jaeger (Hermes, Heft 4, 1917). Ge ms., contemporain de E, contient toute la série des écrits physiques, de la Physique aux Météorologiques ainsi que la Métaphysique de Théophraste et celle d'Aristote; selon Gercke, il serait précisément l'archétype des mss. FGI plus récents que E (ils sont du xue aux xive s.), qui se rattacheraient ainsi à une tradition aussi ancienne que ce dernier.

Ajoutons, à la liste des mss. indispensables à l'éditeur de a *Physique*, ceux dont Shute a montré l'importance pour le ivre VII<sup>3</sup>. Il ne semble pas que, sans ces collations, une édition de l'œuvre puisse se dire scientifique. Ce qui frappe, en effet, dans l'étude critique du texte, c'est, avec le nombre et

épétition de l'article se retrouve de Calo 278 b g et 23 avec accord de ous les ms.

Diels (op. cit., pp. 14, 15, 16), Mansion (op. cit., pp. 25-26).
 Sur la valeur de E<sub>2</sub>, voir Mansion (op. cit., n. 28).

<sup>3.</sup> Shute, Aristotle's Physics Book VII in Anecdota Oxoniensia,

l'importance des variantes, l'irrégularité de leur distribution dans nos différents mss.; dans tous on peut prendre des leçons intéressantes, sinon excellentes, et plus ou moins distinctement indiquées. La raison en est que le ou les archétypes étaient munis de variantes nombreuses, et que les copistes eurent en outre à leur disposition une tradition indirecte très importante.

Une source différente nous est donnée par les livres  $\Delta$  et K de la *Métaphysique*, qui, à partir du chapitre 8, sont une compilation de la *Physique*, A la vérité, cette compilation, partielle d'ailleurs, est inauthentique et, bien qu'elle remonte à la plus ancienne école péripatéticienne, a plutôt besoin du texte de la *Physique*, que celui-ci n'a besoin du sien; nous

l'avons signalée sans l'utiliser très souvent 1.

Une source différente nous est donnée par les versions des textes aristotéliciens; indiquée par Rose<sup>2</sup>, abandonnée et déconseillée par Freudenthal, à la suite de recherches sur le XII° livre de la Métaphysique<sup>3</sup>, elle vient d'être reprise par Mansion<sup>4</sup>, avec un succès incontestable, dans l'étude de la version arabe-latine du commentaire d'Averroès des quatre premiers livres de la Physique. C'est d'ailleurs la plus ancienne que nous connaissions, l'original remontant à Honein, mort en 873. Nous n'avons pu l'utiliser. Nous possédons, en outre, la version grecque-latine, que certains éditeurs de Saint Thomas qualifient de Vetus translatio<sup>5</sup>, due

<sup>1.</sup> En très peu d'endroits elle nous paraît donner la vraie leçon. Cf. 284~a~31 et b~11.

<sup>2.</sup> Rose, De Aristotelis librorum ordine et auctoritate, Berlin, 1854.

<sup>3.</sup> Freudenthal, Abh. d. k. pr. Ak. der Wiss. Berlin, 1885.

<sup>4.</sup> Mansion, op. cit. Fobes s'est également servi pour le 4e livre des Météor. d'une version grecque-latine datant du x11e s.; sa parenté avec E est intéressante, mais sa valeur critique est moindre que celles des versions arabes, car le texte grec qu'elle traduit ne paraît pas remonter au delà du 1xe s.

<sup>5.</sup> On en trouve un texte excellent dans l'édition Léonine de St Thomas: T. II. Commentaria in octo l. Physic. (Rome, 1884).

cans doute à Guillaume de Moerbeke (mort en 1286), qui d'est inspiré, notamment pour la Physique, de traductions oréexistantes; cette version est très intéressante au point de vue critique, parce qu'elle donne du texte grec un décalque idèle, qui peut être considéré comme un manuscrit; or, elle uit la tradition des mss. FGHI, dont le plus ancien est peu près son contemporain. La traduction d'Argyropule (xve s.) a moins d'intérêt encore pour le critique, parce qu'elle est moins littérale et se présente souvent plutôt comme une paraphrase que comme une version. Selon Manion, elle se rattache à la tradition du groupe FGHI, et urtout à la Vulgate, texte des grandes éditions du xve et cure siècles, laquelle dérive de mss. de valeur inférieure à ce groupe.

Une dernière source, tout à fait importante, celle-là, puisqu'elle nous livre une tradition qui remonte jusqu'à l'auteur, se trouve dans les commentaires grecs de Thenistius, Philopon, et Simplicius. Tantôt le commentateur itte expressément le texte d'Aristote, notamment pour distruter des variantes 1, et c'est le cas le plus favorable, car très ouvent à cette époque le citateur transforme, intentionnelement ou non, le passage cité 2. Tantôt le commentateur introduit la citation dans le développement de sa propre pensée; dans ce cas, les chances de modification sont acrues. Nous avons dû signaler dans l'apparat critique ces liverses modalités.

L'importance que présente, pour l'établissement du texte

<sup>1.</sup> Diels distingue les lemmes, les citations et les textes paraphrasés 'Aristote dans Simplicius; nous désignons de la même façon les lemmes t les citations, qui sont en italique dans l'édition de Diels. Les lemmes e Philopon sont inutilisables.

<sup>2.</sup> Ainsi Simplicius cite Themistius en le modifiant le plus souvent; uelquefois, il semble vouloir corriger les gaucheries et les obscurités de on prédécesseur (cf. Sp. 951, 30 [Th. 988, 13]; Sp. 337, 33 [Th. 2, 4]; Sp. 537, 17 [Th. 106, 14]; Sp. 979, 18 [Th. 193, 11]).

de la *Physique* et de son histoire, l'étude des commentateurs ne saurait être exagérée. Nous avons dressé le texte aussi complet que possible des variantes qu'ils présentent ou suggèrent, en tenant compte des leçons des différents mss. des commentateurs dans la mesure où l'on pouvait faire fond sur elles, notamment dans les cas de citation formelle. Mais nous n'avons retenu, pour une édition du genre de celle-ci, que les variantes indispensables.

Il est très difficile d'établir une correspondance entre nos mss. d'Aristote et la tradition indirecte que représentent les commentateurs. Ouand on cherche des tableaux de concordance, aucune règle n'apparaît : selon Schenkl, Themistius suit plutôt FI pour les livres I à IV, K pour le livre VI, KE pour le livre VIII. Il est sûr qu'ils ont eu plusieurs mss. à leur disposition ; c'étaient des philologues et des grammairiens, habitués à la comparaison et à la critique des textes 1. Ainsi, dans les passages dont nos mss. nous donnent des leçons divergentes, le commentateur en adopte souvent une ou même plusieurs autres. A vrai dire, le problème est très complexe, car les copies d'Aristote et des commentaires, qui sont sur les mêmes parchemins, ont dû exercer une influence les unes sur les autres 2. D'une facon générale, nous citons toujours les leçons des mss. avant celles des commentateurs ; de cet ordre, nécessaire à la clarté, ne peut être tirée aucune conclusion historique.

Que résulte-t-il dès lors de la comparaison du texte de nos mss. et de celui des commentateurs? La supériorité sensible, en de nombreux cas, de celui-ci sur celui-là, ten-

<sup>1.</sup> Voir ce que Simplicius dit de Themistius 950, 3; 1253, 6; 141, 38; 854, 20.

<sup>2.</sup> Par ex. 212 a 3: cf. EE<sub>2</sub>F et Th. 118, 7; 185 b 29 cf. EFI et Ph. 43, 21 et 13 Th. 7, 4 Ar. ed. Bas; 257 a 3 cf. E<sub>2</sub> et Th. Ainsi Shute ne peut décider si le texte de Sp. pour 248 b 18 (1088, 20-27) s'inspire de bBCD ou les inspire (il nous paraît certain que Sp. a connu le texte tel que Bekker le donne, cf. 1088, 21-22).

drait à prouver que nos mss. dérivent d'un archétype postérieur au vie siècle1, et que l'on peut déclarer antérieur au ixe, parce qu'ils contiennent une interpolation que l'on retrouve dans le commentaire d'Averroès. Or, l'on s'accorde aujourd'hui à reconnaître que nous n'avons pas de ms. qui soit l'unique représentant de cet archétype; comment donc concevoir les rapports du ou des textes originaires avec nos manuscrits, et les nombreuses différences qu'ils présentent?? L'unicité de l'original semble contredite par la présence, en chacun de nos mss. de leçons qui leur sont propres et remontent à la période alexandrine. Que les exemplaires originaux aient été chargés de variantes, c'est ce que prouvent les hésitations de nos mss. entre plusieurs leçons que, parfois, ils juxtaposent sans décision; certaines viennent sans doute des commentateurs 3; mais d'autres semblent provenir d'autres traditions. Cette diversité contraste avec l'unité de la tradition des commentateurs, qui n'est cependant ni suffisante ni absolument sûre en tous les cas. Ajoutons que le texte d'Aristote, comme le prouvent certaines interpolations, dont on peut quelquesois déceler l'origine, en cherchant par exemple dans la Physique d'Eudème, a été élaboré et modifié de bonne heure, sans qu'aucun éditeur ait pu arrêter à temps les mauvaises lectures.

Il paraît donc impossible, en l'état actuel de la science, de considérer comme utilisable l'hypothèse d'un texte dont l'accord avec les données tirées des commentaires permettrait d'espérer la constitution d'un archétype commun.

Des trois commentateurs aucun n'est à négliger. Thémis-

<sup>1.</sup> Il semble, d'ailleurs, qu'Aspasius ait lu notre texte de 220 b 4 que ne signale pas Th.; ainsi s'expliquerait la leçon étrange d'Aspasius pour 219 b 8 (Sp. 716, 33).

<sup>2.</sup> Diels, op. cit., p. 7.

<sup>3.</sup> Par ex. 197 a 1, 199 b 14, 201 a 27, 202 b 21, 208 ò 22, 212 ò 34, 220 a 19, 222 b 15, 223 a 20.

tius (vers 350) est le plus ancien; c'est son commentaire qui se rapproche le plus du texte d'Aristote. Cette remarque ne suffit pas, bien entendu, à garantir l'authenticité des leçons qu'on en tire, d'autant que ce sont très rarement des citations expresses. Simplicius (viº s.) paraît avoir fait une étude approfondie du texte de la Physique. Non seulement il critique fréquemment Thémistius et Philopon, mais nous lui devons ce qui nous reste des commentaires d'Aspasius, d'Adraste et d'Alexandre. — Aspasius (vers' 100 ap. J.-C.) paraît avoir été scrupuleux, mais sans originalité, plutôt philologue que philosophe; Simplicius le cite une vingtaine de fois. Le commentaire d'Adraste paraît avoir été plus important, mais était perdu du temps de Simplicius, qui le cite d'après Porphyre (123, 1). Alexandre d'Aphrodisias vivait vers 200. Simplicius le cite fréquemment, surtout pour les cinq premiers livres, et le suit constamment; il tient de lui, sans doute, les renseignements si importants que nous lui devons sur les anté-socratiques; Philopon le cite aussi. Dans les ouvrages originaux d'Alexandre, notamment les 'Απορίαι και λύσεις, on trouve des parties qui sont de véritables commentaires de la Physique. Damascius, enfin, avait écrit un résumé des livres 1 à 4 et 8, qui ne doit pas être intéressant, puisque Simplicius ne trouve l'occasion de citer que les ouvrages originaux de son maître sur le nombre, le lieu et le temps.

Des commentateurs modernes, les principaux sont Averroës et saint Thomas. Le commentaire de celui-ci est admirable de clarté et de précision systématique; pour l'interprétation strictement aristotélicienne du texte, il est moins sûr que les commentateurs grecs.

\* \*

Le texte du livre VII a été soumis à d'étranges vicissi-

tudes: une paraphrase dont l'époque remonte plus haut que le temps des premiers commentateurs 1 accompagne dans la plupart des mss. les paroles mêmes d'Aristote et est parfois mêlée avec elles. Dans la grande édition de Berlin, le double texte n'est donné que pour la seconde partie du chapitre 2 et pour le chapitre 3; Spengel paraît avoir démontré que le texte que donne Bekker du chapitre 1 et de la première partie du chapitre 2 fait partie de la paraphrase et de ce que Simplicius appelle le second texte du livre : il a luimême mis au jour et publié le premier texte contenu dans les variantes d'un manuscrit tirées par Sylburg de l'édition de Morelli; c'est à ce texte que Bekker a donné la première place dans sa petite édition, ainsi que la majorité des éditeurs. Spengel établit ensuite que ce premier texte pouvait être trouvé dans les mss. de Paris 1859 (b de Bekker), 1861, 2033. Avant Shute, personne ne les a collationnés. Bien que la paraphrase nous ait paru en plus d'un endroit plus précise et plus claire que le premier texte, la remarque que de telles qualités ne sont pas une garantie d'originalité et l'assentiment général des auteurs, fondé sur les paroles de Simplicius, nous fait un devoir de publier ce premier texte comme authentique. Nous nous sommes servis, à cette fin, de l'édition de Bekker et des recensions de Shute, qui pense avoir, dans les trois mss. de Paris, le premier texte pour tout le livre VII 2.

<sup>1.</sup> Elle était connue d'Alexandre (Sp. 1051, 5; 1052, 20). Toutefois Simpl. cite, comme étant du second texte, des leçons sur lesquelles,
selon le même commentateur, Alexandre ne fait pas cette remarque
(1093, 8-12 ad 249 a 15). Peut-être la distinction des deux textes n'étaitelle pas la même, ou du moins aussi précise à l'époque d'Alexandre qu'à
celle de Simplicius (Shute).

<sup>2.</sup> Shute, qui va contre l'opinion de Simplicius en un endroit (249 a 15), reconnaît que son affirmation est moins fondée pour les derniers ch. que pour les premiers. En général, nous ne croyons pas que ses essais pour déterminer la date relative des mss. de Bekker et des siens, et l'antériorité de ceux-ci, soient satisfaisants.

#### AUTHENTICITÉ ET UNITÉ DE L'ŒUVRE

L'authenticité de la Physique est assurée, pour son contenu, par les références d'Aristote à son œuvre, par les citations qu'en font Théophraste et Eudème 1, par la tradition. On ne l'a jamais contestée. Les difficultés commencent à propos de son titre. Celui que lui donnent tous les manuscrits, même ceux des commentateurs, est Φυσική Ακρόασις. Aristote cite d'ordinaire les premiers livres sous le nom de Φυσικά ou de Τά περί φύσεως, les derniers par l'expression: τὰ περί κινήσεως. Par « premiers livres », il faut entendre, selon Simplicius<sup>2</sup>, qui prétend donner ici l'avis d'Aristote lui-même, de ses deux disciples Théophraste et Eudème, et d'Andronicus, les livres I à V. Porphyre 3 voudrait que l'on rangeât le livre V dans la seconde partie; ainsi fait sans doute Damas, élève et biographe d'Eudème, puisqu'il parle de περί κινήσεως τρία tet que son maître omit notre livre VII dans son remaniement de la Physique. Il convient de remarquer que cette discussion n'est pas de grande importance, car elle repose sur la diversité des titres qu'Aristote donne à son œuvre et cette diversité n'est pas soumise à une règle; non seulement, en effet, on recontre d'autres formules que celles que nous avons citées 6, mais on trouve l'expression èv τοῖς

2. 801, 14; 923, 7; 1126, 9; 1358, 7. Théophraste appelle le livre V ex twy quoixwy.

<sup>1.</sup> Simpl. 123, 10. Il y a donc un texte arrêté et authentiquement (ib., 922, 15) aristotélicien, puisque les deux disciples en parlent.

<sup>3.</sup> Simpl. 802, 8.

<sup>4.</sup> Simpl. 924, 13. 5. Simpl. 1037, 13.

<sup>6.</sup> Par exemple : περὶ τὰς ἀρχάς (Sur les principes) pour désigner le

καθόλου περὶ φύσεως appliquée au livre VI et φύσικα au livre V¹. Qu'en conclure, sinon qu'Aristote n'a pas mis au point le catalogue de ses œuvres ni adopté de formules définitives pour ses références?

On ne saurait rien tirer de là contre l'unité de l'œuvre, dont toutes les parties, on s'accorde en général à le reconnaître, sont étroitement unies, exception faite peut-être pour le livre VII. Une telle thèse ne peut se démontrer que par un examen interne, et nous renvoyons aux sommaires, que nous avons établis et placés à la fin de cette introduction; toutefois il sera bon de marquer brièvement les principales articulations des livres.

Les deux premiers étudient les principes universels d'une science de la nature. Le premier est bien l'introduction de l'œuvre; il débute, en effet, par des considérations de méthode, puis pose le postulat fondamental de toute Physique, à savoir l'existence du mouvement de tous les êtres naturels, et, à cette lumière, critique les doctrines anti-physiques qui, niant le mouvement, rendent la physique impossible. C'est alors qu'il peut entreprendre la recherche des principes élémentaires de toute chose changeante : la matière, la forme et la privation. Mais l'objet de la physique, ce n'est pas la forme pure, mais la forme engagée dans la matière qui constitue l'être naturel, périssable (I, 9, 192 b 2); il faut donc étudier d'une façon plus directe cet être et les principes de la science qu'on en peut avoir; c'est l'objet du livre II ³, qui établit la définition de la nature, les rapports de la physique

livre III; περὶ χρόνου καὶ κινήσεως (Sur le temps et le mouvement) pour désigner une partie du livre IV (cf. Bonitz, Ind. 102 b 17 sq.).

<sup>1.</sup> Bonitz, Index 102, 2. Ajoutors que περὶ φύσεως est quelquefois appliqué, non seulement à la Physique, mais à toutes les œuvres physiques.

<sup>2.</sup> Voir la discussion Rodier-Tannery dans Archiv für Gesch. d. Phil.

<sup>3.</sup> Relié étroitement au précédent par la particule γάρ que donne E.

aux autres sciences, la théorie des causes et le déterminisme de la nature avec les lacunes qu'il comporte.

Le début du livre III (200 b 12-26) rattache très nettement ce livre au précédent et donne le plan des livres III et IV. Après avoir, en effet, étudié les principes de l'être naturel, il faut considérer le mouvement et toutes les réalités qui en dépendent : infini, lieu, vide, temps. Après ces généralités 1, il faut étudier le mouvement d'une façon plus précise : le livre V, en effet, lui fait subir une division qualitative, en distinguant le mouvement de la génération, et en énumérant les espèces du mouvement; puis, après avoir défini certaines notions, dont le continu, se demande comment on peut entendre l'unité et la contrariété des mouvements. Le livre VI, qui se réclame expressément des définitions du livre précédent, prend le mouvement comme grandeur, étudie sa division quantitative, celle du mobile, et la question de l'infinité du mouvement : son authenticité ne peut être sérieusement contestée.

Ensuite, si l'on en croit saint Thomas<sup>2</sup>, Aristote étudie le mouvement, non plus en soi ni dans ses parties, mais relativement aux moteurs et aux mobiles. Et d'abord, il démontre l'existence du premier moteur et explique, ce qui était supposé par cette démonstration, la nécessité du contact entre le moteur et le mobile et la production de l'altération sous l'action des sensibles; ensuite, il étudie la comparaison des mouvements entre eux et se demande quels sont les mouvements comparables et comment ils le sont. Tel serait l'objet du livre VII. Le livre VIII aurait alors pour but d'établir la nature du premier mobile et du premier moteur, dépassant ainsi les phénomènes naturels et atteignant leur source métaphysique.

<sup>1.</sup> III, 1. 200 b 22.

<sup>2.</sup> P. 322, 1.

Assurément cette systématisation de saint Thomas pèche par excès de rigueur; on remarque avec raison que le livre VIII ne cite jamais le précédent et que la question de l'éternité du mouvement par laquelle commence le livre VIII se rattache facilement à la fin du livre VI1. D'autres circonstances peuvent augmenter notre défiance : d'abord, le fait que nous avons, du livre VII, deux textes, dont l'un est une paraphrase que connaissait déjà Alexandre<sup>2</sup>, ensuite l'attitude d'Eudème qui, après avoir suivi, chapitre par chapitre, le traité tout entier, saute le VII<sup>e</sup> livre, et celle de Themistius qui laisse de côté nombre de chapitres « comme indignes d'attention<sup>3</sup> ». Rose le déclare inauthentique; Brandis, Zeller, Hamelin se rangent à l'avis de Simplicius, pour qui ce livre n'est en rien indigne de la pénétration d'Aristote, car « aucun disparate ne l'empêche d'être de la même lignée que les autres »; toutefois, selon l'opinion d'Alexandre, qui trouvait ses démonstrations plus faibles et plus logiques, il faudrait dire qu'il a été écrit par Aristote avant le livre VIII, où les mêmes matières ont été reprises par la suite avec plus d'exactitude, et qu'on l'a fait entrer postérieurement dans le corps même du traité. Nous proposons une autre hypothèse. Remarquons d'abord que le livre VII se réfère parfois <sup>4</sup> aux livres antérieurs, comme le reconnaît Rose, et que certaines de ses démonstrations seront utilisées par le livre VIII<sup>5</sup>. Remarquons ensuite que le livre VIII, comme l'a bien senti saint Thomas, s'attache à expliquer beaucoup plutôt la nature du premier moteur et du premier mobile que leur existence, que la thèse qui occupe le début du livre ne sert qu'à la première explication, que la démonstration de l'exis-

<sup>1.</sup> Voir ch. 10.

<sup>2.</sup> Il se refère expressément au livre VIII: 251 a 9.

<sup>3.</sup> Simpl. 1036, 8.

<sup>4. 242</sup> b 7, 247 b 13.

<sup>5.</sup> Par exemple la discontinuité de la proportion de la force au mouvement.

tence du moteur premier tient en quelques lignes dans le principe qu' « on doit s'arrêter » (ch. 5, 256 a 4-b 3). Les autres arguments tendent à montrer qu'il est immobile ou se meut par soi. Nous en inférons que le livre VII a été écrit après le livre VIII pour préciser les démonstrations et les développer dans leurs conséquences et leurs conditions, qu'ensuite il a été introduit avant le livre VIII, qu'il préparait, au même titre que les livres V et VI, par une analyse plus détaillée de certaines questions qui se posent à propos du mouvement, et, à meilleur titre qu'eux, par la démonstration détaillée de l'existence d'un moteur premier; cette démonstration répond à un besoin de rigueur très remarquable et, en tout cas, si elle requiert quelques précisions et corrections, ce n'est pas le livre VIII qui les apporte. Il reste qu'Aristote n'a pas eu le temps de rétablir la transition que cette insertion brisait 1 et de fixer les références du livre VIII au livre VII.

#### III

#### PLACE DE LA PHYSIOUE DANS L'ŒUVRE D'ARISTOTE

La Physique fait partie des ouvrages acroamatiques, c'està-dire qu'elle était destinée à un public restreint d'auditeurs et non encore éditée pour le grand public, circonstance qui peut expliquer, au moins en partie, les variations d'Aristote sur le titre et même, comme pour le livre VII, sur la composition et la rédaction. Cette œuvre fut écrite, en même temps que les autres ouvrages scientifiques, pendant le second séjour à Athènes 2 (335/4-323). On sait d'ailleurs qu'il est impossible de fixer la date de chacun des écrits, par suite de

<sup>1.</sup> La première phrase du livre ne contient aucune particule de liaison avec ce qui précède.

<sup>2.</sup> La ville d'Athènes est donnée comme exemple plusieurs fois. Les hypothèses de Jaeger ne sont pas décisives.

l'entrecroisement des références et de l'unité de l'œuvre, où n'apparaît pas la moindre évolution qui trahisse un développement historique. Force nous est donc de nous en tenir à l'ordre systématique des matières, dont on peut toujours penser qu'il a dirigé, au moins en gros, l'ordre chronologique de composition.

A cette fin, nous pouvons utiliser d'abord les indications formelles d'Aristote lui-même. La Physique est promise dans la Logique et par suite postérieure à cette œuvre ainsi qu'au livre V de la Métaphysique<sup>1</sup>. D'autre part, nous lisons dans les Météorologiques<sup>2</sup> qu'après la Physique viennent, et dans cet ordre, le Traité du ciel, le Traité de la Génération et de la Corruption, les Météorologiques. Ce plan est d'ailleurs confirmé par la classification des sciences que l'on trouve plusieurs fois dans l'œuvre d'Aristote<sup>3</sup>. La Physique vient, dans les sciences théorétiques qui précèdent les pratiques et les poétiques, entre les mathématiques et la théologie.

Un examen interne confirme ces indications. La Logique, qu'on la considère avec Ravaisson comme la forme de la science, ou selon Zeller comme la science de la forme, précède la Physique, car c'est un ensemble de réflexions sur les démarches de la pensée, réflexions où se mêlent méthodologie et théorie de la connaissance, et destinées à fixer le procédé qui donne la science, à savoir la démonstration. Or savoir c'est connaître par la cause, c'est-à-dire par la raison, c'est être capable d'aboutir à la conclusion d'un syllogisme démonstratif. La Logique est donc le vestibule de toute science théorétique, puisque ces sciences, et en particulier la Physique ont pour objet le savoir, la vérité.

Bridge Park of the Contract of the San Contract of the Contrac

<sup>1.</sup> Voir les références dans Bonitz, Ind.

<sup>2.</sup> Météor. I, 1.

<sup>3.</sup> Top. VI, 6, 145 a 15; VIII, 1, 157 a 10; Eth. Nic. VI, 3-5; Méta. E, 1 et K.

<sup>4.</sup> Phys. II, 3. 194 b 17.

Dans ce domaine 1, les Mathématiques se distinguent de la Physique par leurs objets, qui, loin de constituer des essences séparées, sont tirées par abstraction des objets de la Physique. Bien que ce fussent alors les seules sciences qui présentassent des démonstrations satisfaisantes pour la raison, Aristote ne leur consacre aucune partie de son système: d'abord, comme il le laisse entendre 2, il était peu versé dans ces sciences: par exemple, la seule formule qu'il connaisse bien est celle de la proportion directe, il lui arrive de s'embrouiller dans les proportions inverses; il ne réussit pas, malgré des efforts remarquables, à donner une théorie mathématique du mouvement. Ensuite, il pense que la quantité n'est que la surface des choses, non leur essence, et il veut en atteindre le dynamisme profond. Il se méfie aussi des excès métaphysiques auxquels se sont portés les mathématiciens de l'école de Platon, et l'une de ses ambitions les plus chères est de ruiner ces méta-mathématiques. Enfin, il apprécie la valeur des mathématiques moins d'après la valeur des liaisons qu'elles établissent que d'après la dignité ontologique de leurs objets, abstractions sans réalité. Certes, Aristote est loin de méconnaître leur importance pour le physicien ; il use lui-même, dans sa Physique, de formules mathématiques, et, parmi les sciences auxiliaires de la Physique, qu'il ne classe pas d'ailleurs entre Physique et Mathématiques d'une façon très claire ni définitive 3, il distingue celles qui sont « plus mathématiques » que les autres. Mais il ne pouvait comprendre justement cette importance : ainsi la formule qui représente pour lui la relation de la force aux vitesses est tout de suite contredite par l'expérience sans qu'il

<sup>1.</sup> Voir là-dessus Mansion, Introduction à la physique aristotélicienne, ch. 1v.

<sup>2.</sup> Méta XII, 8. 1073 b 10-17.

<sup>3.</sup> Cf. Phys. II 2, 194 a 9-12.

s'en soucie 1. Une juste appréciation du rôle physique des mathématiques eût demandé un changement de point de vue : il eût fallu pousser plus loin la théorie de l'abstraction et montrer non seulement que les concepts mathématiques sont, quant à l'existence, des objets naturels, mais quel rôle ils jouent dans leur construction; il eût fallu que la pensée cessât d'adhérer à un objet considéré comme non reconstruit par la raison et d'en recevoir les règles, car c'est une révolution de ce genre qui fait des mathématiques, non seulement le type, mais l'instrument de la connaissance rationnelle.

Au contraire des Mathématiques, la Physique porte donc sur la réalité; elle est par là sur le chemin de la Métaphysique, qui est l'étude de la réalité première. Toutesois l'être naturel n'a que l'actualité dont un mobile est susceptible ; la nature est un composé de matière et de forme, et si l'étude de la forme est essentielle au physicien, c'est surtout comme motrice et comme fin : la forme pure est expressément renvoyée au métaphysien 2. Une seule exception, capitale il est vrai: au livre VIII, le physicien doit atteindre le moteur premier, lui-même immobile et forme pure, sous peine le laisser l'univers physique inexplicable dans sa condition ondamentale. Mais, si la Métaphysique pénètre la Physique en la couronnant, la Physique, peut-on dire, le lui rend bien, ar la théorie de la substance ne peut se passer du mouvenent, puisque la matière et la forme sont également éternelles et incréées. La difficulté que l'on éprouve à distinguer es deux disciplines est caractéristique du dualisme aristotéicien.



<sup>1.</sup> Phys. VII, 5. Cf. VIII.

<sup>2.</sup> Phys. I, 9 fin.

### with the state of THE PROPERTY OF THE PARTY OF TH

## PLACE DE LA PHYSIQUE DANS L'HISTOIRE DE LA PHILOSOPHIE

Nous n'avons ici ni à résumer ni à étudier la Physique; pour le premier point, nous renvoyons aux sommaires des livres et des chapitres; pour le second aux études peu nombreuses, il est vrai, mais importantes qui ont paru depuis une dizaine d'années 1. Il sera bon toutefois, ne serait-ce que pour expliquer notre traduction, de montrer comment nous avons compris les tendances principales d'une œuvre, où l'on ne sait ce qu'il faut le plus admirer, de l'effort qui mena à bien sa réalisation, ou des intentions qui la guidèrent, dans la pleine conscience des difficultés du problème.

C'est avec une parfaite netteté qu'Aristote s'oppose à ses devanciers et à ses contemporains, et d'abord aux Éléates : il n'a pas assez de sarcasmes contre ces gens 2, qui, pour des raisonnements d'ailleurs mauvais et contre le témoignage du bon sens, risquent, en niant la diversité, l'attribution et le mouvement, de stériliser la Physique dès le début. Mais bien que cet empirisme subsiste constamment dans l'œuvre d'Aristote, il ne se contente pas d'affirmer le changement au nom de sa théorie de la diversité de l'être et de la puissance, ce qui était suffisant au livre I. Il essaie d'en construire la notion de façon à la réintroduire intégralement dans la spéculation rationnelle à la place des conceptions bâtardes que, sous l'influence plus ou moins avouée de l'Éléatisme, les Atomistes, certains Socratiques et même Platon avaient pro-

<sup>1.</sup> Nous pensons principalement à Mansion, Introduction à la Physique (Paris-Louvain 1913) et Hamelin, le Système d'Aristote, Paris, 1920, ch. xv-xvIII.

<sup>2.</sup> Ce sont des « infirmes » Phys. VIII, 3. 253 a 32.

duites. D'abord, à la succession d'états discontinus à laquelle on réduisait le changement, il faut substituer la conception du changement comme progrès de la puissance à l'acte, dont la définition est établie au livre III et la continuité démontrée dans les développements, encore imparfaits, mais admirablement conçus, du livre VI.

Ensuite, et par conséquent, il fallait substituer, à la théorie atomistique du mouvement, qui le prenait comme donné et pour ainsi dire comme mort, une doctrine qui rendît compte de sa production et de sa vie 1. C'est l'objet des développements sur les éléments de tout être changeant, et notamment sur la matière, qui nous sont présentés au livre I, et de la conclusion de la critique du vide au livre IV. Par là, la qualité prenait le pas sur la quantité, et cela de plusieurs façons: d'abord, les mouvements qualitatifs dans l'altération et le changement substantiels sont reconnus avec leurs caractères spécifiques au livre V; puis, derrière tout mouvement, on doit supposer une force: ainsi quand Aristote<sup>2</sup> avance que le principe de toutes les affections est le mouvement local. et affirme la priorité du mouvement local3, il ne faut pas le taxer de mécanisme, car il ne sépare pas la considération du mouvement local du dynamisme profond qui le produit dans une substance déterminée

Ainsi la doctrine d'Aristote mérite le nom de dynamisme, mais quelle différence la distingue du dynamisme, tout matérialiste, semble-t-il, des anciens Physiologues! Jamais, au contraire, plus qu'avec Aristote le monde ne fut plus près d'être pénétré d'intelligibilité. On sait qu'il pense y parvenir par sa notion de la forme comme cause efficiente et cause finale; son dynamisme en effet est finaliste et, au livre II, il a réservé, avec une précision inégalée, les droits

<sup>1.</sup> Cf. Phys. VIII, 1. 250 b 14.

<sup>2.</sup> Phys. VIII, 7. 260 b 7.

<sup>3.</sup> Phys. VIII, 7.

de la téléologie. Par là, il recueillait le fruit de l'idéalisme

platonicien.

Certes, bien des obscurités subsistent; la théorie de la causalité mécanique est insuffisante; la matière, qui est en somme, parmi les éléments du changement, celui dont l'intelligibilité est absente, garde un rôle obscur mais positif. Mais la méthode même d'Aristote répond à ces insuffisances : il ne s'agit pas, pour lui, en effet, de rationaliser l'Univers en un système définitif, mais de créer, pour chaque objet du savoir, une discipline propre qui permette d'obtenir le maximum de rendement. Ainsi, comme il est dit au livre II de la Métaphysique<sup>1</sup>, la Physique ne doit point espérer présenter la rigueur des mathématiques. Certes, cette prudence n'est pas l'unique trait du tempérament du philosophe ; à côté d'elle, et comme refrénée constamment, on sent une imagination extraordinaire. Ainsi ont été obtenues, dans la Physique, la théorie de la matière et de la privation, la théorie de la puissance avec la critique des arguments de Zénon, celle des quatre causes, du hasard, la définition du mouvement, les théories de l'infini, du lieu, du vide, du temps, de la cause première, qui sont des découvertes ou des conquêtes dont la fécondité n'est pas épuisée.

The second secon

<sup>1.</sup> Ce livre, probablement inauthentique, n'est pas sans doute postérieur à Eudème et forme une sorte d'introduction à la Physique.

### CONSPECTUS SIGLORUM

E = Parisiensis 1853 (Catal. Bibl. Reg. II, 410) olim mediceus membraneus, forma maxima, exeunte s. IX vel ineunte X non ab uno eodemque librario scriptus.

F = Laurentianus LXXXVII, 7; s. xiv.

G = Laurentianus LXXXVII, 6; s. xII.

H = Vaticanus 1027; s. xIV.

I = Vaticanus 241; s. xm.

b = Parisiensis 1859.

Sp. = Simplicii in Physicorum libros commentaria (ed. H. Diels, Berol., 1882-1885).

Ph. = Philoponis in Physicorum octo libros commentaria (ed. H. Vitelli, Berol., 1888).

Th. = Themistii in Physica paraphrasis (ed. H. Schenkl, Berol., 1900).

Vet. lat. = Translatio quae apud Sancti Thomae Aquinatis opera omnia (T. II), Romae, 1884, edita est.

### LIVRE I

### RÉSUMÉ DU LIVRE 1

L'objet de la physique est la détermination des principes des choses naturelles. Elle y parvient en analysant des caractères qui se présentent à nous comme confus et généraux, et en y retrouvant ceux qui, clairs et connaissables par soi, sont les véritables principes doués de la véritable généralité (ch. 1). On passe immédiatement à la question du nombre des principes, celle de leur existence étant laissée de côté. En effet elle n'appartient pas à la Physique; il faut donc mépriser toute doctrine qui contredit son postulat fondamental, qu'il y a des choses en mouvement. Telle est la doctrine éléatique de l'unité de l'être. Il convient cependant de la critiquer, en montrant, d'abord, d'une façon générale, qu'elle part d'une analyse insuffisante des notions d'être et d'unité, négligeant leurs diverses acceptions, et, à supposer qu'on admette l'unité selon la compréhension, la multiplicité selon l'extension (ch. 2). Il convient ensuite de réfuter l'Éléatisme, directement, dans ses prémisses et ses raisonnements, et cela d'abord chez Mélissus, puis chez Parménide, dont l'Être un et immobile est inconcevable (ch. 3). Pour en venir aux doctrines proprement physiques, il faut remarquer qu'elles utilisent la notion de contrariété en l'appliquant soit à une matière unique (dynamisme), soit à une multiplicité. Ici se rencontre la théorie professée par Anaxagore, pour qui la multiplicité de la matière et le nombre des contrariétés sont infinis. Une telle théorie est contraire au principe de toute science et, d'ailleurs, s'embarrasse dans des difficultés insolubles à propos de la divisibilité des particules élémentaires, de la séparation des qualités et des choses, de la nécessité d'une fin qui, en donnant la forme, rend compte de la génération naturelle (ch. 4). Toutefois, il reste qu'on est fondé à considérer que les principes doivent être cherchés parmi les contrariétés; car, en délimitant les générations et corruptions naturelles, on satisfait au principe général de détermination. Et les Anciens ne sont divisés que sur la question de savoir quelles sont les contrariétés premières, et s'il faut prendre les plus sensibles ou les plus rationnelles (ch. 5). Ici va se préciser la solution du problème du nombre des principes, car les contraires ne suffisent pas: ils doivent agir dans un troisième principe dont ils sont les attributs (ch. 6). Reste à savoir s'il faut poser deux ou trois principes. La théorie de la génération va répondre : le sujet de la génération, par cette génération même (qu'il s'agisse d'une génération de substance ou d'accident) reçoit une forme qui vient, en lui, prendre la place de la privation. Les principes de toute génération naturelle sont donc : l'individu particulier, qui est sujet de la génération et en tant que doué de la Privation est Matière (la Matière n'est d'ailleurs connaissable que par analogie); la Privation et son contraire, la Forme (ch. 7). Il est facile, dès lors, de résoudre les difficultés que les anciens soulevaient contre la notion de génération, et qu'ils déduisaient du principe que tout vient soit de l'être soit du non-être, principe lui-même tiré du principe que l'être et le non-être sont incompatibles. Il suffit de distinguer le principe essentiel et le principe accidentel de la génération et de dire qu'elle a lieu du non-être en soi (la privation), mais non comme d'un principe essentiel (ch. 8). Ainsi le nonêtre est ramené dans la chose naturelle, au lieu que Platon, en faisant, du non-être, la matière, ne peut rendre compte de l'élément permanent de la génération. Définition de la matière ; distinction de la matière et de la privation; éternité de la matière. Renvoi des problèmes de la forme à plus tard.

#### SOMMAIRE DES CHAPITRES DU LIVRE I

4

Méthode générale de la science de la nature. Son premier objet : les principes (184 a 10-16). Sa démarche : l'analyse (184 a 16-fin du ch.).

2

Opinions des anciens philosophes touchant les principes de la nature et des êtres (184 b 15-25). Exclusion de certaines théories (184 b 25-185 a 12). Postulat fondamental de la physique (185 a 12-20). Réfutation générale des théories qui posent l'unité de l'être (185 a 20-fin): ex ratione entis (185 a 20-b 5), ex ratione unius (185 b 5-26) — l'un comme continu (185 b 5-16) comme indivisible (185 b 16-19), par définition (185 b 19-26). Embarras des anciens devant le problème de l'un et du multiple (185 b 26-fin).

3

Critique des théories de l'unité de l'être dans leurs argumentations (186 a 4-10): Mélissus (186 a 10-22), Parménide (186 a 22-187 a 12). Les prémisses sont mauvaises (186 a 22-25). Le raisonnement est mauvais: exemple (186 a 25-32); l'attribution soit d'un tel être soit à un tel être est impossible (186 a 32-b 12). Un tel être n'a ni grandeur (186 b 12-14) ni parties conceptuelles (186 b 14-35). Mauvaises critiques de l'Eléatisme (187 a 1-fin du ch.).

4

Critique des théories des physiciens — dynamistes (187 a 12-17); leur rapport avec Platon (187 a 17-20) — mécanistes: Empédocle et Anaxagore (187 a 20-26). Anaxagore: ses postulats (187 a 26-32); son raisonnement (187 a 32-b 7). Critiques de cette théorie portant sur la

notion d'infini (187 b 7-188 a 5), sur la notion de séparation (188 a 5-13), sur la notion de génération (185 a 13-fin).

5

Les contraires comme principes. Chez les anciens: les contraires ont les trois caractères des principes (188 a 26-30). Raisons précises qui font que les premiers contraires sont principes: principe général de détermination, n'importe quoi ne vient pas de n'importe quoi; cas de la génération des choses simples (188 a 30-b 8), composées (188 b 8-21). Conclusion: les contraires et les intermédiaires termes de la génération et de la destruction (188 b 21-26). Exemple des philosophes qui ont pris les contraires pour principes, sans en comprendre la raison (188 b 26-fin du ch.).

6

Question du nombre des principes (début-189 a 21): Ni un ni infini (189 a 12-21). Nécessité d'un troisième principe; sujet des contraires: 3 raisons (189 a 21-a 34); exemples des anciens (189 a 34-b 16). Les principes sont en nombre supérieur à l'unité, mais non supérieur à 3 (189 b 16-fin du ch.).

7

Les principes sont-il deux ou trois? Théorie de la génération: analyse linguistique (début-190 a 13); triplicité des éléments de la génération (190 a 13-b 10): le sujet un quant au nombre, deux quant à la forme (190 a 13-31); nécessité du sujet, même pour la génération substantielle (190 a 31-b 10). Conséquences: caractère composé de tout ce qui est engendré (190 b 10-17). Triplicité des principes (190 b 17-191 a 14): deux essentiels, un accidentel (190 b 17-29); en quel sens on peut les considérer comme deux (190 b 29-191 a 7); énumération des principes: la matière, connaissable par analogie, la forme, la privation (191 a 7-14). Résumé (191 a 14-fin du ch.).

8

Solution des difficultés des anciens touchant l'impossibilité de la génération, leur postulat: l'être ne peut venir ni de l'être ni du non-être (début-191 a 34). Notion de principes essentiel et accidentel de la génération (191 a 34-b 10). La génération vient de l'être et du non-être, mais par accident (191 b 10-27). Conclusion. Allusion à la solution par les notions d'acte et de puissance (191 b 27-fin).

9

La distinction de la matière et de la privation, non observée par les philosophes antérieurs (début-192 a 13). Le principe matériel et sa tendance (192 a 13-34). Le principe formel: son étude est renvoyée (192 a 34 - fin).

#### LIVRE I

4

#### [Objet et méthode de la Physique.]

Les principes.

10 Connaissance et science se produisant, dans tous les ordres de recherches dont il y a principes ou causes ou éléments, quand on a pénétré ces principes, causes ou éléments (en effet nous ne pensons avoir saisi une chose que lorsque nous avons pénétré les causes premières, les principes premiers et jusqu'aux éléments), il est donc clair que, dans la science de la nature, il faut s'efforcer de définir d'abord ce qui concerne les principes.

L'analyse.

16 Or, la marche naturelle, c'est d'aller des choses les plus connaissables pour nous et les plus claires pour nous à celles qui sont plus claires en soi et plus connaissables; car ce ne sont pas les mêmes choses qui sont connaissables pour nous et absolument. C'est pourquoi il faut procéder ainsi: partir des choses moins claires en soi, plus claires pour nous, pour aller vers les choses plus claires en soi et plus connaissables. Or, ce qui, pour nous, est d'abord manifeste et clair, ce sont les ensembles les plus mêlés; c'est seulement ensuite que, de cette indistinction, les éléments et les principes se dégagent et se font connaître par voie d'analyse. C'est pourquoi il faut aller des choses générales aux particulières; 24 car le tout est plus connaissable selon la sensation, et le général (1) est une sorte de tout: il enferme une pluralité qui constitue comme ses parties.

(1) Par contre, A. déclare que le général est aux antipodes de la sensation (An. post. 2), plus connaissable selon la raison (Phys. I, 5), de l'ordre du simple et de la limite, et par conséquent objet de science (An. post. 24). La contradiction se résout par la distinction, incomplètement élaborée chez A., de l'extension et de la compréhension.

### ΦΥΣΙΚΗΣ ΑΚΡΟΑΣΕΩΣ Α.

1

Έπειδή το είδέναι και το ἐπίστασθαι συμβαίνει περι πά- 184 ε σας τὰς μεθόδους, ὧν εἰσιν ἄρχαι ἢ αἴτια ἢ στοιχεῖα, ἐκ τοῦ ταῦτα γνωρίζειν (τότε γὰρ οἰόμεθα γινώσκειν ἔκαστον, ὅταν τὰ αἴτια γνωρίσωμεν τὰ πρῶτα και τὰς ἄρχὰς τὰς πρώτας και μέχρι τῶν στοιχείων), δῆλον ὅτι και τῆς περι φύσεως ἐπιστήμης πειρατέον διορίσασθαι πρῶτον τὰ περι 15

τὰς ἀρχάς.

Πέφυκε δὲ ἐκ τῶν γνωριμωτέρων ἡμῖν ἡ δδὸς καὶ σαφεστέρων ἐπὶ τὰ σαφέστερα τῆ φύσει καὶ γνωριμώτερα οὐ γὰρ ταὐτὰ ἡμῖν τε γνώριμα καὶ ἄπλῶς. Διόπερ ἀνάγκη τὸν τρόπον τοῦτον προάγειν ἐκ τῶν ἀσαφεστέρων μὲν τῆ φύσει ἡμῖν δὲ σαφέστερων ἐπὶ τὰ σαφέστερα τῆ φύσει ἡμῖν δὲ σαφέστερων ἐπὶ τὰ σαφέστερα τῆ φύσει 20 καὶ γνωριμώτερα. Ἔστι δ᾽ ἡμῖν πρῶτον δῆλα καὶ σαφῆ τὰ συγκεχυμένα μὰλλον ὕστερον δ᾽ ἐκ τούτων γίνεται γνώριμα τὰ στοιχεῖα καὶ αἱ ἀρχαὶ διαιροῦσι ταῦτα. Διὸ ἐκ τῶν καθόλου ἐπὶ τὰ καθ᾽ ἔκαστα δεῖ προῖέναι. Τὸ γὰρ ὅλον κατὰ τὴν αἴσθησιν γνωριμώτερον, τὸ δὲ καθόλου ὅλον τί ἐστιν 25 πολλὰ γὰρ περιλαμβάνει ὡς μέρη τὸ καθόλου.

Πέπονθε δὲ

Codd. EFI. Tit. ἀχροάσεως: ἀχροάσεως η περὶ ἀρχών F om. tit. I. 184 a 22 συγχεχυμένα: συγχρίμενα F || 24 ἐπὶ: εἰς E || 26 ὡς: ώσπερ E.

<sup>26</sup> Il en va ainsi, en quelque manière, pour les noms relativement à la définition: en effet, ils indiquent une sorte de tout et sans distinction, comme le nom de cercle; tandis que la définition du cercle distingue par analyse les parties propres. <sup>12</sup> Et les enfants appellent d'abord tous les hommes pères, et mères toutes les femmes; c'est seulement ensuite qu'ils les distinguent les uns des autres.

2

[Opinions des anciens touchant le nombre des principes.]

Classification des doctrines.

15 Il faut nécessairement qu'il y ait soit un seul soit plusieurs principes, et, s'il y en a un, qu'il soit ou immobile comme le disent

Parménide et Mélissus, ou en mouvement selon l'opinion des Physiciens, dont certains affirment que le premier principe c'est l'air, d'autres l'eau; s'il y a en plusieurs, ils doivent être limités ou illimités, et s'ils sont limités et en nombre supérieur à un, ils doivent être ou deux ou trois ou quatre ou un autre nombre quelconque; et s'ils sont illimités, ou bien, selon l'opinion de Démocrite, ils auront unité générique, mais seront différents de figure ou de forme, ou bien encore opposés. <sup>22</sup> C'est la même question que se posent ceux qui cherchent le nombre des êtres, car c'est au sujet des composants qu'ils commencent leur recherche, en se demandant s'il y a un composant unique ou plusieurs, et, à supposer qu'ils soient multiples, s'ils sont limités ou illimités; cela revient bien à rechercher si le principe et l'élément sont un ou plusieurs.

Exclusion

de

certaines théories.

de vant qui renverse ses principes (c'est l'affaire d'une autre science ou d'une science commune à toutes les autres), de même en est-il pour celui qui étudie les principes physiques; car il n'y a plus de principe si l'Un existe seul, et l'Un ainsi entendu. En effet, le principe est principe d'une ou de plusieurs choses.

<sup>5</sup> Disons-le: tout examen d'une telle unité vaut tout débat contre telle autre thèse sur un sujet de pure discussion, celle d'Héraclite, par exemple, ou quand on dit: l'être est un homme unique<sup>7</sup>; ou encore il vaut la solution d'un raisonnement érisταὐτὸ τοῦτο τρόπον τινὰ καὶ τὰ ὀνόματα πρὸς τὸν λόγον 
δλον γάρ τι καὶ ἀδιορίστως σημαίνει, οῗον ὁ κύκλος ὁ δὲ 
δρισμὸς αὐτοῦ διαιρεῖ εἰς τὰ καθ³ ἔκαστα. Καὶ τὰ παιδία τὸ 
μὲν πρῶτον προσαγορεύει πάντας τοὺς ἄνδρας πατέρας καὶ 
μητέρας τὰς γυναῖκας, ὕστερον δὲ διορίζει τούτων ἔκάτερον.

turden and Individuo of 2 specials

'Ανάγκη δ' ήτοι μίαν εΐναι τὴν ἀρχὴν ἢ πλείους, καὶ εὶ 15 μίαν, ἤτοι ἀκίνητον, ὥς φησι Παρμενίδης καὶ Μέλισσος, ἢ κινουμένην, ὥσπερ οἱ φυσικοί, οἱ μὲν ἀέρα φάσκοντες εἶναι οἱ δ' δδωρ τὴν πρώτην ἀρχήν εἰ δὲ πλείους, ἢ πεπερασμένας ἢ ἀπείρους, καὶ εἰ πεπερασμένας πλείους δὲ μιᾶς, ἢ δύο ἢ τρεῖς ἢ τέτταρας ἢ ἄλλον τινὰ ἀριθμόν, καὶ εἰ ἀπείρους, ἢ οὕτως ὥσπερ Δημόκριτος, τὸ γένος ἕν, σχήματι δὲ ἢ εἴδει διαφερούσας, ἢ καὶ ἐναντίας. Όμοίως δὲ ζητοθσι καὶ οἱ τὰ ὄντα ζητοθντες πόσα ἐξ ὧν γὰρ τὰ ὄντα ἐστί, πρῶτον ζητοθσι ταθτα πότερον ἔν ἢ πολλά, καὶ εἰ πολλά, πεπερασμένα ἢ ἄπειρα, ὥστε τὴν ἀρχὴν καὶ τὸ στοιχεῖον ζητοθσι πότερον εν ἢ πολλά.

Τὸ μὲν οὖν εἶ εν καὶ ἀκίνητον τὸ ὂν σκοπεῖν οὖ περὶ φύσεώς ἐστι σκοπεῖν ἄσπερ γὰρ καὶ τῷ γεωμέτρῃ οὐκέτι λόγος ἐστὶ πρὸς 185 a τὸν ἀνελόντα τὰς ἀρχάς, ἀλλ᾽ ἤτοι ἐτέρας ἐπιστήμης ἢ πασῶν κοινῆς, οὕτως οὐδὲ τῷ περὶ ἀρχῶν οὐ γὰρ ἔτι ἀρχή ἐστιν, εἶ εν μόνον καὶ οὕτως ἕν ἐστιν. Ἡ γὰρ ἀρχὴ τινὸς ἢ τινῶν.

"Ομοιον δή τὸ σκοπεῖν εἰ οὕτως εν καὶ πρὸς ἄλλην θέσιν 5 ὁποιανοῦν διαλέγεσθαι τῶν λόγου ἕνεκα λεγομένων, οῗον τὴν Ἡρακλείτειον, ἢ εἴ τις φαίη ἄνθρωπον ἕνα τὸ ὂν εῖναι, ἢ

184 b 11 άδιορίστως: - όριστον Ι.

15 ήτοι: εἴτε Th. 2, 27 || 21 post δὲ add. πολλὰ Prantl καὶ τάξει καὶ θέσει διαφερούσας add. Bonitz διαφερούσας add. Torstrick || ultimum ἢ eiic. Torstrick || post ἢ add. ὥσπερ ᾿Αναξαγόρας Bonitz.

tique, ce qui est justement le cas et de Mélissus et de Parménide; en effet leurs prémisses sont fausses et leurs syllogismes mauvais. Mais celui de Mélissus est principalement grossier et n'embarrasse en rien; laisse-t-on passer une absurdité, les autres arrivent; en cela, pas de difficulté.

12 Pour nous, posons comme principe que Postulat les êtres de la nature, en totalité ou en fondamental. partie, sont mus; c'est d'ailleurs manifeste par l'induction (1). Ajoutons qu'il ne convient pas de tout réfuter, mais seulement les démonstrations fausses, si elles partent des principes; sinon, non; par exemple(2), la réfutation de la quadrature du cercle à partir des segments relève de la géométrie, ce n'est plus vrai de la quadrature d'Antiphon. 17 Cependant, comme, dans leur étude, qui n'est point physique, il est vrai, il leur arrive de formuler des difficultés qui sont d'ordre physique, peut-être est-il bon de discuter un peu celles-ci, car cet examen n'est pas sans intérêt philosophique.

thèses éléatiques.

20 Le point de départ le plus convenable, Gritique générale puisque l'êtres'entend de plusieurs manières, sera de voir ce que veulent dire ceux qui Ex parte entis prétendent que tous les êtres sont un; serait-ce que tous les êtres sont substance

ou quantités ou qualités? davantage sont-ils une substance unique, par exemple un homme unique, ou un cheval ou une âme? ou sont-ils une qualité unique, par exemple du blanc ou du chaud ou telle autre de ce genre? Toutes ces affirmations, en effet, sont très différentes les unes des autres et insoutenables. Car si l'être est comme substance et qualité et quantité (tout cela séparé ou non), les êtres sont multiples. Si tout est qualité ou si tout est quantité, la substance existant ou non, c'est absurde, s'il faut appeler absurde l'impossible. En effet, rien d'autre n'est séparable que la substance, car tout a pour sujet d'attribution la substance. Or Mélissus dit que l'être est infini; l'être est donc une quantité; car l'infini est dans la quantité; mais la substance ne peut être infinie, ni la qualité, ni l'affection, si ce n'est par 85 b accident, existant à titre de telle ou telle quantité; car, dans la définition de l'infini, la quantité intervient; mais non la

<sup>(1)</sup> A. emprunte donc à l'expérience le principe de l'existence du mouvement comme celui de l'existence de la nature (II, 1).

<sup>(2)</sup> Voir note à la fin du volume p. 163.

λύειν λόγον ἐριστικόν, ὅπερ ἀμφότεροι μὲν ἔχουσιν οἱ λόγοι, καὶ ὁ Μελίσσου καὶ ὁ Παρμενίδου καὶ γὰρ ψευδῆ λαμβάνουσι καὶ ἀσυλλόγιστοί εἰσιν. Μῶλλον δ' ὁ Μελίσσου φορ- 10 τικὸς καὶ οὖκ ἔχων ἀπορίαν, ἀλλ' ἑνὸς ἀτόπου δοθέντος τὰ ἄλλα συμβαίνει τοῦτο δὲ οὐδὲν χαλεπόν.

Ήμιν δ' ύποκείσου τὰ φύσει ἢ πάντα ἢ ἔνια κινούμενα εῖναι δήλον δ' ἐκ τῆς ἐπαγωγῆς. Ἅμα δ' οὐδὲ λύειν ἄπαντα προσήκει, ἀλλ' ἢ ὅσα ἐκ τῶν ἀρχῶν τις ἐπιδεικνὺς ψεύδεται, ὅσα δὲ μή, 15 οὔ, οῖον τὸν τετραγωνισμὸν τὸν μὲν διὰ τῶν τμημάτων γεωμετρικοῦ διαλῦσαι, τὸν δ' ἀντιφῶντος οὐ γεωμετρικοῦ. Οὐ μὴν ἀλλ' ἐπειδὴ περὶ φύσεως μὲν οὔ, φυσικὰς δὲ ἄπορίας συμβαίνει λέγειν αὐτοῖς, ἴσως ἔχει καλῶς ἐπὶ μικρὸν διαλεχθῆναι περὶ αὐτῶν ἔχει γὰρ φιλοσοφίαν ἡ σκέψις.

δὲ οἰκειοτάτη πασῶν, ἐπειδή πολλαχῶς λέγεται τὸ ὄν, ίδειν πως λέγουσιν οι λέγοντες είναι εν τὰ πάντα, πότερον οὖσίαν τὰ πάντα ἢ ποσὰ ἢ ποιά, καὶ πάλιν πότερον οὖσίαν μίαν τὰ πάντα, οΐον ἄνθρωπον ἕνα ἢ ἵππον ἕνα ἢ ψυχὴν μίαν, ἢ ποιὸν Εν δὲ τοθτο, οΐον λευκὸν ἢ θερμὸν ἢ τῶν ἄλλων  $_{25}$ τι των τοιούτων. Ταθτα γάρ πάντα διαφέρει τε πολύ καὶ άδύνατα λέγειν. Εὶ μὲν γὰρ ἔσται καὶ οὐσία καὶ ποσὸν καὶ ποιόν, και ταθτα εἴτ' ἀπολελυμένα ἀπ' ἀλλήλων εἴτε μή, πολλά τά ὄντα. Εί δὲ πάντα ποιὸν ἢ ποσόν, εἴτ' οὔσης οὐσίας εἴτε μὴ οὖσης, ἄτοπον, εἰ δεῖ ἄτοπον λέγειν τὸ ἀδύνατον. 3ο Οὐθὲν γὰρ τῶν ἄλλων χωριστόν ἔστι παρὰ τὴν οὖσίαν πάντα γὰρ καθ' ὑποκειμένου τῆς οὐσίας λέγεται. Μέλισσος δὲ τὸ δν ἄπειρον εΐναί φησιν. Ποσόν ἄρα τι τὸ ὄν· τὸ γὰρ ἄπειρον έν τῷ ποσῷ, οὐσίαν δὲ ἄπειρον εῗναι ἢ ποιότητα ἢ πάθος οὖκ ἐνδέχεται εἶ μὴ κατὰ συμβεβηκός, εἶ ἄμα καὶ 185 ποσὰ ἄττα εἷεν ὁ γὰρ τοῦ ἀπείρου λόγος τῷ ποσῷ προσ-

185 a 8 ὅπερ-12 χαλεπόν del. Bekker coll. 186 a 6-10 || 11 δοθέντος : τεθέντι Sp. 53, 6 || 23 ἄπαντα Ε Sp. 122, 7 : τὰ πάντα cett. || 27-28 ποσόν καὶ ποιόν F1 cf. Sp. 20, 7 : ποιόν κ. π. Ε || 185 b 2 ἄττα om. Sp. 72, 32.

substance ni la qualité. Et alors s'il est substance et quantité à la fois, l'être est deux et non un; s'il est seulement substance, il n'est pas infini ni n'a aucune grandeur; car il serait alors une quantité.

5 De plus, comme l'un s'entend lui-même Ex parte unius. en plusieurs acceptions, il faut examiner comment ils peuvent dire que tout est un. Or, l'un se dit soit du continu, soit de l'indivisible, soit de ce qui a une même définition et une quiddité une, comme vin et jus de la treille. Si c'est le continu, l'un sera multiple; car le continu est divisible à l'infini.

11 Il s'élève une difficulté au sujet de la partie et du tout ; peutêtre ne se rapporte-t-elle pas au continu comme tel, mais il faut l'examiner en elle-même: c'est de savoir si le tout et la partie forment unité ou pluralité, et comment ils sont un ou plusieurs, et, s'ils sont plusieurs, comment plusieurs; de même pour les parties qui ne sont pas continues; et encore si chacune, prise comme unité indivisible, fait un avec le tout, elles ne feront qu'un les unes avec les autres.

16 Maintenant, si l'un c'est l'indivisible, on supprime quantité et qualité, alors l'être ne sera ni infini, comme le voulait Mélissus, ni fini comme le voulait Parménide; car c'est la limite

qui est indivisible, non la chose limitée.

19 Si, enfin, toutes choses sont une par la définition, on tombe dans la doctrine d'Héraclite: identiques en effet seront les concepts du bien et du mal, du bien et du non-bien; identiques, en conséquence, seront le bien et le mal, l'homme et le cheval; et ce ne sera plus sur l'unité de l'être que portera leur thèse, mais sur le néant de l'être, et les concepts de la qualité et de la quantité seront identiques.

25 Les derniers des Anciens, eux aussi, se Emharras donnaient beaucoup de mal pour éviter de des Anciens devant le problème faire coıncider en une même chose l'un et le multiple. C'est pourquoi les uns suppride l'un et du multiple. maient le verbe « est », comme Lycophron; les autres accommodaient l'expression, en disant que l'homme non pas « est blanc », mais « a blanchi », non pas qu'il est en marche mais qu'il marche, afin d'éviter de faire l'un multiple, par l'introduction du verbe « est » ; cela suppose que l'un ou l'être s'entendent d'une seule façon. Or, les choses forment pluralité soit par χρηται, ἀλλ' οὐκ οὐσία οὐδὲ τῷ ποιῷ. Εὶ μὲν τοίνυν και οὐσία ἐστὶ καὶ ποσόν, δύο καὶ οὐχ εν τὸ ὄν· εὶ δ' οὐσία μόνον, οὖκ ἄπειρον, οὐδὲ μέγεθος ἔξει οὐδέν· ποσὸν γάρ τι ἔσται.

επεὶ καὶ αὐτὸ τὸ εν πολλαχῶς λέγεται ὅσπερ καὶ τὸ ὄν, σκεπτέον τίνα τρόπον λέγουσιν εΐναι εν τὸ παν. Λέγεται δ' εν ἢ τὸ συνεχὲς ἢ τὸ ἀδιαίρετον ἢ ὧν ὁ λόγος ὁ αὐτὸς καὶ εῖς ὁ τοῦ τί ἢν εΐναι, ὅσπερ μέθυ καὶ οΐνος. Εὶ μὲν τοίνυν συνεχές, πολλὰ τὸ εν' εἰς ἄπειρον γὰρ διαιρετὸν τὸ συνε- το χές.

Έχει δ' ἀπορίαν περὶ τοῦ μέρους καὶ τοῦ ὅλου, ἴσως δὲ οὐ πρὸς τὸν λόγον ἀλλ' αὐτὴν καθ' αὐτήν, πότερον εν ἢ πλείω τὸ μέρος καὶ τὸ ὅλον, καὶ πῶς εν ἢ πλείω, καὶ εἰ πλείω, πῶς πλείω, καὶ περὶ τῶν μερῶν τῶν μὴ συνεχῶν καὶ εἰ τῷ ὅλφ εν ἐκάτερον ὡς ἀδιαίρετον, ὅτι καὶ αὐτὰ 15

αύτοις.

'Αλλά μὴν εἶ ὡς ἀδιαίρετον, οὐθὲν ἔσται ποσόν οὐδὲ ποιόν, οὐδὲ δὴ ἄπειρον τὸ ὄν, ὥσπερ Μέλισσός φησιν, οὐδὲ πεπερασμένον, ὥσπερ Παρμενίδης· τὸ γὰρ πέρας ἀδιαίρε-

τον, οὐ τὸ πεπερασμένον.

'Αλλά μὴν εἶ τῷ λόγῳ εν τὰ ὅντα πάντα ὡς λώπιον καὶ ἱμάτιον, τὸν 'Ηρακλείτου λόγον 20 συμβαίνει λέγειν αὐτοῖς. ταὐτὸν γὰρ ἔσται ἀγαθῷ καὶ κακῷ εἶναι καὶ μὴ ἀγαθῷ καὶ ἀγαθῷ, ὥστε ταὐτὸν ἔσται ἀγαθὸν καὶ ἀνθρωπος καὶ ἵππος, καὶ οὐ περὶ τοῦ εν εἶναι τὰ ὅντα ὁ λόγος ἔσται αὐτοῖς ἀλλὰ περὶ τοῦ μηδέν, καὶ τὸ τοιῳδὶ εἶναι καὶ τοσφδὶ ταὐτόν.

'Εθορυ-

βοθντο δὲ και οι ὕστεροι τῶν ἀρχαίων ὅπως μἡ ἄμα γένηται αὐτοῖς τὸ αὐτὸ ἔν και πολλά. Διὸ οι μὲν τὸ ἔστιν ἀφεῖλον, ὥσπερ Λυκόφρων, οι δὲ τὴν λέζιν μετερρύθμιζον, ὅτι ὁ ἄνθρωπος οὐ λευκός ἐστιν ἀλλὰ λελεύκωται, οὐδὲ βαδί-

<sup>22</sup> ταύτον F: τὸ αὐτὸ  $FI\parallel$  26 ὕστερον τ. ἀργ. -27 αὐτοῖς E: ὕστερον καθάπερ καὶ οἱ ἀργαῖοι -27 αὐτοῖς Sp. go, 23 cf. gi, 3 ὕστερον καθάπερ οἱ ἀργαῖοι μή ποτε συμδαίνη (-ε: I) αὐτοῖς ἄμα  $FI\parallel$  29 λελεύκωται: λευκωμένος EFI.

la définition (exemple: les concepts du blanc et du lettré sont différents et sont cependant la même chose comme sujet; l'un est donc multiple) soit par la division, comme le tout et les parties. Sur ce point, on les voyait, pleins d'embarras, avouer que l'un est multiple, comme s'il n'était pas possible que la même chose fût une et multiple, sans revêtir par là deux caractères contradictoires: en effet, il y a l'un en puissance et l'un en acte.

and an versue of the 3

## [Réfutation des argumentations éléatiques.]

<sup>4</sup> A prendre ainsi les choses, il apparaît impossible que les êtres soient un, et leurs arguments sont faciles à résoudre. Tous les deux, en effet, Mélissus et Parménide, font des raisonnements éristiques, car leurs prémisses sont fausses et leurs syllogismes mauvais; celui de Mélissus, surtout, est grossier et n'embarrasse en rien; laisse-t-on passer une absurdité, les autres arrivent; en cela, pas de difficulté.

Réfutation de logisme, c'est évident: il croit pouvoir conclure, en effet, que, si tout ce qui est

engendré a un commencement, ce qui ne l'est pas n'en a pas.

13 Ensuite, une autre absurdité est d'étendre à toute chose engendrée la notion de commencement en l'entendant selon la chose, non selon le temps, et cela non seulement pour la génération absolue, mais aussi pour l'altération, comme s'il n'y avait pas de changement en bloc. 16 Ensuite, pourquoi déduire l'immobilité de l'unité? L'unité, que constitue une partie, cette eau-là, se meut bien en soi; pourquoi pas aussi le tout? Ensuite, pourquoi n'y aurait-il pas altération? 19 Maintenant, l'unité de l'être ne peut pas être unité spécifique, à moins que ce ne soit une unité spécifique de matière. C'est d'une unité de ce dernier genre que veulent parler certains physiciens, mais non du premier; car c'est par l'espèce que l'homme est différent du cheval et que les contraires s'opposent.

22 Contre Parménide, la même méthode Réfutation de peut être également employée dans les raisonnements qu'on lui oppose, s'il en est aussi qui lui sont particuliers; et la réfutation se formule ainsi: ζων ἐστὶν ἄλλὰ βαδίζει, ἵνα μή ποτε τὸ ἔστι προσάπτοντες 3ο πολλὰ εἶναι ποιῶσι τὸ ἔν, ὡς μοναχῶς λεγομένου τοῦ ἕνὸς ἢ τοῦ ὄντος. Πολλὰ δὲ τὰ ὄντα ἢ λόγφ (οῖον ἄλλο τὸ λευκῷ εῗναι καὶ μουσικῷ, τὸ δ' αὐτὸ ἄμφω· πολλὰ ἄρα τὸ ἕν) ἢ διαιρέσει, ὥσπερ τὸ ὅλον καὶ τὰ μέρη. Ἐνταῦθα δὲ ἤδη ἤπόρουν, καὶ ὡμολόγουν τὸ ἐν πολλὰ εῖναι, ὥσπερ 186 α οὐκ ἐνδεχόμενον ταὐτὸν ἕν τε καὶ πολλὰ εῖναι, μὴ τἀντικείμενα δέ· ἔστι γὰρ τὸ ἐν καὶ δυνάμει καὶ ἐντελεχεία.

to encompt one le blanc d'une sejet sontrétérante Mais c'ortes

Τόν τε δή τρόπον τοθτον ἐπιοθσιν ἀδύνατον φαίνεται τὰ ὄντα ἐν εἶναι, καὶ ἐξ ὢν ἐπιδεικνύουσι, λύειν οὐ χα- 5 λεπόν. "Αμφότεροι γάρ ἐριστικῶς συλλογίζονται, καὶ Μέλισσος και Παρμενίδης και γάρ ψευδή λαμβάνουσι και άσυλλόγιστοί είσιν αὐτῶν οἱ λόγοι μαλλον δ' δ Μελίσσου φορτικός και οὐκ ἔχων ἀπορίαν, ἀλλ' ἐνὸς ἀτόπου δοθέντος τάλλα συμβαίνει τοθτο δ' οὐθὲν χαλεπόν. "Ότι μὲν οθν πα- 10 ραλογίζεται Μέλισσος, δήλον οἴεται γάρ εἰληφέναι, εἰ τὸ γενόμενον ἔχει ἀρχὴν ἄπαν, ὅτι καὶ τὸ μὴ γενόμενον οὐκ ἔχει. Εἶτα καὶ τοθτο ἄτοπον, τὸ παντὸς οἴεσθαι εἶναι άρχὴν τοῦ πράγματος καὶ μὴ τοῦ χρόνου, καὶ γενέσεως μή της άπλης άλλά και άλλοιώσεως, ώσπερ οὐκ άθρόας 15 γινομένης μεταβολής. "Επειτα διά τί ἀκίνητον, εὶ ἕν ; ὥσπερ γάρ καὶ τὸ μέρος εν ὄν, τοδὶ τὸ ὕδωρ, κινεῖται ἐν ἑαυτῷ, διά τί οὐ και πῶν; ἔπειτα ἀλλοίωσις διὰ τί οὐκ ἄν εἴη; άλλά μὴν οὐδὲ τῷ εἴδει οῖόν τε Εν εῖναι, πλὴν τῷ ἐξ οῦ. Ούτως δὲ εν καὶ τῶν φυσικῶν τινὲς λέγουσιν, ἐκείνως δ' 20 οδ. ἄνθρωπος γὰρ ἵππου ἔτερον τῷ εἴδει καὶ τἀναντία ἀλλήλων.

Καὶ πρὸς Παρμενίδην δὲ ὁ αὐτὸς τρόπος τῶν λό-

<sup>33</sup> τὸ δ' αὐτὸ E Bonitz: τῷ δ' αὐτῷ cett. | 186 a 3 εν EI Th. 7, 12: ον F ον καὶ εν Al. ap. Sp. 138, 9.
4 τόν τε: τόνδε Th. 7, 15.

d'une part les prémisses sont fausses, de l'autre la conclusion n'est pas valable. Les prémisses sont fausses parce qu'il prend l'être au sens absolu, alors que les acceptions en sont multiples; 25 la conclusion n'est pas valable, car, si l'on Exemple préalable. prend comme données uniques les choses blanches, l'être étant signifié par le blanc, les choses blanches n'en seront pas moins multiplicité et non unité. Car ni par la continuité, ni par la définition, le blanc ne sera un. Il faut distinguer, en effet, dans leur concepts, le blanc et son sujet sans que cela nous oblige à poser, en dehors de l'objet blanc, rien de séparé, car ce n'est pas comme choses séparées, mais par le concept que le blanc et son sujet sont disférents. Mais c'est ce que n'avait pas encore vu Parménide.

32 Maintenant, il faut non seulement conde l'être. sidérer l'unicité de l'être comme attribué à Attribution un sujet, mais l'être en tant qu'être et l'un en tant qu'un; en effet l'attribut se dit d'un certain sujet; par suite, le sujet auquel l'être sera attribut ne sera pas, car il b serait dissérent de l'être, donc il sera quelque chose qui n'est pas. Il est donc bien entendu que l'être en tant qu'être n'existe pas en autre chose, car à l'essence de cette chose l'être n'appartient pas, à moins que l'être n'ait une signification multiple, de telle sorte que chaque sens représente un certain être; mais on a

supposé que l'être a une signification unique.

Si donc l'être en tant qu'être n'est Attribution à l'être. l'attribut de rien, si au contraire c'est à lui que tout s'attribue, alors on demandera pourquoi l'être en tant qu'être signifiera l'être plutôt que le non-être. En effet, supposons que l'être en tant qu'être se confonde avec le blanc, l'essence du blanc n'est pas l'être en tant qu'être, car l'être ne peut lui être attribué; en effet ce qui n'est pas l'être en tant qu'être n'est en rien être; donc le blanc n'est pas, et cela non comme un certain non-être, mais absolument comme non être. Donc l'être en tant qu'être est non être; en effet l'on pouvait l'appeler blanc et le blanc signifie non-être, nous venons de le dire; par suite, si le blanc signifie être véritable, alors l'être a une signification multiple.

12 Pas davantage l'être n'aura de gran-Grandeur de l'être. deur, s'il est l'être en tant qu'être, car les

parties soutiennent entre elles un rapport d'altérité.

14 D'autre part l'être en tant qu'être se divise en un autre être

γων, και εἴ τινες ἄλλοι εἰσιν ἴδιοι και ἡ λύσις τῆ μέν ὅτι ψευδής τη δὲ ὅτι οὐ συμπεραίνεται, ψευδής μὲν ἢ ἄπλῶς λαμβάνει τὸ ὂν λέγεσθαι, λεγομένου πολλαχῶς, ἀσυμ- 25 πέραντος δὲ ὅτι, εἰ μόνα τὰ λευκὰ ληφθείη, σημαίνοντος ον του λευκου, οὐθέν ἣττον πολλά τά λευκά και οὐχ ἔν· οὖτε γὰρ τῆ συνεχεία εν ἔσται τὸ λευκὸν οὖτε τῷ λόγφ. "Αλλο γὰρ ἔσται τὸ εἶναι λευκῷ καὶ τὸ δεδεγμένω, καὶ οὖκ ἔσται παρά τὸ λευκὸν οὐθὲν χωριστόν οὐ γάρ ἢ χωριστόν, ἄλλά 3ο τῷ εἶναι ἔτερον τὸ λευκὸν καὶ ῷ ὑπάρχει. ᾿Αλλὰ τοῦτο Παρμενίδης οὖπω ἑώρα. <sup>3</sup>Ανάγκη δὴ λαβεῖν μὴ μόνου εν

σημαίνειν τὸ ὄν, καθ' οῦ ἄν κατηγορηθή, ἀλλὰ καὶ ὅπερ ον και όπερ έν το γάρ συμβεβηκός καθ' ύποκειμένου τινός λέγεται. "Ωστε δ συμβέβηκε τὸ ὄν οὐκ ἔσται" ἔτερον γὰρ τοθ ὄντος ἔσται τι ἄρα οὐκ ὄν. Οὐ δὴ ἔσται ἄλλφ ὑπάρ- 186 b χου τὸ ὅπερ ὄυ. Οὐ γὰρ ἔσται ὄν τι αὐτῷ εἶναι, εὶ μή πολλά τὸ ὂν σημαίνει οὕτως ώστε εἶναί τι ἕκαστον. 'Αλλ'

ύπόκειται τὸ ον σημαίνειν εν.

Εὶ οὖν τὸ ὅπερ ὂν μηδενὶ συμβέβηκεν αλλ' ἐκείνφ, τί μαλλον τὸ ὅπερ ὂν σημαίνει τὸ ον ή μή ον; εἰ γὰρ ἔσται τὸ ὅπερ ον ταὐτὸ καὶ λευκόν, τὸ λευκῷ δ' είναι μή ἐστιν ὅπερ ὄν οὐδὲ γὰρ συμβεβηκέναι αὐτῷ οῗόν τε τὸ ὄν· οὐθὲν γὰρ ὂν δ οὐχ ὅπερ ὄν. Οὐκ ἄρα ον το λευκόν ούχ ούτω δέ ώσπερ τι μή δν, άλλ' δλως μή ον. Τὸ ἄρα ὅπερ ον οὐκ ὄν ἀληθές γὰρ εἰπεῖν ὅτι λευκόν, 10 τοθτο δε οὐκ ὂν ἐσήμαινεν. ὥστ' εί και το λευκον σημαίνει όπερ ὄν, πλείω ἄρα σημαίνει τὸ ὄν.

Οὐ τοίνυν οὐδὲ μέγεθος έξει τὸ ὄν, εἴπερ ὅπερ ὄν τὸ ὄν· ἑκατέρφ γὰρ ἕτερον τὸ εἶναι τῶν μορίων. "Ότι δὲ διαιρεῖται τὸ ὅπερ ὄν εἰς ὅπερ ὄν τι

<sup>27</sup> ον nos (cf. Th. 9, 7): εν codd. | 32 έωςα Ε: συνεώρα cett. | λαβείν μη : λαβείν τοις λέγουσιν έν το ον είναι μη I vet. lat. | 186 b 1 ού δη -4 σημαίνειν post 6 μη ον Ε | 14 ον τι codd. Sp. 127, 15: οντα Sp. 128, 25; 129, 13 cf. Al. ap. Sp. 127, 34 Th. 11, 6.

en tant qu'être, comme le montre la définition ; par exemple si l'homme est un être véritable, nécessairement aussi l'animal sera un être véritable, et le bipède; car si ce ne sont pas des êtres en tant qu'êtres, ce seront des accidents. Mais pour qui pour l'homme ou un autre sujet? c'est impossible : on appelle en effet accident, soit ce qui peut se trouver ou ne pas se trouver dans un sujet, soit ce dans la définition de quoi se trouve ce à quoi cela appartient comme accident, ou ce dans quoi est incluse la définition de ce à quoi cela appartient comme accident; par exemple le fait d'être assis, considéré comme séparable, le camus dans lequel est incluse la définition du nez, auquel nous disons que le camus appartient comme accident. De plus quelles que soient les parties ou les éléments d'une définition, leur définition ne contient pas la définition du tout; exemple: dans le bipède, il n'y a pas la définition de l'homme, ni dans le blanc celle de l'homme blanc. Si donc il en est ainsi et si le bipède appartient par accident à l'homme, il faut nécessairement ou qu'il en soit séparable, et ainsi il se pourrait que l'homme ne fût pas bipède, ou que dans la définition de bipède soit contenue la définition de l'homme; mais c'est impossible, car c'est le bipède qui est contenu dans la définition de l'homme. D'autre part, si le bipède et l'animal appartenaient par accident à autre chose, et si ni l'un ni l'autre n'étaient des êtres véritables, alors l'homme appartiendrait par accident à autre chose. Mais il faut, on le sait, que l'être véritable ne soit l'attribut de rien, et soit le sujet auquel on rapporte les deux attributs et leur ensemble; le tout donc serait composé d'indivisibles.

Mauvaises critiques des Eléates.

1 Certains ont accordé quelque chose aux principes de la théorie; d'une part à la raison que tout serait un si l'être a signification d'unité, on concède l'existence du non-être; d'autre part, à la dichotomie, on répond en imaginant des grandeurs indivisibles. Certes, évidemment, on a tort, sous prétexte que l'être a signification d'unité et que les contradictoires ne peuvent coexister, de nier l'existence de tout non être; (rien n'empêche qu'il existe, non pas le non être absolu, mais un certain non être). En revanche, de dire que s'il n'y a rien hors de l'être en soi, tout est un, c'est absurde. En effet qu'entendre par être en soi sinon un être en tant qu'être ? et s'il en est ainsi, rien n'empêche que, pour autant, les êtres soient multiples, comme on l'a dit.

άλλο, και τῷ λόγφ φανερόν, οΐον ὁ ἄνθρωπος εὶ ἔστιν ὅπερ τὸ ον τι, ανάγκη και το ζώον όπερ ον τι είναι και το δίπουν. Εὶ γὰρ μὴ ὅπερ ὄν τι, συμβεβηκότα ἔσται. Ἦ οὖν τῷ ἄνθρώπφ ἢ ἄλλφ τινὶ ὑποκειμένφ. ᾿Αλλ᾽ ἀδύνατον συμβεβηκός τε γάρ λέγεται τουτο, ἢ δ ἐνδέχεται δπάρχειν καὶ μὴ δπάρχειν, ἢ οῧ ἐν τῷ λόγῳ ὑπάρχει τὸ ῷ συμβέβηκεν, ἢ ἐν ῷ 20 δ λόγος δπάρχει δ συμβέβηκεν, οΐον τὸ μὲν καθησθαι ὡς χωριζόμενον, εν δε τῷ σιμῷ ὑπάρχει ὁ λόγος ὁ τῆς ρινὸς ή φαμέν συμβεβηκέναι τὸ σιμόν. "Ετι ὅσα ἐν τῷ ὁριστικῷ λόγω ἔνεστιν ἢ ἐξ ὢν ἐστίν, ἐν τῷ λόγω τῷ τούτων οὐκ ἐνυπάρχει δ λόγος δ του δλου, οθον έν τῷ δίποδι δ του ἀνθρώ- 25 που ἢ ἐν τῷ λευκῷ ὁ τοῦ λευκοῦ ἀνθρώπου. Εὶ τοίνυν ταθτα τοθτον έχει τὸν τρόπον και τῷ ἀνθρώπω συμβέβηκε τὸ δίπουν, ἀνάγκη χωριστὸν είναι αὐτό, ὥστε ἐνδέγοιτο ἄν μὴ δίπουν είναι τὸν ἄνθρωπον, ἢ ἐν τῷ λόγφ τῷ τοῦ δίποδος ένέσται δ τοθ ανθρώπου λόγος. 'Αλλ' αδύνατον' έκείνο γαρ έν 30 τῷ ἐκείνου λόγῳ ἔνεστιν. Εὶ δ' ἄλλῳ συμβέβηκε τὸ δίπουν καὶ τὸ ζῷον, καὶ μή ἔστιν ἑκάτερον ὅπερ ὄν τι, καὶ ὁ ἄνθρωπος αν είη των συμβεβηκότων έτέρω. 'Αλλά τὸ ὅπερ ὄν τι έστω μηδενί συμβεβηκός, και καθ' οδ άμφω, και έκάτερον καὶ τὸ ἐκ τούτων λεγέσθω· ἐξ ἀδιαιρέτων ἄρα τὸ πῶν. 35

Ενιοι δ' ἐνέδοσαν τοῖς λόγοις ἀμφοτέροις, τῷ μὲν ὅτι πάντα 187 α έν, εὶ τὸ ὄν εν σημαίνει, ὅτι ἔστι τὸ μὴ ὄν, τῷ δὲ ἐκ τῆς διχοτομίας, ἄτομα ποιήσαντες μεγέθη. Φανερον δὲ καὶ ὅτι οὐκ ἀληθές, ὡς εὶ ἐν σημαίνει τὸ ὂν καὶ μὴ οἶόν τε ἄμα την ἀντίφασιν, οὐκ ἔσται οὐθὲν μη ὄν οὐθὲν γὰρ κωλύει μη 5 άπλῶς είναι άλλὰ μὴ ὄν τι είναι τὸ μὴ ὄν. Τὸ δὲ δὴ φάναι παρ' αὐτὸ τὸ ὄν, ὡς εὶ μή τι ἔσται ἄλλο, ἐν πάντα ἔσεσθαι, ἄτοπον. Τίς γάρ μανθάνει αὐτὸ τὸ ὂν εὶ μὴ τὸ ὅπερ ον τι είναι; εί δὲ τοθτο, οὐδὲν όμως κωλύει πολλά είναι τὰ όντα, ὥσπερ εἴρηται.

<sup>20</sup> η έν -21 συμβέδηκεν om. FI || 34 καὶ καθ' οῦ -35 λεγέσθω Laas transp. post 32 οπερ ον τι | 34 καὶ έκάτερον FI Sp. 129, 25 Ph.: om. Ε | 187 a 6 είναι: μὴ είναι F.

L'unité de l'être, ainsi entendu, est donc impossible, voilà qui est démontré.

4

[Gritique des vrais physiciens, en particulier d'Anaxagore.]

Dynamistes.

12 Quant aux physiciens, ils s'expriment à ce sujet de deux façons: les uns, posant l'unité de l'être, corps-substance qui est soit l'un des trois éléments, soit un autre plus dense que le feu, plus subtil que l'air, engendrent tout le reste par condensation et par raréfaction, établissant ainsi la pluralité des êtres. Les deux phénomènes sont des contraires, du genre de l'excès et du défaut, semblables au Grand et au Petit de la théorie platonicienne; mais, pour Platon, ils constituent la matière, tandis que l'un, c'est la forme; pour ceux-là, c'est la matière substance qui est l'un, les contraires étant les différences et les formes.

Mécanistes.

20 Selon les autres, de l'un qui les contient sortent, par division, les contrariétés, tels Anaximandre et tous ceux qui posent l'unité et la multiplicité des êtres, comme Empédocle et Anaxagore; ceux-ci, en effet, font sortir du chaos toutes les autres choses par division. Ce qui les distingue, c'est que, pour l'un, il y a alternance, pour l'autre un sens unique, pour l'un il y a une infinité d'homoéomères et de contraires, pour l'autre il y a seulement ce qu'on appelle les éléments.

Théorie
d'Anaxagore.

l'infinité parce qu'il acceptait l'opinion commune des physiciens, que rien ne peut-être engendré de rien; c'est bien, en effet, ce qui leur fait poser le « Mélange Primitif » et établir que la génération d'une qualité déterminée est altération, ou parler de composition et de séparation. Autre principe d'Anaxagore: les contraires s'engendrent les uns des autres; <sup>32</sup> ils préexistaient donc les uns dans les autres; en effet, il faut que tout engendré provienne ou d'êtres ou de non-êtres; or, il est impossible qu'il provienne de non-êtres (sur cette opinion tous les physiciens proprement dits sont d'accord); dès lors reste, pour eux, que la génération ait lieu nécessairement à partir d'êtres et d'êtres préexistants, mais qui, par la petitesse de leurs masses, échappent à nos sens. Par suite

Ότι μέν οθν οδτως εν είναι τὸ ον ἀδύνατον, δήλον.

4

\*Ως δ' οἱ φυσικοὶ λέγουσι, δύο τρόποι εἰσίν. Οἱ μὲν γὰρ εν ποιήσαντες τὸ εν σῶμα τὸ ὑποκείμενον, ἢ τῶν τριῶν τι ἢ ἄλλο, ε ἐστι πυρὸς μὲν πυκνότερον ἀέρος δὲ λεπτότερον, τᾶλλα γεννῶσι πυκνότητι καὶ μανότητι πολλὰ ποιιουντες. Ταθτα δ' ἐστὶν ἐναντία, καθόλου δ' ὑπεροχὴ καὶ ἔλλειψις, ἄσπερ τὸ μέγα φησὶ Πλάτων καὶ τὸ μικρόν, πλὴν ὅτι ὁ μὲν ταθτα ποιεῖ ὕλην τὸ δὲ εν τὸ εῖδος, οἱ δὲ τὸ μὲν εν τὸ ὑποκείμενον ὅλην, τὰ δ' ἐναντία διαφορὰς καὶ εἴδη. Οἱ δ' ἐκ τοθ ἑνὸς ἐνούσας τὰς ἐναντιότητας ἐκκρίνεσθαι, ἄσπερ ᾿Αναξίμανδρός φησι καὶ ὅσοι δ' εν καὶ πολλά φασιν εἶναι τὰ ἔντα, ἄσπερ Ἐμπεδοκλῆς καὶ ᾿Αναξαγόρας ἐκ τοθ μίγματος γὰρ καὶ οῦτοι ἐκκρίνουσι τᾶλλα. Διαφέρουσι δ' ἀλλήλων τῷ τὸν μὲν περίοδον ποιεῖν τούτων, τὸν δ' ἄπαξ, καὶ τὸν μὲν ἄπειρα ποιεῖν τά τε ὁμοιομερῆ καὶ τἄναν- 25 τία, τὸν δὲ τὰ καλούμενα στοιχεῖα μόνον.

"Εοικε δὲ "Αναξαγόρας ἄπειρα οὕτως οἰηθῆναι διὰ τὸ ὑπολαμβάνειν τὴν κοινὴν δόξαν τῶν φυσικῶν εῗναι ἀληθῆ, ὡς οὐ γινομένου οὐδενὸς ἐκ τοῦ μὴ ὄντος διὰ τοῦτο γὰρ οὕτω λέγουσιν, ἢν ὁμοῦ
τὰ πάντα, καὶ τὸ γίνεσθαι τοιόνδε καθέστηκεν ἀλλοιοῦσθαι. 3ο
Οἱ δὲ σύγκρισιν καὶ διάκρισιν. "Ετι δ' ἐκ τοῦ γίνεσθαι ἐξ ἀλλήλων τὰναντία ἐνυπῆρχεν ἄρα εἶ γὰρ πῶν μὲν τὸ γινόμενον ἀνάγκη γίνεσθαι ἢ ἐξ ὄντων ἢ ἐκ μὴ ὄντων, τούτων
δὲ τὸ μὲν ἐκ μὴ ὄντων γίνεσθαι ἀδύνατον (περὶ γὰρ ταύτης
δμογνωμονοῦσι τῆς δόξης ἄπαντες οἱ περὶ φύσεως), τὸ λοιπὸν ἤδη συμβαίνειν ἐξ ἀνάγκης ἐνόμισαν ἐξ ὄντων μὲν καὶ
ἐνυπαρχόντων γίνεσθαι, διὰ μικρότητα δὲ τῶν ὄγκων ἐξ

22 τὰ ὄντα Ε: om. cett. Th. Sp. 153, 25  $\parallel$  25 ποιεῖν om. FI Sp. 181. 1.

ils disent que tout est mêlé dans tout, parce que l'expérience leur montrait que tout était engendré de tout. Les apparences varient et les appellations changent selon celui des infinis qui l'emporte en quantité dans le mélange; à l'état pur, on ne trouve pas, en effet, de tout qui soit du blanc pur, ni du noir, ni du doux, ni de la chair, ni de l'os; mais c'est ce qui domine en chaque chose qui parait être sa nature (¹).

7 Or si l'infini, en tant qu'infini, est incon-

Critique naissable, l'infini selon le nombre et selon la grandeur est une quantité inconnaissable, l'infini selon l'espèce est une qualité inconnaissable. Et si les principes sont infinis selon le nombre et selon l'espèce, on ne peut avoir aucune connaissance de ce qui en dérive; car nous ne pensons connaître le composé que lorsque nous connaissons la

nature et le nombre de ses éléments.

13 De plus, nécessairement, si la partie peut être quelconque en grandeur et en petitesse, le tout le peut être aussi; je parle de ces parties qui existent dans le tout et en lesquelles il se divise; si donc un animal ou une plante ne peut être quelconque en grandeur ou en petitesse, il en est visiblement de même pour chacune de ses parties; sinon, en effet, le tout aurait le même sort. Or la chair, l'os, etc., sont des parties de l'animal comme les fruits des plantes; on voit donc que la chair ou l'os ni rien d'autre ne peut atteindre tous degrés possibles de grandeur, ni dans le sens de l'augmentation, ni dans le sens de la diminution.

<sup>22</sup> De plus, admettons que de telles choses soient toutes les unes dans les autres et ne soient pas engendrées, mais extraites par séparation du tout où elles préexistent comme parties, le nom se tirant de celle qui domine; comme, d'autre part, n'importe quoi sera engendré de n'importe quoi, par exemple l'eau s'extraira de la chair par séparation, et la chair de l'eau, et comme tout corps fini est épuisé par un corps fini, il apparaît impossible que chaque chose existe dans chaque chose.
<sup>27</sup> En effet, enlevons de

<sup>(1)</sup> Voici les principaux fragments d'Anaxagore (Diels Vors.) qui éclairent ce chapitre: « Aucune chose ne naît ni ne périt mais tout provient de choses préexistantes par mélange ou division » (fr. 17). [Aristote Gen. Corr. A, 1. 314 a 13 critique la terminologie d'An. employée ici 187 a 30; à la ligne 31 il s'agit des atomistes, d'après Porphyre Sp. 163, 18]. « Toutes choses étaient ensemble, infinies en multitude comme en petitesse. Aucune n'apparaissait distinctement à cause de cette petitesse » (fr. 1). « Pas de plus petit absolu, car il est impossible que l'être cesse d'être

άναισθήτων ήμιν. Διό φασι πων έν παντί μεμιχθαι, διότι 187 b παν έκ παντός ξώρων γινόμενον φαίνεσθαι δέ διαφέροντα και προσαγορεύεσθαι έτερα άλλήλων έκ του μάλισθ ύπερέχοντος διὰ πλήθος ἐν τή μίξει τῶν ἀπείρων εἰλικρινῶς μὲν γάρ δλον λευκόν ἢ μέλαν ἢ γλυκὸ ἢ σάρκα ἢ ὀστοῦν οὖκ είναι, ότου δὲ πλείστον ἔκαστον ἔχει, τοθτο δοκείν είναι τὴν φύσιν τοθ πράγματος.

Εὶ δὴ τὸ μὲν ἄπειρον ἢ ἄπειρον ἄγνωστον, τὸ μέν κατά πλήθος ἢ κατά μέγεθος ἄπειρον ἄγνωστον πόσον τι, τὸ δὲ κατ' είδος ἄπειρον ἄγνωστον ποίόν τι. Των δ' άργων ἀπείρων οὐσων καὶ κατὰ πλήθος καὶ κατ' εί- 10 δος, άδύνατον είδέναι τὰ ἐκ τούτων οὕτω γὰρ είδέναι τὸ σύνθετον ὑπολαμβάνομεν, ὅταν εἰδῶμεν ἐκ τίνων καὶ πόσων

έστίν. "Ετι δ' εὶ ἀνάγκη, οδ τὸ μόριον ἐνδέχεται ὅπηλικονοῦν εΐναι κατά μέγεθος καὶ μικρότητα, καὶ αὐτὸ ἐνδέχεσθαι (λέγω δὲ τῶν τοιούτων τι μορίων, εἰς δ ἐνυπάρχον διαιρεί- 15 ται τὸ ὅλον). εὶ δὴ ἀδύνατον ζῶον ἢ φυτὸν ὁπηλικονοῦν εῖναι κατά μέγεθος καὶ μικρότητα, φανερὸν ὅτι οὐδὲ τῶν μορίων δτιούν έσται γάρ και τὸ όλον δμοίως. Σάρξ δὲ και δστούν καί τά τοιαθτα μόρια ζώου, και οί καρποί των φυτών. Δήλον τοίνυν ότι ἀδύνατον σάρκα ἢ ὀστοθν ἢ ἄλλο τι ὁπηλι- 20 κονοθν είναι τὸ μέγεθος, ἐπὶ τὸ μείζον ἢ ἐπὶ τὸ ἔλαττον.

"Ετι εί πάντα μεν ενυπάρχει τὰ τοιαθτα εν άλλήλοις, καί μή γίνεται άλλ' ἐκκρίνεται ἐνόντα, λέγεται δὲ ἀπὸ τοῦ πλείονος, γίνεται δέ έξ ότουοθν ότιοθν, οθον έκ σαρκός ύδωρ έκκρινόμενον και σάρξ εξ ύδατος, άπαν δε σώμα πεπερασμέ- 25 νον αναιρείται ύπο σώματος πεπερασμένου, φανερον ότι ούκ ενδέχεται εν εκάστω εκαστον δπάρχειν. Αφαιρεθείσης γάρ

187 b 11 post γὰρ add. ἄπαν Ε | 16 δη Bonitz qui ante εἰ comma ponit οὖν Al. laud. ap. Sp. 168, 3 | 19 post τῶν φυτῶν add. ώστε οὔτε σάρξ εἴη <ἄν> ὁπηλικοῦν οὕτε ὀστοῦν οὕτε σπέρμα τῶν φυτῶν ἐκ τούτων γὰρ ἐκάτερα αὐτῶν σύγκειται. Εἰ οὖν τὰ ζῷα καὶ τὰ φυτὰ μήτε πηλίκα έστι μήτε ποσά, οὐδὲ τὰ μόρια αὐτῶν ὁπηλικαοῦν ἔσται οὕτε αυξησιν ουτε ελάττωσιν επ' άπειρον έξει Al. ap. Sp. 167, 33-168, 6.

l'eau une partie de chair, puis une autre du reste par séparation; même si la partie extraite est toujours de plus en plus petite, cependant elle ne dépassera pas en petitesse un certain ordre de grandeur. Alors si l'extraction se termine, tout ne sera pas dans tout, en effet, dans ce qui reste d'eau il ne subsistera plus de chair; si, au contraire, elle ne cesse pas et que le prélèvement se continue, il y aura dans une grandeur finie des grandeurs également finies, en nombre infini, mais c'est impossible. 35 En outre, comme tout corps dont on prélève une partie diminue nécessairement et que la quantité de chair est limitée en grandeur et petitesse, on voit que de la plus petite partie possible de chair on ne peut extraire aucun corps ; il serait, en effet, plus petit que la plus petite possible. 2De plus il y aurait dans les corps infinis une chair, un sang, une cervelle déjà infinis, existants chacun séparément, mais néanmoins réellement existants et chacun infini; cela est absurde.

<sup>5</sup> Que la séparation ne s'achève jamais, il le dit sans savoir les vraies raisons, mais il le dit avec raison; en effet les affections ne sont pas séparables; si donc les couleurs et les habitudes étaient mélangées, il y aurait, après la séparation, un blanc et un bien portant qui ne seraient rien d'autre que blanc et bien portant et pas dans un sujet. Elle est donc absurde et cherche l'impossible, cette Intelligence, puisqu'elle veut séparer, et que cette opération est impossible et dans la quantité et dans la qualité; dans la quantité, car la grandeur la plus petite n'existe pas; dans la qualité, parce que les affections ne sont pas séparables. 13 D'autre part, son idée de la génération des semblables n'est pas correcte; en un sens la boue se divise en boue, en un autre non; et ce n'est pas de la façon dont les briques viennent de la maison ou la maison des briques, que l'eau et l'air sont formés et engendrés l'un de l'autre; il vaut mieux prendre des principes moins nombreux et de nombre limité, comme fait Empédocle.

(fr. 3). « Comment du non-cheveu le cheveu proviendrait-il, la chair de ce qui n'est pas chair (fr. 10 et 11) ». « Dans tout il y a une parcelle de tout, sauf de l'Intelligence; mais certains êtres contiennent l'Intelligence (fr. 11) ». « Tout est dans tout, rien n'existe isolément, mais comme à l'origine, tout est ensemble (fr. 6) ». « Les choses ne sont pas séparées, ni tranchées comme à la hache, ni le chaud loin du froid, ni le froid du chaud (fr. 8) ». « C'est ce qui domine qui donne à chaque chose son individualité; et ainsi rien ne ressemble à rien (fr. 8) ». Sur l'Intelligence, voir surtout le fr. 12.

ἐκ τοῦ ὕδατος σαρκός, καὶ πάλιν ἄλλης γενομένης ἐκ τοῦ λοιποῦ ἀποκρίσει, εἰ καὶ ἀεὶ ἐλάττων ἔσται ἡ ἔκκρινομένη, ἀλλ' ὅμως οὐχ ὑπερβαλεῖ μέγεθός τι τῆ σμικρότητι. "Ωστ' 3ο εἰ μὲν στήσεται ἡ ἔκκρισις, οὐχ ἄπαν ἐν παντὶ ἐνέσται (ἐν γὰρ τῷ λοιπῷ ὕδατι οὐκ ἐνυπάρξει σάρξ), εἰ δὲ μὴ στήσεται ἀλλ' ἀεὶ ἔξει ἀφαίρεσιν, ἐν πεπερασμένω μεγέθει ἴσα πεπερασμένα ἐνέσται ἄπειρα τὸ πλῆθος' τοῦτο δ' ἀδύνατον. Πρὸς δὲ τούτοις, εἰ ἄπαν μὲν σῶμα ἀφαιρεθέντος τινὸς ἔλαττον ἀνάγκη γίνεσθαι, τῆς δὲ σαρκὸς ὥρισται τὸ ποσὸν καὶ μεγέθει καὶ μικρότητι, φανερὸν ὅτι ἐκ τῆς ἐλαχίστης σαρκὸς οὐθὲν ἐκκριθήσεται σῶμα' ἔσται γὰρ ἔλαττον τῆς ἐλα- 188 αχίστης. Έτι δ' ἐν τοῖς ἀπείροις σώμασιν ἐνυπάρχοι ἄν ἤδη σὰρξ ἄπειρος καὶ αἷμα καὶ ἐγκέφαλος κεχωρισμένα μέντοι ἀπ' ἀλλήλων, οὐθὲν δ' ἣττον ὅντα, καὶ ἄπειρον ἕκαστον' τοῦτο δ' ἄλογον.

Τὸ δὲ μηδέποτε διακριθήσεσθαι οὐκ εἰδότως μὲν λέγεται, ὀρθῶς δὲ λέγεται τὰ γὰρ πάθη ἄχώριστα εἰ οῧν μέμικται τὰ χρώματα καὶ αἱ ἔξεις, ἐὰν διακριθῶσιν, ἔσται τι λευκὸν ἢ ὑγιαῖνον οὐχ ἔτερόν τι ὂν οὐδὲ καθ' ὑποκειμένου. "Ωστε ἄτοπος τὰ ἀδύνατα ζητῶν ὁ νοῦς, εἴπερ βούλεται μὲν διακρῖναι, τοῦτο δὲ ποιῆσαι ἀδύνατον καὶ κατὰ τὸ ποσὸν καὶ κατὰ τὸ ποσὸν καὶ κατὰ τὸ ποσὸν καὶ κατὰ τὸ ποσὸν δτι οὐκ ἔστιν ἐλάχιστον μέγεθος, κατὰ δὲ τὸ ποιὸν ὅτι ἀχώριστα τὰ πάθη. Οὐκ ὀρθῶς δὲ οὐδὲ τὴν γένεσιν λαμβάνει τῶν ὁμοιοειδῶν. "Εστι μὲν γὰρ ὡς ὁ πηλὸς εἰς πηλοὺς διαιρεῖται, ἔστι δ' ὡς οὔ. Καὶ οὐχ ὁ αὐτὸς τρόπος, ὡς πλίνθοι ἐξ οἰκίας καὶ τὸ οἰκία ἐκ πλίνθων, οὕτω δὲ καὶ ὕδωρ καὶ ἀὴρ ἐξ ἀλλήλων καὶ εἰσὶ καὶ γίνονται. Βέλτιόν τε ἐλάττω καὶ πεπερασμένα λαβεῖν, ὅπερ ποιεῖ 'Εμπεδοκλῆς.

28 γενομένης ΕΙ Bonitz Prantl: γιν- cett. || 188 α 7 μέμικτα: FI: ἐμέμικτο Ε || 8 ὑγιαϊνον ΕΙ: ὑγιεϊν- F || 13 ὑμοιοειδών: ὑμοειδών Sp. 177, 18 ὑμοιομερών Al. ap. Sp. 178, 9 cf. Bonitz Ind. 510 α 34 || 17 τε Ε: δ' cett.

5

[Les contraires comme principes.

Explication et critique de l'opinion des Anciens.]

Opinion
des Anciens.

cipes les contraires, ceux pour qui le tout est un et sans mouvement (Parménide, en effet, prend pour principes le chaud et le froid, qu'il appelle, d'ailleurs, feu et terre) et les partisans du rare et du dense, et Démocrite avec son plein et son vide, dont l'un, d'après lui, est l'être, l'autre le non-être, et en outre avec les différences qu'il appelle situation figure ordre; ce sont là des genres contraires: la situation, pour le haut et le bas, l'avant et l'arrière; la figure pour l'anguleux et le non-anguleux, le droit et le circulaire.

Justification de la position des contraires comme principes. <sup>26</sup> On voit donc que tous, chacun à sa façon (¹), prennent pour principes les contraires; et c'est avec raison; car les principes ne doivent être formés ni les uns des autres, ni d'autres choses; et c'est des prin-

cipes que tout doit être formé; or, c'est là le groupe des premiers contraires; premiers, ils ne sont formés d'aucune autre chose;

contraires, ils ne sont pas formés les uns des autres.

so Maintenant, pourquoi en est-il ainsi? c'est ce qu'il faut expliquer rationnellement. Il faut admettre d'abord(2) qu'il n'y a pas d'être à qui sa nature permette de faire ou de subir n'importe quoi de n'importe quel être; pas de génération où un être quelconque sorte d'un être quelconque, à moins qu'on ne l'entende par accident: comment le blanc viendrait-il du lettré, à moins que le lettré ne soit accident du non-blanc ou du noir? Le blanc vient du non-blanc et non de tout non-blanc, mais du noir ou des intermédiaires, et le lettré du non-lettré, et non de tout non-lettré, mais de l'illettré ou des intermédiaires, s'il y en a. Pas davantage une chose ne se corrompt essentiellement en n'importe quoi; par exemple le blanc ne se corrompt pas en non-lettré, sauf par accident, mais en non-blanc, et non en n'importe quel

(1) Et même sans le vouloir (cf. plus loin 188 b'26). C'est un bel exemple de la façon dont Aristote entend l'histoire de la philosophie.

(2) Ce principe d'intelligibilité domine toute la théorie aristotélicienne

tan ere from der interpredicione. Hy ere an

Πάντες δή τἄναντία ἄρχὰς ποιοθσιν οἴ τε λέγοντες ὅτι εν τὸ πῶν καὶ μὴ κινούμενον (καὶ γὰρ Παρμενίδης θερμὸν 20 καὶ ψυχρὸν ἀρχὰς ποιεῖ, ταθτα δὲ προσαγορεύει πθρ καὶ γῆν) καὶ οἱ μανὸν καὶ πυκνόν, καὶ Δημόκριτος τὸ πλῆρες καὶ κενόν, ὧν τὸ μὲν ὡς ὄν τὸ δ² ὡς οὐκ ὄν εἶναί φησιν ἔτι θέσει, σχήματι, τάξει. Ταθτα δὲ γένη ἐναντίων θέσεως ἄνω κάτω, πρόσθεν ὅπισθεν, γεγωνιωμένον ἀγώνιον, εδθὸ περιφερές. 25

Ότι μὲν οὖν τἄναντία πως πάντες ποιοθσιτὰς ἀρχάς, δῆλον.
Καὶ τοθτο εὐλόγως δεῖ γὰρ τὰς ἄρχὰς μήτε ἐξ ἀλλήλων εἶναι μήτε ἐξ ἄλλων, καὶ ἐκ τούτων πάντα τοῖς δ' ἐναντίοις τοῖς πρώτοις ὑπάρχει ταθτα, διὰ μὲν τὸ πρῶτα εἶναι μὴ ἐξ ἄλλων, διὰ δὲ τὸ ἐναντία μὴ ἐξ ἀλλήλων.

'Αλλὰ

δεῖ τοῦτο καὶ ἐπὶ τοῦ λόγου σκέψασθαι πῶς συμβαίνει. Ληπτέον δἡ πρῶτον ὅτι πάντων τῶν ὅντων οὐθὲν οὔτε ποιεῖν πέφυκεν οὔτε πάσχειν τὸ τυχὸν ὑπὸ τοῦ τυχόντος, οὐδὲ γίνεται
ὅτιοῦν ἔξ ὅτουοῦν, ἄν μή τις λαμβάνη κατὰ συμβεβηκός:
πῶς γὰρ ἄν γένοιτο τὸ λευκὸν ἔκ μουσικοῦ, πλὴν εἰ μἡ συμὅεβηκὸς εἴη τῷ μὴ λευκῷ ἢ τῷ μέλανι τὸ μουσικόν; ἄλλὰ
λευκὸν μὲν γίνεται ἔξ οὐ λευκοῦ, καὶ τούτου οὐκ ἔκ παντὸς
ἄλλ' ἔκ μέλανος ἢ τῶν μεταξύ, καὶ μουσικὸν οὐκ ἔκ μουσικοῦ, πλὴν οὐκ ἔκ παντὸς ἄλλ' ἔξ ἄμούσου ἢ εἴ τι αὐτῶν
ἔστὶ μεταξύ. Οὐδὲ δἡ φθείρεται εἰς τὸ τυχὸν πρῶτον, οἷον
τὸ λευκὸν οὐκ εἰς τὸ μουσικόν, πλὴν εἰ μή ποτε κατὰ συμδεβηκός, ἄλλ' εἰς τὸ μὴ λευκόν, καὶ οὐκ εἰς τὸ τυχὸν ἄλλ' 5
εἰς τὸ μέλαν ἢ τὸ μεταξύ. ὡς δ' αὕτως καὶ τὸ μουσικὸν

<sup>22</sup> πλήρες Ι Th. 18, 1 Sp. 44, 16 cf. 180, 17: στερεόν corr. Ε || 25 ὅπισθεν om. Ε [Shute] || γεγωνιωμένον ἀγώνιον b cf. Sp. 180, 24: σχήματος (+τι Ι) γεγωνιωμένον FΙ γωνία ΕΗ Al. ap. Sp. 44, 18 vet. at. || 36 μη λευχῷ Ε cf. Sp. 185, 10 Bonitz: λευχῷ cett.

non-blanc, mais en noir ou en un intermédiaire ; de même le lettré en non-lettré, et non en n'importe lequel mais en l'illettré

ou en l'un des intermédiaires, s'il y en a.

8 Il en est de même dans les autres cas, car le même raisonnement s'applique aux choses qui ne sont pas simples mais composées; mais, comme il n'y a pas de nom pour les états contraires, on ne le remarque pas ; en effet, nécessairement l'harmonieux vient du non-harmonieux et le non-harmonieux de l'harmonieux ; et l'harmonieux est détruit en non-harmonie et non pas en n'importe laquelle, mais en celle qui est à l'opposé. Même langage à tenir sur l'ordre et la composition que sur l'harmonie; c'est évidemment le même raisonnement: et la maison, la statue, ou tout autre chose, a le même mode de génération; la maison, en esset, sort d'un état de non-rassemblement, de dispersion des matériaux, la statue ou une autre figure sort de l'absence de figure; et c'est, dans ces deux cas, tantôt une mise en ordre, tantôt une composition.

21 Si donc cela est vrai, nous dirons que la génération de tout ce qui est engendré, et la destruction de tout ce qui est détruit ont pour points de départ et pour termes(1) les contraires ou les intermédiaires. D'ailleurs les intermédiaires viennent des contraires, par exemple les couleurs viennent du blanc et du noir. Ainsi tous les êtres engendrés naturellement sont des contraires

ou viennent des contraires.

26 Jusqu'à ce point, du moins, l'accord Critique de l'opinion est à peu près unanime, comme nous le des Anciens. disions plus haut: tous, en effet, prennent

pour éléments et, comme ils disent, pour principes les contraires, encore qu'ils les adoptent sans motifrationnel, comme si la vérité elle-même les y forçait. 30 Ils se distinguent les uns des autres, selon qu'ils prennent les premiers ou les derniers, les plus connaissables selon la raison ou selon la sensation; qui le chaud et le froid, qui l'humide et le sec, d'autres l'impair et le pair, alors que certains posent l'amitié et la haine comme causes de la génération; entre tout cela il y a bien les distinctions que

du changement. Cf. de Goelo IV, 3. 310 a 29. Alexandre (Simplicius, de

Coel. 696,12) en déduit le principe des contraires.

<sup>(1)</sup> Les contraires sont donc principes du changement à titre de limites ; ils le rendent intelligibles, mais ils ne l'expliquent pas, car ils ne peuvent être ni matière (ch. 6) ni cause efficiente (9, 192 a 21) l'un de l'autre.

είς τὸ μὴ μουσικόν, καὶ τοθτο οὐκ εἰς τὸ τυχὸν ἀλλ' εἰς τὸ ἄμουσον ἢ εἴ τι αὐτῶν ἐστὶ μεταξύ.

Όμοίως δὲ τοῦτο καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων, ἐπεὶ καὶ τὰ μὴ ἁπλὰ τῶν ὅντων ἀλλὰ σύνθετα κατὰ τὸν αὐτὸν ἔχει λόγον ἀλλὰ διὰ τὸ μὴ τὰς 10 ἀντικειμένας διαθέσεις ἀνομάσθαι λανθάνειν τοῦτο συμβαίνει. ᾿Ανάγκη γὰρ πῶν τὸ ἡρμοσμένον ἐξ ἀναρμόστου γίνεσθαι καὶ τὸ ἀνάρμοστον ἐξ ἡρμοσμένου, καὶ φθείρεσθαι τὸ ἡρμοσμένον εἰς ἀναρμοστίαν, καὶ ταύτην οὐ τὴν τυχοῦσαν ἀλλὰ τὴν ἀντικειμένην. Διαφέρει δ᾽ οὐθὲν ἐπὶ ἀρμονίας εἰπεῖν ἢ τάξεως 15 ἢ συνθέσεως φανερὸν γὰρ ὅτι ὁ αὐτὸς λόγος. ᾿Αλλὰ μὴν καὶ οἰκία καὶ ἀνδριὰς καὶ ὁτιοῦν ἄλλο γίνεται ὁμοίως ἡ τε γὰρ οἰκία γίνεται ἐκ τοῦ μὴ συγκεῖσθαι ἀλλὰ διηρῆσθαι ταδὶ ὡδί, καὶ ὁ ἀνδριὰς καὶ τῶν ἐσχηματισμένων τι ἔξ ἀσχημοσύνης καὶ ἔκαστον τούτων τὰ μὲν τάξις, τὰ δὲ 20 σύνθεσίς τις ἐστίν.

Εὶ τοίνυν τοῦτ' ἐστὶν ἀληθές, ἄπαν ἄν γίγνοιτο τὸ γιγνόμενον καὶ φθείροιτο τὸ φθειρόμενον ἢ ἐξ ἐναντίων ἢ εἰς ἐναντία καὶ τὰ τούτων μεταξύ. Τὰ δὲ μεταξὸ
ἐκ τῶν ἐναντίων ἐστίν, οῖον χρώματα ἐκ λευκοῦ καὶ μέλανος. ὥστε πάντ' ἄν εἴη τὰ φύσει γινόμενα ἢ ἐναντία ἢ ἐξ 25
ἐναντίων.

Μέχρι μὲν οὖν τούτου σχεδὸν συνηκολουθήκασι καὶ τῶν ἄλλων οἱ πλεῖστοι, καθάπερ εἴπομεν πρότερον πάντες γὰρ τὰ στοιχεῖα καὶ τὰς ὑπ' αὐτῶν καλουμένας ἄρχάς, καίπερ ἄνευ λόγου τιθέντες, ὅμως τὰναντία λέγουσιν, ὥσπερ ὑπ' αὐτῆς τῆς ἄληθείας ἀναγκασθέντες. Διαφέρουσι δ' ἄλλή- 3ο λων τῷ τοὺς μὲν πρότερα τοὺς δ' ὅστερα λαμβάνειν, καὶ τοὺς μὲν γνωριμώτερα κατὰ τὸν λόγον τοὺς δὲ κατὰ τὴν αἴσθησιν οἱ μὲν γὰρ θερμὸν καὶ ψυχρόν, οἱ δ' ὑγρὸν καὶ ξηρόν, ἔτεροι δὲ περιττὸν καὶ ἄρτιον, οἱ δὲ νεῖκος καὶ φιλίαν αἰτίας τίθενται τῆς γενέσεως ταῦτα δ' ἄλλήλων διαφέρει 35

<sup>188</sup> b 15 δ' om. Bekker err. typ. || 26 τούτου: ἐπὶ τοσοῦτον Ε, Th. 20, 15 Sp. 187, 28.

l'on vient d'indiquer. 36 Ainsi, entre eux, il y a accord en quelque manière et désaccord : désaccord selon l'apparence, mais accord dans l'analogie ; car ils puisent dans la même série de contraires (en esset, parmi les contraires, les uns sont positifs, les autres négatifs). Voilà donc comment leurs principes sont identiques. Ils le sont encore par la distinction du Pire et du Meilleur, et aussi parce qu'ils sont plus connaissables pour certains selon la raison, pour d'autres selon la sensation; car le général est plus connaissable selon la raison, le particulier selon la sensation; car la raison a pour objet le général, la sensation le particulier; par exemple, l'opposition du grand et du petit est de l'ordre de la raison, celle du rare et du dense de l'ordre de la sensation. Quoi qu'il en soit, on voit que les principes doivent être des contraires.

6 10 5 8 105 184 18mm 10 15

[Le nombre des principes : trois et trois seulement.]

<sup>11</sup> Ici doit venir la question de savoir si Ni un, ni infinis. les principes, qui sont des contraires, sont deux ou trois ou en plus grand nombre. En effet qu'ils soient un, c'est impossible, car le contraire n'est pas un. Pas davantage infinis: en effet l'être ne serait pas intelligible. 13 Et il y a une contrariété unique dans un genre un : or, la substance est un genre un. 14 De plus l'explication est possible à partir de principes en nombre fini et elle est meilleure ainsi, telle celle d'Empédocle, qu'à partir de principes infinis : en effet, il pense rendre compte de tout ce qu'Anaxagore explique avec son infinité de principes. 17 De plus, il y a, entre les différents contraires, des rapports d'antériorité et de provenance, comme le doux et l'amer, le blanc et le noir ; mais les principes doivent demeurer éternels. On voit donc qu'ils ne sont ni un ni infinis.

Nécessité d'un troisième principe: trois raisons.

<sup>21</sup> Mais, puisqu'ils sont en nombre fini, on peut, avec raison, refuser de les considérer comme deux; en effet (¹), on serait bien embarrassé de dire par quelle disposition

naturelle la densité exercerait quelque action sur la rareté ou

<sup>(1)</sup> On va voir que l'insuffisance dynamique des contraires a pour raison le subtantialisme d'Aristote.

10

κατά τὸν εἰρημένον τρόπον. "Ωστε ταὐτά λέγειν πως καὶ ἔτερα άλλήλων, έτερα μέν ώσπερ καὶ δοκεῖ τοῖς πλείστοις, ταὐτὰ δὲ ἢ ἀνάλογον λαμβάνουσι γὰρ ἐκ τῆς αὐτῆς συστοιχίας 189 a τὰ μὲν γὰρ περιέχει, τὰ δὲ περιέχεται τῶν ἐναντίων. Ταύτη τε δή δισαύτως λέγουσι και έτέρως, και χείρον και βέλτιον, καὶ οἱ μὲν γνωριμώτερα κατὰ τὸν λόγον, ὥσπερ εἴρηται πρότερου, οἱ δὲ κατὰ τὴν αἴσθησιν τὸ μὲν γὰρ καθόλου 5 κατά τὸν λόγον γνώριμον, τὸ δὲ καθ' ἔκαστον κατά τὴν αἴσθησιν' δ μέν γὰρ λόγος του καθόλου, ή δ' αἴσθησις του κατά μέρος, οΐον τὸ μὲν μέγα καὶ τὸ μικρὸν κατὰ τὸν λόγον, τὸ δέ μανόν και το πυκνόν κατά την αισθησιν. "Οτι μέν οθν έναντίας δεί τὰς ἄρχὰς είναι, φανερόν.

Έχόμενον δ' αν είη λέγειν πότερον δύο ή τρεῖς ή πλείους είσίν. Μίαν μέν γάρ οὐχ οἷόν τε, ὅτι οὐχ εν τὸ ἐναντίον, ἀπείρους δ', ότι οὐκ ἐπιστητὸν τὸ ὂν ἔσται. Μία τε ἐναντίωσις ἐν παντί γένει ένί, ή δ' οὐσία εν τι γένος. Και ὅτι ἐνδέχεται ἐκ πεπερασμένων. Βέλτιον δ' έκ πεπερασμένων, ώσπερ 'Εμπε- 15 δοκλής, ή έξ ἀπείρων πάντα γὰρ ἀποδιδόναι οἴεται, ὅσαπερ "Αναξαγόρας έκ των ἀπείρων. "Ετι δὲ ἐστίν ἄλλα ἄλλων πρότερα ἐναντία, καὶ γίνεται ἔτερα ἐξ ἄλλων, οΐον γλυκὸ καὶ πικρὸν καὶ λευκὸν καὶ μέλαν, τὰς δ' ἀρχὰς ἀεὶ δεῖ μένειν. "Ότι μεν οθν οθτε μία οθτε άπειροι, δήλον εκ τούτων. 20

Επεί δὲ πεπερασμέναι, τὸ μὴ ποιεῖν δύο μόνον ἔχει τινὰ λόγον ἀπορήσειε γὰρ ἄν τις πῶς ἢ ἡ πυκνότης τὴν μανότητα ποιείν τι πέφυκεν ή αύτη την πυκνότητα. Όμοίως δὲ καὶ

17 έτι δέ -20 μένειν praeterm. Th. 21, 10 | άλλων: άλληλων Ε |

18 άλλων Ε Sp 196, 29: άλληλων FI Vet. lat.

<sup>189</sup> a 2 περιέχει τὰ δὲ περιέχεται: ὑπερέχει τὰ δὲ ὑπερέχεται Bonitz coll. 207, a 25 || 3 τε Ε : δέ cett. || 8 sec. τό om. Ε [Diels, Lebègue] || ο δέ μανόν καὶ το πυκνόν FI Sp. 188, 12; 190, 14 Diels: δέ πυκνόν καὶ μανόν Ε || post πυχνόν add. τῶν καθέκαστον Sp. ibid.

9 b

celle-ci sur la densité. De même pour toute autre contrariété, car l'amitié n'unit pas la haine ni ne tire rien de la haine, ni la haine de l'amitié; mais l'action de toutes les deux se produit dans un troisième terme. Et même certains admettent plusieurs termes pour en constituer la nature des êtres. <sup>27</sup> En outre, on serait aussi fort embarrassé si l'on ne plaçait pas, sous les contraires, une autre nature: en esset, il n'y a pas d'êtres dont nous voyions que la substance soit constituée par les contraires; or, le principe ne peut s'attribuer à aucun sujet; car il y aurait principe de principe; le sujet, en esset, est principe et doit être antérieur à l'attribut. <sup>32</sup> En outre, et c'est une de nos propositions sondamentales, la substance n'est pas contraire à la substance; comment donc une substance viendrait-elle de non-substances? ou comment une non-substance serait-elle antérieure à une substance?

Les Anciens ont reconnu cette nécessité. <sup>34</sup> C'est pourquoi, si l'on admet la proposition précédente et celle-ci, il faut, pour les conserver toutes les deux, accepter un troisième terme parmi les principes; telle

est l'opinion de ceux pour qui le tout est une nature unique, comme l'eau ou le feu ou un intermédiaire entre ces choses. L'intermédiaire semble préférable, car déjà le feu et la terre, l'air et l'eau sont un tissu de contrariétés; aussi n'est-ce pas sans raison que certains ont établi comme sujet une autre chose, certains autres l'air : car c'est l'air qui possède le moins de différences sensibles; après lui, c'est l'eau. 8 Mais tous, du reste, informaient leur Un par des contraires, comme Densité et Rareté et Plus ou Moins. Ce sont là, en somme, assurément, Excès et Défaut, on l'a dit plus haut; et c'est une opinion qui parait être ancienne, que l'Un avec l'Excès et le Défaut soit principes des êtres, réserve faite sur les variations qu'elle a subies : pour les anciens, le couple est l'agent, l'un le patient; pour les plus récents, c'est plutôt le contraire, l'Un est agent et le couple patient.

Pas plus de trois principes.

16 Quoi qu'il en soit, on peut dire avec quelque raison, comme on le voit avec nous par ces arguments et d'autres analogues, qu'il y a trois éléments; mais, maintenant, dépasser ce chiffre, non: en esset, comme patient, l'Un suffit et, s'il y avait quatre termes et donc deux contrariétés, il faudrait, en dehors de chacune, qu'il existàt une autre nature intermédiaire; or, si elles

ἄλλη ὁποιαοῦν ἐναντιότης· οὐ γὰρ ἡ φιλία τὸ νεῖκος συνάγει καὶ ποιεῖ τι ἐξ αὐτοῦ, οὐδὲ τὸ νεῖκος ἐξ ἐκείνης, ἀλλ' ἄμφω εξ ἔτερόν τι τρίτον. Ένιοι δὲ καὶ πλείω λαμβάνουσιν ἐξ ῶν κατασκευάζουσιν τὴν τῶν ὅντων φύσιν. Πρὸς δὲ τούτοις ἔτι κἄν τόδε τις ἀπορήσειεν, εὶ μή τις ἑτέραν ὑποτίθησι τοῖς ἐναντίοις φύσιν· οὐθενὸς γὰρ ὁρῶμεν τῶν ὄντων οὐσίαν τἀναντία. Τὴν δ' ἀρχὴν οὐ καθ' ὑποκειμένου δεῖ λέγεσθαί τινος. Έσται το ἀρχὴ τῆς ἀρχῆς· τὸ γὰρ ὑποκείμενον ἀρχή, καὶ πρότερον δοκεῖ τοῦ κατηγορουμένου εἶναι. Έτι οὐκ εῗναί φαμεν οὐσίαν ἐναντίαν οὐσία· πῶς οὖν ἐκ μὴ οὐσιῶν οὐσία ἄν εἴη; ἢ πῶς ἄν πρότερον μὴ οὐσία οὐσίας εἴη;

Διόπερ εἴ τις τόν τε πρότερον άληθη νομίσειεν είναι λόγον και τοθτον, άναγκαίον, 35 εὶ μέλλει διασώσειν ἀμφοτέρους αὐτούς, ὑποτιθέναι τι τρίτον, 189 b ώσπερ φασίν οι μίαν τινά φύσιν είναι λέγοντες τὸ παν, οιον ύδωρ ἢ πθρ ἢ τὸ μεταξὸ τούτων. Δοκεῖ δὲ τὸ μεταξὸ μᾶλλον πθρ γάρ ήδη και γη και άηρ και ύδωρ μετ' έναντιοτήτων συμπεπλεγμένα ἐστίν. Διὸ καὶ οὐκ ἀλόγως ποιοθσιν οἱ τὸ δποκείμενον έτερον τούτων ποιοθντες, των δ' άλλων οι ἀέρα. καὶ γὰρ ὁ ἀὴρ ἤκιστα ἔχει τῶν ἄλλων διαφορὰς αἰσθητάς. έχόμενον δέ τὸ ὕδωρ. ᾿Αλλὰ πάντες γε τὸ εν τοῦτο τοῖς ἐναντίοις σχηματίζουσιν, οΐον πυκνότητι καὶ μανότητι καὶ τῷ μαλλον και ήττον. Ταθτα δ' έστιν όλως υπεροχή δηλονότι 10 καὶ ἔλλειψις, ὥσπερ εἴρηται πρότερον. Καὶ ἔοικε παλαιὰ είναι και αυτη ή δόξα, ότι τὸ εν και υπεροχή και ελλειψις άρχαι των όντων είσι, πλην ού τον αὐτον τρόπον, άλλ' οί μεν άρχαιοι τὰ δύο μεν ποιείν τὸ δὲ εν πάσχειν, των δ' ὕστερόν τινες τοὖναντίον τὸ μὲν εν ποιεῖν τὰ δὲ δύο πάσχειν 15 φασί μαλλον.

Τὸ μὲν οὖν τρία φάναι τὰ στοιχεῖα εἶναι ἔκ τε τούτων καὶ ἐκ τοιούτων ἄλλων ἐπισκοποθσι δόξειεν ἄν ἔχειν τινὰ λόγον, ὥσπερ εἴπομεν, τὸ δὲ πλείω τριῶν οὐκέτι· πρὸς

**<sup>189</sup> b** 4  $\eta \delta \eta$  E Th. 22, 6:  $\delta \eta$  cett. || 18 προς E: προς μέν cett. Th. 22, 23.

peuvent, étant deux, s'engendrer l'une de l'autre, l'une de ces contrariétés est inutile. <sup>22</sup> En même temps, il ne peut y avoir plusieurs contrariétés premières. En effet, la substance est un genre un de l'être; par suite, les principes se distinguent les uns des autres par l'antériorité et la postériorité seulement et non par le genre: en effet, il n'y a jamais, dans un genre un, plus qu'une contrariété unique et, en conséquence, les contrariétés paraissent se réduire à une seule.

<sup>27</sup> Donc il apparaît que l'élément n'est pas un, ni en nombre supérieur à deux ou trois; mais lequel de ces deux nombres? c'est là, avons-nous dit, une question fort embarrassante (1).

7

[Théorie de la génération : Les contraires et la matière-sujet.]

30 Quant à nous, nous procéderons, dans Distinctions cet examen, en commençant par la générapréliminaires. tion dans son ensemble, car il est conforme à la nature de parler d'abord des choses communes et de n'examiner qu'ensuite ce qui est particulier à chaque chose. Quand nous disons qu'une chose s'engendre d'une autre, un terme différent d'un terme différent, nous l'entendons soit au sens simple, soit au sens complexe. Voici ce que je veux dire par là. On peut dire: un homme devient lettré, mais aussi un non-90 a lettré devient lettré ou un homme non-lettré devient un homme lettré. Or le sens simple, c'est quand j'énonce, d'une part, le terme sujet de la génération, comme l'homme ou le non-lettré, et, d'autre part, celui que deviennent les choses engendrées, comme le lettré; le sens complexe, c'est quand, au contraire, j'unis en un terme le sujet de la génération et ce qu'il devient: quand je dis, par exemple que l'homme non-lettré devient un homme lettré. 3 Maintenant, parmi ces choses, on énonce, à propos des unes, non seulement qu'elles deviennent par génération cette chose-ci, mais aussi qu'elles viennent de cette chose-là; exemple: du non-lettré, le lettré. Il n'en est pas de même pour

(1) Et c'est une question essentielle; cf. 7. 191 a 3, 14-21; et c'est sur la réponse à cette question qu'on juge Platon (ch. 9). Les deux contraires ne sont pas dans le sujet comme des différences sous un genre; mais l'un lui est incorporé comme un accident et n'est que son appel à l'autre: l'ordre statique est insuffisant à expliquer l'ordre dynamique.

γὰρ τὸ πάσχειν ἶκανὸν τὸ ἔν, εἶ δὲ τεττάρων ὄντων δύο ἔσονται ἔναντιώσεις, δεήσει χωρὶς ἕκατέρας ὑπάρχειν ἑτέραν 20 τινὰ μεταξὸ φύσιν· εἴ δ' ἔξ ἀλλήλων δύναται γεννῶν δύο οῧσαι, περίεργος ἄν ἡ ἑτέρα τῶν ἐναντιώσεων εἴη. "Αμα δὲ καὶ ἀδύνατον πλείους εἶναι ἐναντιώσεις τὰς πρώτας. Ἡ γὰρ οὐσία ἔν τι γένος ἐστὶ τοῦ ὄντος, ὥστε τῷ πρότερον καὶ ὕστερον διοίσυσιν ἀλλήλων αἱ ἀρχαὶ μόνον, ἀλλ' οὐ τῷ γένει· ἀεὶ γὰρ 25 ἐν ἑνὶ γένει μία ἐναντιωσίς ἐστιν, πῶσαί τε αἱ ἐναντιώσεις ἀνάγεσθαι δοκοῦσιν εἰς μίαν.

Ότι μέν οῦν οῦτε ἐν τὸ στοιχεῖον οῦτε πλείω δυοῖν ἢ τριῶν, φανερόν τούτων δὲ πότερον, καθαπερ εἴπομεν, ἀπορίαν ἔγει πολλήν.

ense des deux, enserne l'horning destre

"Ωδ' οῦν ἡμεῖς λέγωμεν πρῶτον περὶ πάσης γενέσεως 3ο ἐπελθόντες. ἔστι γὰρ κατὰ φύσιν τὰ κοινὰ πρῶτον εἰπόντας οῦτω τὰ περὶ ἔκαστον ἴδια θεωρεῖν. Φαμὲν γὰρ γίνεσθαι ἐξ ἄλλου ἄλλο καὶ ἐξ ἑτέρου ἔτερον ἢ τὰ ἀπλᾶ λέγοντες ἢ τὰ συγκείμενα. Λέγω δὲ τοῦτο ὡδί. "Εστι γὰρ γίνεσθαι ἄνθρωπον μουσικόν, ἔστι δὲ τὸ μὴ μουσικόν γίνεσθαι μουσικὸν ἢ τὸν 35 μὴ μουσικὸν ἄνθρωπον ἀνθρωπον μουσικόν. 'Απλοῦν μὲν οῦν 190 a λέγω τὸ γιγνόμενον τὸν ἀνθρωπον καὶ τὸ μὴ μουσικὸν καὶ δ γίγνεται ἀπλοῦν, τὸ μουσικόν συγκείμενον δὲ καὶ δ γίγνεται καὶ τὸ γιγνόμενον, ὅταν τὸν μὴ μουσικὸν ἄνθρωπον φῶμεν γίγνεσθαι μουσικὸν ἄνθρωπον, τούτων δὲ τὸ μὲν οῦ μόνον δ λέγεται τόδε γίγνεσθαι ἀλλὰ καὶ ἐκ τοῦδε, οῖον ἐκ μὴ μουσικοῦ μουσικός. Τὸ δ' οὐ λέγεται ἐπὶ πάντων· οὐ γὰρ ἐξ

**190** a θ τόδε γίγνεσθαι Ε Bonitz coll. Th. Sp. Ph. : τόδε τι γίγνεσθα<sup>τ</sup> FI Sp. 200, 19.

<sup>19</sup> post  $\ddot{e}v$  add. πρὸς δὲ τὸ ποιήσαι τὰ ἐναντία Th  $\parallel$  21 post δύνανται suppl. γίγνεσθαι καὶ ταὐτα nos  $\parallel$  24 τοῦ ὅντος: ταὐτο  $\mathbf{E}_t$  Ammonius et Al. ap. Sp. 192, 18 Sp. 206, 15.  $\parallel$  30 λέγωμεν  $\mathbf{E}$ : λέγο-cett. Th. 23, 22 Ph.  $\parallel$  35 μουσικόν γίν.  $\mathbf{E}$ : μουσικόν τι γίν cett.

tous les autres cas; on ne dit pas, en effet: de l'homme est venu le lettré, mais: l'homme est devenu lettré. <sup>9</sup> D'autre part, parmi les choses qui sont engendrées au sens indiqué de génération simple, l'une subsiste tout en s'engendrant, l'autre non; en effet, l'homme subsiste quand il devient lettré et il est encore homme; mais le non-lettré et l'illettré ne subsistent ni comme simples ni comme unis à leur sujet.

Le troisième terme.

de génération, pour peu qu'on y regarde, la nécessité, déjà indiquée, d'un certain sujet, ce qui est engendré; et s'il est un quant au nombre, quant à la forme il n'est assurément pas un (forme c'est-à-dire notion)(¹): car l'essence de l'homme n'est pas la même que celle de l'illettré.

Dualité du sujet.

ce qui n'est pas l'opposé subsiste (l'homme subsiste), mais le lettré et l'illettré ne subsistent pas, ni le com-

posé des deux, comme l'homme illettré.

21 D'ailleurs, l'expression « être engendré de quelque chose », plutôt que « être engendré quelque chose », s'applique aux choses qui ne subsistent pas : comme « le lettré est engendré de l'illettré » et non « de l'homme est engendré le lettré ». Toute-fois cette expression se dit quelquesois des choses qui subsistent : en effet, « de l'airain, dit-on, est engendrée la statue », et non : « l'airain est engendré statue ». En tout cas, les deux expressions se disent de ce qui est opposé et ne subsiste pas ; à partir de ceci, cela, et ceci cela; en essendrée le lettrée et que l'illettrée est engendrée le lettrée et que l'illettrée est engendrée le lettrée et que l'homme illettrée est engendrée le lettrée est engendrée lettrée.

Nécessité du sujet.

31 Mais « être engendré » se prend en plusieurs acceptions: il y a, à côté de ce qui est engendré absolument, ce qui devient par génération cette chose-ci, la génération absolue n'appartenant qu'aux seules substances; pour tout le reste, la nécessité d'un sujet, ce qui est engendré, est évidente; et, en effet, la quantité, la qualité, la relation, le temps, le lieu sont engendrés, étant donné un certain sujet, car seule la substance ne se dit d'aucune autre chose comme sujet et tout le reste se dit de la substance.

<sup>(1)</sup> Eicos s'applique mal, en effet, à la matière.

ανθρώπου έγένετο μουσικός, άλλ' δ ἄνθρωπος έγένετο μουσικός.
Τῶν δὲ γινομένων ὡς τὰ ἄπλὰ λέγομεν γίγνεσθαι, τὸ μὲν ὑπομένον γίγνεται τὸ δ' οὐχ ὑπομένον· ὁ μὲν γὰρ ἄνθρωπος το ὑπομένει μουσικὸς γινόμενος ἄνθρωπος καὶ ἔστι, τὸ δὲ μὴ μουσικὸν καὶ τὸ ἄμουσον οὔτε ἁπλῶς οὔτε συντιθέμενον ὑπομένει.

Διωρισμένων δὲ τούτων, ἐξ ἄπάντων τῶν γιγνομένων τοῦτο ἔστι λαβεῖν, ἐάν τις ἐπιβλέψη, ὥσπερ λέγομεν, ὅτι δεῖ τι ἀεὶ ὑποκεῖσθαι τὸ γινόμενον, καὶ τοῦτο εἰ καὶ ἀριθμῷ ἐστὶν 15 ἔν, ἀλλὶ εἴδει γε οὐχ ἔν τὸ γὰρ εἴδει λέγω καὶ λόγφ ταὐτόν οὐ γὰρ ταὐτὸν τὸ ἀνθρώπφ καὶ τὸ ἀμούσφ εἶναι. Καὶ τὸ μὲν ὑπομένει, τὸ δὶ οὐχ ὑπομένει τὸ μὲν μὴ ἀντικείμενον ὑπομένει (ὁ γὰρ ἄνθρωπος ὑπομένει), τὸ μουσικὸν δὲ καὶ τὸ ἄμουσον οὐχ ὑπομένει, οὐδὲ τὸ ἐξ ἄμφοῦν συγκείμενον, οῖον 20 ὁ ἄμουσος ἄνθρωπος.

Τὸ δο ἔκ τινος γίγνεσθαί τι καὶ μὴ τόδε γίγνεσθαί τι μάλλον μὲν λέγεται ἐπὶ τῶν μὴ ὑπομενόντων, οἷον ἐξ ἀμούσου μουσικὸν γίνεσθαι, ἐξ ἀνθρώπου δὲ οὖ·
οὖ μὴν ἀλλὰ καὶ ἐπὶ τῶν ὑπομενόντων ἐνίοτε λέγεται ὡσαύτως· ἐκ γὰρ χαλκοῦ ἀνδριάντα γίγνεσθαί φαμεν, οὖ τὸν 25
χαλκὸν ἀνδριάντα. Τὸ μέντοι ἐκ τοῦ ἀντικειμένου καὶ μὴ
ὑπομένοντος ἀμφοτέρως λέγεται, καὶ ἐκ τοῦδε τόδε καὶ
τόδε τόδε· καὶ γὰρ ἐξ ἀμούσου καὶ ὁ ἄμουσος γίνεται μουσικός. Διὸ καὶ ἐπὶ τοῦ συγκειμένου ὡσαύτως· καὶ γὰρ ἔξ ἀμούσου ἀνθρώπου καὶ ὁ ἄμουσος ἄνθρωπος γίγνεσθαι λέγεται 3ομουσικός.

Πολλαχῶς δὲ λεγομένου τοῦ γίγνεσθαι, καὶ τῶν μὲν
οὐ γίγνεσθαι ἀλλὰ τόδε τι γίγνεσθαι, ἄπλῶς δὲ γίγνεσθαι
τῶν οὐσιῶν μόνων, κατὰ μὲν τᾶλλα φανερὸν ὅτι ἀνάγκη
ὑποκεῖσθαί τι τὸ γιγνόμενον καὶ γὰρ ποσὸν καὶ ποιὸν καὶ
πρὸς ἔτερον καὶ ποτὲ καὶ ποῦ γίνεται ὑποκειμένου τινὸς διὰ 35
τὸ μόνην τὴν οὐσίαν μηθενὸς κατ' ἄλλου λέγεσθαι ὑποκειμένου,

21-22 καὶ μὴ τόδε γίγνεσθαί τι eiic. Laas || 30 ὁ om. F [Bekker err. typ. ap. Diels] E [Prantl] || 33 μόνων I cf. Sp. 214, 1: -ον cett. Même pour la génération substantielle. <sup>1</sup> Mais, que les substances et tout ce qui est absolument (<sup>1</sup>) viennent d'un certain sujet, cela apparaît évident à l'examen. En effet, toujours il y a quelque chose qui est sujet,

à partir de quoi se produit la génération, comme les plantes et les animaux, à partir de la semence. <sup>5</sup> Et les générations absolues se produisent soit par transformation, comme la statue à partir de l'airain, soit par apport, comme les choses qui s'accroissent, soit par réduction, comme l'Hermès qui est tiré de la pierre, soit par composition comme la maison, soit par altération, comme les choses qui sont modifiées dans leur matière. Mais il est évident que toutes ces générations se produisent à partir de sujets.

Conséquence: composition de tout ce qui est engendré.

10 Donc, d'après ce qu'on a dit, on voit que tout ce qui est engendré est composé; il y a d'un côté la chose qui est engendrée, de l'autre ce qu'elle devient par génération, et cela peut être pris en deux sens: c'est ou

le sujet ou l'opposé. J'appelle opposé l'illettré, sujet l'homme; l'absence de figure, de forme, d'ordre, voilà l'opposé; l'airain,

la pierre ou l'or, voilà le sujet.

Les principes de la génération.

17 Donc, s'il y a, pour les choses naturelles, des causes et des principes, éléments premiers dont elles tiennent l'être et avec quoi

elles ont été engendrées, et cela non par accident, mais chacune selon ce qu'elles sont définies substantiellement, on voit que les éléments de toute génération sont le sujet et la forme : en effet l'homme lettré est composé, d'une certaine manière, d'homme et de lettré, car on résoudra les concepts de la chose dans les concepts de ses éléments. On voit donc que les choses engendrées ont de tels principes de leur génération.

Dualité du sujet.

23 Mais le sujet est un quant au nombre, deux quant à la forme, car l'homme, l'or et, en général, la matière, sont unités numérables, mais surtout

(1) La question de la génération substantielle, à peine traitée ici, est des plus graves pour la physique d'Aristote; car en poussant le philosophe vers l'affirmation d'une matière absolue et d'une puissance pure, elle met l'accent sur la différence qu'il faut établir entre une affection et une forme substantielle et par là sur l'insuffisance de la théorie de la substance. La question est traitée Phys, V, 1. 225 a 12-33 (cf. Gen. corr. I, 4); V, 2. 225 b 10-16; V, 9. 240 a 19-29; et surtout Gen. corr. I, 3; auquel renvoie Phys. II, 1 fin.

45

10

τὰ δ' ἄλλα πάντα κατὰ τῆς οὐσίας ὅτι δὲ καὶ αἱ οὐσίαι καὶ ὅσα ἄλλα ἁπλῶς ὄντα ἐξ ὑποκειμένου τινὸς γίνεται, ἐπισκοποθντι γένοιτ' ἄν φανερόν. 'Αεὶ γὰρ ἔστι τι δ ὑποκεῖται, έξ οῦ γίνεται τὸ γιγνόμενον, οῖον τὰ φυτὰ καὶ τὰ ζῷα ἐκ σπέρματος. Γίγνεται δὲ τὰ γιγνόμενα άπλῶς τὰ μὲν μετασχηματίσει, οΐον ἀνδριὰς ἐκ χαλκοῦ, τὰ δὲ προσθέσει, οΐον τὰ αὐξανόμενα, τὰ δ' ἀφαιρέσει, οΐον ἐκ τοῦ λίθου δ Ερμής, τὰ δὲ συνθέσει, οΐον οἰκία, τὰ δ' ἀλλοιώσει, οΐον τὰ τρεπόμενα κατὰ τὴν ὕλην. Πάντα δὲ τὰ οὕτω γινόμενα φανερόν ὅτι ἐξ ὑποκειμένων γίνεται.

"Ωστε δήλον ἐκ τῶν εἰ-

ρημένων ὅτι τὸ γινόμενον ἄπαν ἀεὶ σύνθετόν ἐστι, καὶ ἔστι μέν τι γινόμενον, ἔστι δέ τι δ τοθτο γίνεται, καὶ τοθτο διττόν. ἢ γὰρ τὸ ὑποκείμενον ἢ τὸ ἀντικείμενον. Λέγω δὲ ἀντικεῖσθαι μέν τὸ ἄμουσον, ὑποκεῖσθαι δὲ τὸν ἄνθρωπον, καὶ τὴν μέν ἀσχημοσύνην και την ἀμορφίαν και την ἀταξίαν τὸ ἀν- 15 τικείμενου, του δε χαλκου ή του λίθου ή του χρυσου του ύποκείμενον.

Φανερον οθν ώς, είπερ είσιν αιτίαι και άρχαι των φύσει ὄντων, ἐξ ὧν πρώτων εἰσί καὶ γεγόνασι μὴ κατὰ συμβεβηκός άλλ' εκαστον δ λέγεται κατά τὴν οὐσίαν, ὅτι γίγνεται παν έκ τε τοθ ύποκειμένου και της μορφης σύγ- 20 κειται γάρ δ μουσικός ἄνθρωπος ἐξ ἀνθρώπου καὶ μουσικοθ τρόπον τινά διαλύσεις γάρ τοὺς λόγους εἰς τοὺς λόγους τοὺς ἐκείνων. Δηλον οῧν ὡς γίνοιτ' ἄν τὰ γιγνόμενα ἐκ τούτων.

δὲ τὸ μὲν ὑποκείμενον ἀριθμῷ μὲν ἔν, εἴδει δὲ δύο. Ὁ μὲν γὰρ ανθρωπος και δ χρυσός και όλως ή ύλη αριθμητή τόδε 25

190 b 6 ຂx γαλχού om. EF Th. 27, 29 cf. εχ σφαίρας ανδριάς Sp. 214, 9 || 15 ult. xai E Th. 28, 9 : 7 FI || 18 xai FI Th. 28, 12 cf. Sp. 218, 13: " E Sp. 216, 13 | comma Bekkeri post sici iure del. Bonitz coll. Sp. 216, 13 | 22 pr. λόγους: ὅρους Ε Ph. laud. 160, 10 cf. εἰς τούς λόγους και είς τους όρισμούς ή διάλυσις Sp. 216, 29 || pr. τους λόγους eiic. Diels || 25-26 άριθμητή· τόδε γάρ τι: ἀρρύθμιστος τόδε τι Bonitz.

l'individu particulier; et il n'est pas élément accidentel de la génération; au contraire, la privation et la contrariété sont du genre des accidents. Quant à la forme, elle est une, comme l'ordre ou les Belles-Lettres ou telle autre de ces déterminations.

Triplicité

des principes.

principes sont en un sens deux, en un sens trois; et, en un sens, que ce sont les contraires, comme si on parle du lettré et de l'illettré, ou du chaud et du froid, ou l'harmonieux et du non-harmonieux; en un sens, non, car il ne peut y avoir de passion réciproque entre les contraires. Mais cette difficulté est levée à son tour par l'introduction d'un autre principe, le sujet; celui-ci, en effet, n'est pas un contraire; ainsi, d'une certaine manière, les principes ne sont pas plus nombreux que les contraires, et ils sont, peut-on dire, deux quant au nombre; mais ils ne sont pas non plus absolument deux, mais trois, par suite de la différence qui existe entre leurs essences, car l'homme et l'illettré sont différents dans leur essence, comme l'informe et l'airain.

Résumé.

3 On a donc dit le nombre des principes pour les choses naturelles soumises à la génération et les raisons de ce nombre ; on voit qu'il faut un sujet aux contraires et que les contraires doivent être deux. D'une autre façon, ce n'est pas nécessaire ; car l'un des contraires suffira, par sa présence ou son absence, pour effectuer le changement.

Nature

des principes,
spécialement de matière.

7 Quant à la nature qui est sujet, elle est connaissable par analogie: en effet, le rapport de l'airain à la statue, ou du bois au lit, ou en général de la matière et de l'informe à ce qui a forme, antérieurement

à la réception et possession de la forme, tel est le rapport de la matière à la substance, à l'individu particulier, à l'être. La matière est donc l'un des principes, bien qu'elle n'ait l'unicité, ni l'espèce d'existence de l'individu particulier; ce qui correspond à la forme en est un autre; en outre, le contraire de celle-ci, la privation.

Résumé des chapitres 6 et 7. y en a plus de deux, on vient de le dire. Ainsi on a dit, d'abord, que les contraires étaient exclusivement principes, puis, qu'il fallait une autre chose comme

γάρ τι μαλλον, καὶ οὐ κατὰ συμβεθηκὸς ἐξ αὐτοῦ γίνεται τὸ γιγνόμενον ἡ δὲ στέρησις καὶ ἡ ἐναντίωσις συμβεβηκός 
εν δὲ τὸ εἶδος, οἷον ἡ τάξις ἢ ἡ μουσικὴ ἢ τῶν ἄλλων τι τῶν οὕτω κατηγορουμένων.

Διὸ ἔστι μὲν ὡς δύο λεκτέον εἶναι τὰς ἀρχάς, ἔστι δ' ὡς τρεῖς· καὶ ἔστι μὲν ὡς τἀναντία, 3ο οἷον εἴ τις λέγοι τὸ μουσικὸν καὶ τὸ ἄμουσον ἢ τὸ θερμὸν καὶ τὸ ψυχρὸν ἢ τὸ ἡρμοσμένον καὶ τὸ ἀνάρμοστον, ἔστι δ' ὡς οδ' ὑπ' ἀλλήλων γὰρ πάσχειν τἀναντία ἀδύνατον. Λύεται δὲ καὶ τοῦτο διὰ τὸ ἄλλο εἶναι τὸ ὑποκείμενον· τοῦτο γὰρ οὖκ ἐναντίον. "Ωστε οὔτε πλείους τῶν ἐναντίων αἱ ἀρχαὶ τρόπον 35 τινά, ἀλλὰ δύο ὡς εἰπεῖν τῷ ἀριθμῷ, οὔτ' αῧ παντελῶς δύο διὰ τὸ ἔτερον ὑπάρχειν τὸ εἶναι αὐτοῖς, ἀλλὰ τρεῖς· ἕτερον γὰρ 191 a τὸ ἀνθρώπῳ καὶ τὸ ἀμούσῳ εἶναι, καὶ τὸ ἀσχηματίστῳ καὶ χαλκῷ.

Πόσαι μέν οῧν αἱ ἀρχαὶ τῶν περὶ γένεσιν φυσικῶν, καὶ πῶς πόσαι, εἴρηται καὶ δῆλόν ἐστιν ὅτι δεῖ ὑποκεῖσθαί τι τοῖς ἐναντίοις καὶ τἀναντία δύο εἶναι. Τρόπον δέ τινα ἄλλον οὖκ ἀναγκαῖον ἱκανὸν γὰρ ἔσται τὸ ἔτερον τῶν ἐναντίων ποιεῖν τῆ ἀπουσία καὶ παρουσία τὴν μεταβολήν.

δ' ύποκειμένη φύσις ἐπιστητή κατ' ἀναλογίαν. 'Ως γὰρ πρὸς ἀνδριάντα χαλκὸς ἢ πρὸς κλίνην ξύλον ἢ πρὸς ἄλλο τι τῶν ἐχόντων μορφὴν ἡ ὕλη καὶ τὸ ἄμορφον ἔχει πρὶν 10 λαβεῖν τὴν μορφήν, οὕτως αὕτη πρὸς οὐσίαν ἔχει καὶ τὸ τόδε τι καὶ τὸ ἄν. Μία μὲν οῧν ἀρχὴ αὕτη, οὐχ οὕτω μία οῧσα οὐδὲ οὕτως ὂν ὡς τὸ τόδε τι, μία δὲ ἢ ὁ λόγος, ἔτι δὲ τὸ ἐναντίον τούτφ ἡ στέρησις.

Ταθτα δὲ πῶς δύο καὶ πῶς

30 τὰς ἀρχάς FI Sp. 218, 13 Ph. 165, 4: om. Ε τὰ αἴτια Th. 29, 1 191a 2 τὸ ἀνθρώπω καὶ τὸ ἀμούσω εἴνα: Bonitz coll. Ε: τῷ ἀνθρ. καὶ ῷ ἀμ. τὸ εἴναι cett. cf. Sp. 218, 14 || 8 φύσις: ὅλη Sp. 225, 21; cf. 5 || 9 ἄλλο Sp. 226, 7: τῶν ἄλλων codd. || 13 ὄν Ε: ἔν cett. || ἢ: ἡ p. 23, 4 Ph. 167, 24 ἢ Torstrick ἢ Bonitz || post δὲ add. τὸ εἴδος ionitz Prantl.

sujet et donc qu'il y en avait trois; d'après ce qu'on vient d'expliquer, on voit quelle est la différence des contraires, quel est le rapport des principes et ce qu'est le sujet. Quant à savoir si c'est la forme ou le sujet qui est substance, c'est encore obscur (1). Mais qu'il y a trois principes, et comment il y en a trois, et quelle est leur manière d'être, on le voit. Que le nombre et la nature des principes soient, par là, définis.

5

## [Solution des difficultés des Anciens.]

Leur principe.

23 On peut ainsi, et seulement ainsi, résoudre les difficultés des Anciens, c'est ce qu'il nous faut montrer maintenant. En effet, les premiers qui s'adonnèrent à la philosophie, cherchant la vérité et la nature des êtres, furent détournés et pour ainsi dire poussés de force sur une mauvaise voie, par inhabileté; selon eux, nul être n'est engendré, ni détruit, parce que ce qui est engendré doit l'être nécessairement ou de l'être ou du non-être, deux solutions également impossibles: en effet, l'être ne peut être engendré, car il existait déjà, et rien ne peut être engendré du non-être car il faut quelque chose comme sujet. Puis, d'un tel point de départ aggravant les conséquences, ils vont jusqu'à prétendre que la multiplicité n'est pas, mais seulement l'être lui-même. Telles furent donc leurs raisons pour affirmer une telle doctrine.

Notion
des
principes essentiel
et accidentel
de la génération.

34 Pour nous au contraire, c'est notre
première explication, nous disons de l'être
ou du non-être, comme point de départ de
la génération ou comme sujet d'une action
ou d'une passion ou de telle génération

191 b qu'on voudra, ce que nous disons du médecin comme sujet d'une action ou d'une passion, ou comme point de départ d'une existence ou d'une génération; et, en conséquence, si le sens de ce dernier cas est double, il en est de même, évidemment, pour l'agir et le pâtir attribués à l'être et venant de l'être. Or, le médecin construit une maison, non comme médecin, mais

<sup>(1)</sup> C'est une des questions cruciales de la philosophie d'Aristote. Il l'aborde directement au livre Z de la Métaphysique.

πλείω, εἴρηται ἐν τοῖς ἄνω. Πρῶτον μὲν οῧν ἐλέχθη ὅτι ἀρ- 15 χαι τάναντία μόνον, υστερον δ' ότι ἀνάγκη και άλλο τι ύποκείσθαι καὶ εἶναι τρία ἐκ δὲ τῶν νθν φανερὸν τίς ἡ διαφορά των ἐναντίων, καὶ πως ἔχουσιν αἱ ἀρχαὶ πρὸς άλλήλας, και τί το δποκείμενον. Πότερον δὲ οὐσία το είδος ἢ τὸ ὑποκείμενον, οὖπω δῆλον. ᾿Αλλ᾽ ὅτι αἱ ἀρχαὶ τρεῖς 20 και πῶς τρεῖς, και τίς ὁ τρόπος αὐτῶν, δηλον. Πόσαι μὲν οθν και τίνες είσιν αι άρχαι, έκ τούτων θεωρείσθωσαν.

8

Ότι δὲ μοναχῶς οὕτω λύεται καὶ ἡ τῶν ἀρχαίων ἀπορία, λέγωμεν μετὰ ταθτα. Ζητοθντες γὰρ οἱ κατὰ φιλοσοφίαν πρώτοι την ἀλήθειαν και την φύσιν την τών  $\delta v$ -  $_{25}$ των έξετράπησαν οδον δδόν τινα άλλην απωσθέντες ύπο απειρίας, και φασιν οὖτε γίνεσθαι τῶν ὄντων οὖδὲν οὖτε φθείρεσθαι διά τὸ ἄναγκαῖον μέν εΐναι γίγνεσθαι τὸ γιγνόμενον ἢ ἐξ όντος η έκ μη όντος, έκ δὲ τούτων ἀμφοτέρων ἀδύνατον εἶναι· οὔτε γὰρ τὸ ὂν γίνεσθαι (εἶναι γὰρ ἤδη) ἔκ τε μὴ  $3_0$ δυτος οὐδὲν ἄν γενέσθαι· ὑποκεῖσθαι γάρ τι δεῖ. Καὶ οὕτω δή τὸ ἐφεξῆς συμβαίνον αὔξοντες οὖδ' εἶναι πολλά φασιν άλλα μόνον αὐτὸ τὸ ὄν. Ἐκεῖνοι μὲν οὖν ταύτην ἔλαβον τὴν δόξαν διὰ τὰ εἰρημένα.

Ήμεις δέ λέγομεν ὅτι τὸ ἐξ ὄντος  $\mathring{\eta}$  ἐκ μ $\mathring{\eta}$  ὄντος γίνεσθαι,  $\mathring{\eta}$  τὸ μ $\mathring{\eta}$  δν  $\mathring{\eta}$  τὸ δν ποιεῖν τι  $\mathring{\eta}$   $_{35}$ πάσχειν ἢ δτιοθν τόδε γίνεσθαι, ἕνα μέν τρόπον οὐδὲν διαφέρει ἢ τὸ τὸν ἰατρὸν ποιείν τι ἢ πάσχειν ἢ τὸ ἐξ ἰατροθ 191 1 εἶναί τι ἢ γίγνεσθαι, ὥστ' ἐπειδὴ τοῦτο διχῶς λέγεται, δηλον ότι και το έξ όντος και το ον ή ποιείν ή πάσχειν. Οἰκοδομεῖ μέν οθν δ ἰατρὸς οὐχ ἢ ἰατρὸς ἀλλ' ἢ οἰκοδόμος, και λευκὸς γίνεται οὐχ ἢ ἰατρὸς ἀλλ' ἢ μέλας. 5

24 λέγωμεν ΕΙ Bonitz : λέγο- F Sp. 235, 11 | 31 δετ codd. Th. 29, 28 Sp. 235, 32 : δείν Bonitz coll. 30 είναι.

comme constructeur, et il devient blanc, non comme médecin, mais comme noir; et il guérit et perd la faculté de guérir comme médecin. Et comme nous disons principalement que c'est formellement le médecin qui fait ou subit telle chose ou de médecin devient telle chose, quand c'est en tant que médecin qu'il subit ou fait ou devient par génération telle chose, on voit qu' « être engendré du non-être » signifie « du non-être comme tel ».

La génération vient de l'être et du non-être, mais par accident.

10 C'est précisément pour n'avoir pas fait une telle distinction qu'ils se sont égarés, et cette méprise les a conduits à cette autre aberration énorme: ils crurent qu'aucune autre chose n'est engendrée et n'existe, et

supprimèrent la génération. Pour nous, nous dirons aussi qu'il n'y a pas de génération qui vienne absolument du non-être, ce qui n'empêche pas qu'il y en a à partir du non-être, à savoir, dironsnous, par accident : à partir de la privation en effet, qui est en soi un non-être, et sans qu'elle subsiste, quelque chose est engendrée. Et pourtant on est étonné et l'on ne peut croire qu'une génération se produise a partir du non-être. 17 De même, pas de génération ni de l'être, ni à partir de l'être, si ce n'est par accident; mais cette génération est admissible au sens où le serait la génération de l'animal à partir de l'animal et de tel animal à partir de tel animal, par exemple la génération du chien à partir du cheval. D'une part, en effet, le chien vient bien non seulement de tel animal, mais de l'animal, oui, mais cela non comme animal, car le caractère existe déjà; si une génération de l'animal doit se produire et non par accident, ce ne sera pas à partir de l'animal; et pour un certain être, ce ne sera ni à partir de l'être, ni à partir du non-être; car nous l'avons dit, « à partir du nonêtre » signifie que le non-être est pris comme tel. Ajoutons que nous ne supprimons pas l'axiome que toute chose est ou n'est pas.

Seconde solution : la puissance et l'acte. 27 Voilà une première explication; une autre repose sur la distinction des choses selon la puissance et selon l'acte; mais on l'a définie ailleurs avec plus de précision.

<sup>30</sup> Ainsi, comme nous le disons, se résolvent les difficultés qui les forçaient à telles négations qu'on a indiquées. C'est pour ces raisons que les Anciens s'égaraient tant dans l'étude de la génération et de la corruption et en général du changement; car il aurait suffi de regarder la nature pour dissiper leur méprise.

ιατρεύει δὲ και ἀνίατρος γίνεται ἢ ιατρός. Ἐπει δὲ μάλιστα λέγομεν κυρίως του ζατρου ποιείν τι ἢ πάσχειν ἢ γίγνεσθαι έξ ιατροθ, ἐἀν ἢ ιατρὸς ταθτα πάσχη ἢ ποιἢ ἢ γίνηται, δηλον ότι και το έκ μη όντος γίγνεσθαι τοθτο σημαίνει το

10 "Οπερ ἐκεῖνοι μὲν οὐ διελόντες ἀπέστησαν, καὶ διὰ ταύτην την ἄγνοιαν τοσοθτον προσηγνόησαν, ώστε μηθέν οἴεσθαι γίγνεσθαι μηδέ εΐναι των άλλων, άλλο ἀνελείν πασαν τὴν γένεσιν. Ἡμεῖς δὲ καὶ αὐτοί φαμεν γίγνεσθαι μὲν οὐδὲν άπλως έκ μὴ ὄντος, ὅμως μέντοι γίγνεσθαι ἐκ μὴ ὄντος, οῖον κατά συμβεβηκός έκ γάρ της στερήσεως, δ έστι καθ' αύτό μη 15 ὄν, οὖκ ἐνυπάρχοντος γίγνεταί τι. Θαυμάζεται δὲ τοῦτο καὶ ἀδύνατον οὕτω δοκεῖ, γίγνεσθαί τι ἐκ μὴ ὄντος. 'Ωσαύτως δὲ οὐδ' ἔξ ὄντος οὐδὲ τὸ ὂν γίγνεσθαι, πλὴν κατὰ συμβεβηκός ούτω δὲ καὶ τοῦτο γίγνεσθαι τὸν αὐτὸν τρόπον, οἷον εἰ έκ ζφου ζφον γίγνοιτο και έκ τινός ζφου τι ζφον, οΐον εί 20 κύων έξ ιππου γίγνοιτο. Γίγνοιτο μέν γάρ αν ου μόνον έκ τινὸς ζφου δ κύων, ἀλλὰ καὶ ἐκ ζφου, ἀλλ' οὐχ ἢ ζφον. ὑπάρχει γάρ ἦδη τοῦτο εὶ δέ τι μέλλει γίγνεσθαι ζφον μὴ κατά συμβεβηκός, οὐκ ἐκ ζώου ἔσται, καὶ εἴ τι ὄν, οὐκ ἐξ δυτος, οὐδ' ἐκ μὴ ὄντος τὸ γὰρ ἐκ μὴ ὄντος εἴρηται ἡμῖν 25 τί σημαίνει, ότι ἢ μὴ ὄν. "Ετι δὲ καὶ τὸ είναι ἄπαν ἢ μή είναι οὐκ ἀναιροθμεν.

Εῖς μὲν δὴ τρόπος οὖτος, ἄλλος δ' δτι ἐνδέχεται ταὐτὰ λέγειν κατὰ τὴν δύναμιν καὶ τὴν ἐνέργειαν· τοθτο δ΄ ἐν ἄλλοις διώρισται δι' ἀκριβείας μάλλον. "Ωοθ' (ὅπερ ἐλέγομεν) αἱ ἀπορίαι λύονται δι' ᾶς ἀναγκα- 3ο ζόμενοι ἀναιροθσι τῶν εἰρημένων ἔνια. διὰ γὰρ τοθτο τοσοθτον και οί πρότερον έξετράπησαν της όδου της έπι την γένεσιν και φθοράν και όλως μεταβολήν αυτη γάρ αν όφθεισα ή

φύσις έλυσεν αὐτῶν πᾶσαν τὴν ἄγνοιαν.

191 b 9 ἐχ μὴ ὄντος Ε Th. 30, 18-19 : μὴ ἐξ ὅντος cett. | 20 post pr. ζφον add. αν FIE2 || 21 pr. γίγνοιτο : γέν- Ε || 20-21 οἶον — ἵππου codd. : οίον εἰ κύων ἐκ κυνὸς ἢ ἴππος ἐξ ἴππου Sp. laud. 239, 29 at cf. Diels ad 28 Prantl || 26-27 η μη είνα: E Sp. 240, 11, 21 praeter un. cod. : η το μη cett.

[La matière. Critique de Platon. Théorie d'Aristote.]

Platon n'a pas distingué matière et privation. <sup>23</sup> Cette nature, certains autres l'ont atteinte, mais d'une façon insuffisante. D'abord en effet, ils accordent que la génération a lieu absolument à partir du nonêtre, par où ils donnent raison à Parménide;

ensuite il leur paraît qu'étant une numériquement, cette nature considérée en puissance est encore une. <sup>2</sup> Mais il y a là la plus grande différence. Pour nous, en effet, nous disons que la matière et la privation sont à distinguer et que, de ces deux choses, l'une est un non-être par accident, à savoir la matière; l'autre, à savoir la privation, est un non-être par soi; l'une est près d'être, elle est en quelque manière substance, c'est la matière; la privation, elle, n'est substance à aucun degré. Or pour eux, le non-être c'est le Grand et le Petit, indistinctement, qu'ils le prennent en bloc ou qu'ils le scindent; ainsi cette triade-là est complètement différente de la nôtre. Ils sont bien allés jusqu'à la nécessité d'une nature qui soit sujet, mais ils la font une, car même si l'on parle de dyade, appelant ainsi le Grand et le Petit, ce n'en est pas moins une seule et même chose; c'est qu'ils négligent l'autre principe.

La matière.

la forme des choses engendrées est comme une mère; l'autre partie de la contrariété paraîtra souvent, eu égard à sa malfaisance, ne pas être du tout. Étant donné, en effet, un terme divin, bon, désirable, il y a, dirons-nous, d'un côté une chose qui lui est contraire;

Distincte
de la privation.

sorte que, par sa propre nature, il tende vers
cet être et le désire. Or, dans leur doctrine,
il arrive que le contraire désire sa propre corruption. Pourtant
la forme ne peut se désirer elle-même, parce qu'il n'y a pas de
manque en elle; ni le contraire, car les contraires sont destructeurs les uns des autres.

Mais le sujet du désir, c'est la matière, comme une femelle désire un mâle et le laid le beau, sauf qu'elle n'est pas laide en soi, mais par accident.

192 a

25

Ήμμένοι μέν οθν καὶ ἔτεροί τινές εἰσιν αὐτῆς, ἀλλ' οὐχ ίκανως. Πρώτον μέν γάρ δμολογοθσιν άπλως γίνεσθαι έκ μή όντος, ἢ Παρμενίδην δρθώς λέγειν εἶτα φαίνεται αὐτοῖς, 192 εἴπερ ἐστὶν ἀριθμῷ μία, καὶ δυνάμει μία μόνον εΐναι. Τοῦτο δὲ διαφέρει πλεΐστον. Ἡμεῖς μὲν γὰρ ὕλην καὶ στέρησιν ἕτερόν φαμεν είναι, και τούτων το μέν οὐκ ον είναι κατά συμδεβηκός, την ύλην, την δε στέρησιν καθ' αύτήν, και την μεν έγγὸς καὶ οὐσίαν πως, τὴν ὅλην, τὴν δὲ στέρησιν οὐδαμῶς. Οῖ δὲ τὸ μὴ ὂν τὸ μέγα καὶ τὸ μικρὸν δμοίως, ἢ τὸ συναμφότερον ἢ τὸ χωρὶς ἑκάτερον. εΩστε παντελως ἔτερος ὁ τρόπος οθτος της τριάδος κάκεινος. Μέχρι μέν γάρ δεθρο προηλθον, ότι δεί τινά ύποκείσθαι φύσιν, ταύτην μέντοι μίαν ποιοθσιν καὶ γὰρ εἴ τις δυάδα ποιεῖ, λέγων μέγα καὶ μικρον αὐτήν, οὐθὲν ἢττον ταὐτὸ ποιεί τὴν γὰρ ἔτέραν παρείδεν.

Η μεν γαρ δπομένουσα συναιτία τη μορφή των γινομένων έστίν, ώσπερ μήτηρ ή δ' έτέρα μοιρα της έναντιώσεως πολλάκις ἄν φαντασθείη τῷ πρὸς τὸ κακοποιὸν αὐτῆς ἀτενί- 15 ζοντι την διάνοιαν οὐδ' εΐναι τὸ παράπαν. ὄντος γάρ τινος θείου και άγαθοθ και έφετοθ, το μέν έναντίον αὐτῷ φαμέν είναι, τὸ δὲ δ πέφυκεν ἐφίεσθαι καὶ ὀρέγεσθαι αὐτοῦ κατὰ την έαυτου φύσιν. Τοις δε συμβαίνει το εναντίον δρέγεσθαι της έαυτοθ φθοράς. Καίτοι οὔτε αὖτὸ έαυτοθ οῗόν τε ἐφίεσθαι 20 τὸ εΐδος διὰ τὸ μὴ εἶναι ἐνδεές, οὔτε τὸ ἐναντίον φθαρτικὰ γάρ ἀλλήλων τὰ ἐναντία. 'Αλλὰ τοθτ' ἔστιν ἡ ὅλη, ὥσπερ αν εί θήλυ άρρενος και αισχρόν καλου πλήν ού καθ' αυτό αἰσχρόν, ἀλλὰ κατὰ συμβεβηκός, οὖδὲ θῆλυ, ἄλλὰ κατὰ συμβεβηκός.

Φθείρεται δὲ καὶ γίνεται ἔστι μὲν ὥς, ἔστι δ'

Son éternité.

25 Et elle est corrompue et engendrée en un sens, en un autre, non : considérée avec ce qui est dedans, elle est corrompue par soi, car ce qui est corrompu en elle, c'est la privation; considérée selon la puissance, elle n'est pas corrompue en soi, mais nécessairement elle est ingénérable et incorruptible. En effet si elle était engendrée, il faudrait d'abord un sujet, élément immanent à partir duquel elle eût été engendrée; or, telle est la nature de la matière; de sorte qu'il lui faut être avant d'être engendrée. En effet j'appelle matière le premier sujet pour chaque chose, élément immanent et non accidentel de sa génération. Supposons qu'elle soit corrompue, c'est encore en ce terme qu'elle serait réduite finalement, de sorte qu'il lui faut être corrompue avant de subir la corruption.

La forme.

de savoir s'il est un ou multiple et quelle est sa nature (ou leur nature) revient à la philosophie première qui doit y donner une réponse précise; jusque-là, en attendant, laissons-la de côté. Quant aux formes physiques périssables, nous

en parlerons dans nos indications ultérieures.

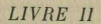
Voilà donc établie l'existence des principes, leur nature, leur nombre. Maintenant continuons notre discours en prenant un nouveau point de départ. ώς οὔ. 'Ως μὲν γὰρ τὸ ἐν ῷ, καθ' αὐτὸ φθεἰρεται τὸ γὰρ φθειρόμενον ἐν τούτῷ ἐστὶν ἡ στέρησις : ὡς δὲ κατὰ τὴν δύναμιν, οὐ καθ' αὐτό, ἄλλ' ἄφθαρτον καὶ ἄγένητον ἀνάγκη αὐτὴν εἶναι. Εἴτε γὰρ ἐγίγνετο, ὑποκεῖσθαί τι δεῖ πρῶτον, τὸ ἐξ οὖ ἐνυπάρχοντος τοῦτο δ' ἐστὶν αὐτῆς ἡ φύσις, ὥστ' ἔσται πρὶν 3ο γενέσθαι. Λέγω γὰρ ὕλην τὸ πρῶτον ὑμοκείμενον ἑκάστῷ, ἐξ οὖ γίνεταί τι ἐνυπάρχοντος μὴ κατὰ συμβεβηκός. Εἴτε φθείρεται, εἰς τοῦτο ἀφίξεται ἔσχατον, ὥστε ἐφθαρμένη ἔσται πρὶν φθαρῆναι.

Περὶ δὲ τῆς κατά τὸ εἶδος ἀρχῆς, πότερον μία ἢ πολλαὶ καὶ τίς ἢ τίνες εἰσί, δι᾽ ἀκριβείας τῆς πρώ- 35 της φιλοσοφίας ἔργον ἐστὶ διορίσαι, ὥστε εἰς ἐκεῖνον τὸν και-ρὸν ἀποκείσθω. Περὶ δὲ τῶν φυσικῶν καὶ φθαρτῶν εἰδῶν ἐν 192

τοίς ύστερον δεικνυμένοις έροθμεν.

Ότι μέν οθν εἰσὶν ἀρχαί, καὶ τίνες, καὶ πόσαι τὸν ἀριθμόν, διωρίσθω ἡμῖν οὕτως πάλιν δὲ ἄλλην ἀρχὴν ἀρξάμενοι λέγωμεν.

27 την Ι Sp. 252, 27 praeter un. cod.: om. cett. 29 ἐγίγνετο: γίνεται Th. 34, 2 Sp. 253, 28 Diels coll. 32 || τὸ om. F Th. 34, 2 || 30 αὐτῆς Ι Bonitz coll. Sp. 254, 20: αὐτῆ cett. Diels coll. Sp. 254, 1 sq. || 192 b ι φθαρτῶν Ε Th. 34, 10 Ph. Sp. 257, 27 Bonitz: τῶν φθ. cett.



### RÉSUMÉ DU LIVRE II

Après avoir mis en lumière, dans la seconde partie du livre I, les éléments principaux de toute chose soumise au changement, il faut étudier les sujets et les causes du changement naturel. Le domaine de la nature comprend les êtres qui ont en eux mêmes un principe de mouvement; leur existence est un postulat incontestable et indispensable; mais leur essence est difficile à déterminer, car ce qui est nature en eux, c'est leur matière, mais c'est, à un plus juste titre, la forme, car c'est par la forme qu'une chose est ce qu'elle est, maintient son type dans la génération, et devient ce qu'elle devient (ch. 1). Toutesois, le physicien ne doit pas s'occuper des formes vides comme le mathématicien, car les choses physiques sont inséparables de leurs sujets; l'objet du physicien sera donc à la fois la matière et la forme avec prédominance de la seconde, tout comme l'objet de la connaissance qui est au service de l'activité poétique, et parce que d'abord on ne peut séparer dans la connaissance d'une chose les moyens de la fin, et surtout, la matière est un relatif. Enfin le physicien ne doit pas s'occuper des formes immatérielles, qui sont du domaine de la philosophie première, mais seulement des formes engagées dans la matière (ch. 2). Etant donnés les éléments constitutifs de la chose naturelle, et puisque la science saisit le pourquoi, il faut les faire rentrer dans le tableau général des causes de ces choses, qui sont la matière, la forme, la cause efficiente et la cause finale. Elles peuvent, chacune, être prises en douze conceptions différentes, et, de même, chacun de leurs effets: le particulier et le genre, le par soi ou l'accident, le combiné et le simple, chacune de ces acceptions se rapportant tantôt à l'acte, tantôt à la puissance (ch. 3). Comme on met la fortune et le hasard au nombre des causes, il faut les

étudier, en remarquant la divergence des opinions à leur sujet, qui vont de la négation de leur existence à l'affirmation de leur pouvoir surnaturel (ch. 4). Il faut d'abord affirmer l'existence des faits de fortune et de hasard, par les faits exceptionnels. Mais leur essence n'est pas seulement la rareté: la fortune doit être définie « la cause par accident de faits susceptibles d'être des fins quand ces fins relèveraient de la pensée, ou plutôt du choix »; il s'agit donc d'une causalité indéterminée (ch. 5). La fortune n'est d'ailleurs qu'une espèce du genre hasard, la fortune appartenant au domaine des choses qui suivent les résolutions libres, le hasard au domaine des choses qui arrivent pour une fin, sans être choisies, c'est-à-dire au domaine de la nature. Ce sont deux espèces de causes efficientes, d'ailleurs non primitives et postérieures à l'Intelligence et à la Nature (ch. 6). Le physicien doit . donc, pour connaître le pourquoi, connaître les quatre « causes par soi » qu'on a indiquées tout à l'heure; or les trois dernières sont souvent réunies et s'opposent à la cause matérielle, d'autre part le moteur comme fin paraît, à titre de moteur immobile, échapper à la physique; malgré cela, le physicien doit rechercher la cause finale, car, au-dessus des moteurs mus, la vraie source du mouvement est le premier moteur immobile, et, analogue à lui, la forme comme fin, qui meut d'une façon naturelle tout en n'étant pas une nature (ch. 7). C'est précisément ce principe que négligeait la physique ancienne; or, c'est lui seul qui peut expliquer les productions de la nature comme celles de l'art, l'instinct des bêtes et les générations tératologiques, la constance et la régularité des faits naturels (ch. 8). En conséquence, la nécessité, tant célébrée des anciens, ne va pas des antécédents aux conséquents ; elle réside à titre hypothétique ou passif dans la matière, prise comme l'ensemble des conditions sans lesquelles la fin ne pourrait se réaliser; la causalité vraiment nécessitante ne peut aller que de la forme à la matière et se ramène ainsi à la nécessité logique, au passage des prémisses à la conclusion ; ainsi, même si l'on reconnaît que, dans la notion, il faut faire entrer une certaine matière, c'est toujours la notion qui commande (ch. 9).

# SOMMAIRES DES CHAPITRES DU LIVRE II

1

Définition de la nature et distinction dans les choses naturelles (début-193 a 1). L'existence de la nature (193 a 1-9). Sens où l'on peur entendre la nature: la nature comme matière (193 a 9-30); la nature comme forme; premier argument tiré de la comparaison avec les choses artificielles (193 a 28-b5); deuxième argument: chaque être est ce qu'il est quand il est en acte, les choses naturelles sont telles par leurs formes (193 b 5-8); troisième argument: la nature, c'est le permanent; or, c'est la forme qui demeure dans la génération (193 b 8-12); quatrième argument, fondé sur la distinction d'un troisième sens du mot nature (processus de génération dont le terme est la nature proprement dite) (193 b 12-18). Rapport de la privation à la forme (193 b 18-fin).

2

Distinction du mathématicien et du physicien, erreur des Platoniciens dans leur séparation des formes physiques (début-194 a 12). L'objet de la physique est à la fois la matière et la forme (194 a 12-15); première preuve, tirée de l'art, qui est une imitation de la nature et embrasses forme et matière (194 a 15-27); deuxième preuve: la fin et les moyens sont embrassés par une seule et même connaissance (194 a 27-b 8); troisième preuve: Relativité de la matière (194 b 8-9). Jusqu'à quel point le physicien connaît-il de la forme? Distinction de la physique et de la philosophie première (194 b 9-fin du ch.).

3

Importance de la notion de cause (début-194 b 23). Enumération des quatre causes (194 b 23-195 a 3). Conséquences paradoxales de cette pluralité de causes (195 a 3-14). Nouveaux exemples des quatre causes (195 a 15-26). Modalités de la causalité (195 a 25-b 16). Simultanéité de la cause et de l'effet en acte (195 b 16-20). La cause suprême

(195 b 21-25). Remarque sur la correspondance, dans chaque modalité, des effets aux causes (195 b 25-fin).

#### 4

La fortune et le hasard. Question de leur place dans la série des causes et de leurs natures (début-195 b 36). Question de leur existence; première objection: on peut toujours trouver une cause déterminée (195 b 36-196 a 7). Deuxième objection: les physiologues n'en parlent pas (196 a 7-11). Difficultés de la thèse qui nie leur existence (196 a 11-24). Exposé et réfutation de la seconde théorie(196 a 24-b 5). Confirmation de leur existence par les théories mystiques qu'elles inspirent (196 b 5-fin du ch.).

#### 5

Preuve: démonstration de l'existence de la fortune et du hasard (début-196 b 17). Essence des faits de fortune (196 b 17-197 a 8). Rapport de la fortune et des causes accidentelles; relation entre la définition posée et les caractères communément attribués à la fortune (197 a 8-32). Définition du hasard en général et de l'élément commun à la fortune et au hasard (197 b 32-fin).

#### 6

La fortune est une espèce du hasard (début - 197 b 13). Deux exemples amènent la définition du hasard, d'où se tire celle de la fortune (197 b 13-22). Différence de la cause vaine et du hasard (197 b 22-32). Cas des produits naturels, où la distinction du hasard et de la fortune est surtout nette (197 b 32-37). La fortune et le hasard sont de la classe des causes efficientes (198 a 1-5). L'intellect et la nature sont antérieurs à la fortune et au hasard (198 a 5-fin du ch.).

#### 7

Il y a quatre causes et seulement quatre (198 a 14-22). Le physicien doit s'occuper des quatre causes (198 a 22-24). Préliminaires (198 a 24-31). Démonstration; les trois premières causes (198 a 31-35); la cause finale (198 a 35-b 5). Le physicien raisonne avec les quatre causalités (198 b 5-fin du ch.).

# PHYSIQUE II

32). Critique; premier argument: trois raisons de la finalité (1983) 32-199 a 8). Deuxième et troisième arguments: comparaison de la nature avec l'art: processus ordonné à un terme dernier, donc téléologique (199 a 8-20). L'instinct des animaux (199 a 20-30). Passage à la nature proprement dite (199 a 30-33). Les faits en apparence opposés à la finalité ne prouvent pas qu'elle n'existe pas (199 a 33-b 9). Inexistence des monstres d'Empédocle (199 b 9-13). Le mécanisme ruine l'idée de nature (199 b 14-18). Insuffisance du hasard à expliquer la constance des faits naturels (199 b 18-26). La délibération n'est pas nécessaire à la finalité (199 b 26-fin).

9

La nécessité ne va pas, comme les physiologues l'ont cru, des antécédents aux conséquents. La nécessité brute, condition matérielle, non cause efficiente (début-200 a 15). Le conséquent est pour les antécédents ce que sont les prémisses pour les conclusions (200 a 15-30). La cause finale est le véritable moteur (200 a 30-b 4). La matière dans la notion (200 b 4-fin du ch.).

# LIVRE II

1

#### [La nature.]

Parmi les êtres, en effet, les uns sont par nature, les autres par d'autres causes (1);

par nature, les animaux et leurs parties, les plantes et les corps simples, comme terre, feu, eau, air ; de ces choses, en effet, et des autres de même sorte, on dit qu'elles sont par nature. Or, toutes les choses dont nous venons de parler diffèrent manifestement de celles qui n'existent pas par nature ; chaque être naturel, en effet, a en soi-même un principe de mouvement et de fixité, les uns quant au lieu, les autres quant à l'accroissement et au décroissement, d'autres quant à l'altération. Au contraire un lit, un manteau et tout autre objet de ce genre, en tant que chacun a droit à ce nom, c'est-à-dire dans la mesure où il est un produit de l'art, ne possèdent aucune tendance naturelle au changement, mais seulement en tant qu'ils ont cet accident d'être en pierre ou en bois ou en quelque mixte, et sous ce rapport (2); car la nature est un principe et une cause de mouvement et de repos pour la chose en laquelle elle réside immédiatement, par essence et non par accident.

23 Je dis et non par accident parce qu'il pourrait arriver qu'un homme, étant médecin, fût lui-même la cause de sa propre santé; et cependant, ce n'est pas en tant qu'il reçoit la gué-

<sup>(1)</sup> A savoir l'activité pratique et poétique de l'homme et, d'autre part, la fortune.

<sup>(2)</sup> C'est cette proposition qui permet de comprendre le passage difficile que l'on trouvera plus loin 193 b 11.

# ΦΥΣΙΚΗΣ ΑΚΡΟΑΣΕΩΣ Β

Τῶν γὰρ ὄντων τὰ μέν ἐστι φύσει, τὰ δὲ δι' ἄλλας αἶ- 19 τίας, φύσει μὲν τά τε ζῷα καὶ τὰ μέρη αὐτῶν καὶ τὰ φυτά και τὰ ἄπλα τῶν σωμάτων, οῗον γῆ και πθρ και 10 άὴρ καὶ ὕδωρ· ταθτα γὰρ εἶναι καὶ τὰ τοιαθτα φύσει φαμέν. Πάντα δὲ τὰ δηθέντα φαίνεται διαφέροντα πρὸς τὰ μή φύσει συνεστώτα. Τὰ μέν γὰρ φύσει ὄντα πάντα φαίνεται έχοντα ἐν ἑαυτοῖς ἀρχὴν κινήσεως καὶ στάσεως, τὰ μὲν κατά τόπον, τὰ δὲ κατ' αὐξησιν καὶ φθίσιν, τὰ δὲ 15 κατ' άλλοίωσιν κλίνη δὲ καὶ ἵμάτιον, καὶ εἴ τι τοιοῦτον άλλο γένος ἐστίν, ἢ μεν τετύχηκε τῆς κατηγορίας ἑκάστης και καθ' δσον έστιν από τέχνης, οὐδεμίαν δρμήν έχει μεταβολης ἔμφυτον, η δέ συμβέβηκεν αὐτοῖς εἶναι λιθίνοις η γηίνοις ἢ μικτοῖς ἐκ τούτων, ἔχει, καὶ κατὰ τοσοθτον, ὡς 20 οὖσης τῆς φύσεως ἄρχῆς τινὸς καὶ αἰτίας τοθ κινείσθαι καὶ ήρεμεῖν ἐν ῷ ὑπάρχει πρώτως καθ' αῦτὸ καὶ μή κατὰ συμβεβηκός. Λέγω δὲ τὸ μὴ κατὰ συμβεβηκός, ὅτι γέ-

192 b 8 γάρ om. FI || 9 μέν τὰ: δὲ φάμεν εἶναι τὰ Ε || 10-11 γῆ καὶ πῦρ καὶ ἀὴρ καὶ ὕδωρ: γῆν καὶ πῦρ καὶ ὕδωρ καὶ ἀέρα Ε cf. Th. 35, 9-10 | 11 ταῦτα — 12 φάμεν eiic. Prantl Vitelli Hamelin cf. Ph. 202, 22 | 13 τὰ μὲν -14 ἀρχὴν: τούτων μὲν γὰρ ἕχαστον ἐν ἐαυτῷ ἀρχὴν ἔχει E Al. ap. Sp. 264, 18 Th. 35, 18 || 18 δομήν: ἀρχήν Th. 35, 20 Sp. laud. 265, 15 || 22 πρώτως codd. : -ω Sp. 266, 4 ; cf. Th. 36, 4

rison qu'il possède l'art médical; mais, par accident, le même homme est médecin et recevant la guérison; aussi ces deux qualités peuvent-elles se séparer l'une de l'autre. De même pour toutes les autres choses fabriquées; aucune n'a en elle le principe de sa fabrication; les unes l'ont en d'autres choses et hors d'elles, par exemple une maison et tout objet fait de main d'homme; les autres l'ont bien en elles-mêmes, mais non par essence, à savoir toutes celles qui peuvent être par accident causes pour elles-mêmes.

Définition dans les choses naturelles.

32 La nature est donc ce que nous avons dit. Maintenant, avoir une nature est le propre de tout ce qui a un tel principe. Or toutes ces choses sont substances, car ce sont

des sujets et la nature est toujours dans un sujet. Maintenant, sont choses conformes à la nature et ces substances et tous leurs attributs essentiels; par exemple, pour le feu le transport vers le haut; car cela n'est pas nature, pas davantage n'a une nature, mais cela est par nature et conformément à la nature.

1 On vient de dire ce qu'est la nature,

L'existence de la nature. Ce que c'est que d'être par nature et conformément à la nature. Quant à essayer de démontrer que la nature existe, ce serait ridicule; il est manifeste, en effet, qu'il y a beaucoup d'êtres naturels. Or démontrer ce qui est manifeste par ce qui est obscur, c'est le fait d'un homme incapable de distinguer ce qui est connaissable par soi et ce qui ne l'est pas. C'est une maladie possible, évidemment : un aveugle de naissance peut bien raisonner des couleurs; et ainsi de telles gens ne discourent que sur des mots sans aucune idée.

Pour certains, la nature et la substance des choses qui sont par nature semblent comme matière. des choses qui sont par nature semblent par exemple, la nature du lit, ce serait le bois; de la statue, l'airain. Une preuve en est, dit Antiphon, que si l'on enfouit un lit et que la putréfaction ait la force de faire pousser un rejeton, c'est du bois, non un lit, qui se produira; cela montre qu'il faut distinguer la façon conventionnelle et artificielle, qui existe par accident dans la chose, et la substance qu'elle est et qui subit tout cela en subsistant d'une façon continue. Si ces sujets se trouvent, relativement à d'autres, dans le même rapport d'as-

νοιτ' ἄν αὐτὸς αύτῷ τις αἴτιος ύγιείας ἄν ἰατρός ἀλλ' ὅμως οὐ καθὸ ὑγιάζεται τὴν ἰατρικὴν ἔχει, ἀλλὰ συμβέ- 25 ϐηκε τὸν αὐτὸν ἰατρὸν εἶναι καὶ ὑγιαζόμενον διὸ καὶ χωρί-ζεταί ποτ' ἀπ' ἀλλήλων. Ὁμοίως δὲ καὶ τῶν ἄλλων ἔκαστον τῶν ποιουμένων οὐδὲν γὰρ αὐτῶν ἔχει τὴν ἀρχὴν ἐν ἑαυτῷ τῆς ποιήσεως, ἀλλὰ τὰ μὲν ἐν ἄλλοις καὶ ἔξωθεν, οῗον οἰκία καὶ τῶν ἄλλων τῶν χειροκμήτων ἕκαστον, τὰ δ' ἐν 3ο αὐτοῖς μὲν ἀλλ' οὐ καθ' αὐτά, ὅσα κατὰ συμβεβηκὸς αἴτια γένοιτ' ἄν αὐτοῖς.

Φύσις μέν οδν ἔστὶ τὸ ῥηθέν φύσιν δὲ ἔχει ὅσα τοιαύτην ἔχει ἄρχήν. Καὶ ἔστι πάντα ταθτα οὐσία ὑποκείμενον γάρ τι καὶ ἐν ὑποκειμένφ ἐστὶν ἡ φύσις ἀεί. Κατὰ φύσιν δὲ ταθτά τε καὶ ὅσα τούτοις ὑπάρχει καθ' 35 αὐτά, οθον τῷ πυρὶ φέρεσθαι ἄνω τοθτο γὰρ φύσις μὲν οὐκ ἔστιν, οὐδ' ἔχει φύσιν, φύσει δὲ καὶ κατὰ φύσιν ἐστίν.

Τί μέν 193 οῦν ἐστὶν ἡ φύσις, εἴρηται, καὶ τί τὸ φύσει καὶ κατὰ φύσιν. 'Ως δ' ἔστιν ἡ φύσις, πειρῶσθαι δεικνύναι γελοῖον· φανερὸν γὰρ ὅτι τοιαῦτα τῶν ὄντων ἐστὶ πολλά. Τὸ δὲ δεικνύναι τὰ 5 φανερὰ διὰ τῶν ἄφανῶν οὐ δυναμένου κρίνειν ἐστὶ τὸ δι' αῦτὸ καὶ μὴ δι' αῦτὸ γνώριμον. "Οτι δ' ἐνδέχεται τοῦτο πάσχειν, οὐκ ἄδηλον· συλλογίσαιτο γὰρ ἄν τις ἐκ γενετῆς ἄν τυφλὸς περὶ χρωμάτων, ὥστε ἀνάγκη τοῖς τοιούτοις περὶ τῶν ὀνομάτων εῖναι τὸν λόγον, νοεῖν δὲ μηδέν.

Δοκεῖ δ' ἡ φύσις καὶ ἡ το οὐσία τῶν φύσει ὄντων ἐνίσις εῗναι τὸ πρῶτον ἐνυπάρχον ἑκάστω ἀρρύθμιστον καθ' ἑαυτό, οἷον κλίνης φύσις τὸ ξύλον, ἀνδριάντος δ' ὁ χαλκός. Σημεῖον δέ φησιν 'Αντιφῶν ὅτι, εἴ τις κατορύξειε κλίνην καὶ λάβοι δύναμιν ἡ σηπεδὼν ὥστε ἀνεῖναι βλαστόν, οἰκ ἀν γενέσθαι κλίνην ἀλλὰ ξύλον, ὡς τὸ τὸ μὲν κατὰ συμβεβηκὸς ὑπάρχον, τὴν κατὰ νόμον διάθεσιν καὶ τὴν τέχνην, τὴν δ' οὐσίαν οῧσαν ἐκείνην ἡ καὶ διαμένει ταῦτα πάσχουσα συνεχῶς. Εῖ δὲ καὶ τούτων ἕκαστου πρὸς ἔτε-

193 a 9 νοεῖν δὲ μηδέν Ε err. Diels || 15 νόμον: δυθμόν codd. Sp- 275, 3 Ph. 213, 6.

sujettissement, comme l'airain et l'or sont relativement à l'eau, les os et le bois relativement à la terre, de même dans tout autre cas, alors, dira-t-on, ces sujets sont la nature et la substance des premiers. C'est pourquoi pour les uns le feu, pour d'autres la terre, pour d'autres l'air, pour d'autres l'eau, pour d'autres plusieurs de ces êtres, pour d'autres tous, constituent la nature des êtres. En effet, ce à quoi (unité ou groupe) ils donnent ce rôle, constitue la substance de tout (à lui seul ou à eux tous), tandis que le reste ne serait relativement à ces sujets qu'affections, habitudes, dispositions. Et chacun d'eux serait éternel, car il n'y aurait pas de changement qui les fît sortir d'eux-mêmes, tandis que tout le reste subirait à l'infini la génération et la corruption.

La nature la matière qui sert de sujet immédiat à chacune des choses qui ont en elles-mêmes

un principe de mouvement et de changement.

30 Mais, en un autre sens, c'est le type et 1er argument. la forme, la forme définissable. De même, en effet, qu'on appelle art dans les choses ce qu'elles ont de con forme à l'art et de technique, de même on appelle nature ce qu'elles ont de conforme à la nature et de naturel. Or d'une chose artificielle nous ne dirons pas qu'elle a rien de conforme à b l'art, si elle est seulement lit en puissance et ne possède pas encore la forme du lit, ni qu'il y a en elle de l'art; de même d'une chose constituée naturellement : en effet, la chair ou l'os en puissance n'ont pas encore leur propre nature et n'existent pas par nature, tant qu'ils n'ont pas reçu la forme de la chair et de l'os, j'entends la forme définissable, celle que nous énonçons pour définir l'essence de la chair ou de l'os. Par suite, en cet autre sens, la nature doit être, dans les choses qui possèdent en elles-mêmes un principe de mouvement, le type et la forme, non séparables, si ce n'est logiquement.

<sup>5</sup> Quant au composé des deux, matière et forme, ce n'est pas une nature, mais un être par nature comme l'homme. Et cela est plus nature que la matière: car chaque chose est dite être ce qu'elle est plutôt quand elle est en acte que quand elle est en puissance.

3° argument.

8 En outre un homme naît d'un homme, mais, objecte-t-on, non un lit d'un lit?

C'est pourquoi ils disent que la figure du lit n'en est pas la

ρόν τι ταὐτὸ τοῦτο πέπονθεν, οἷον ὁ μὲν χαλκὸς καὶ ὁ χρυσὸς πρὸς ὕδωρ, τὰ δὶ ὀστὰ καὶ ξύλα πρὸς γῆν, ὁμοίως δὲ καὶ τῶν ἄλλων ὁτιοῦν, ἐκεῖνα τὴν φύσιν εἶναι καὶ τὴν οὐσίαν αὐτῶν. Διόπερ οἱ μὲν πῦρ, οἱ δὲ γῆν, οἱ δὶ ἀέρα φασίν, οἱ δὲ ὕδωρ, οἱ δὶ ἔνια τούτων, οἱ δὲ πάντα ταῦτα τὴν φύσιν εἶναι τὴν τῶν ὄντων. Ὁ γάρ τις αὐτῶν ὑπέλαβε τοιοῦτον, εἴτε ἔν εἴτε πλείω, τοῦτο καὶ τοσαῦτά φησιν εἶναι τὴν ἄπασαν οὐσίαν, τὰ δὲ ἄλλα πάντα πάθη τούτων καὶ ἔξεις καὶ διαθέσεις. Καὶ τούτων μὲν ὁτιοῦν εἶναι ἀίδιον (οὐ γὰρ εἶναι μεταβολὴν αὐτοῖς ἐξ αῦτῶν), τὰ δὶ ἄλλα γίγνεσθαι καὶ φθείρεσθαι ἀπειράκις.

Ένα μὲν οῦν τρόπον οῦτως ἡ φύσις λέγεται, ἡ πρώτη ἑκάστφ ὑποκειμένη ὕλη τῶν ἐχόντων ἐν αὐτοῖς ἀρχὴν κινήσεως καὶ μεταβολῆς, ἄλλον δὲ τρόπον ἡ μορφὴ 30 καὶ τὸ εἶδος τὸ κατὰ τὸν λόγον. "Ωσπερ γὰρ τέχνη λέγεται τὸ κατὰ τέχνην καὶ τὸ τεχνικόν, οῦτω καὶ φύσις τὸ κατὰ φύσιν λέγεται καὶ τὸ φυσικόν. Οῦτε δὲ ἐκεῖ πω φαῖμεν ἄν ἔχειν κατὰ τὴν τέχνην οὐδέν, εἰ δυνάμει μόνον ἔστὶ κλίνη, μή πω δ᾽ ἔχει τὸ εῗδος τῆς κλίνης, οὐδ᾽ εἶναι τέχνην, οὕτ᾽ ἐν 35 τοῖς φύσει συνισταμένοις τὸ γὰρ δυνάμει σὰρξ ἢ ὀστοῦν οὔτ᾽ ἔχει πω τὴν ἑαυτοῦ φύσιν, πρὶν ἄν λάβη τὸ εῖδος τὸ κατὰ 193 τὸν λόγον, δ ὁριζόμενοι λέγομεν τί ἐστι σὰρξ ἢ ὀστοῦν, οὔτε φύσει ἐστίν. "Ωστε ἄλλον τρόπον ἡ φύσις ἄν εἴη τῶν ἐχόντων ἐν αὐτοῖς κινήσεως ἀρχὴν ἡ μορφὴ καὶ τὸ εἶδος, οὐ χωριστὸν ὂν ἀλλ᾽ ἢ κατὰ τὸν λόγον.

Τὸ δ' ἐκ τούτων φύσις μέν οὖκ ἔστι, φύσει δέ, οῗον ἄνθρωπος. Καὶ μᾶλλον αὕτη φύσις τῆς ὕλης ἔκαστον γὰρ τότε λέγεται ὅταν ἐντελεχεία ἢ, μᾶλλον ἢ ὅταν δυνάμει.

"Ετι γίνεται ἄνθρωπος ἐξ ἀνθρώπου, ἀλλ' οὐ κλίνη ἐκ κλίνης' διὸ καί φασιν οὐ τὸ σχήμα εΐναι

<sup>18</sup> post τι add. ὁποχειμένον Sp. 274, 14 || 193 b 6 αὕτη φόσις Ε Ph. 215, 15, 21: φόσις αὕτη FI αὕτη om. Th. 35, 11 || 9 διὸ -12 ἄνθρωπος unc. incl. Prantl || 9 ἀλλ' οὐ κλίνη -11 ἀλλὰ ξύλον unc. incl. Hamelin

nature, mais le bois, car, par bourgeonnement, il se produira du bois, non un lit; mais si le lit est bien une forme artificielle, cet exemple prouve, par le bois, que c'est encore la forme qui est nature; dans tous les cas un homme naît d'un homme.

<sup>12</sup> En outre, la nature comme naturante est le passage à la nature proprement dite ou naturée. Car, sans doute, le mot guérison ne signifie pas le passage à l'art de guérir, mais à la santé, puisque la guérison vient nécessairement de l'art de guérir au lieu d'y aboutir ; mais c'est un autre rapport qu'il y a entre les deux sens de nature : car le naturé en tant qu'il est en train d'être naturé va d'un terme à un autre. Vers lequel ? Ce n'est pas vers le point de départ ; c'est vers ce à quoi il tend, c'est-à-dire la forme ; donc c'est la forme qui est nature.

La forme
et la privation.

deux sens, car la privation est forme en
quelque façon. La privation est-elle donc
un contraire dans la génération absolue, ou non?; c'est ce que
nous devrons examiner plus tard.

#### 2

# [L'objet de la Physique, ou science de la Nature.]

<sup>22</sup> Après avoir déterminé en combien de

Distinction sens s'entend la nature, il convient d'exades Mathématiques miner par quoi le mathématicien se diset de la Physique. tingue du physicien; 24en effet, appartiennent aux corps physiques les surfaces, solides, grandeurs et points qui sont l'objet des études mathématiques. 25 En outre, l'astronomie est autre chose que la physique ou n'est-elle pas plutôt partie de la physique: il serait absurde, en effet, qu'il appartint au physicien de connaître l'essence du soleil et de la lune, et non aucun de leurs attributs essentiels, d'autant qu'en fait les physiciens parlent de la figure de la lune et du soleil, se demandant si le monde et la terre sont sphériques ou non. 31 Ce qu'il faut dire, c'est donc que ces attributs sont aussi l'objet des spéculations du mathématicien, mais non en tant qu'ils sont chacun la limite d'un corps naturel; et, s'il étudie les attributs, ce n'est pas en tant qu'ils sont attributs de telles substances.

Corollaire \*\* C'est pourquoi, encore, il les sépare ; et sur l'abstraction. en effet, ils sont, par la pensée, séparables

τὴν φύσιν ἀλλὰ τὸ ξύλον, ὅτι γένοιτ᾽ ἄν, εἶ βλαστάνοι, οὐ 10 κλίνη ἀλλὰ ξύλον. Εἶ δ᾽ ἄρα τοῦτο τέχνη, καὶ ἡ μορφὴ φύσις γίνεται γ᾽ ἐξ ἀνθρώπου ἄνθρωπος. ἔΕτι δ᾽ ἡ φύσις

ἡ λεγομένη ὡς γένεσις δδός ἐστιν εἰς φύσιν. Οὐ γὰρ ὅσπερ ἡ ἰάτρευσις λέγεται οὐκ εἰς ἰατρικὴν δδὸς ἀλλ' εἰς ὑγίειαν ἀνάγκη μὲν γὰρ ἀπὸ ἰατρικῆς οὐκ εἰς ἰατρικὴν εῗναι τὴν ἰά- 15 τρευσιν, οὐχ οὕτω δ' ἡ φύσις ἔχει πρὸς τὴν φύσιν, ἀλλὰ τὸ φυόμενον ἐκ τινὸς εἰς τὶ ἔρχεται ἣ φύεται. Εἰς τί οὖν φύεται; οὐχὶ ἔξ οῦ, ἀλλ' εἰς ὅ. Ἡ ἄρα μορφὴ φύσις. Ἡ δέ γε

Η δε γε μορφή και ή φύσις διχώς λέγεται και γάρ ή στέρησις ει-δός πώς έστιν. Ει δ' έστιν ή στέρησις και έναντίον τι περι τήν 20 άπλην γένεσιν η μή έστιν, ύστερον έπισκεπτέον.

2

Έπεὶ δὲ διώρισται ποσαχῶς ἡ φύσις λέγεται, μετὰ τοῦτο θεωρητέον τίνι διαφέρει ὁ μαθηματικὸς τοῦ φυσικοῦ. Καὶ γὰρ ἔπίπεδα καὶ στερεὰ ἔχει τὰ φυσικὰ σώματα καὶ μήκη καὶ στιγμάς, περὶ ὧν σκοπεῖ ὁ μαθηματικός. Ἔτι ἡ 25 ἀστρολογία ἑτέρα ἢ μέρος τῆς φυσικῆς εὶ γὰρ τοῦ φυσικοῦ τὸ τί ἐστιν ἥλιος ἢ σελήνη εἰδέναι, τῶν δὲ συμβεβηκότων καθ᾽ αὐτὰ μηδέν, ἄτοπον, ἄλλως τε καὶ ὅτι φαίνονται λέγοντες οἱ περὶ φύσεως καὶ περὶ σχήματος σελήνης καὶ ἡλίου, καὶ πότερον σφαιροειδὴς ἡ γῆ καὶ ὁ κόσμος ἢ οὖ. 30 Περὶ τούτων μὲν οῦν πραγματεύεται καὶ ὁ μαθηματικός, ἀλλ᾽ οὐχ ἢ φυσικοῦ σώματος πέρας ἕκαστον οὐδὲ τὰ συμ-βεβηκότα θεωρεῖ ἢ τοιούτοις οῦσι συμβέβηκεν. Διὸ καὶ χωρί-ζει· χωριστὰ γὰρ τῆ νοήσει κινήσεώς ἐστι, καὶ οὐδὲν διαφέ-

<sup>10</sup> ὅτι -11 ξύλον om. E; cf. Sp. 278, 11 || 11 τέχνη eiic. Hamelin coll. Sp. 278, 30; at cf. 278, 15-19 St Th. || 12 γ' E: γὰρ FI Sp. 277, 20 || 17 ἢ E: ἢ cett. Sp. 279, 32 Diels. 30 καὶ πότ. E Th. 40, 27 καὶ δὴ πότ. IE, καὶ δὴ καὶ πότ. F.

du mouvement; peu importe d'ailleurs cette séparation; elle n'est cause d'aucune erreur.

Erreur de Platon sur les choses abstraites. <sup>35</sup> Les partisans des idées font la même opération sans s'en apercevoir : car ils séparent les choses naturelles, bien moins séparables que les choses mathématiques.

Éclaircissements.

<sup>1</sup> Cela deviendra clair, si l'on essaie de donner les définitions de choses de chacun

de ces deux ordres, des sujets et des accidents. D'une part l'impair, le pair, le droit, le courbe, d'autre part le nombre, la ligne, la figure existeront sans le mouvement, mais non la chair, l'os, l'homme: ces choses-là sont comme le nez camus, non le courbe. On verra encore cette différence à propos des parties les plus physiques des mathématiques, comme optique, harmonique, astronomie, car leur rapport à la physique est inverse de celui de la géométrie. La géométrie étudie la ligne physique en tant qu'elle n'est pas physique; au contraire, l'optique étudie la ligne mathématique, non en tant que mathématique, mais en tant que physique.

L'objet de la physique.

L'objet de la physique.

de la physique.

l'étudier comme si nous recherchions l'essence du camus; par suite, de telles choses ne sont ni sans

matière, ni considérées sous leur aspect matériel.

Difficultés.

15 Malgré tout, la difficulté persiste à ce sujet: puisque la nature est double, de laquelle s'occupe le physicien?, ou bien est-ce du composé des deux? Mais, si c'est du composé des deux, c'est de l'une et de l'autre. Est-ce donc à une seule et même science qu'il appartient de connaître l'une et l'autre?

Solution.

18 Qui regarderait les Anciens croirait que l'objet du physicien, c'est la matière; car seuls Empédocle et Démocrite ont touché, bien peu, à la forme et à la quiddité.

1er argument. 21 Mais si l'art imite la nature et si, dans une certaine limite, il appartient à une même science de connaître la forme et la matière (par exemple, au médecin la santé, et la bile et le phlegme dans lesquels est la santé; de même, à l'architecte, la forme de la maison et la matière, à savoir tuiles et bois ; de même pour les autres arts) alors il doit appartenir à la physique de connaître les deux natures.

ρει, οὐδὲ γίνεται ψεθδος χωριζόντων.

Λανθάνουσι δὲ τοῦτο ποιουντες καὶ οἱ τὰς ἰδέας λέγοντες τὰ γὰρ φυσικὰ χωρίζουσιν ἢττον ὄντα χωριστὰ τῶν μαθηματικῶν. Γίγνοιτο δ' ἄν 194 τοῦτο δῆλον, εἴ τις ἑκατέρων πειρῷτο λέγειν τοὺς ὅρους, καὶ αὐτῶν καὶ τῶν συμβεθηκότων. Τὸ μὲν γὰρ περιττὸν ἔσται καὶ τὸ ἄρτιον καὶ τὸ εὐθὺ καὶ τὸ καμπύλον, ἔτι δὲ ἀριθμὸς καὶ γραμμὴ καὶ σχῆμα ἄνευ κινήσεως, σὰρξ δὲ καὶ ὀστοῦν το καὶ ἄνθρωπος οὐκέτι, ἀλλὰ ταῦτα ἄσπερ ρὶς σιμὴ ἀλλ' οὐχ ὡς τὸ καμπύλον λέγεται. Δηλοῦ δὲ καὶ τὰ φυσικώτερα τῶν μαθημάτων, οἷον ὀπτικὴ καὶ ἄρμονικὴ καὶ ἀστρολογία ἀνάπαλιν γὰρ τρόπον τιν ἔχουσι τῆ γεωμετρία. Ἡ μὲν γὰρ γεωμετρία περὶ γραμμῆς φυσικῆς σκοπεῖ, ἀλλ' οὐχ ἢ φυσική, ἡ δ' ὀπτικὴ μαθηματικὴν μὲν γραμμήν, ἄλλ' οὐχ ἢ μαθηματικὴ ἀλλ' ἢ φυσική.

Έπει δ' ή φύσις διχῶς, τό τε εἶδος καὶ ἡ ὕλη, ὡς ἄν εἰ περὶ σιμότητος σκοποῖμεν τὶ ἐστιν, οὕτω θεωρητέον. "Ωστ' ὄντ' ἄνευ ὕλης τὰ τοιαῦτα οὔτεκατὰ τὴν

δλην.

Καὶ γὰρ δὴ καὶ περὶ τούτου διχῶς ἀπορήσειεν ἄν τις, ἐπεὶ δύο αἷ φύσεις, περὶ ποτέρας τοῦ φυσικοῦ, ἢ περὶ τοῦ ἐξ ἀμφοῖν. ᾿Αλλ᾽ εἶ περὶ τοῦ ἐξ ἀμφοῖν, καὶ περὶ ἑκατέρας. Πότερον οῦν τῆς αὐτῆς ἢ ἄλλης ἑκατέραν γνωρίζειν;

Είς μέν

15

γάρ τοὺς ἄρχαίους ἀποβλέψαντι δόξειεν ἄν εῗναι τῆς ὅλης ἐπὶ μικρὸν γάρ τι μέρος Ἐμπεδοκλῆς καὶ Δημόκριτος τοῦ 20 εἴδους καὶ τοῦ τί ἦν εἶναι ἤψαντο. Εἰ δὲ ἡ τέχνη μιμεῖται τὴν φύσιν, τῆς δὲ αὖτῆς ἐπιστήμης εἴδέναι τὸ εἶδος καὶ τὴν ὕλην μέχρι του (οἷον ἰατροῦ ὑγίειαν καὶ χολὴν καὶ φλέγμα, ἐν οῗς ἡ ὑγίεια, ὁμοίως δὲ καὶ οἰκοδόμου τό τε εἶδος τῆς οἰκίας καὶ τὴν ὅλην; ὅτι πλίνθοι καὶ ξύλα ὡσαύτως δὲ 25 καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων), καὶ τῆς φυσικῆς ἄν εἴη τὸ γνωρίζειν

36 οί τὰς ΕΙ Τh. 41, 14: οί περὶ τὰς F || 194 a g ἡ μὲν γὰρ Ε $_2$ F: ἀλλ' ἡ μὲν Ι.

2º argument.

2º Ten outre, c'est de la même science que relèvent la cause finale et la fin, et tout ce qui est en vue de la fin. Or, la nature est fin, et cause finale; en esse quand il y a une fin pour un mouvement continu, cette fin est à la sois terme extrème et cause finale. Aussi le poète fait-il rire qui se laisse aller à dire:

Il atteint le terme pour lequel il était né (1).

Car ce n'est pas toute espèce de terme qui prétend être une fin, c'est le meilleur ; aussi bien, les arts font leur matière, les uns absolument, les autres l'appropriant à leurs besoins, et nousmêmes nous usons de toutes choses en les considérant comme existant en vue de nous; en effet nous sommes nous-mêmes, en quelque manière, des fins, la cause finale se prenant en deux sens, comme nous l'avons dit dans notre ouvrage sur la Philosophie(2). Il y a donc deux sortes d'art qui commandent à la matière et la connaissent : d'une part les arts qui font usage des choses, de l'autre ceux qui, parmi les arts poétiques, sont architectoniques. Aussi l'art qui fait usage des choses est-il en un sens architectonique, avec cette différence que les arts architectoniques ont pour œuvre de connaître la forme, celui-là, en tant que poétique, de connaître la matière; en effet le pilote connaît et prescrit quelle doit être la forme du gouvernail, le fabriquant de quel bois le gouvernail et de quels mouvements. En somme, dans les choses artificielles, nous faisons la matière en vue de l'œuvre, dans les choses naturelles, elle préexiste.

3e argument.

<sup>8</sup> En outre, la matière est un relatif, car

autre sorme, autre matière.

Distinction

de la physique
et de la philosophie
première.

9 Maintenant, jusqu'à quel point le physicien doit-il connaître la forme et la quiddité? N'est-ce pas comme le médecin connaît
le nerf, et le forgeron, l'airain, c'est-à-dire

jusqu'à un certain point? En effet chacune de ces choses est en vue de quelque chose, et appartient à des choses séparables quant à la forme, mais dans une matière; car ce qui engendre un homme, c'est un homme, plus le soleil. <sup>14</sup> Quant à la manière d'être et à l'essence de ce qui est séparé, le déterminer est l'œuvre de la philosophie première.

(2) Cf. Heitz, Die verlorenen Schiften des A. p. 180.

<sup>(1)</sup> i. e. la mort. Euripide, ap. Philopon 236, 7 et le ms. F. Bonitz attribue le vers à un poète comique (Ind. 607 b 25).

άμφοτέρας τάς φύσεις. Ετι τὸ οῦ ἔνεκα καὶ τὸ τέλος τῆς αὐτῆς, καὶ ὅσα τούτων ἕνεκα. Ἡ δὲ φύσις τέλος καὶ οδ ἕνεκα. ὢν γὰρ συνεχοθς τῆς κινήσεως οὔσης ἔστι τι τέλος τῆς κινήσεως, τοθτο έσχατον και τὸ οθ ένεκα. Διὸ και ὁ ποιητής 30 γελοίως προάχθη είπειν « ἔχει τελευτήν, ήσπερ οῦνεκ' ἐγένετο ». Βούλεται γάρ οὐ πᾶν εῗναι τὸ ἔσχατον τέλος, ἀλλά τὸ βέλτιστον, ἐπεὶ καὶ ποιοθσιν αἱ τέχναι τὴν ὅλην αἱ μὲν άπλῶς αἱ δὲ εὔεργόν, καὶ χρώμεθα ὡς ἡμῶν ἕνεκα πάντων δπαρχόντων. <sup>°</sup>Εσμέν γάρ πως και ήμεις τέλος διχώς 35 γὰρ τὸ οῦ ἔνεκα εἴρηται δ' ἐν τοῖς περὶ φιλοσοφίας. Δύο δή αξ ἄρχουσαι τῆς ὅλης καὶ αξ γνωρίζουσαι τέχναι ή τε 194 Ι χρωμένη και της ποιητικής ή άρχιτεκτονική. Διό και ή χρωμένη ἀρχιτεκτονική πως, διαφέρει δὲ ἢ ἡ μὲν τοῦ εἴδους γνωριστική, ή άρχιτεκτονική, ή δὲ ὡς ποιητική τῆς ύλης. δ μεν γάρ κυβερνήτης ποιόν τι το είδος του πηδαλίου 5 γνωρίζει και ἐπιτάττει, ὁ δ' ἐκ ποίου ξύλου και ποίων κινήσεων ἔσται. Ἐν μὲν οὖν τοῖς κατὰ τέχνην ήμεῖς ποιοθμεν τὴν ύλην του ἔργου ἕνεκα, ἐν δὲ τοῖς φυσικοῖς ὑπάρχει οὖσα. ἔΕτι

τῶν πρός τι ἡ ὅλη· ἄλλφ γὰρ εἴδει ἄλλη ὅλη. Μέχρι δὴ

15

πόσου τὸν φυσικὸν δεῖ εἶδέναι τὸ εἶδος καὶ τὸ τί ἐστιν; ἢ 10 ώσπερ ὶατρὸν νεθρον ἢ χαλκέα χαλκόν, μέκρι του. Τινὸς γὰρ ἔνεκα ἔκαστον, καὶ περὶ ταθτα ἄ ἐστι χωριστὰ μὲν εἴδει, ἐν ὕλη δέ. "Ανθρωπος γὰρ ἄνθρωπον γεννὰ καὶ ἥλιος. Πῶς δ' ἔχει τὸ χωριστὸν καὶ τί ἔστι, φιλοσοφίας τῆς πρώτης διορίσαι έργον.

29 έστι τι τέλος της χινήσεως τούτο έσχατον και το ού ένεκα codd. Vet. lat.: ἔστι τι ἔσχατον τοῦτο τέλος καὶ τὸ οῦ ἕνεκα coni. Al. ap. Sp. 302, 19 (cf. Ph. 235, 10) Bonitz (cf. Meta 1021 b 29) collato Th. 42, 24 Prantl Hamelin || 3ο καὶ ὁ ποιητής : καὶ Ἐυριπίδης ὁ F || 194 b 4 ή ἀρχιτεκτονική, ή δὲ ώς : ή δὲ ἀρχιτεκτονική ώς Prantl || 11-12 μέχρι του· τινός γάρ ένεκα: μέγρι τίνος ένεκα: τινός γάρ ένεκα Al. laud. ap. Sp. 306, 27; cf. 307, 33 | 11 μέχρι του τινός: μέχρι τίνος τίνος Sp. 306, 24 | 12 εἴδει: -η Sp. 308, 6.

[Les causes. Leurs espèces et leurs modalités.]

Nécessité

Nécessité

de
traiter des causes.

ce qu'elles sont et leur nombre. Puisque notre étude a pour objet le connaître et que nous ne croyons connaître rien avant d'en avoir saisi chaque fois le pourquoi (c'est-à-dire saisi la première cause), il est évident que c'est ce que nous devons faire également touchant la génération et la corruption et tout le changement physique, afin que, connaissant les principes de ces choses, nous tâchions d'y ramener chacune de nos recherches.

23 En un sens, la cause, c'est ce dont une Les quatre causes. chose est faite et qui y demeure immanent, par exemple l'airain est cause de la statue et l'argent de la coupe, ainsi que les genres de l'airain et de l'argent. En un autre sens, c'est la forme et le modèle, c'est-à-dire la définition de la quiddité et ses genres : ainsi le rapport de deux à un pour l'octave, et, généralement, le nombre et les parties de la définition. En un autre sens, c'est ce dont vient le premier commencement du changement et du repos; par exemple, l'auteur d'une décision est cause, le père est cause de l'enfant, et, en général, l'agent est cause de ce qui est fait, ce qui produit le changement de ce qui est changé. En dernier lieu, c'est la fin ; c'est-à dire la cause finale: par exemple la santé est cause de la promenade; en effet, pourquoi se promène t-il? c'est, dirons-nous, pour sa santé, et, par cette réponse, nous pensons avoir donné la cause. Bien entendu appartient aussi à la même causalité tout ce qui, mû par autre chose que soi, est intermédiaire entre ce moteur et la fin, par exemple pour la santé, l'amaigrissement, la purgation, les remèdes, les instruments; car toutes ces choses sont en vue de la fin, et ne diffèrent entre elles que comme actions et instruments.

Trois corollaires.

3 Voilà, sans doute, toutes les acceptions où il faut entendre les causes. Mais il arrive, par suite de cette pluralité de sens, qu'une même chose ait une pluralité de causes, et cela non par accident; par exemple, pour la statue, la statuaire et l'airain, et cela non pas sous un autre

Διωρισμένων δὲ τούτων ἐπισκεπτέον περὶ τῶν αἰτίων, ποιὰ τε καὶ πόσα τὸν ἀριθμόν ἐστιν. Ἐπεὶ γὰρ τοῦ εἰδέναι χάριν ἡ πραγματεία, εἰδέναι δ' οὐ πρότερον οἰόμεθα ἔκαστον πρὶν ἄν λάβωμεν τὸ διὰ τί περὶ ἕκαστον (τοῦτο δ' ἐστὶ τὸ λαβεῖν τὴν πρώτην αἰτίαν), δήλον ὅτι καὶ ἡμῖν τοῦτο ποιη- 20 τέον καὶ περὶ γενέσεως καὶ φθοράς καὶ πάσης τῆς φυσικῆς μεταβολῆς, ὅπως εἰδότες αὐτῶν τὰς ἀρχὰς ἀνάγειν εἰς αὐτὰς πειρώμεθα τῶν ζητουμένων ἕκαστον.

Ένα μέν οὖν τρόπον αίτιον λέγεται τὸ ἐξ οῦ γίνεταί τι ἐνυπάρχοντος, οδον ὁ χαλκός του ανδριάντος και δ άργυρος της φιάλης και τὰ 25 τούτων γένη, ἄλλον δὲ τὸ εἶδος καὶ τὸ παράδειγμα τοῦτο δ' έστιν ό λόγος ό του τί ην είναι και τα τούτου γένη, οίον του διά πασῶν τὰ δύο πρὸς ἕν, καὶ ὅλως ὁ ἄριθμὸς καὶ τὰ μέρη τὰ ἐν τῷ λόγφ. "Ετι ὅθεν ἡ ἀρχὴ τῆς μεταβολῆς ἡ πρώτη ή της ήρεμήσεως, οίον δ βουλεύσας αίτιος, και δ πα- 30 τήρ του τέκνου, και δλως το ποιούν του ποιουμένου και το μεταβάλλον του μεταβαλλομένου. "Ετι ώς τὸ τέλος τουτο δ' ἐστὶ τὸ οῦ ἔνεκα, οἶον τοῦ περιπατεῖν ἡ ὕγίεια. διὰ τί γὰρ περιπατεί; φαμέν ΐνα δγιαίνη, και εἰπόντες οὕτως οἰόμεθα ἀποδεδωκέναι τὸ αἴτιον. Καὶ ὅσα δὴ κινήσαντος ἄλλου μεταξύ 35 γίγνεται τοῦ τέλους, οῗον τῆς ύγιείας ἡ ἰσχνασία ἢ ἡ κάθαρσις ἢ τὰ φάρμακα ἢ τὰ ὄργανα πάντα γὰρ ταθτα τοθ 195 a τέλους ἔνεκά ἐστι, διαφέρει δ' ἀλλήλων ὡς ὄντα τὰ μὲν ἔργα τὰ δ' ὄργανα.

Τὰ μέν οθν αἴτια σχεδὸν τοσαυταχῶς λέγεται, συμβαίνει δὲ πολλαχῶς λεγομένων τῶν αἰτίων καὶ πολλὰ τοθ αὐτοθ αἴτια εἶναι, οὐ κατὰ συμβεβηκός, οἷον τοθ

<sup>17-25</sup> praeterm. Th. 44, 11 || b 23-195 b 21 cf. Meta. Δ, 2 || 27-29 praeterm. Th. 44, 20 || 195 a 1 η τὰ φάρμαχα codd. cf. Th. 144, 29 Sp. 316, 3: om. E.

rapport, mais en tant que statue, mais non au même sens; l'une comme matière, l'autre comme ce dont vient le mouvement. 8 Il y a même des choses qui sont causes l'une de l'autre, par exemple la fatigue, du bon état du corps, et celui-ci de la fatigue; mais non au même sens; l'une comme fin, l'autre comme principe du mouvement. 11 Enfin la même chose peut être cause des contraires; en effet ce qui, par sa présence est cause de tel effet, nous en regardons quelquesois l'absence comme cause de l'effet contraire; ainsi l'absence du pilote est cause du naufrage, et sa présence eût été cause du salut (1).

Résumé.

13 Quoi qu'il en soit, toutes les causes que nous venons de dire tombent très manifestement sous quatre classes: les lettres par rapport aux syllabes, la matière par rapport aux objets fabriqués, le feu et les autres éléments par rapport aux corps, les parties par rapport au tout, les prémisses par rapport à la conclusion, sont causes comme ce dont les choses sont faites. De ce couple, l'un des termes est cause comme sujet, par exemple les parties, l'autre comme quiddité: le tout, le composé, la forme. D'autre part, la semence, le médecin, l'auteur d'une décision, et en général l'agent, tout cela est cause comme ce dont vient le commencement du changement, mouvement ou arrêt. D'autre part, à titre de fin et de bien: car la cause finale veut être chose excellente parmi toutes les autres et leur fin: peu importe de dire que c'est le bien en soi, ou le bien apparent (2).

Modalités
des causes.

26 Telles sont donc les causes et leur
nombre, quant aux espèces; quant à leurs
modalités, elles sont multiples, en nombre;

modaires, entes sont mutuples, en nombre, mais résumées elles se réduisent. On parle, en effet, des causes en des sens multiples: <sup>29</sup> par exemple, pami les causes d'une mème espèce, l'une est antérieure, l'autre postérieure: ainsi, pour la santé, le médecin et l'homme de l'art, pour l'octave le double et le nombre, et, toujours, les classes relativement aux individus; <sup>32</sup> ou encore les unes sont par soi, les autres par accident, et leurs genres: par exemple, pour la statue, Polyclète est une cause, le statuaire une autre, parce que c'est un accident pour le statuaire d'être Polyclète; autres encore les classes qui embrassent l'accident, par exemple si l'on disait que l'homme

<sup>(1)</sup> Cf. VIII, 1, 251 a 28-b 1.

<sup>(2)</sup> Cf. De an. 423 a 28; Met. an. 700 b 28; Rhet. 1369 a 2, b 18.

ἀνδριάντος καὶ ἡ ἀνδριαντοποιικὴ καὶ ὁ χαλκός, οὐ καθ' ἔτερόν τι ἀλλ' ἢ ἀνδριάς, ἀλλ' οὐ τὸν αὐτὸν τρόπον, ἀλλὰ τὸ μὲν ὡς ὅλη τὸ δ' ὡς ὅθεν ἡ κίνησις. Ἔστι δέ τινα καὶ ἀλλήλων αἴτια, οῗον τὸ πονεῖν τῆς εὖεξίας καὶ αὕτη τοῦ πονεῖν ἀλλ' οὐ τὸν αὐτὸν τρόπον, ἀλλὰ τὸ μὲν ὡς τέλος τὸ δ' ὡς ἀρχὴ κινήσεως. Ἔτι δὲ τὸ αὐτὸ τῶν ἐναντίων ἐστὶν αἴτιον. δ γὰρ παρὸν αἴτιον τοῦδε, τοῦτο καὶ ἀπὸν αἰτιώμεθα ἐνίοτε τοῦ ἐναντίου, οῗον τὴν ἀπουσίαν τοῦ κυβερνήτου τῆς τοῦ πλοίου ἀνατροπῆς, οῦ ἦν ἡ παρουσία αἰτία τῆς σωτηρίας.

Απαντα δὲ τὰ νθν εἰρημένα αἴτια εἰς τέτταρας πίπτει τόπους 15 τοὺς φανερωτάτους. Τὰ μὲν γὰρ στοιχεῖα τῶν συλλαβῶν καὶ ἡ ὅλη τῶν σκευαστῶν καὶ τὸ πθρ καὶ τὰ τοιαθτα τῶν σωμάτων καὶ τὰ μέρη τοθ ὅλου καὶ αἱ ὑποθέσεις τοθ συμπεράσματος ὡς τὸ ἐξ οθ αἴτιά ἔστιν τούτων δὲ τὰ μὲν ὡς τὸ ὑποκείμενον, οἷον τὰ μέρη, τὰ δὲ ὡς τὸ τί ἢν εἶναι, τό τε 20 ὅλον καὶ ἡ σύνθεσις καὶ τὸ εἶδος. Τὸ δὲ σπέρμα καὶ ὁ ἰατρὸς καὶ ὁ βουλεύσας καὶ ὅλως τὸ ποιοθν, πάντα ὅθεν ἡ ἀρχὴ τῆς μεταβολῆς ἢ στάσεως ἢ κινήσεως. Τὰ δὸ ὡς τὸ τέλος καὶ τὰγαθὸν τῶν ἄλλων τὸ γὰρ οθ ἔνεκα βέλτιστον καὶ τέλος τῶν ἄλλων ἐθέλει εἶναι διαφερέτω δὲ μηδὲν εἰ- 25 πεῖν αὐτὸ ἀγαθὸν ἢ φαινόμενον ἄγαθόν.

Τὰ μὲν οῦν αἴτια ταῦτα καὶ τοσαῦτά ἐστὶ τῷ εἴδει· τρόποι δὲ τῶν αἰτίων ἀριθμῷ μέν εἴσι πολλοί, κεφαλαιούμενοι δὲ καὶ οῦτοι ἐλάττους. Λέγεται γὰρ αἴτια πολλαχῶς, καὶ αὐτῶν τῶν δμοειδῶν προτέρως καὶ ὑστέρως ἄλλο ἄλλου, οῖον ὑγιείας ἰατρὸς ³ο καὶ τεχνίτης, καὶ τοῦ διὰ πασῶν τὸ διπλάσιον καὶ δ ἀριθμός, καὶ ἀεὶ τὰ περιέχοντα πρὸς τὸ καθ' ἔκαστα. Ἔτι δ' ὡς τὸ συμβεβηκὸς καὶ τὰ τούτων γένη, οῖον ἀνδριάντος ἄλλως Πολύκλειτος καὶ ἄλλως ἀνδριαντοποιός, ὅτι συμβέβηκε

6 χαλιός οὐ FI Meta. 1013 b 7: χαλιός ταῦτα δὲ οὐ Ε || 12 pr. αἔτιον οm. EF Sp. 319, 8 Diels coll. Meta. 1013 b 12 || 15 τόπους: τρόπους FI Th, 45, 12 Ph. 246, 22 et 25 Sp. 319, 18 Vet. lat. Diels cf. Bonitz Ind. 767 a 51, b 14; 772 b 30 || 23 ἢ κινήσεως FI Ph. 247, 20: om. E Sp. (321, 2 Diels).

ou en général l'animal est cause de la statue. Du reste, entre les accidents, les uns sont plus loin, les autres plus près, par exemple si l'on disait que le blanc et le musicien sont cause de la statue. 3 D'autre part toutes les causes, soit proprement dites, soit accidentelles s'entendent tantôt comme en puissance, tantôt comme en acte, par exemple pour la construction d'une maison le constructeur et le constructeur construisant. Pour les choses dont les causes sont causes, il faut répéter la même remarque ; par exemple c'est de cette statue ou de la statue, ou en général de l'image, de cet airain, de l'airain, ou en général de la matière...; de même pour les accidents. 10 En outre, les choses et les causes peuvent être prises suivant leurs acceptions séparées ou en en combinant plusieurs; par exemple, on dira non pas que Polyclète, ni que le statuaire, mais que le statuaire Polyclète est cause de la statue. 12 Malgré tout, néanmoins, toutes ces acceptions se ramènent au nombre de six, chacune comportant deux sens: comme particulier ou genre, comme par soi ou accident (ou genre des accidents), comme combiné ou simple, chacune pouvant être prise en acte ou en puissance.

16 La différence est que les causes en acte et particulières ont simultanéité d'existence et de non-existence avec ce dont elles sont causes, par exemple ce médecin guérissant et ce malade guéri, cet architecte construisant et cette maison construite; pour les causes selon la puissance, il n'en est pas de même; car l'architecte et la maison ne sont pas détruits en même temps.

2º corollaire.

2º Quoi qu'il en soit, il faut chaque fois chercher la cause la plus élevée (¹), comme dans tout autre sujet il faut chercher le parfait; par exemple l'homme construit parce qu'il est constructeur, il est constructeur par l'art de construire; c'est bien ici la cause antérieure, et ainsi dans tous les cas.

3º corollaire.

25 Enfin les genres sont causes des genres, les choses particulières des choses particulières, un statuaire est cause d'une statue, celui-là de celle-ci. Et les puissances sont causes des possibles, les choses actuelles des choses actuelles des choses actuelles des

<sup>(1)</sup> Sur la cause première pour Aristote, voir en outre 7, 198 a 16; I, 1. 184 a 12; Meta. A, 3 début et Alexandre ad. loc.; H, 4. 1044 a 32 Δ 4, 1015 a 17; Gen. an. IV, 1. 765 b 4.

τῷ ἀνδριαντοποιῷ τὸ Πολυκλείτῷ εἶναι. Καὶ τὰ περιέχοντα δὲ 35 τὸ συμβεβηκός, οΐον εἰ ὁ ἄνθρωπος αἴτιος εἴη ἀνδριάντος ἢ δλως ζώον. "Εστι δὲ καὶ τῶν συμβεβηκότων ἄλλα ἄλλων 19 πορρώτερον και έγγύτερον, οΐον εί ὁ λευκός και ὁ μουσικός αΐτιος λέγοιτο τοθ ἀνδριάντος. Πάντα δὲ καὶ τὰ οἰκείως λεγόμενα καὶ τὰ κατὰ συμβεβηκὸς τὰ μὲν ὡς δυνάμενα λέγεται τὰ δ' ὡς ἐνεργοθντα, οΐον τοθ οἰκοδομεῖσθαι οἰκίαν οἰ- 5 κοδόμος ή οἰκοδομῶν οἰκοδόμος. Όμοίως δὲ λεχθήσεται καὶ έφ' ῶν αἴτια τὰ αἴτια τοῖς εἰρημένοις, οῗον τουδὶ τοῦ ἀνδριάντος ἢ ἀνδριάντος ἢ καὶ ὅλως εἰκόνος, καὶ χαλκοῦ τοῦδε ἢ χαλκου ή όλως ύλης και έπι των συμβεβηκότων ώσαύτως. "Ετι δέ συμπλεκόμενα καὶ ταθτα κάκεῖνα λεχθήσεται, 10 οΐον οὐ Πολύκλειτος οὐδὲ ἀνδριαντοποιός, ἀλλὰ Πολύκλειτος ἀνδριαντοποιός. 'Αλλ' δμως ἄπαντα ταθτά ἐστι τὸ μὲν πλῆθος έξ, λεγόμενα δέ διχῶς. ἢ γὰρ ὡς τὸ καθ' ἔκαστον, ἢ ὡς τὸ γένος, ἢ ὡς τὸ συμβεβηκός, ἢ ὡς τὸ γένος τοῦ συμβεβηκότος, ἢ ὧς συμπλεκόμενα ταθτα, ἢ ὧς ὧπλῶς 15 λεγόμενα πάντα δὲ ἢ ἐνεργοθντα ἢ κατὰ δύναμιν.

Διαφέρει δὲ τοσοῦτον, ὅτι τὰ μὲν ἐνεργοῦντα καὶ τὰ καθ' ἔκαστον ἄμα ἔστι καὶ οὐκ ἔστι καὶ ὧν αἴτια, οῖον ὅδ' ὁ ἰατρεύων τῷδε τῷ ὑγιαζομένῳ καὶ ὅδε ὁ οἰκοδομῶν τῷδε
τῷ οἰκοδομουμένω, τὰ δὲ κατὰ δύναμιν οὐκ ἀεί· φθείρεται γὰρ οὐχ ἄμα ἡ οἰκία καὶ ὁ οἰκοδόμος.

Δεῖ δ' ἀεὶ τὸ αἴτιον ἑκάστου τὸ ἀκρότατον ζητεῖν, ὥσπερ καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων, οῖον ἄνθρωπος οἰκοδομεῖ ὅτι οἰκοδόμος, ὁ δ' οἰκοδόμος κατὰ τὴν οἰκοδομικήν τοῦτο τοίνυν πρότερον τὸ αἴτιον. Καὶ οὕτως ἐπὶ πάντων.

Έτι τὰ μὲν γένη τῶν γενῶν, τὰ δὲ καθ' ἔκαστον τῶν καθ' ἔκαστον, οῗον ἀνδριαντο- ποιὸς μὲν ἀνδριάντος, δδὶ δὲ τουδί. Καὶ τὰς μὲν δυνάμεις

495 b 2 καὶ ὁ μουσικός FI Th. 173, 11 Sp. 323, 21 Ph. 256, 9 et 16: om. E || 3 ante πάντα add. παρὰ I Meta. 1014 a 7 Sp. 324, 5 Ph.

b

<sup>28</sup> Sur le nombre des causes et les différents sens suivant lesquels elles sont causes, telles sont les déterminations que nous avions à apporter; elles suffiront.

#### 4

# [La fortune et le hasard. Étude exotérique.]

Position
du problème.

tune et le hasard sont des causes, que beaucoup de choses sont et s'engendrent par l'action de la fortune et celle du hasard. En quel sens la fortune et le hasard font partie des causes étudiées précédemment, si la fortune et le hasard sont identiques ou différents, et en général, quelle est l'essence de la fortune et du hasard, voilà ce qu'il faut examiner.

évidemment, dit-on, ne peut-ètre effet de fortune, mais il y a une cause déterminée de toute chose dont nous disons qu'elle arrive par hasard ou fortune; par exemple, le fait pour un homme de venir sur la place par fortune, et d'y rencontrer celui qu'il voulait mais sans qu'il y eût pensé, a pour cause le fait d'avoir voulu se rendre sur la place pour affaires; de même pour les autres événements qu'on attribue à la fortune, on peut toujours saisir quelque part leur cause, et ce n'est pas la fortune. ¹D'ailleurs, si la fortune était quelque chose, il paraîtrait, à bon droit, étrange et inexplicable qu'aucun des anciens sages qui ont énoncé les causes concernant la génération et la corruption n'aient rien défini sur la fortune; mais, semble-t-il, c'est qu'eux aussi pensaient qu'il n'y a rien qui vienne de la fortune.

Critique.

11 Mais voioi ce qui est surprenant à son tour: beaucoup de choses existent et sont engendrées par fortune et par hasard, qui, on ne l'ignore pas, doivent être rapportées chacune à une certaine cause dans l'univers, ainsi que le demande le vieil argument qui supprime la fortune (1); cependant, tout le monde dit de ces choses que les unes sont par fortune, les autres non.

15 Aussi les Anciens auraient-ils dû, en toute hypothèse, faire mention de la fortune : d'ailleurs, ce ne pouvait certes pas être

<sup>(1)</sup> Selon Eudème, il s'agit de Démocrite (Sp. 330, 15) ici et 196 a 24.

35

τῶν δυνατῶν, τὰ δ' ἐνεργοῦντα πρὸς τὰ ἐνεργούμενα.

μέν οθν τὰ αἴτια καὶ δν τρόπον αἴτια, ἔστω ήμιν διωρισμένα ίκανῶς.

Λέγεται δὲ καὶ ἡ τύχη καὶ τὸ αὐτόματον τῶν αἰτίων, καὶ πολλά καὶ εΐναι καὶ γίνεσθαι διὰ τύχην καὶ διὰ τὸ αὐτόματον· τίνα οθν τρόπον ἐν τούτοις ἐστὶ τοῖς αἰτίοις ἡ τύχη και τὸ αὐτόματον, και πότερον τὸ αὐτὸ ἡ τύχη και τὸ αὐτόματον ἢ ἔτερον, καὶ ὅλως τί ἐστιν ἡ τύχη καὶ τὸ αὐτόματον, ἐπισκεπτέον.

Ενιοι γάρ καὶ εὶ ἔστιν ἢ μὴ ἀποροθσιν. οὐδὲν γὰρ γίνεσθαι ἄπὸ τύχης φασίν, ἄλλὰ. πάντων εΐναί 196 τι αἴτιον ὡρισμένον, ὅσα λέγομεν ἀπ' αὐτομάτου γίγνεσθαι ἢ τύχης, οἶον τοῦ ἐλθεῖν ἀπὸ τύχης εἰς τὴν ἀγοράν, καὶ καταλαβείν δν εβούλετο μέν οὐκ ἄετο δέ, αἴτιον τὸ βούλεσθαι άγοράσαι έλθόντα δμοίως δὲ καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων τῶν ἀπὸ τύχης λεγομένων ἀεί τι εΐναι λαβείν τὸ αἴτιον, ἀλλ' οὐ τύχην, ἐπεὶ εἴ γέ τι ἢν ἡ τύχη, ἄτοπον ἂν φανείη ὡς ἀληθως, και ἀπορήσειεν ἄν τις διὰ τί ποτ' οὐδείς των ἀρχαίων σοφών τὰ αἴτια περί γενέσεως και φθοράς λέγων περί τύχης οὐδὲν διώρισεν, ἀλλ' ὡς ἔοικεν, οὐδὲν ἄοντο οὐδ' ἐκεῖνοιεῖ- 10

ναι ἀπὸ τύχης. Αλλὰ καὶ τοῦτο θαυμαστόν πολλά γάρ καὶ γίνεται καὶ ἔστιν ἀπὸ τύχης καὶ ἀπὸ ταὐτομάτου, & οὐκ ἀγνοοθντες ὅτι ἔστιν ἐπανενεγκεῖν ἔκαστον ἐπίτι αἴτιων τῶν γινομένων, καθάπερ δ παλαιός λόγος εἶπεν δ ἀναιρῶν τὴν τύχην, όμως τούτων τὰ μέν εΐναί φασι πάντες ἀπὸ τύχης 15

τὰ δ' οὖκ ἀπὸ τύχης.

Διὸ καὶ ἄμῶς γέ πως ἢν ποιητέον αὐ-

195 b 34 ή om. I Th. 47, 14 | 196 a 2 αίτιον: τὰ αίτια Sp. 328, 27 || 12 ἀπό τύχ- ταὐτομάτου eiic. Torstrick || 14 παλαιός: πρότερος Spengel || είπεν: om. Sp. 330, 14 eiic. Torstrick || 20 παρέλειπον EF: παρέλιπον Ι Sp. 330, 29 κατέλ- Th. 49, 5.

pour eux une chose analogue à l'amitié, la haine, l'intelligence, le feu, ou tout autre chose pareille; donc soit qu'ils en admissent l'existence, soit qu'ils la niassent, ils sont étranges de l'avoir passée sous silence; <sup>20</sup> et cela d'autant plus qu'ils en font usage quelquefois. Ainsi Empédocle dit que ce n'est pas constamment que l'air se sépare pour se placer dans la région la plus élevée, mais selon qu'il plaît à la fortune; jugez-en: il dit dans sa cosmogonie: « il se rencontra que l'air s'étendit ainsi, mais souvent autrement »; et les parties des animaux sont engendrées la plupart par fortune, à son dire.

Deuxième théorie Exposé.

24 Pour d'autres, et notre ciel et tous les mondes ont pour cause le hasard; car c'est du hasard que proviennent la formation du tourbillon et le mouvement qui a séparé les éléments et constitué l'univers dans l'ordre où nous le voyons.

28 Mais voici qui est particulièrement sur-Critique. prenant: d'une part, selon eux, les animaux ni les plantes n'existent ni ne sont engendrés par fortune, la cause de cette génération étant nature, intelligence, ou quelque autre chose de tel (en effet, ce n'est pas n'importe quoi qui naît, au gré de la fortune, de la semence de chaque être, mais de celle-ci un olivier, de celle-là un homme) ; tandis que, d'autre part, le ciel et les plus divins des êtres visibles proviennent du hasard et n'ont aucune cause comparable à celle des animaux et des plantes. Même s'il en était ainsi, cela valait la peine qu'on y insistât et il était bon d'en parler. 1 Car cette théorie est certes, à d'autres égards, contraire à la raison, mais elle est rendue plus absurde encore par l'expérience que, dans le ciel, rien n'arrive par hasard, et qu'au contraire dans les choses qui, censément, n'existaient pas par fortune, beaucoup arrivent par fortune; à coup sûr le contraire était plus vraisemblable.

Troisième théorie.

5 D'autres encore pensent que la fortune est une cause, mais cachée à la raison humaine, parce qu'elle serait quelque chose de divin et de surnaturel à un degré supérieur (1).

Gonclusion.

7 Ainsi il faut examiner ce que sont hasard et fortune, s'ils sont identiques ou différents, et commentils tombent dans notre classification des causes.

<sup>(1)</sup> Opinion professée par les Stoïciens que les Placita attribuent à Anaxagore.

τοῖς μνείαν. ᾿Αλλὰ μὴν οὐδ᾽ ἐκείνων γέ τι ὄοντο εἶναι τὴν τύχην, οἷον φιλίαν ἢ νεῖκος ἢ νοῦν ἢ πῦρ ἢ ἄλλο γέ τι τῶν τοιούτων. Ἦτοπον οῧν εἴτε μὴ ὑπελάμβανον εἶναι εἴτε οἰόμενοι παρέλειπον, καὶ ταῦτ᾽ ἐνίοτε χρώμενοι, ὥσπερ Ἐμπε- 20 δοκλῆς οὖκ ἀεὶ τὸν ἀέρα ἀνωτάτω ἀποκρίνεσθαί φησιν, ἀλλ᾽ ὅπως ἄν τύχη. Λέγει γοῦν ἐν τῇ κοσμοποιία ὡς οὕτω συνέκυρσε θέων τότε, πολλάκι δ᾽ ἄλλως καὶ τὰ μόρια τῶν ζφων ἀπὸ τύχης γενέσθαι τὰ πλεῖστα φησίν.

לסו לב דועבק

οί και τούρανου τουδε και των κόσμων πάντων αιτιώνται τὸ 25 αὐτόματον ἀπὸ ταὐτομάτου γὰρ γίγνεσθαι τὴν δίνην καὶ τήν κίνησιν τήν διακρίνασαν και καταστήσασαν είς ταύτην τὴν τάξιν τὸ πῶν. Καὶ μάλα τοῦτο θαυμάσαι ἄξιον λέγοντες γάρ τὰ μὲν ζῷα καὶ τὰ φυτὰ ἀπὸ τύχης μήτε είναι μήτε γίγνεσθαι, άλλ' ήτοι φύσιν ή νουν ή τι τοιούτον 3ο έτερον είναι τὸ αἴτιον (οὐ γὰρ ὅ τι ἔτυχεν ἐκ τοθ σπέρματος έκάστου γίγνεται, αλλ' έκ μέν τοθ τοιουδὶ έλαία έκ δέ τοθ τοιουδί ἄνθρωπος), τὸν δ' οὐρανὸν καὶ τὰ θειότατα τῶν φανερών ἀπὸ τοθ αὐτομάτου γενέσθαι, τοιαύτην δ' αἰτίαν μηδεμίαν είναι οίαν τῶν ζώων καὶ τῶν φυτῶν. Καίτοι εἰ οὕτως 35 ἔχει, τοθτ' αὐτὸ ἄξιον ἐπιστάσεως, καὶ καλῶς ἔχει λεχθηναί τι περί αὐτοῦ. Πρὸς γὰρ τῷ καὶ ἄλλως ἄτοπον είναι 196 τὸ λεγόμενον, ἔτι ἀτοπώτερον τὸ λέγειν ταθτα ὁρωντας ἐν μέν τῷ οὐρανῷ οὐδὲν ἀπὸ ταὐτομάτου γιγνόμενον, ἐν δὲ τοῖς οὐκ ἀπὸ τύχης πολλά συμβαίνοντα ἀπὸ τύχης καίτοι εἰκός γε ην τουναντίον γίγνεσθαι.

Εἰσὶ δέ τινες οῖς δοκεῖ εἶναι αἰτία μεν ή τύχη, ἄδηλος δὲ ἀνθρωπίνη διανοία ὡς θεῖόν τι οῧσα

καὶ δαιμονιώτερον. Ωστε σκεπτέον καὶ τί ἐκάτερον, καὶ εἰ ταὐτὸν ἢ ἔτερον τό τε αὐτόματον καὶ ἡ τύχη, καὶ πῶς εἰς τὰ διωρισμένα αἴτια ἐμπίπτουσιν.

25 χόσμων Ε Sp. 331, 18: χοσμιχών I Vet. lat. χόσμων  $F \parallel 34$  γενέσθαι: γίγνεσθαι  $E \parallel 36$  τοῦτ ' αὐτὸ : τοῦτό γε αὐτὸ FI τοῦτ ' αὐτῶν  $Sp. 332, 2 \parallel 496 b$  5 γίγνεσθαι: γέν-I.

## [La fortune. Théorie d'Aristote.]

Définitions préliminaires à la définition de la fortune. <sup>10</sup> D'abord on reconnaîtra que l'expérience montre des faits qui se produisent toujours de même, et des faits qui se produisent fréquemment; or, il est évident que la fortune n'est dite la cause ni des uns ni

des autres et que les essets de la fortune ne sont ni parmi les faits nécessaires et constants, ni parmi les faits qui se produisent la plupart du temps.

1. Faits fréquents et faits rares.

1. Faits fréquents produisent par exception à ceux-là, et que tout le monde les appelle effets de fortune,

il est évident que la fortune et le hasard existent en quelque manière : car nous savons que de tels faits sont effets de fortune et que les effets de fortune sont de tels faits.

2. Faits de finalité et de choix.

17 Or, parmi les faits, les uns se produisent en vue de quelque chose, les autres non;
18 et parmi les premiers, les uns par choix,

les autres non par choix, les uns et les autres étant des faits qui se produisent en vue de quelque chose; on voit, par suite, que parmi les faits qui font exception à la nécessité et à la fréquence il y en a auxquels on peut appliquer la détermination téléologique. Les faits qui en sont vue de quelque chose sont tous ceux qui pourraient être accomplis par la pensée ou la nature.

3. Causalité
par accident, nous disons qu'ils sont des
effets de fortune: de même, en effet, qu'à

l'être s'applique la distinction du par soi et de l'accident, de même elle peut s'appliquer à la cause: par exemple, l'art de bâtir est la cause par soi de la maison, le blanc et le musicien en sont les causes par accident. La cause par soi est déterminée, la cause accidentelle indéfinie; car la multitude des accidents possibles d'une chose est infinie.

Définition
de la fortune.

caractère accidentel se présente dans les faits qui sont produits en vue d'une fin, alors on parle d'effets de fortune et de hasard. Nous aurons à

Πρώτον μὲν οὖν, ἐπειδὴ ὁρῶμεν τὰ μὲν ἀεὶ ὡσαύτως το γινόμενα τὰ δὲ ὡς ἐπὶ πολύ, φανερὸν ὅτι οὐδετέρου τούτων αἰτία ἡ τύχη λέγεται οὐδὲ τὸ ἀπὸ τύχης, οὔτε τοῦ ἐξ ἀνάγκης καὶ ἀεὶ οὔτε τοῦ ὡς ἐπὶ πολύ. ᾿Αλλ᾽ ἐπειδὴ ἔστιν Ϝ γίγνεται καὶ παρὰ ταῦτα, καὶ ταῦτα πάντες φασὶν εἶναι ἀπὸ τύχης, φανερὸν ὅτι ἔστι τι ἡ τύχη καὶ τὸ αὐτόματον τὰ τὸ τὰ τὸ τοιαῦτα ἀπὸ τύχης καὶ τὰ ἀπὸ τύχης τοιαῦτα ὄντα ἴσμεν.

Τῶν δὲ γινομένων τὰ μὲν ἔνεκά του γίγνεται, τὰ δ' οὖ· τούτων δὲ τὰ μὲν κατὰ προαίρεσιν, τὰ δ' οὖ κατὰ προαίρεσιν, ἄμφω δ' ἐν τοῖς ἔνεκά του, ὅστε δῆλον ὅτι καὶ ἐν τοῖς παρὰ τὸ ἀναγκαῖον καὶ τὸ ὡς ἐπὶ πολὺ ἔστιν ἔνια 20 περὶ ὰ ἐνδέχεται ὑπάρχειν τὸ ἕνεκά του. Ἔστι δ' ἔνεκά του ὅσα τε ἀπὸ διανοίας ἄν πραχθείη καὶ ὅσα ἀπὸ φύσεως.

Τὰ δὴ τοιαθτα ὅταν κατὰ συμβεβηκὸς γένηται, ἄπὸ τύχης φαμὲν εἶναι. ဪσπερ γὰρ καὶ ὅν ἐστι τὸ μὲν καθ᾽ αὐτὸ
τὸ δὲ κατὰ συμβεβηκός, οὕτω καὶ αἴτιον ἐνδέχεται εἶναι, ₂5
οἷον οἰκίας καθ᾽ αὐτὸ μὲν αἴτιον τὸ οἰκοδομικόν, κατὰ συμβεβηκὸς δὲ τὸ λευκὸν ἢ τὸ μουσικόν. Τὸ μὲν οῧν καθ᾽ αὐτὸ
αἴτιον ὡρισμένον, τὸ δὲ κατὰ συμβεβηκὸς ἄόριστον ἄπειρα
γὰρ ἄν τῷ ἑνὶ συμβαίη.

Καθάπερ οὖν ἐλέχθη, ὅταν ἐν τοῖς ἔνεκά του γιγνομένοις τοῦτο γένηται, τότε λέγεται ἀπὸ ταὐ- 3ο τομάτου καὶ ἀπὸ τύχης. Αὐτῶν δὲ πρὸς ἄλληλα τὴν διαφορὰν τούτων ὕστερον διοριστέον. Νῦν δὲ τοῦτο ἔστω φανερόν, ὅτι ἄμφω ἐν τοῖς ἕνεκά τοῦ ἐστιν, οῖον ἕνεκα τοῦ ἀπολαβεῖν τὸ ἀρ-

196 b 11 et 20 ἐπὶ πολὸ Ε : ἐπὶ τὸ πολὸ F Sp. 335, 29 || 13 ἐπὶ πολὸ EF : ἐπὶ τὸ πολὸ I || 15 τι om. Sp. 334, 4 || 21 ἔστι -25 εἶναι cf. Meta. 11, 8, 1065 a 25-30 || 23 γένηται codd. Meta. 1065 a 28 : γένηται αἴτια Th. 51, 18 cf. Sp. 336, 26 Torstrik.

discerner plus loin la différence de ces deux choses; pour le moment, contentons-nous de cette vérité évidente qu'elles appara tiennent aux choses auxquelles s'applique la détermination téléologique; par exemple un homme aurait pu, s'il avait su, venir en tel lieu pour toucher de l'argent, alors que son débiteur y reçoit le montant d'une quête ; il y est venu, mais non pour cela; mais il lui est arrivé par accident, étant venu là, d'être venu là pour toucher de l'argent; et cela, non parce qu'il fréquente cet endroit la plupart du temps ou nécessairement; et la fin, à savoir le recouvrement de la dette, n'est pas du nombre des causes finales immanentes, mais relève du choix et de la pensée; alors, dans ces conditions, on dit qu'il est allé là par effet de fortune. Au contraire, s'il y est allé par choix et en vue de cette fin, soit qu'il y fréquente constamment, soit qu'il y recouvre son argent la plupart du temps, ce n'est pas effet de fortune. <sup>5</sup>On voit donc que la fortune est une

de la définition. cause par accident, survenant dans les choses qui, étant en vue de quelque fin, relèvent en outre du choix. Par suite la pensée et la fortune sont

du même ordre, car le choix ne va pas sans pensée.

Explication
des opinions.
1. Des Anciens.

<sup>8</sup> En somme il est nécessaire que les causes d'où proviennent les effets de fortune soient indéterminées. D'où il suit que la fortune paraît être du domaine de l'indé-

terminé et impénétrable à l'homme et qu'on peut émettre l'opinion qu'il n'y a pas de faits de fortune. Toutes ces formules sont correctes, parce que justifiables. <sup>12</sup> En un sens, il y a des faits de fortune, car il y a des faits accidentels et la fortune est cause comme accident; comme cause absolue, elle n'est cause de rien; par exemple la cause de la maison, c'est l'architecte et, par accident, le joueur de flûte; et les causes du fait qu'étant venu là, mais non pour recouvrer son argent, on l'y a recouvré, sont infinies en nombre (on voulait voir quelqu'un comme demandeur ou défenseur....).

2. Du vulgaire.

18 De même dire que la fortune est quelque chose de contraire à la raison, est correct: car la raison est du domaine des choses qui sont toujours ou la plupart du temps; la fortune, de celles qui font exception à celles-là. Par suite puisque de telles causes sont indéterminées, la fortune l'est également. 21 Cependant, dans certains cas, on pourrait se demander si n'importe quelles causes peuvent être

γύριον ήλθεν ἄν, κομιζομένου τὸν ἔρανον, εὶ ἤδει ' ήλθε δ' οὐ τούτου ἔνεκα, ἀλλὰ συνέβη αὐτῷ ἐλθεῖν καὶ ποιῆσαι τοῦτο τοῦ κο- 35 μίσασθαι ένεκα τουτο δέ οὔθ' ὡς ἐπὶ τὸ πολύ φοιτῶν εἰς τὸ χωρίον οὖτ' ἐξ ἀνάγκης' ἔστι δὲ τὸ τέλος, ἡ κομιδή, οὖ τῶν ἐν 197 α αὐτῷ αἰτίων, ἀλλὰ τῶν προαιρετῶν καὶ ἀπὸ διανοίας καὶ λέγεταί γε τότε ἀπὸ τύχης ἐλθεῖν. Εἰ δὲ προελόμενος καὶ τούτου ένεκα, ή ἀεὶ φοιτών ή ὡς ἐπὶ τὸ πολὸ κομιζόμενος, οὐκ ἀπὸ τύχης.

Δήλον ἄρα ὅτι ἡ τύχη αἰτία κατὰ συμβεβηκός εν τοίς κατά προαίρεσιν των ένεκά του. Διδ περὶ τὸ αὐτὸ διάνοια καὶ τύχη. ἡ γὰρ προαίρεσις οὐκ ἄνευ

Αόριστα μέν οθν τὰ αἴτια ἀνάγκη εΐναι, ἀφ' ὧν αν γένοιτο τὸ ἀπὸ τύχης. "Οθεν καὶ ἡ τύχη τοῦ ἀορίστου είναι δοκεί και άδηλος ανθρώπω, και έστιν ώς οὐδὲν ἀπὸ τύχης 10 δόξειεν ἄν γίγνεσθαι. Πάντα γὰρ ταθτα ὀρθῶς λέγεται, ὅτι εὐλόγως. "Εστι μὲν γὰρ ὡς γίνεται ἀπὸ τύχης κατὰ συμβεβηκός γάρ γίνεται, καὶ ἔστιν αἴτιον ὡς συμβεβηκὸς ἡ τύχη, ώς δ' άπλως οὐδενός, οΐον οἰκίας οἰκοδόμος μέν αἴτιος, κατά συμβεβηκός δὲ αὐλητής, καὶ τοῦ ἐλθόντα κο- 15 μίσασθαι τὸ ἀργύριον, μὴ τούτου ἕνεκα ἐλθόντα, ἄπειρα τὸ πλήθος και γάρ ίδειν τινά βουλόμενος και διώκων και φεύγων θεασόμενος.

Καὶ τὸ φάναι είναί τι παράλογον τὴν τύχην ὀρθῶς. δ γάρ λόγος ἢ τῶν ἀεὶ ὄντων ἢ τῶν ὡς ἐπὶ τὸ πολύ, ἡ δὲ τύχη ἐν τοῖς γιγνομένοις παρὰ ταθτα. "Ωστ' ἐπειδὴ ἄόριστα 20 τὰ οδτως αἴτια, καὶ ἡ τύχη ἀόριστον. "Ομως δ' ἐπ' ἐνίων ἀπορήσειεν ἄν τις, ᾶρ' οῧν τὰ τυχόντα αἴτι' ἄν γένοιτο τῆς

<sup>34</sup> χομιζομένου Th. 52, 13 Ph. 274, 21 Sp. 336, 4 et 30 cf. 338, 29 : χομισόμενος ΕΕΙ Ph. 274, 21 land. χομιζόμενος Ε, χομισαμένου E2 || 35 άλλα om. Sp. 336, 5 || 35-36 τοῦ χομίσασθαι ἔνεκα codd. Sp. 336, 5 Ph. 274, q et 23: eiic. Bonitz Torstrik | 197 a 4 xout 6μενος eiic. Torstrik || 5 δηλον -14 οὐδενός cf. Meta. 1065 a 30-35 || 18 θεασόμενος Spengel cf. Sp. 340, 26: θεασάμενος Sp. 341, 19 Th. 53, 9 καὶ θεασ. om. E Vet. lat. eiic. Torstrik ante καὶ φεύγων pon. FI |

causes de la fortune : par exemple, si la cause de la santé ne serait pas le courant d'air ou l'échauffement, et non la coupe de cheveux; car, parmi les causes accidentelles, les unes sont plus

proches que les autres.

<sup>25</sup> D'autre part on parle de bonne fortune, quand un bien arrive, de mauvaise fortune, quand c'est un mal; de fortune heureuse ou d'infortune quand ce bien ou ce mal sont considérables; par suite quand il s'en faut de peu qu'on ait éprouvé un grand mal ou un grand bien, on parle encore de fortune heureuse, ou d'infortune; parce que la pensée les considère comme existant, le peu s'en faut passant pour un écart nul. En outre l'heureuse fortune est, dit-on, chose peu sûre, et avec raison; car la fortune n'est pas sûre; car aucun effet de la fortune ne peut être ni toujours, ni fréquemment.

Résumé.

Rés

en vue d'une fin.

6

[Le hasard et la fortune. Leur différence. Leur place parmi les causes.]

Différence entre le hasard et la fortune.

b

<sup>36</sup> Mais ils diffèrent en ce que le hasard a plus d'extension; en effet tout effet de fortune est de hasard, mais tout fait de hasard n'est pas de fortune. En effet, il y a fortune

et effets de fortune, pour tout ce à quoi peut s'attribuer l'heureuse fortune et en général l'activité pratique. Aussi est-ce nécessairement dans les objets de l'activité pratique qu'il y a de la fortune. Une preuve en est qu'on regarde comme identique au bonheur, ou presque, la bonne fortune; or, le bonheur est une certaine activité pratique, puisque c'est une activité pratique réussie. Par suite, les êtres qui ne peuvent agir pratiquement ne peuvent, non plus, produire aucun effet de fortune. D'où résulte qu'aucun être inanimé, aucune bête, aucun enfant n'est l'agent d'effets de fortune, parce qu'il n'a pas la faculté de choisir; ils ne sont pas non plus susceptibles d'heureuse fortune ni d'infortune, si ce n'est par métaphore; ainsi Protarque disait que les pierres dont on fait les autels jouissaient d'une heureuse fortune parce qu'on les honore, tandis que leurs compagnes sont

τύχης, οΐον ύγιείας ἢ πνεθμα ἢ εΐλησις, ἀλλ' οὐ τὸ ἀποκεκάρθαι ἔστι γὰρ ἄλλα ἄλλων ἑγγύτερα τῶν κατὰ συμβεβηκὸς αἰτίων.

Τύχη δὲ ἀγαθὴ μὲν λέγεται, ὅταν ἀγαθόν τι ἀποδῆ, φαύλη δέ, ὅταν φαθλόν τι, εὖτυχία δὲ καὶ δυστυχία, ὅταν μέγεθος ἔχοντα ταθτα· διὸ καὶ τὸ παρὰ μικρὸν κακὸν ἢ ἀγαθὸν μέγα λαβεῖν ἢ εὖτυχεῖν ἢ ἀτυχεῖν ἐστίν, ὅτι ὡς ὑπάρχον λέγει ἡ διάνοια· τὸ γὰρ παρὰ μικρὸν ὥσπερ οὐδὲν ἀπέχειν δοκεῖ. Ἦτι ἀβέβαιον ἡ εὖτυχία ³ο εὖλόγως· ἡ γὰρ τύχη ἀβέβαιος· οὔτε γὰρ ἀεὶ οὔθ² ὡς ἐπὶ τὸ πολὸ οὖόν τ² εἶναι τῶν ἀπὸ τύχης οὐθέν.

Έστι μέν οὖν ἄμφω αἴτια, καθάπερ εἴρηται, κατὰ συμβεβηκός, καὶ ἡ τύχη καὶ τὸ αὐτόματον, ἐν τοῖς ἐνδεχομένοις γίγνεσθαι μὴ ἄπλῶς μηδο ὡς ἐπὶ τὸ πολύ, καὶ τούτων ὅσο ἄν γένοιτο ἕνεκά του.

G

Διαφέρει δ' ὅτι τὸ αὐτόματον ἐπὶ πλεῖόν ἐστι' τὸ μὲν γὰρ ἀπὸ τύχης πῶν ἀπὸ ταὐτομάτου, τοῦτο δ' οὐ πῶν ἀπὸ τύχης. Ἡ μὲν γὰρ τύχη καὶ τὸ ἀπὸ τύχης ἐστὶν ὅσοις 197 b καὶ τὸ εὐτυχῆσαι ἄν ὑπάρξειεν καὶ ὅλως πρῶξις. Διὸ καὶ ἄνάγκη περὶ τὰ πρακτὰ εἶναι τὴν τύχην σημεῖον δ' ὅτι δοκεῖ ἤτοι ταὐτὸν εἶναι τῆ εὐδαιμονία ἡ εὐτυχία ἢ ἐγγύς, ἡ δ' εὐδαιμονία πρῶξίς τις εὐπραξία γὰρ. "Ωσθ' ὁπόσοις 5 μὴ ἐνδέχεται πρῶξαι, οὐδὲ τὸ ἀπὸ τύχης τι ποιῆσαι. Καὶ διὰτοῦτοοὔτεἄψυχονοὐδὲνοὔτεθηρίονοὔτεπαιδίονοὐδὲν ποιεῖ ἀπὸ τύχης, ὅτι οὐκ ἔχει προαίρεσιν οὐδ' εὐτυχία οὐδ' ἀτυ-

<sup>23</sup> είλησις Sp. 343, 2 Vet. lat. Hamelin: εἴλησις EI Prantl εἴλισις F || 25 τύχη -27 ταΰτα cf. Meta. 1065 a 35 -b 1 || post αἰτίων add. εὐτυχία δὲ ἐστιν ὅταν ὡς προείλετο ἀποδη ἀτυχία δὲ ὅταν παρὰ τὴν προαίρεσιν Ε cf. Th. 53, 24 et Eudemos ap. Sp. 358, 34 || 28 εὐτυχεῖν ἢ ἀτυχεῖν Ε Sp. 344, 29 Ph. 279, 22: δυστυχεῖν ἢ εὐτυχεῖν cett. cf. Ph. 54, 2 et 4.

<sup>197</sup> b 2 post πρᾶξις add. τις Th. 54, 12.

foulées au pied. En revanche ces choses elles-mêmes peuvent, en quelque façon, pâtir par effet de fortune quand celui qui exerce sur elles son activité pratique agit par effet de fortune; autre-

ment ce n'est pas possible.

<sup>13</sup> Quant au hasard, il appartient aux animaux et à beaucoup d'êtres inanimés: ainsi on dit que la venue du cheval est un hasard, quand par cette venue il a trouvé le salut, sans que le salut ait été en vue. Autre exemple: la chute du trépied est un hasard, si après sa chute il est debout pour servir de siège, sans qu'il soit tombé pour servir de siège.

Résumé.

18 Par suite, on le voit, dans le domaine des choses qui ont lieu absolument en vue de quelque fin, quand des choses ont lieu sans avoir en vue le résultat et en ayant leur cause finale hors de lui, alors nous parlons d'effets de hasard; et d'effets de fortune, pour tous ceux des effets de hasard qui, appartenant au genre des choses susceptibles d'être

choisies, atteignent les êtres capables de choix.

<sup>22</sup> Indice: nous parlons d'une cause vaine, lorsque ce qui est produit, ce n'est pas la fin visée par la cause, mais ce qu'aurait produit une autre cause, existant en vue de la fin qui a été réellement produite (1). Par exemple, on se promène en vue d'obtenir une évacuation ; si, après la promenade, elle ne se produit pas, nous disons qu'on s'est promené en vain, et que la promenade a été vaine; on entend ainsi par vain ce qui, étant de sa nature en vue d'une autre chose, ne produit pas cette chose en vue de laquelle il existait par nature; car, si l'on disait que l'on s'est baigné en vain, sur ce prétexte que le soleil ne s'est pas ensuite éclipsé, on serait ridicule, cela n'étant pas en vue de ceci. Ainsi le hasard, pour s'en rapporter à son nom même, existe quand la cause se produit par elle-même en vain. En effet la chute d'une pierre n'a pas lieu en vue de frapper quelqu'un; donc la pierre est tombée par effet de hasard, car autrement elle serait tombée du fait de quelqu'un et pour frapper.

32 C'est surtout dans les générations naturelles, que se distin-

<sup>(1)</sup> Si l'on adopte le texte des manuscrits et de Bekker, il faut traduire : lorsque la cause qui est en vue d'une fin n'est pas en vue de la fin réellement atteinte. Avec la corr. de Prantl : quand une chose qui est en vue d'une autre n'amène pas ce en vue de quoi elle était. Mais l'absence de causalité essentielle ne suffit pas à légitimer la comparaison du hasard à la cause vaine.

γία ὑπάργει τούτοις, εὶ μὴ καθ' ὁμοιότητα, ὥσπερ ἔφη Πρώταρχος εὐτυχεῖς εΐναι τοὺς λίθους ἐξ ὢν οἱ βωμοί, ὅτι 10 τιμώνται, οἱ δὲ δμόζυγες αὐτών καταπατοῦνται. Τὸ δὲ πάσχειν ἀπὸ τύχης ὑπάρξει πως καὶ τούτοις, ὅταν ὁ πράττων τι περί αὐτὰ πράξη ἀπὸ τύχης ἄλλως δὲ οὐκ ἔστιν.

δ' αὐτόματον καὶ τοῖς ἄλλοις ζώοις καὶ πολλοῖς τῶν ἀψύχων, οΐον δ ἵππος αὐτόματος, φαμέν, ἣλθεν, ὅτι ἐσώθη 15 μὲν ἐλθών, οὐ τοῦ σωθῆναι δὲ ἕνεκα ἦλθεν. Καὶ ὁ τρίπους αὐτόματος κατέπεσεν έστη μεν γάρ του καθησθαι ένεκα, άλλ

οὐ τοθ καθῆσθαι ἔνεκα κατέπεσεν.

Ωστε φανερόν ὅτι ἐν τοῖς άπλως ενεκά του γινομένοις, όταν μή του συμβάντος ενεκα γένηται οῦ ἔξω τὸ αἴτιον, τότε ἀπὸ ταὐτομάτου λέγομεν ἀπὸ 20 τύχης δέ, τούτων όσα ἀπὸ ταὐτομάτου γίνεται τῶν προαιρετών τοις έχουσι προαίρεσιν.

Σημεῖον δὲ τὸ μάτην, ὅτι λέγεται ὅταν μὴ γένηται τὸ οῦ ἔνεκα ἀλλ' ὅ ἐκείνου ἕνεκα, οῗον τὸ βαδίσαι λαπάξεως ένεκα έστιν εί δὲ μὴ ἐγένετο βαδίσαντι, μάτην φαμέν βαδίσαι και ή βάδισις ματαία, ώς τοθτο ον 25 τὸ μάτην, τὸ πεφυκὸς ἄλλου ἕνεκα, ὅταν μὴ περαίνη ἐκεῖνο οῦ ἔνεκα ἐπεφύκει, ἐπεὶ εἴ τις λούσασθαι φαίη μάτην ὅτι οὐκ ἐξέλιπεν ὁ ἥλιος, γελοῖος ἄν εἴη οὐ γὰρ ἦν τοῦτο ἐκείνου ἕνεκα. Οὕτω δὴ τὸ αὐτόματον καὶ κατὰ τὸ ὄνομα, ὅταν αὐτὸ μάτην γένηται κατέπεσε γὰρ οὐ τοθ πατάξαι ἕνεκα 3ο δ λίθος ἀπὸ τοῦ αὐτομάτου ἄρα κατέπεσεν δ λίθος, ὅτι

Μάλιστα δ'

14 άλλοις codd. Sp. 346, 33: ἀλόγοις Al. ap. Sp. 346, 35 ef. τοῖς άλλοις τῶν ζώων ἀλόγοις Th. 54, 26 | 17 ἔστη: ἐστι Ε ἐστάθη Hamelin | 20 οῦ F Sp. 347, 12 : ὧν E [Prantl, Diels, Lebegue] err. Bekker Ph. 288, 22 | ων — αἴτιον eiic. Torstrik | 23 το οῦ ἔνεχα άλλ' ὁ ἐχείνου ενεχα Sp. 349, 6 : τὸ ενεχα ἄλλου ἐχείνου ενεχα codd. Ph. 289, 26 τῷ ενεχα ἄλλου ἐχεῖνο οὖ ε̈νεχα Prantl, Bonitz, Hamelin cf. Th. 55, 17 το ένεκα άλλου ἐκείνου οὖ ένεκα Vet. lat. || 27 ένεκα ἐπεφύκει Ε : ἕνεκα ἦ καἰ ἐπ- FI ἔνεκα ἦν ἢ ἐπ. Th. 55, 18 Sp. 348, 25 || 28 ἐξέλιπεν : ἐξέλειπεν Ε.

πέσοι αν ύπο τινός και του πατάξαι ένεκα.

guent faits de fortune et de hasard ; car d'une génération contraire à la nature, nous ne disons pas qu'elle est effet de fortune, mais plutôt de hasard. Mais c'est encore autre chose, car la cause finale d'un effet de hasard est hors de cet effet, celle d'une telle génération est interne.

98 a

Causalité de la fortune et du hasard. <sup>1</sup>On vient de dire ce qu'est le hasard, et la fortune, et leur différence. Comme modalités de causes, l'un et l'autre sont dans ce d'où vient le commencement du

mouvement; toujours, en esset, ils sont une sorte de cause naturelle ou de cause par la pensée, mais le nombre de ces sortes de

causes est infini(1).

\*Mais, puisque le hasard et la fortune sont causes des faits dont l'intelligence ou la nature pourrait être causes, quand de tels faits ont une cause par accident, puisque d'autre part rien d'accidentel n'est antérieur au par soi, il est évident que la cause par accident n'est pas davantage antérieure à la cause par soi. Le hasard et la fortune sont donc postérieurs à l'intelligence et à la nature; par suite si le hasard est, ce qui serait le comble, cause du ciel (²), il faudra que, antérieurement, l'intelligence et la nature soient causes et de beaucoup d'autres choses et de cet univers.

7

### [Le physicien connaît des quatre causes.]

Le nombre des causes.

14 Qu'il y ait des causes et que le nombre en soit tel que nous le disons, c'est ce qui est évident : car c'est ce nombre qu'embrasse le pourquoi. En effet, le pourquoi se ramène, en fin de compte, soit à l'essence (à propos des choses immobiles, comme en mathématiques; en effet, il se ramène en fin de compte à la définition du droit, du commensurable, etc.), soit au moteur prochain (par exemple, pourquoi ont-ils fait la guerre? parce qu'on les a pillés); soit à la cause finale (par exemple, pour

(1) Cf. 5. 196 b 28.

<sup>(2)</sup> Cf. 4. 196 a 24. Aristote, dans sa critique des atomistes (résumée par Ph. Gen. Corr. 164, 10), insiste sur l'idée que l'ατάκτως c'est le hasard, donc l'exceptionnel.

έστι χωριζόμενον του από τύχης έν τοις φύσει γινομένοις. δταν γὰρ γένηταί τι παρὰ φύσιν, τότε οὖκ ἄπὸ τύχης άλλὰ μαλλον ἄπὸ ταὐτομάτου γεγονέναι φαμέν. \*Εστι 35 δὲ καὶ τοῦτο ἔτερον τοῦ μὲν γὰρ ἔξω τὸ αἴτιον, τοῦ δ' ἐντός.

Τί μὲν οὖν ἐστὶ τὸ αὐτόματον καὶ τί ἡ τύχη, εἴρηται, 198 a και τί διαφέρουσιν άλλήλων. Τής δ' αιτίας των τρόπων εν τοις δθεν ή άρχη της κινήσεως, έκάτερον αὐτῶν ή γάρ τῶν φύσει τι ἢ τῶν ἀπὸ διανοίας αἴτιων ἀεί ἐστιν· ἀλλὰ τούτων τὸ πληθος ἀόριστον.

Επεὶ δ' ἐστὶ τὸ αὐτόματον καὶ ἡ τύχη αἴτια ὧν ἄν ἢ νοθς γένοιτο αἴτιος ἢ φύσις, ὅταν κατά συμδεβηκὸς αἴτιόν τι γένηται τούτων αὐτῶν· οὐδέν δέ κατά συμβεβηκός ἐστι πρότερον τῶν καθ' αῦτό, δῆλον ὅτι οὐδὲ τὸ κατὰ συμβεβηκὸς αἴτιον πρότερον τοῦ καθ' αῦτό. Ύστερον ἄρα τὸ αὐτόματον καὶ ἡ τύχη καὶ νοῦ καὶ φύσεως. ἄστ' εἰ ὅτι μά- το λιστα τοθ οδρανοθ αἴτιον τὸ αὐτόματον, ἀνάγκη πρότερον νοθν και φύσιν αιτίαν εΐναι και άλλων πολλών και τοθδε τοῦ παντός.

"Ότι δ' ἔστιν αἴτια, καὶ ὅτι τοσαθτα τὸν ἀριθμὸν ὅσα φαμέν, δηλον· τοσαθτα γάρ τὸν ἄριθμὸν τὸ διὰ τί περιεί- 15 ληφεν. ἢ γὰρ εἶς τὸ τί ἐστιν ἀνάγεται τὸ διὰ τί ἔσχατον έν τοῖς ἀκινήτοις, οΐον ἐν τοῖς μαθήμασιν (εἰς δρισμὸν γὰρ του εύθέος ή συμμέτρου ή ἄλλου τινός ἀνάγεται ἔσχατον), η είς τὸ κινησαν πρώτον, οΐον διὰ τί ἐπολέμησαν; ὅτι ἐσύ\_ ιησαν. ἢ τίνος ἔνεκα; ἵν᾽ ἄρξωσιν. ἢ ἐν τοῖς γινομένοις ἡ 20

33 τοῦ E Ph. 292, 8 et 20 Bonitz: τὸ FI Sp. 351, 31 | 36 pr. δὲ odd. Ph. 292, 18: γάρ Sp. 352, 15 | έξω: έξωθεν Sp. 352, 28 cf. Sonitz Ind. 263 a 45 | 198 a 2 τῆς δ' αἰτίας τῶν τρόπων Ε Sp. 353, 3 Ph. 293, 1: τῆς δ' αἰτίας τὸν τρόπον Ι τὸν δὲ τρόπον τῆς αἰτίας Vet. lat. | 7 οὐδὲν -13 πάντος cf. Meta. 1065 b 2-4 | 8 post αὐτὸ dd. ωστ' οὐδ' αἴτιον Ε cf. Meta. 1065 b 2-3 || 20 γινομένοις codd. Al. p. Sp. 363, 16: γεννω- Sp. 362, 2.

dominer), soit, pour les choses qui sont engendrées, à la matière. Voilà donc, manifestement, quelles sont les causes et quel est leur nombre.

Le physicien connaît de toutes.

22 Puis donc qu'il y a quatre causes, il appartient au physicien de connaître de toutes et, pour indiquer le pourquoi en physicien, il le ramènera à elles toutes: la matière, la forme, le moteur, la cause finale. 24 Il est vrai que trois d'entre

elles se réduisent à une en beaucoup de cas: car l'essence et la cause finale ne font qu'un; alors que l'origine prochaine du mouvement est identique spécifiquement à celles-ci; car c'est un homme qui engendre un homme; <sup>27</sup> et d'une manière générale, il en est ainsi pour tous les moteurs mus; quant à ceux qui ne sont pas mus, ils ne relèvent plus de la physique, car s'ils meuvent, ce n'est pas pour avoir en soi mouvement ni principe du mouvement, c'est en étant immobiles. Par suite, trois ordres de recherche: l'une sur les choses immobiles, l'autre sur les choses mues et incorruptibles, l'autre sur les choses corruptibles.

Démonstration.

l'essence, au moteur prochain. Et, en effet, pour la génération, c'est surtout ainsi que l'on cherche les causes; on se demande quelle chose vient après quelle autre, quel est l'agent et quel est le patient prochains, et toujours ainsi en suivant.

doubles, et l'un n'est pas naturel; car il n'a pas en soi un principe de mouvement. Tels sont les moteurs non mus, comme le moteur absolument immobile et le premier de tous, et l'essence et la forme; car ce sont là, fins, et choses qu'on a en vue; par suite, puisque la nature est en vue de quelque fin, il faut que

le physicien connaisse une telle cause.

par exemple il dira que de telle cause efficiente nécessairement vient telle chose, soit absolument soit la plupart du temps; que, pour que telle chose arrive, il faut une matière, comme des prémisses la conclusion; que telle était la quiddité, et pourquoi cela est mieux ainsi, non pas absolument, mais relativement à la substance de chaque chose.

చిన్న. "Οτι μέν οθν τὰ αἴτια ταθτα καὶ τοσαθτα, φανερόν.

'Επεί δ' αἱ αἰτίαι τέτταρες, περὶ πασῶν τοῦ φυσικοῦ εἰδέναι, καὶ εἰς πάσας ἀνάγων τὸ διὰ τί ἀποδώσει φυσικῶς, τὴν ύλην, τὸ εΐδος, τὸ κινῆσαν, τὸ οῦ ἔνεκα. "Ερχεται δὲ τὰ τρία είς εν πολλάκις το μεν γάρ τί έστι και το οῦ ἕνεκα ἕν 25 έστι, τὸ δ' ὅθεν ἡ κίνησις πρώτον τῷ εἴδει ταὖτὸ τούτοις. ἄνθρωπος γάρ ἄνθρωπον γεννά. Και δλως δσα κινούμενα κινεί. όσα δὲ μή, οὐκέτι φυσικῆς οὐ γὰρ ἐν αύτοῖς ἔχοντα κίνησιν οὐδ' ἀρχὴν κινήσεως κινεί, ἀλλ' ἀκίνητα ὄντα. Διὸ τρείς αί πραγματείαι, ή μέν περί ἀκίνητον, ή δὲ περί κινούμενον μὲν 3ο πραγματέτου,  $\eta$  δέ περὶ τὰ φθαρτά.  $\Omega$ στε τὸ διὰ τί καὶ

είς την ύλην ἀνάγοντι ἀποδίδοται, καὶ εἰς τὸ τί ἐστι, καὶ είς τὸ πρῶτον κινῆσαν. Περὶ γενέσεως γὰρ μάλιστα τοῦτον του τρόπου τὰς αἰτίας σκοποθσι, τί μετὰ τί γίνεται, καὶ τί πρωτον ἐποίησεν ἢ τί ἔπαθε, καὶ οὕτως ἀεὶ τὸ ἐφεξῆς.

Διτταὶ

δὲ αἱ ἀρχαὶ αἱ κινοῦσαι φυσικῶς, ὧν ἡ ἑτέρα οὐ φυσική οὐ γάρ ἔχει κινήσεως ἄρχὴν ἐν αύτἢ. Τοιοθτον δ' ἐστὶν εἴ τι κι- 198 b νεί μή κινούμενον, ώσπερ τό τε παντελώς ακίνητον και τὸ πάντων πρώτον καὶ τὸ τί ἐστι καὶ ἡ μορφή· τέλος γὰρ καὶ οδ ένεκα άστε ἐπεὶ ἡ φύσις ἔνεκά του, καὶ ταύτην εἰδέναι εî.

5

35

Καὶ πάντως ἀποδοτέον τὸ διὰ τί, οῖον ὅτι ἐκ τοθδε ανάγκη τόδε· τὸ δὲ ἐκ τοῦδε ἢ ἀπλῶς ἢ ὡς ἐπὶ τὸ πολύ. Καὶ εἶ μέλλει τοδὶ ἔσεσθαι, ὥσπερ ἐκ τῶν προτάσεων τὸ υμπέρασμα· καί ότι τοθτ' ην τό τί ην είναι, καί διότι βέλιον ούτως, οὐχ ἄπλῶς, ἀλλὰ τὸ πρὸς τὴν ἐκάστου οὐσίαν.

30-31 κινούμενον μεν ἄφθαρτον δε codd. : κινουμένων μεν ἄφθαρτον δε onitz cf. Ind. 579 b 20 || 33 περί -35 έφεξης post 24 ένεκα pon. Al. ap. p. 366, 15 cui ass. Th. 58, 1 || 198 b 4 comma post του pon. Sp. 68, 14 et nos coll. Fl Ph. 58, 12 || 5 comma post ôst del. Sp. laud. 68, 15.

[La finalité de la nature : critique de la théorie mécaniste.]

Postulats de la démonstration précédente.

10 D'abord, donc, il faut établir que la nature est au nombre des causes en vue d'une fin, puis comment le nécessaire existe dans les choses naturelles. Car tous ramenent toutes

les causes à cet enchaînement: puisque le chaud est par nature tel, et le froid tel, etc., telles choses sont et seront par nécessité; que s'ils allèguent une autre cause, à peine l'ont-ils touchée qu'ils l'abandonnent, comme celui qui parle de l'amitié et de la haine, cet autre de l'intelligence.

La finalité de la nature. Théorie mécaniste.

16 Mais une difficulté se présente : qu'estce qui empêche la nature d'agir non en vue d'une fin ni parce que c'est le meilleur, mais comme Zeus fait pleuvoir, non pour

augmenter la récolte, mais par nécessité; car l'exhalaison s'étant élevée, doit se refroidir et, s'étant refroidie et étant devenue eau par génération, descendre; quant à l'accroissement de la récolte qui suit le phénomène, c'est un accident. Tout aussi bien, si la récolte se perd, pour cela, sur l'aire, ce n'est pas en vue de cette fin (pour qu'elle se perde) qu'il a plu, mais c'est un accident. Par suite, qu'est-ce qui empêche qu'il en soit de même pour les parties des vivants? Par exemple, c'est par nécessité que les dents pousseront, les unes, les incisives, tranchantes et propres à déchirer, les autres, les molaires, larges et aptes à broyer; car, dit-on, elles n'ont pas été engendrées pour cela, mais par accident il se rencontre qu'elles sont telles. De même pour les autres parties où il semble y avoir détermination téléologique. Et, bien entendu, ce sont les êtres où tout s'est produit comme s'il y avait détermination téléologique qui ont été conservés, s'étant trouvés convenablement constitués; les autres ont péri et périssent comme, pour Empédocle, les bovins à face d'homme.

Critique du mécanisme : raisons propres.

32 Voilà donc, entre autres manières, comment raisonnent ceux qui soulèvent cette difficulté, mais il est impossible qu'il en soit ainsi.

Λεκτέον δή πρώτον μὲν διότι ή φύσις τῶν ἔνεκά του 10 αἰτίων, ἔπειτα περὶ τοῦ ἀναγκαίου, πῶς ἔχει ἐν τοῖς φυσικοῖς· εἰς γὰρ ταύτην τὴν αἰτίαν ἀνάγουσι πάντες, ὅτι ἐπειδὴ τὸ θερμὸν τοιονδὶ πέφυκε καὶ τὸ ψυχρὸν καὶ ἔκαστον δὴ τῶν τοιούτων, ταδὶ ἐξ ἀνάγκης ἐστὶ καὶ γίνεται καὶ γὰρ ἐἀν 15 ἄλλην αἰτίαν εἴπωσιν, ὅσον άψάμενοι χαίρειν ἐῶσιν, ὁ μὲν τὴν φιλίαν καὶ τὸ νεῖκος, ὁ δὲ τὸν νοῦν.

"Εχει δ' ἀπορίαν τί κωλύει την φύσιν μη ένεκά του ποιείν μηδ' ότι βέλτιον, άλλ' ώσπερ ὕει δ Ζεὺς οὐχ ὅπως τὸν σῖτον αὐξήση, ἀλλ' ἐξ ανάγκης· το γάρ αναχθέν ψυχθήναι δεῖ, καὶ το ψυχθέν ύδωρ γενόμενον κατελθείν το δ' αὐξάνεσθαι τούτου γενομέ- 20 νου τὸν σῖτον συμβαίνει. Όμοίως δὲ καὶ εἴ τῷ ἀπόλλυται δ σίτος ἐν τῆ ἄλφ, οὐ τούτου ἕνεκα ὕει ὅπως ἀπόληται, ἀλλὰ τοθτο συμβέβηκεν. "Ωστε τί κωλύει ούτω καὶ τὰ μέρη ἔχειν έν τῆ φύσει, οΐον τοὺς ὀδόντας ἔξ ἀνάγκης ἀνατείλαι τοὺς μέν έμπροσθίους δξείς, έπιτηδείους πρός τὸ διαιρείν, τοὺς δὲ 25 γομφίους πλατείς και χρησίμους πρός το λεαίνειν την τροφήν, έπει οὐ τούτου ἕνεκα γενέσθαι, ἀλλὰ συμπεσείν. Όμοίως δὲ καὶ περὶ τῶν ἄλλων μερῶν, ἐν ὅσοις δοκεῖ ὑπάρχειν τὸ ἕνεκά του. "Οπου μεν οθν απαντα συνέβη ώσπερ καν εί ένεκά του έγίνετο, ταθτα μέν ἐσώθη ἀπὸ τοθ αὐτομάτου συστάντα ἐπι- 3ο τηδείως όσα δὲ μὴ οὕτως, ἀπώλετο καὶ ἀπόλλυται, καθάπερ Ἐμπεδοκλῆς λέγει τὰ βουγενῆ ἄνδρόπρωρα.

Ο μέν οὖν λόγος, ἢ ἄν τις ἀπορήσειεν, οὖτος, καὶ εἴ τις ἄλλος τοιοῦτός ἐστιν ἀδύνατον δὲ τοῦτον ἔχειν τὸν τρόπον. Ταῦτα μὲν γὰρ καὶ πάντα τὰ φύσει ἢ ἀεὶ οὕτω γίνεται ἢ ὡς ἐπὶ 35 τὸ πολύ, τῶν δ³ ἀπὸ τύχης καὶ τοῦ αὐτομάτου οὐδέν. Οὐ

28 όσοις FI Ph. 307, 6 Vet. lat. Hamelin: οίς Ε.

1re raison.

34 En effet ces choses et en général toutes les choses naturelles se produisent telles qu'elles sont soit toujours, soit fréquemment; les faits de for99 a tune et de hasard, non; en effet, ce n'est pas par fortune ni par rencontre que, selon l'opinion commune, il pleut fréquemment en hiver; ce le serait plutôt en été; ni les chaleurs en été; en hiver plutôt. Si donc les chaleurs existent, semble-t-il, ou par rencontre, ou en vue de quelque fin, si telles choses ne peuvent exister par rencontre ou par fortune, ce sera donc en vue de quelque fin. Maintenant toutes ces choses sont par nature, d'après ceux mêmes qui tiennent de tels discours. Donc la finalité se rencontre dans les changements et les êtres naturels.

8 En outre, partout où il y a une fin, les termes antérieurs et les termes consécutifs sont faits en vue de la fin. Donc, selon qu'on fait une chose, ainsi se produit-elle par nature, et selon que la nature produit une chose, ainsi la fait-on, à moins d'empêchements. Fait-on une chose en vue d'une fin? sa production naturelle sera en vue de cette fin. Par exemple si une maison était chose engendrée par nature, elle serait produite de la façon dont l'art en réalité la produit; au contraire, si les choses naturelles n'étaient pas produites par la nature seulement, mais aussi par l'art, elles seraient produites par l'art de la même manière qu'elles le sont par la nature. L'un des moments est donc en vue de l'autre.

3e raison.

15 Maintenant, d'une manière générale, l'art ou bien exécute ce que la nature est impuissante à effectuer, ou bien l'imite. Si donc les choses artificielles sont produites en vue de quelque fin, les choses de la nature le sont également, c'est évident; car dans les choses artificielles comme dans les naturelles les conséquents et les antécédents sont entre eux dans le même rapport.

<sup>20</sup> Mais c'est surtout visible pour les animaux autres que l'homme, qui n'agissent ni par art, ni par recherche, ni par délibération; d'où cette question: les araignées, fourmis et animaux de cette sorte travaillent-ils avec l'intelligence ou quelque chose d'approchant? Or en avançant un peu de ce côté, on voit dans les plantes mêmes les choses utiles se produire en vue de la fin, par exemple les feuilles en vue d'abriter le fruit. Si donc, c'est par une impulsion naturelle et en vue de quelque fin que l'hirondelle fait sons

15

γάρ ἀπὸ τύχης οὐδο ἀπὸ συμπτώματος δοκεί ὕειν πολλάκις του χειρώνος, άλλ' ἐὰν ὑπὸ κύνα· οὐδὲ καύματα ὑπὸ κύνα, άλλ' αν γειμώνος. Εί ουν ή ως από συμπτώματος δοκεί ή 199 : ενεκά του είναι, εὶ μὴ οιόν τε ταθτ' είναι μήτε ἀπὸ συμπτώματος μήτ' ἀπὸ ταὐτομάτου, ἔνεκά του ἂν εἴη. 'Αλλά μήν φύσει γ' έστὶ τὰ τοιαθτα πάντα, ὡς κἄν αὐτοὶ φαῖεν οί ταθτα λέγοντες. "Εστιν άρα τὸ ἔνεκά του ἐν τοῖς φύσει γινομένοις και οδσιν.

Ετι έν δσοις τέλος έστί τι, τούτου ενεκα πράττεται τὸ πρότερον καὶ τὸ ἐφεξῆς. Οὐκοθν ὡς πράττεται, ούτω πέφυκε, καὶ ὡς πέφυκεν, ούτω πράττεται ἔκαστον, ἄν το μή τι έμποδίζη. Πράττεται δ' ένεκά του και πέφυκεν άρα τούτου ένεκα. Ο τον εί ολκία των φύσει γινομένων ήν, ούτως αν έγίνετο ώς νθν ύπὸ τῆς τέχνης εὶ δὲ τὰ φύσει μὴ μόνον φύσει αλλά και τέχνη γίγνοιτο, ώσαύτως αν γίνοιτο ή πέφυκεν. Ένεκα ἄρα θατέρου θάτερον.

Ολως τε ή τέχνη τὰ μέν ἐπιτελεῖ & ἡ φύσις ἀδυνατεῖ ἀπεργάσασθαι, τὰ δὲ μιμείται. Εἰ οὖν τὰ κατὰ τὴν τέχνην ἕνεκά του, δῆλον ὅτι και τὰ κατὰ τὴν φύσιν δμοίως γὰρ ἔχει πρὸς ἄλληλα έν τοίς κατά τέχνην καὶ έν τοίς κατά φύσιν τὰ ὕστερα πρὸς τὰ πρότερα.

Μάλιστα δὲ φανερὸν ἐπὶ τῶν ζώων τῶν ἄλλων, δ ούτε τέχνη ούτε ζητήσαντα ούτε βουλευσάμενα ποιεί. δθεν διαποροθσί τινες πότερον νῷ ἤ τινι ἄλλφ ἐργάζονται οἴ τ' ἀράχναι καὶ οἱ μύρμηκες καὶ τὰ τοιαθτα. Κατὰ μικρὸν δ ούτω προϊόντι και έν τοις φυτοις φαίνεται τά συμφέροντα γινόμενα πρὸς τὸ τέλος, οῗον τὰ φύλλα τῆς τοῦ καρποῦ ἔνεκα 25 σκέπης. "Ωστ' εί φύσει τε ποιεί και ενεκά του ή χελιδών την νεοττιάν καὶ ὁ ἄράχνης τὸ ἄράχνιον, καὶ τὰ φυτὰ τὰ

199 a 8 εν όσοις τέλος εστί codd.: εν οίς τέλος εστί το ενεχά του Sp. 374, 29; 376, 27 cf. Ph. 315, 23 | τέλος τί ἐστι FI Sp. 288, 24; 376, 27; 377, 26 έστι τέλος τι Ph. 308, 16 τι om. Th. 60, 15 || 15 τε FI Sp. 378, 1: 8è E Th. 60, 29 Ph. 316, 19 Hamelin.

Raisons

empruntées

nid, et l'araignée sa toile, et si les plantes produisent leurs feuilles en vue des fruits, et dirigent leurs racines non vers le haut, mais vers le bas, en vue de la nourriture, il est clair que cette sorte de causalité existe dans les générations et les êtres naturels.

30 D'autre part la nature étant double, 5e raison. matière d'un côté, forme de l'autre, et celle-ci étant fin et les autres en vue de cette fin, celle-ci sera une cause, la cause finale. 33 Il y a aussi des fautes dans les choses

artificielles; il arrive au grammairien

d'écrire incorrectement, au médecin d'adaux mécanistes. 1re raison. ministrer mal à propos sa potion; par suite, évidemment, cela est aussi possible dans les choses naturelles. Si donc il y a certaines choses artificielles où ce qui est correct est déterminé téléologiquement, tandis que les parties fautives ont été entreprises en vue d'une fin mais sont manquées, de même en est-il pour les choses naturelles, et les monstres sont des erreurs de la finalité. Alors, quant aux constitutions initiales, si les bovins n'ont pas été capables d'arriver à un certain terme et à une certaine fin, c'est qu'ils avaient été produits par un principe vicié, comme maintenant les monstres le

le « d'abord des ébauches indistinctes », c'était la semence. 9 En outre on trouve aussi dans les plantes la finalité, mais moins accentuée. Est-ce donc qu'il s'est produit, comme chez les animaux des bovins à faces d'hommes, de même chez les plantes des espèces de vignes à tête d'olivier? C'est absurde, et cependant il le faudrait, si cela se passait aussi chez les animaux.

sont par une semence viciée. En outre il fallait que la semence fût engendrée d'abord et non pas tout de suite l'animal; et

13 En outre il faudrait que les générations à partir des

semences se fissent au gré de la fortune.

14 Et une telle thèse supprime, d'une 2e raison. façon générale, les choses naturelles et la nature; en effet sont choses naturelles toutes celles qui, mues d'une façon continue par un principe intérieur, parviennent à une fin; de chacun de ces principes dérive un terme final différent pour chacune et qui n'est pas au gré de la fortune; et ce terme est constant pour chaque chose à moins d'empêchements.

18 La cause finale et ce qui est en vue de cette cause peuvent être, d'autre part, effets de fortune; par exemple nous disons que

φύλλα ἕνεκα τῶν καρπῶν καὶ τὰς ῥίζας οὐκ ἄνω ἀλλὰ κάτω ἔνεκα τῆς τροφῆς, φανερὸν ὅτι ἔστιν ἡ αἰτία ἡ τοιαύτη έν τοις φύσει γινομένοις και οδσιν. . Καὶ ἐπεὶ ἡ φύσις

διττή, ή μεν ώς ύλη ή δ' ώς μορφή, τέλος δ' αύτη, του τέλους δ' ἔνεκα τάλλα, αὕτη ἄν εἴη ἡ αἰτία ἡ οῦ ἕνεκα.

Αμαρτία δὲ γίγνεται καὶ ἐν τοῖς κατὰ τέχνην. ἔγραψε γὰρ οὖκ ὀρθῶς ὁ γραμματικός, καὶ ἐπότισεν οὖκ ὀρθῶς ὁ ἰατρὸς τὸ φάρμακον. ὥστε δήλον ὅτι ἐνδέχεται καὶ ἐν τοῖς κατὰ ३5 φύσιν. Εὶ δὴ ἔστιν ἔνια κατὰ τέχνην ἐν οῖς τὸ ὀρθῶς ἔνεκά 199 b του, εν δε τοις άμαρτανομένοις ένεκα μέν τινος επιχειρείται άλλ' ἀποτυγχάνεται, δμοίως αν έχοι και έν τοις φυσικοίς, καὶ τὰ τέρατα ἁμαρτήματα ἐκείνου τοῦ ἔνεκά του. Καὶ ἐν ταῖς ἐξ ἄρχῆς ἄρα συστάσεσι τὰ βουγενῆ, εἰ μὴ 5 πρός τινα δρον και τέλος δυνατά ην έλθειν, διαφθειρομένης αν αρχής τινός εγίνετο, ώσπερ νθν τοθ σπέρματος. "Ετι ἀνάγκη σπέρμα γενέσθαι πρώτον, ἀλλὰ μὴ εὐθὺς τὰ ζῷα· και τὸ « οὐλοφυὲς μὲν πρῶτα » σπέρμα ἢν. "Ετι και ἐν τοις

φυτοῖς ἔνεστι τὸ ἕνεκά του, ἣττον δὲ διήρθρωται πότερον οθν και έν τοις φυτοις έγινετο, ώσπερ τὰ βουγενη ἀνδρόπρωρα, ούτω και ἀμπελογενή ἐλαιόπρωρα, ἢ οὖ; ἄτοπον γάρ· ἀλλὰ μὴν ἔδει γε, εἴπερ καὶ ἐν τοῖς ζῷοις.

Έτι ἔδει
ἐν τοῖς σπέρμασι γίνεσθαι ὅπως ἔτυχεν.

"Ολως δ' ἀναιρεῖ

δ οὕτω λέγων τὰ φύσει τε καὶ φύσιν· φύσει γάρ, ὅσα 15 ἀπό τινος ἐν αύτοῖς ἀρχῆς συνεχῶς κινούμενα ἀφικνεῖται εἴς τι τέλος ἀφ' ἑκάστης δὲ οὐ τὸ αὐτὸ ἑκάστοις οὐδὲ τὸ τυχόν, αει μέντοι ἐπι τὸ αὐτό, ἄν μή τι ἐμποδίση.

δὲ οῦ ἔνεκα, καὶ δ τούτου ἔνεκα, γένοιτο ἄν καὶ ἀπὸ τύ-

<sup>199</sup> b 7 ετι: εί γ' Hamelin | 14 δ' codd. Th. 62, 13: τε Sp. 383, 13 | 17 είς τι codd. Sp. 377, 35 : ἐπί τι Th. 62, 17 Sp. 383, 23 et 29 πρός τι Al. ap. Sp. 384, 5.

l'étranger est arrivé par fortune et qu'après avoir délié, il est parti, quand il a fait cela comme s'il était venu pour le faire et s'il n'est pas venu pour cela; et cela mérite d'être dit par « accident », car la fortune est parmi les causes par accident, ainsi que nous l'avons dit plus haut; quand des faits de ce genre arrivent soit constamment, soit la plupart du temps, il n'y a ni accident, ni fortune; or il en est toujours ainsi dans les choses naturelles, à moins d'empêchements.

26 Enfin, il est absurde de penser qu'il n'y a pas de génération déterminée téléologiquement, si l'on ne voit pas le moteur délibérer. Voyez l'art : il ne délibère pas; et, certes, si l'art de construire les vaisseaux était dans le bois, il agirait comme la nature; si donc la détermination téléologique est dans l'art, elle est aussi dans la nature. Le meilleur exemple est celui de l'homme qui se guérit luimême; la nature lui ressemble.

Il est donc clair que la nature est cause et cause finale.

9

[La nécessité dans la nature.]

Nécessité absolue et nécessité hypothétique. 34 Maintenant le nécessaire existe-t-il dans les choses naturelles comme nécessaire hypothétique ou nécessaire absolu? Les philosophes, en fait, pensent que le nécessaire

existe dans la génération, comme s'ils jugeaient que le mur se produit nécessairement, parce que les graves sont transportés naturellement vers le bas, et les légers vers la surface; ainsi les pierres et les fondements en bas, la terre en haut, par légèreté, et le bois tout à fait à la surface; en effet c'est le plus léger.

Théorie d'Aristote. la génération de la maison n'aurait pas lieu, mais elle n'a pas lieu par cela, si ce n'est par cela comme matière, mais en vue de couvrir et de conserver; de même partout ailleurs où il y a finalité, les choses ne sont point sans ces conditions de l'ordre de la nécessité, mais ce n'est pas du moins par elles, si ce n'est par elles comme par une matière; c'est en vue de telle fin; par exemple, pourquoi la scie est-elle ainsi pour ceci et en vue de ceci; or, cette fin ne peut se produire si la scie n'est de fer; donc nécessairement elle est de fer, si

χης, οΐον λέγομεν ότι ἀπὸ τύχης ηλθεν δ ξένος καὶ λυ- 20 σάμενος ἀπηλθεν, ὅταν ὥσπερ ἕνεκα τούτου ἐλθὼν πράξη, μή ἔνεκα δὲ τούτου ἔλθη. Και τοῦτο κατὰ συμβεβηκός ή γὰρ τύχη τῶν κατὰ συμβεβηκὸς αἰτίων, καθάπερ καὶ πρότερον εἴπομεν ἀλλ' ὅταν τοθτο ἀεὶ ἢ ὡς ἐπὶ τὸ πολὸ γίγνηται, οὐ συμβεβηκὸς οὐδ' ἀπὸ τύχης' ἐν δὲ τοῖς φυσι- 25 κοίς ἀεὶ οὕτως, ἄν μή τι ἐμποδίση. "Ατοπον δὲ τὸ μὴ οἴε-

σθαι ένεκά του γίνεσθαι, ἐὰν μὴ ἴδωσι τὸ κινοθν βουλευσάμενον. Καίτοι και ή τέχνη οὐ βουλεύεται και γάρ εὶ ἐνῆν έν τῷ ξύλῳ ἡ ναυπηγική, δμοίως ἄν φύσει ἐποίει ὥστ' εὶ ἐν τῆ τέχνη ἔνεστι τὸ ἔνεκά του, καὶ ἐν φύσει. Μάλιστα 3ο δὲ δήλον, ὅταν τις ἐατρεύη αὐτὸς ἑαυτόν τούτω γάρ ἔοικεν ή φύσις. Ότι μὲν οῧν αἰτία ή φύσις, καὶ οὕτως ὡς ἔνεκά του, φανερόν.

Τὸ δ' ἐξ ἀνάγκης πότερον ἐξ ὑποθέσεως ὑπάρχει ή και άπλως; νθν μέν γάρ οἴονται τὸ ἐξ ἀνάγκης εἶναι 35 έν τῆ γενέσει, ὥσπερ ἄν εἴ τις τὸν τοίχον ἐξ ἀνάγκης γε- 200 ε γενησθαι νομίζοι, ότι τὰ μὲν βαρέα κάτω πέφυκε φέρεσθαι τὰ δὲ κοθφα ἐπιπολῆς, διὸ οἱ λίθοι μὲν κάτω καὶ τὰ θεμέλια, ή δὲ γῆ ἄνω διὰ κουφότητα, ἐπιπολῆς δὲ μάλιστα τὰ ξύλα· κουφότατα γάρ. 'Αλλ' ὅμως οὐκ ἄνευ μὲν τούτων

γέγονεν, οὐ μέντοι διὰ ταθτα πλὴν ὡς δι' ὅλην, ἀλλ' ἕνεκα τοθ κρύπτειν άττα καὶ σώζειν. "Ομοίως δὲ καὶ ἐν τοῖς ἄλλοις πασιν, έν όσοις τὸ ἔνεκά του ἐστίν, οὐκ ἄνευ μὲν τῶν ἀναγκαίαν έχόντων την φύσιν, οδ μέντοι γε διά ταθτα άλλ' ή ώς

<sup>20</sup> λυσάμενος I Ph. laud. 324, 17 Torstrik Hamelin: λυτρωσάμενος Sp. 384, 13 laud. Ph. ibid. λουσάμενος cett. | 21 ἀπῆλθεν : ἀφῆχεν Sp. 384, 15 Hamelin | 200 a 1-2 post γεγενήσθαι add. ἐξ ἀναγκής FI om. Th. 198, 12 | 7 arra F Th. 64, 9 Ph. 331, 1: om. EI.

l'on veut qu'il y ait une scie et son œuvre. Donc le nécessaire est hypothétique, mais non comme fin ; car c'est dans la matière qu'est le nécessaire, la cause finale est dans la notion.

nécessité logique.

<sup>15</sup> D'autre part, le nécessaire est à peu Nécessité physique près de même espèce dans les mathématiques et dans les choses naturelles. En effet, la droite étant telle, il est nécessaire que le

triangle ait ses angles égaux à deux droits; mais la vérité de la conséquence n'entraîne pas celle de l'hypothèse; toutefois si la conséquence n'est pas vraie, la droite n'existe plus. Dans les choses produites en vue d'une fin, l'ordre est inverse : s'il est vrai que la fin sera ou est, il est vrai que l'antécédent sera ou est; sinon, comme dans le cas précédent, la conclusion n'étant pas, le principe ne sera pas; de même ici, la fin et la chose qu'on a en vue ne seront pas, si l'antécédent n'est pas ; car la fin est principe, non de l'exécution, mais du raisonnement; dans l'autre cas, du raisonnement seulement (il n'y a pas d'exécution). Ainsi, étant vrai qu'il y aura une maison, il est nécessaire que telles conditions se réalisent, soient disponibles ou présentes à savoir, d'une manière générale, la matière qui est en vue de la fin, par exemple tuiles et pierres, s'il s'agit d'une maison; pourtant ce n'est pas par l'action de ces choses que la fin se réalisera, mais de ces choses comme matière; certes, d'une manière générale, si ces choses ne sont pas, ni la maison ne sera, ni la scie, l'une sans les pierres, l'autre sans le fer; pas davantage, dans l'autre cas, les principes ne subsisteront, si le triangle n'est pas égal à deux droits.

30 Il est donc évident que le nécessaire dans les choses naturelles, c'est ce qu'on énonce comme leur matière et les mouvements de celle-ci ; et le physicien doit parler des deux sortes de causes, mais plutôt de la cause finale; car c'est bien la fin qui est cause de la matière et non la matière cause de la fin.

34 Et la fin est ce que la nature a en vue, et c'est de la définition et de la notion que la nature part : dans les choses artificielles, la maison étant telle, il faut que nécessairement telles choses soient saites ou existent; la santé étant telle, il faut que nécessairement telles choses soient faites ou existent ; de même, l'homme étant tel, il faut telles choses; et si telles choses, telles autres.

4 Peut-être le nécessaire est-il jusque dans la notion; car si l'on définit l'œuvre du sciage, en disant que c'est une certaine

30

ύλην, άλλ' ἔνεκά του, οΐον διὰ τί ὁ πρίων τοιοσδί; ὅπως τοδί 10 και ενεκα τουδί. Τοθτο μέντοι το οθ ένεκα αδύνατον γενέσθαι, αν μή σιδηρούς ή. ανάγκη αρα σιδηρούν είναι, εί πρίων έσται καὶ τὸ ἔργον αὐτοῦ. Ἐξ ὑποθέσεως δὴ τὸ ἀναγκαῖον, ἀλλ' οὐχ ώς τέλος έν γὰρ τῆ ὕλη τὸ ἀναγκαῖον, τὸ δ' οῦ ἔνεκα ἐν

Έστι δὲ τὸ ἀναγκαῖον ἔν τε τοῖς μαθήμασι καὶ ἐν τοίς κατά φύσιν γινομένοις τρόπον τινά παραπλησίως έπελ γάρ τὸ εὖθὸ τοδί ἐστιν, ἀνάγκη τὸ τρίγωνον δύο ὀρθαῖς ἴσας ἔχειν· ἀλλ' οὐκ ἐπεὶ τοῦτο, ἐκεῖνο· ἀλλ' εἴγε τοῦτο μή ἐστιν, οὐδὲ τὸ εὐθύ ἐστιν. Ἐν δὲ τοῖς γινομένοις ἔνεκά του ἀνάπαλιν, εί τὸ τέλος ἔσται ἢ ἔστι, καὶ τὸ ἔμπροσθεν ἔσται ἢ ἔστιν εί 20 δὲ μή, ὥσπερ ἐκεῖ μὴ ὄντος τοῦ συμπεράσματος ἡ ἀρχὴ οὖκ ἔσται, καὶ ἐνταθθα τὸ τέλος καὶ τὸ οῦ ἕνεκα ἀρχὴ γὰρ καὶ αὕτη, οὐ τῆς πράξεως ἀλλὰ τοῦ λογισμοῦ ἐκεῖ δὲ τοῦ λογισμού· πράξεις γάρ οὐκ εἰσίν. "Ωστ' εὶ ἔσται οἰκία, ἀνάγκη ταθτα γενέσθαι ἢ ὑπάρχειν ἢ εἶναι, ἢ ὅλως τὴν ὅλην τὴν 25 ενεκά του, οΐον πλίνθους και λίθους, ει οικία· ου μέντοι διὰ ταθτά ἐστι τὸ τέλος ἀλλ' ἢ ὡς ὅλην. 'Ουδ' ἔσται διὰ ταθτα' δλως μέντοι μη δντων οὐκ ἔσται οὖτε ή οἰκία οὖθ' ὁ πρίων, ή μέν εί μή οί λίθοι, δ δ' εί μή δ σίδηρος οὐδὲ γὰρ ἐκεῖ αί άρχαί, εὶ μὴ τὸ τρίγωνον δύο ὀρθαῖς.

Φανερόν δή ὅτι τὸ ἀναγκαίον ἐν τοίς φυσικοίς τὸ ὡς ὕλη λεγόμενον καὶ αί κινήσεις αἱ ταύτης. Καὶ ἄμφω μὲν τῷ φυσικῷ λεκτέαι αἱ αἰτίαι, μαλλον δὲ ἡ τινὸς ἔνεκα αἴτιον γὰρ τοθτο τῆς ὅλης, άλλ' οὐχ αὕτη τοῦ τέλους.

Καὶ τὸ τέλος τὸ οῦ ἔνεκα, καὶ ἡ άρχη ἀπὸ τοῦ δρισμοῦ καὶ τοῦ λόγου, ὥσπερ ἐν τοῖς κατὰ 35 τέχνην, ἐπεὶ ἡ οἰκία τοιόνδε, τάδε δεῖ γίγνεσθαι καὶ ὑπάρ- 200 χειν έξ ἀνάγκης, καὶ ἐπεὶ ἡ δγίεια τοδί, τάδε δεῖ γίγνεσθαι ἐξ ἀνάγκης καὶ ὑπάρχειν. "Ουτως καὶ εὶ ἄνθρωπος τοδί, ταδί εὶ δὲ ταδί, ταδί.

Ίσως δέ καὶ ἐν τῷ λόγω ἐστὶ τὸ

33 τινός codd. : τίνος Prantl.

division, il reste que cette division ne saurait se faire, si la scie n'a des dents de telle sorte, et elles ne seront pas telles, si la scie n'est pas de fer. En effet, il y a dans la notion certaines parties qui sont comme matière de la notion. ἀναγκαῖον. 'Ορισαμένφ γὰρ τὸ ἔργον τοῦ πρίειν ὅτι διαίρεσις τοιαδί· αὕτη δ' οὖκ ἔσται, εὶ μὴ ἔξει ὀδόντας τοιουσδί· οὖτοι δ' οὖ, εὶ μὴ σιδηροῦς. Έστι γὰρ καὶ ἐν τῷ λόγφ ἔνια μόρια ὡς ὕλη τοῦ λόγου.

200 b 5 όρισαμένω F: -οι E -ου I -οις Th. 66, 14 Hamelin ώρισμένον Prantl cf. Ph. 337, 25 Sp. 393, 3.

# LIVRE III

[ - 0

### RÉSUMÉ DU LIVRE III

Dans le livre II on a défini la nature comme principe de mouvement; l'étude de la nature exige donc l'explication du mouvement. Tel sera l'objet du présent livre dans sa première partie. Le mouvement est l'acte de ce qui est en puissance, comme tel; cette définition étant fondée sur quatre axiomes fondamentaux (ch. 1). Elle est confirmée par les théories erronées des anciens sur la nature du mouvement, dont le caractère ambigu de réalité intermédiaire entre la puissance et l'acte leur a échappé (ch. 2). Enfin elle permet d'expliquer le rapport du moteur au mobile et de l'action à la passion; le mouvement est unique, mais il est action en tant que venant de l'agent, passion

en tant qu'étant dans le patient (ch. 3).

Ayant ainsi montré comment le changement est possible (liv. I), défini les causes et le principe du mouvement (liv. II et III, 1re partie), à ce moment il ne continue pas immédiatement l'étude du changement, mais avant de pénétrer plus avant, il s'attache à étudier certaines généralités, que l'opinion commune ne sépare pas du mouvement : à savoir l'infini, le lieu, le vide, le temps. Tel sera l'objet du livre III, 2e partie, et du livre suivant. L'infini est admis comme réalité par tous les grands philosophes anciens, aussi bien par les Pythagoriciens et Platon que par les physiologues. Comme il ne saurait avoir de principe, il paraît être lui-même un principe et voici les raisons de croire à son existence : l'infinité du temps, la divisibilité des grandeurs, le caractère incessant de la génération, la notion de limite, le mouvement de la pensée dans la série des nombres, l'accroissement des grandeurs, la progression vers un espace extérieur au monde (ch. 4). L'infini ne saurait exister ni comme substance ni comme qualité d'un support. Il y a, à l'appui de cette thèse, deux arguments plutôt logiques, dont l'un est tiré de la définition du corps en général, l'autre de la nature du nombre, et des arguments plus physiques : le corps infini ne saurait être ni composé, ni simple; enfin la doctrine du corps infini est incompatible avec celle des lieux (ch. 5). Toutefois, parmi les raisons de ne pas nier l'existence de l'infini, subsistent celles qu'on tire du temps et de la divisibilité des grandeurs. Pour résoudre l'antinomie, il faut reconnaître à l'infini une existence nférieure, celle de la puissance, mais d'une espèce particuière de puissance, qui reste toujours telle. Par suite l'infini de composition n'existe pas (car on ne peut nullement réaliser un out infini par composition), si ce n'est comme contre-partie de 'infini par division. L'infini, qui n'est en somme qu'une négaion et ne mérite pas le prestige que lui accorde Anaximandre, oppose donc à ce qui est entier et parsait (ch. 6). L'infini est lonc enveloppé, non enveloppant, de l'ordre de la matière, non e la forme. Cette définition explique la disparité de la solution our l'infini selon la composition et l'infini selon la division, la ifférence de l'infini dans la grandeur, le mouvement, le temps, nfin elle est d'accord avec l'usage que les mathématiciens font e l'infini (ch. 7). En donnant une telle existence à l'infini, on ourra rejeter certaines des raisons que l'on alléguait faussement n sa faveur, celles qui étaient tirées de la génération, de la otion de limite, qu'il faut distinguer du contact, des processus e la pensée, laquelle n'impose aucune nécessité aux choses h. 8).

TO THE REPORT OF THE PARTY OF

#### SOMMAIRES DES CHAPITRES DU LIVRE III

1

Plan des livres suivants: priorité de l'étude du mouvement (début-200 b 26). Axiomes préparatoires à la définition du mouvement (200 b 26-201 a g). Célèbre définition du mouvement (201 a g-15). Explication de cette définition par des exemples (200 a 15-b 19). Résolution d'une difficulté tirée de la coexistence chez les êtres naturels du mouvoir et de l'être mû (201 a 19-29). Précision de la définition 1º quant à la restriction « En tant qu'en puissance »; le sujet pouvant être commun à une forme en acte et à une forme en puissance et se distinguant de ce qu'il est en puissance (201 a 29-b 5) 2º quant au caractère transitoire du mouvement (201 b 5-fin du ch.).

2

Comparaison avec les définitions anciennes du mouvement (201 b 16-24). Leur motif: caractère ambigu du mouvement (201 b 24 — 202 a 3). Précision de la définition du mouvement par la relativité du moteur au mû (202 a 3-fin du ch.).

3

Difficulté sur le sujet du mouvement. Exposé de la thèse: le mouvement est dans l'être mû, mais il vient du moteur (202 a 13-21). Objection logique: exposé (202 a 21-b 5); solution des objections: l'action et la passion sont un seul acte, mais différent quant à la définition (202 b 5-23). Récapitulation des définitions du mouvement et application aux différentes espèces (202 b 23-fin du ch.).

4

De l'infini. Raison générale de cette étude (début-202 b 36). Autre raison : les grands physiciens (202 b 36-203 b 3). Caractère principal de l'infini (203 b 3-15). Raisons ordinaires de la croyance à l'infini (203 b

15-30). Difficultés (203 b 30-204 a 3). Diverses acceptions de l'infini (204 a 1-fin du ch.).

5

L'infini n'existe pas comme chose en acte. L'infini ne peut être ni substance ni attribut (204 a 8-33). Étude physique du problème (204 a 34-b 4). Premier examen (logique) (204 b 4-10). Arguments purement physiques (204 b 10-205 a 7). Preuve générale par le lieu (205 a 7-b 1). Critique d'Anaxagore (205 b 1-24). Incompatibilité de l'infini et des lieux (205 b 24-fin).

6

Impossibilités tirées de la négation de l'infini (206 a 9-14). Solution des antinomies de l'infini. L'infini comme puissance (206 a 14-18). Caractère de cette puissance (206 a 18-25). Développement et généralisation de la définition (206 a 25 b 3). La division et la composition à l'infini (206 b 3-12). Résumé (206 b 12-16). Différence de l'infini par division et de l'infini par accroissement (206 b 16-33). Opposition de l'infini à l'entier et au parfait (206 b 33-207 a 18). L'infini comme véritable; ses rapports avec le tout (207 a 18-fin).

7

Conséquence de la définition de l'infini (207 a 33-b 1). Opposition de l'infini dans le nombre, et de l'infini dans la grandeur (207 b 1-5). Raison de ce fait pour le nombre (207 b 5-15) pour la grandeur (207 b 15-21). L'infini n'est pas un genre (207 b 21-27). Accord de la théorie avec les mathématiques (207 b 27-34). L'infini comme cause (207 b 34-fin du ch.).

8

Réfutation des arguments en faveur de l'existence de l'infini comme chose en acte (208 a 5-8). Argument de la génération et de la corruption (208 a 8-11). Différence entre contact et limitation (208 a 11-14). La représentation ne règle pas la réalité (208 a 14-20). Retour sur le temps et le mouvement comme infinis (208 a 20-22).

## LIVRE III

Mark and the 1 Transactor stands about the contract of

### [Définiton du mouvement.]

Objet et plan des études suivantes. <sup>12</sup> Puisque la nature est principe de mouvement et de changement et que notre recherche porte sur la nature, il importe de ne pas laisser dans l'ombre ce qu'est le

mouvement; nécessairement, en effet, si on l'ignore, on ignore aussi la nature. Après avoir déterminé la notion de mouvement, il faudra entreprendre, de la même façon, les questions qui suivent celles-là. Or, semble-t-il, le mouvement appartient aux continus, et dans le continu l'infini apparaît en premier lieu; c'est pourquoi les définitions qu'on donne du continu se trouvent utiliser souvent la notion de l'infini, le continu étant divisible à l'infini. En outre sans lieu, ni vide, ni temps, le mouvement est impossible. On voit donc par là et parce que ce sont là des choses communes à tout, et valant universellement, que notre effort doit commencer par l'examen de chacun de ces points; car la considération des choses particulières vient après celle des choses communes. Commençons donc, comme nous l'avons dit, par le mouvement.

Axiomes préparatoires de la définition du mouvement. <sup>26</sup> D'abord il faut distinguer ce qui est seulement en acte et ce qui est d'une part en acte d'autre part en puissance, et cela soit dans l'individu déterminé, soit dans la quantité, soit dans la qualité, et sembla-

blement pour les autres catégories de l'être.

<sup>28</sup> Ensuite le relatif se dit soit selon l'excès et le défaut, soit selon l'actif et le passif, et en général selon le moteur et le mo-

200 b

### ΦΥΣΙΚΗΣ ΑΚΡΟΑΣΕΩΣ Γ

and the second of the second o

A CONTRACTOR OF THE PARTY OF TH

view or sallenger and the retrievable of the proof and

Έπει δ' ή φύσις μέν έστιν άρχη κινήσεως και μετα- 200 b βολής, ή δὲ μέθοδος ήμιν περι φύσεώς ἐστι, δεί μὴ λανθάνειν τί ἐστι κίνησις ἀναγκαίον γὰρ ἀγνοουμένης αὐτῆς ἀγνοείσθαι καὶ τὴν φύσιν. Διορισαμένοις δὲ περὶ κινήσεως πει- 15 ρατέον τὸν αὐτὸν ἐπελθεῖν τρόπον περί τῶν ἐφεξῆς. Δοκεί δ' ή κίνησις είναι των συνεχων, τὸ δ' ἄπειρον ἐμφαίνεται πρώτον έν τῶ συνεχεί διὸ καὶ τοῖς δριζομένοις τὸ συνεχές συμβαίνει προσχρήσασθαι πολλάκις τῷ λόγφ τῷ τοῦ ἀπείρου, ώς τὸ εἰς ἄπειρον διαιρετὸν συνεχές ὄν. Πρὸς δὲ τούτοις ἄνευ τόπου και κενοθ και χρόνου κίνησιν άδύνατον είναι. Δήλον οθν ώς διά τε ταθτα, καὶ διὰ τὸ πάντων εἶναι κοινὰ καὶ καθόλου ταθτα πάσι, σκεπτέον προχειρισαμένοις περί έκάστου τούτων δστέρα γάρ ή περί των ίδιων θεωρία τής περί των κοινών ἐστίν. Καὶ πρώτον, καθάπερ εἴπαμεν, περὶ κινήσεως. 25

Εστι δή τι τὸ μὲν ἐντελεχεία μόνον, τὸ δὲ δυνάμει καὶ ἐντελεχεία, τὸ μὲν τόδε τι, τὸ δὲ τοσόνδε, τὸ δὲ τοιόνδε, καὶ τελεχενή. ἐπὶ τῶν ἄλλων τῶν τοῦ ὄντος κατηγοριῶν ὁμοίως. Τοῦ δὲ πρός

τι τὸ μὲν καθ' ὑπεροχὴν λέγεται καὶ κατ' ἔλλειψιν, τὸ δὲ

200 b 21 γρόνου καὶ κενοῦ καὶ τόπου Sp. 397, r || 26 ἔστι -28 όμοίως: cf. Meta. 1065 b 5-7 || 26 μόνον om. Porphyrius ap. Sp. 399, 21 | post μόνον add. τό δὲ δυνάμει Spengel Bonitz Prantl.

bile; en effet le moteur est moteur du mobile, et le mobile est mobile sous l'action du moteur.

32 Ensuite il n'y a pas de mouvement hors des choses (¹); en effet, ce qui change, change toujours ou substantiellement, on quantitativement, ou qualitativement, ou localement; or on ne peut trouver, nous l'avons dit, de genre commun à ces sujets du changements, qui ne soit ni individu particulier, ni quantité, ni qualité, ni aucun des chefs d'affirmation; par suite il n'y aura ni mouvement ni changement en dehors des choses qu'on vient de dire, puisqu'il n'y a rien hors de ces choses.

<sup>3</sup> Ensuite chacun de ces modes de l'être se réalise en toute chose d'un double façon; par exemple pour l'individu déterminé, il y a sa forme, et la privation; et aussi dans la qualité (blanc et noir); et aussi dans la quantité (l'achevé et l'inachevé); de même dans le mouvement local (le centrifuge et le centripète, ou le léger et le grave). Ainsi il y a autant d'espèces du mouve-

ment que de l'être.

Gélèbre définition du mouvement.

9 Étant donnée la distinction, en chaque genre, de ce qui est en entéléchie, et de ce qui est en puissance, l'entéléchie (?) de ce qui est en puissance, en tant que tel, voilà le mouvement; par exemple de l'altéré, en tant qu'altérable, l'entéléchie est altération; de ce qui est susceptible d'accroissement et de son contraire ce qui est susceptible de décroissement (il n'y a pas de nom commun pour tous les deux), accroissement et diminution; du générable et du corruptible, génération et corruption; de ce qui est mobile quant au lieu, mouvement local.

Explication: l'acte.

15 Que le mouvement soit bien tel, c'est clair d'après ce qui suit. En effet quand le construisible, en tant que nous le disons tel, est en entéléchie, il se construit; et c'est là la construction; de même l'apprentissage, la guérison, la rotation, le saut, la croissance, le vieillissement.

La puissance.

19 D'autre part, certaines choses sont à la fois en puissance et en entéléchie, non pas ensemble certes ni sous le même rapport, mais comme ce qui est chaud en puissance et froid en entéléchie; il se fera, dès lors,

<sup>(1)</sup> Contrairement à la thèse de Platon (Parménide 138 B, 162 E; Sophiste 248 E). A. utilise ici la thèse de l'homonymie de l'être.

<sup>(2)</sup> D'ordinaire l'acte (ἐνέργεια) est ce qui conduit à l'essence parfaite,

κατά τὸ ποιητικὸν καὶ παθητικόν, καὶ ὅλως κινητικόν τε 30 καὶ κινητόν τὸ γὰρ κινητικὸν κινητικὸν τοῦ κινητοῦ καὶ τὸ κινητὸν κινητὸν ὑπὸ τοῦ κινητικοῦ.

Οὖκ ἔστι δέ τις κίνησις παρὰ τά πράγματα μεταβάλλει γάρ τὸ μεταβάλλον ἀεὶ ἢ κατ οὐσίαν ἢ κατὰ ποσὸν ἢ κατὰ ποιὸν ἢ κατὰ τόπον. Κοινὸν δ' έπι τούτων οὐδὲν ἔστι λαβείν, ὡς φαμέν, δ οὔτε τόδε οὔτε πο- 35 σὸν οὖτε ποιὸν οὖτε τῶν ἄλλων κατηγορημάτων οὐθέν. "Ωστ' οὐδὲ 201 a κίνησις οὐδὲ μεταβολή οὐθενὸς ἔσται παρά τὰ εἰρημένα, μηδενός γε ὄντος παρὰ τὰ εἰρημένα. Εκαστον δὲ διχῶς ὑπάρ-

χει πάσιν, οΐον τὸ τόδε τὸ μέν γὰρ μορφή αὐτοῦ, τὸ δὲ στέρησις και κατά τὸ ποιόν τὸ μὲν γὰρ λευκὸν τὸ δὲ μέλαν· καὶ κατά τὸ ποσὸν τὸ μὲν τέλειον τὸ δ' ἀτελές. Ομοίως δέ και κατά τὴν φοράν τὸ μὲν ἄνω τὸ δὲ κάτω, ἢ τὸ μὲν κοθφον τὸ δὲ βαρύ. "Ωστε κινήσεως καὶ μεταβολης έστιν είδη τοσαθτα όσα τοθ όντος.

Διηρημένου δέ καθ'

εκαστον γένος τοθ μεν εντελεχεία τοθ δε δυνάμει, ή τοθ δυ- 10 νάμει όντος έντελέχεια, ή τοιοθτον, κίνησίς έστιν, οδον τοθ μέν άλλοιωτου, ή άλλοιωτόν, άλλοίωσις, του δέ αυξητου και του ἀντικειμένου φθιτοῦ (οὐδὲν γὰρ ὄνομο κοινὸν ἐπ' ἀμφοῖν) αὔξησις καὶ φθίσις, τοῦ δὲ γενητοῦ καὶ φθαρτοῦ γένεσις καὶ

φθορά, του δέ φορητου φορά.

Ότι δὲ τοθτό ἐστιν ἡ κίνησις, έντεθθεν δήλον. "Όταν γάρ το οἰκοδομητόν, ἢ τοιοθτον αὐτό λέγομεν είναι, έντελεχεία ή, οἰκοδομεῖται, καὶ ἔστι τοθτο οἰκοδόμησις δμοίως δὲ καὶ μάθησις καὶ ἰάτρευσις καὶ κύλισις καὶ άλσις καὶ άδρυνσις καὶ γήρανσις.

Έπει δ' ἔνια ταὐτὰ καὶ δυνάμει καὶ ἐντελεχεία ἐστίν, οὐχ ἄμα δὲ ἢ οὐ 20 κατά τὸ αὐτό, ἀλλ' οδον θερμὸν μέν δυνάμει ψυχρὸν δὲ

32 ούα ἔστι -201 a 19 γήρανσις: cf. Meta. 1065 b 7-20 | δέ τις Ι Meta [E et T] Sp. 402, 6: δέ Ε || 201 a 19 ἐπεὶ δ' -27 ἀκίνητον cf. Meta. 1065 b 20-23.

204 b

beaucoup d'actions et de passions réciproques, car tout sera en même temps actif et passif(1). Par suite le moteur naturel est mobile; tout être de ce genre, en effet, meut en étant mû luimême (Il paraît à certains que tout moteur est mû; non, mais à ce sujet nous verrons ailleurs(2) ce qu'il en est, car il y a un moteur qui est immobile). Quoi qu'il en soit, l'acte de la chose qui est en puissance, quand on la prend dans l'entéléchie qu'elle possède en tant qu'elle est en acte non en elle-même mais comme mobile, est mouvement.

29 Je dis, d'autre part, « en tant que tel » ; Le « en tant car l'airain est en puissance statue, mais cependant l'entéléchie de l'airain, en tant qu'airain, n'est pas mouvement, car l'essence de l'airain eat l'essence de l'être qui étant en telle puissance et tel mobile ne se confondent pas; car si elles se confondaient absolument, quant à la définition et non seulement quant au sujet, l'entéléchie de l'airain, comme airain, serait mouvement; mais elles ne se confondent pas, comme on l'a dit. 34 On le voit aussi quand on considère les contraires; en effet, le fait de pouvoir être sain est autre que le fait de pouvoir être malade, sinon le fait d'être malade serait le même que celui d'être sain; or le sujet dont on affirme le sain et le malade est une seule et même chose, qu'il soit eau ou sang ; donc le sujet et ses attributs ne se confondent pas, de même que la couleur ne se confond pas non plus avec le visible; par suite, on voit que, si le mouvement est une entéléchie, c'est de ce qui est en puissance, en tant que cela est en puissance.

Gonfirmation fait d'être mû n'arrive qu'aux êtres dont l'entéléchie est bien telle, et ni avant ni après, c'est ce qui est évident: chaque chose en esset peut tantôt être en acte, tantôt non, comme le construisible; ainsi l'acte du construisible, en tant que construisible est construction; car l'acte du construisible est ou construction, ou la maison; mais

l'entéléchie est l'essence parfaite elle-même (cf. Bouitz Ind. 253 b 35).

(2) Livre VIII, 1-6 et Gen. Corr. I, 5.

<sup>(1)</sup> C'est le cas des êtres du monde sublunaire; les astres sont agents sans pâtir en retour (Gen. Corr. I, 6-9).

έντελεχεία, πολλά ήδη ποιήσει και πείσεται υπ' άλλήλων άπαν γάρ ἔσται άμα ποιητικόν και παθητικόν. "Ωστε και τὸ κινούν φυσικώς κινητόν παν γάρ τὸ τοιούτον κινεί κινούμενον καὶ αὐτό. Δοκεῖ μέν οὖν τισίν ἄπαν κινείσθαι τὸ κι- 25 νοθν, οὐ μήν ἀλλὰ περὶ τούτου μὲν ἐξ ἄλλων ἔσται δηλον όπως ἔχει (ἔστι γάρ τι κινοθν καὶ ἀκίνητον), ή δὲ τοθ δυνάμει ὄντος, ὅταν ἐντελεχεία ὂν ἐνεργή οὐχ ἢ αὐτὸ ἀλλ' ἢ κινητόν, κίνησίς ἐστιν.

Λέγω δὲ τὸ ἢ ὧδί. "Εστι γὰρ δ χαλκός δυνάμει ανδριάς, αλλ' όμως ούχ ή του χαλκου έντελέ- 30 χεια, ή χαλκός, κίνησίς ἐστιν· οὐ γὰρ τὸ αὐτὸ τὸ χαλκῷ είναι και δυνάμει τινί κινητώ, έπει εί ταὐτὸν ην άπλως και κατά τὸν λόγον, ἢν ἄν ἡ τοῦ χαλκοῦ, ἢ χαλκός, ἐντελέχεια κίνησις οὐκ ἔστι δὲ ταὐτὸν ὡς εἴρηται. Δήλον δ' ἐπὶ τῶν ἐναντίων· τὸ μὲν γὰρ δύνασθαι ὑγιαίνειν καὶ δύ- 35 νασθαι κάμνειν έτερον και γάρ αν τὸ κάμνειν και τὸ ύγι- 201 b αίνειν ταὐτὸν ἢν· τὸ δὲ ὑποκείμενον καὶ τὸ ὑγιαῖνον καὶ τὸ νοσούν, εἴθ' ὑγρότης εἴθ' αἷμα, ταὐτὸν καὶ ἕν. Ἐπεὶ δ' οὐ ταὐτόν, ώσπερ οὐδὲ χρῶμα ταὐτὸν καὶ δρατόν, ή τοῦ δυνατοῦ, η δυνατόν, ἐντελέχεια φανερὸν ὅτι κίνησίς ἐστιν. "Ότι μἐν οὐν

έστιν αυτη, και ότι συμβαίνει τότε κινείσθαι όταν ή έντελέγεια ή αύτη, και ούτε πρότερον ούτε ύστερον, δηλον ἐνδέχεται γάρ εκαστον ότε μεν ενεργείν ότε δε μή, οΐον το οἰκοδομητὸν και ή του οἰκοδομητου ἐνέργεια, ἢ οἰκοδομητόν, οἰκοδόμησίς ἐστιν ἢ γὰρ οἰκοδόμησις ἡ ἐνέργεια τοθ οἰκοδομητοθ 10 η ή οἰκία άλλ' ὅταν οἰκία η, οὐκέτ' οἰκοδομητὸν ἔστιν οἰ-

27 \$\hata \display = 202 a 3 \text{ stvat of. Meta. 1065 b 22-1066 a 26 || 28 post όντος add. ἐντελέχεια Bonitz coll. 201 a 10, b 11 || οὐχ ἢ αὐτό ἀλλ' η I Aspasius ap. Sp. 422, 20 Th. Meta. [E et T]: ήτοι αὐτὸ ἢ ἄλλο ἦ EF Al. et Porphyrius ap. Sp. 422, 21 οὐχ ἢ αὐτὸ ἀλλ' ἢ ἄλλὸ Ph. laud. | 31 το αυτό το Ι: το αυτό Ε το αυτό F ταυτόν Meta. 1065 b 25 Th. Sp. 424, 16 | 32 xινητώ om. Meta. Sp. 424, 17 | 201 b 5 έστιν- ότι: έστιν, εί δὲ μὴ τὸ αὐτὸ ἀλλ' ὡς χρώμα τὸ αὐτὸ καὶ ὁράτον, ἢ δυνάμει ἐστίν, τήν τοῦ δυνατοῦ ή δυνατόν ἐντελέχειαν είναι λέγω κίνησιν. ὅτι Ε || 6 συμδαίνει -7 δήλον cf. Meta. 1065 b 20-22.

quand c'est la maison, ce n'est plus le construisible; et ce qui se construit, c'est le construisible. Il faut donc que la construction en soit l'acte, et la construction est un mouvement. Maintenant le même raisonnement s'applique aux autres mouvements.

2

[Insuffisantes définitions des anciens. Précisions à la définition précédente du mouvement.]

Confirmation indirecte de la détinition du mouvement.

<sup>16</sup> La preuve que cette explication est bonne se tire de celles que les anciens nous ont données du mouvement et de la difficulté de le définir autrement.

Opinions des anciens.

On ne pourrait en effet mettre le mouvement et le changement dans un autre genre; on s'en convaincra en examinant

comment certains le classent, prétendant qu'il est altérité, inégalité, non-être(¹); mais rien de cela n'est nécessairement en mouvement, ni comme autre, ni comme inégal, ni comme non-être; et ces termes ne sont pas plus l'origine et la fin du changement que leurs opposés.

24 Si l'on range le mouvement dans cette série, c'est qu'il paraît être quelque chose d'indéfini, et que les principes de la seconde série sont indéfinis, comme principes de privation : aucun d'eux n'est, en esset, ni substance particulière, ni qualité, pas davantage aucune des autres catégories.

2º raison.

2º raison.

2º Maintenant, si le mouvement paraît indéfini, c'est qu'on ne peut le considérer rigoureusement ni parmi les êtres en puissance, ni parmi les êtres en acte: en effet ni la quantité qui est en puissance ne se meut nécessairement, ni la quantité qui est en acte. Le mouvement est bien un certain acte, mais incomplet; et cela parce que la chose en puissance, dont le mouvement est l'acte, est incomplète. Voilà pourquoi il est certes difficile de saisir sa nature: en effet, il faudrait le placer dans la privation, ou dans la puissance, ou dans l'acte pur; mais rien de tout cela ne paraît admissible. Reste donc notre façon de le concevoir, comme un certain

<sup>(1)</sup> Allusion à Platon (selon Eudème Sp. 431); plus bas, allusion aux séries pythagoriciennes.

κοδομεῖται δὲ τὸ οἰκοδομητόν ἀνάγκη ἄρα τὴν οἰκοδόμησιν την ενέργειαν είναι ή δ' οἰκοδόμησις κίνησίς τίς εστιν. άλλά μὴν δ αὐτὸς ἐφαρμόσει λόγος καὶ ἐπὶ τῶν ἄλλων κινήσεων.

Οτι δὲ καλῶς εἴρηται, δῆλον καὶ ἐξ ὧν οἱ ἄλλοι περί αὐτῆς λέγουσι, καὶ ἐκ τοθ μὴ ῥάδιον εΐναι διορίσαι ἄλλως αὐτήν. Οὔτε γάρ τὴν κίνησιν καὶ τὴν μεταβολὴν ἐν ἄλλω γένει θείναι δύναιτ' αν τις. Δήλον δὲ σκοποθσιν ώς τιθέασιν αὐτὴν ἔνιοι, ἑτερότητα καὶ ἀνισότητα καὶ τὸ μὴ ὂν 20 φάσκοντες είναι την κίνησιν ων οδδέν άναγκαίον κινείσθαι, οὖτ' ἄν ἕτερα ἢ οὖτ' ἄν ἄνισα οὖτ' ἄν οὖκ ὄντα ἀλλ' οὖδ' ἡ μεταβολή οὖτ' εἰς ταῦτα οὖτ' ἐκ τούτων μαλλόν ἐστιν ἢ ἐκ τῶν ἀντικειμένων.

Αἴτιον δὲ τοθ εἰς ταθτα τιθέναι ὅτι ἀόριστόν τι δοκεί είναι ή κίνησις, της δὲ ἐτέρας συστοιχίας αἱ ἀρχαὶ 25 διά το στερητικαί εΐναι ἀόριστοι' οὔτε γάρ τόδε οὔτε τοιόνδε οὐδεμία αὐτῶν ἐστίν, [ὅτι] οὐδὲ τῶν ἄλλων κατηγοριῶν.

Too Sè

δοκείν αόριστον είναι την κίνησιν αίτιον ότι ούτε είς δύναμιν τῶν ὄντων οὖτε εἰς ἐνέργειαν ἔστι θεῖναι αὐτὴν ἀπλῶς οὖτε γὰρ τὸ δυνατὸν ποσὸν εΐναι κινεῖται ἐξ ἀνάγκης οὖτε τὸ ἐν- 3ο εργεία ποσόν, ή τε κίνησις ἐνέργεια μέν τις είναι δοκεί, άτελης δέ. Αἴτιον δ' ὅτι ἀτελές τὸ δυνατόν, οῦ ἐστίν ἐνέργεια. Καὶ διὰ τοθτο δή χαλεπὸν αὐτήν λαβείν τί ἐστιν ἢ γὰρ εἰς στέρησιν ἀναγκαίου θείναι ἢ εἰς δύναμιν ἢ εἰς ἐνέργειαν άπλην, τούτων δ' οὐδὲν φαίνεται ἐνδεχόμενον. Λείπεται 35 τοίνυν δ εζρημένος τρόπος, ένέργειαν μέν τινα εΐναι, τοιαύτην 202 α

<sup>17</sup> ράδιον -19 δύναιτ' αν τις: eiic. Al. ap. Sp. 429, 23 et cf. Meta. 1066 a g et Th. 72, 12 [Schenkl] || τg θείναι: τιθέναι Sp. 429, 27 || 27 őτι eiic. Bonitz coll. Meta. 1066 a 16 | 30 δυνατόν ποσόν είναι Ε: δ. ε. π. FI δυνάμει ποσόν Τh. 73, 22.

acte, mais un acte tel que nous l'avons défini n'est pas facile à comprendre, néanmoins il est admissible.

Le mouvement est l'acte du mobile préliminaire. <sup>3</sup> Le moteur lui aussi est mû, comme on l'a dit, du moins tout moteur qui, étant en puissance, est mobile, et dont l'absence de mouvement est repos; car l'absence de mou-

vement est dite repos, pour ce à quoi appartient le mouvement; en effet, agir sur le mobile en tant que tel, c'est là l'action de mouvoir; mais le moteur la produit par contact, par suite il

subit en même temps une passion.

Nouvelle définition du mouvement.

C'est pourquoi le mouvement est l'entéléchie du mobile comme mobile. Mais cela arrive par le contact du moteur, de sorte qu'en même temps il pâtit. Quoi qu'il en soit, le moteur toujours apportera une forme, soit substance particulière, soit qualité, soit quantité, laquelle sera principe et cause du mouvement, quand le moteur produira le mouvement; par exemple l'homme en entéléchie fait de l'homme en puissance un homme.

3

### [Le mouvement est l'acte du moteur dans le mobile.]

Rapports du mobile et du moteur au mouvement.

et du moteur de celui-ci sous l'action du moteur; mais l'acte du moteur n'est pas une autre chose; en effet il faut une entéléchie à l'un et à l'autre; or, celui-ci, considéré en puissance est moteur, en acte est mouvant; maintenant, il a la faculté de faire passer à l'acte le mobile; par conséquent il n'y a qu'un seul acte pour l'un et l'autre également; ainsi c'est un même intervalle de un à deux et de deux à un, de ceux qui montent à ceux qui descendent; ces choses, en effet, sont une, mais leur définition n'est pas une. Il en est de même pour l'être mouvant et l'être mû.

Difficulté logique être nécessaire que de l'actif et du passif les actes soient différents : l'un action, l'autre passion, l'un ayant pour œuvre et fin de produire un

effet, l'autre de le subir.

25 Puis donc qu'ils sont mouvements tous les deux, s'ils sont

δ' ἐνέργειαν οΐαν εἴπαμεν, χαλεπὴν μὲν ἰδεῖν, ἐνδεχομένην δ' εῗναι.

Κινεῖται δὲ καὶ τὸ κινοῦν, ὥσπερ εἴρηται, πῶν τὸ δυνάμει ἔν κινητόν, καὶ οῦ ἡ ἀκινησία ἤρεμία ἐστίν· ῷ γὰρ ἡ κίνησις ὑπάρχει, τούτφ ἡ ἀκινησία ἤρεμία· τὸ γὰρ πρὸς 5 τοῦτο ἐνεργεῖν, ἢ τοιοῦτον, αὐτὸ τὸ κινεῖν ἐστί· τοῦτο δὲ ποιεῖ θίξει, ὥστε ἄμα καὶ πάσχει. Διὸ ἡ κίνησις ἐντελέχεια τοῦ κινητοῦ, ἢ κινητόν, συμβαίνει δὲ τοῦτο θίξει τοῦ κινητικοῦ, ὥσθο ἄμα καὶ πάσχει. Εἶδος δὲ ἀεὶ οἴσεταί τι τὸ κινοῦν, ἤτοι τό- δε ἢ τοιόνδε ἢ τοσόνδε, δ ἔσται ἄρχὴ καὶ αἴτιον τῆς κινή- 10 σεως, ὅταν κινῆ, οῖον ὁ ἐντελεχεία ἄνθρωπος ποιεῖ ἐκ τοῦ δυνάμει ὄντος ἀνθρώπου ἄνθρωπον.

the book of the state of the st

Καὶ τὸ ἀπορούμενον δὲ φανερόν, ὅτι ἐστὶν ἡ κίνησις ἐν τῷ κινητῷ ἐντελέχεια γάρ ἐστι τούτου, καὶ ὑπὸ τοῦ κινητικοῦ, καὶ ἡ τοῦ κινητικοῦ δὲ ἐνέργεια οὐκ ἄλλη ἐστίν δεῖ μὲν γὰρ ιδ εἶναι ἐντελέχειαν ἄμφοῖν κινητικὸν μὲν γάρ ἐστι τῷ δύνασθαι, κινοῦν δὲ τῷ ἐνεργεῖν ἄλλ' ἔστιν ἐνεργητικὸν τοῦ κινητοῦ, ἄστε ὁμοίως μία ἡ ἀμφοῖν ἐνέργεια ἄσπερ τὸ αὐτὸ διάστημα ἐν πρὸς δύο καὶ δύο πρὸς ἔν, καὶ τὸ ἄναντες καὶ τὸ κάταντες ταῦτα γὰρ ἐν μέν ἐστιν, ὁ μέντοι λόγος οὐχ εῗς. 20 ὑμοίως δὲ καὶ ἐπὶτοῦ κινοῦντος καὶ κινουμένου. Εχειδ' ἀπορίαν

εχειδ' ἀπορίαν λογικήν · ἀναγκαῖον γὰρ ἴσως εἶναί τινα ἐνέργειαν ἄλλην τοῦ ποιητικοῦ καὶ τοῦ παθητικοῦ · τὸ μὲν δὴ ποίησις, τὸ δὲ πάθησις, ἔργον δὲ καὶ τέλος τοῦ μὲν ποίημα, τοῦ ὸὲ πάθος.
Επεὶ οὖν ἄμφω κινήσεις, εἰ μὲν ἕτεραι, ἐν τίνι; ἢ γὰρ ἄμ- 25

202 a 3 ante πᾶν add. εἰ Prantl || 4 χινητὸν : κινητικόν Aspasius ap. Sp. 436, 14 || 8 συμδαίνει -9 πάσχει eiic. Prantl || 8-9 οῦσθ' ἄμα καὶ πάσχει FI Sp. 434, 32 : οπ. Ε || 10 ἢ τοσόνδε codd. Sp. 438, 30 : οπ. Ε || 13 ὅτι ἐστὶν -21 χινουμένου cf. Meta. 1066 a 26-34 || 14 τούτου καὶ codd. : τοῦ χινητοῦ καὶ Andronicus ap. Sp. 440,14 τούτου ὑπὸ Meta τοὺ χινητοῦ Sp. 439, 16 || 23 δὴ : γὰρ FI οπ. Th. 76, 24.

différents, dans quel sujet seront-ils? Ou l'un et l'autre seront dans l'être qui pâtit et qui est mû, ou l'action sera dans l'agent, la passion dans le patient; et s'il faut appeler action cette dernière, ce ne serait que par homonymie. S'il en est ainsi, le mouvement sera dans le moteur ; car la même formule s'applique au cas du moteur et du mû. Par suite ou bien tout moteur sera mû, ou une chose ne sera pas mue en ayant mouvement.

31 D'autre part, si tous les deux sont dans l'être qui est mû et pâtit, j'entends l'action et la passion, par exemple l'enseignement qu'on donne et l'enseignement qu'on reçoit étant tous les deux dans celui qui le reçoit, d'abord l'acte de chaque chose ne sera pas dans chaque chose; ensuite il est absurde qu'un même sujet soit mû selon deux mouvements, car où trouver deux altérations d'un seul sujet vers une seule forme? C'est bien impossible.

202 b

36 Eh! bien l'acte sera unique. Mais il est illogique que, pour deux choses différentes de forme, il y ait un seul et même acte; et alors, si l'enseignement qu'on donne est le même que l'enseignement qu'on reçoit, et l'action que la passion, il en sera de même pour l'acte de donner l'enseignement et l'acte de recevoir l'enseignement, et pour l'agir et le pâtir ; de sorte que l'être qui donne l'enseignement nécessairement recevra tout son enseignement, et l'être qui agit, pâtira.

<sup>5</sup> Mais est-il si absurde de dire que l'acte Solution. d'une chose est dans une autre? En effet l'action de donner l'enseignement est l'acte de l'enseigneur; elle est assurément dans un sujet, et se transmet sans être séparée, mais comme l'acte de tel enseigneur est dans tel enseigné.

8 Et rien, ne croyez-vous pas, n'empêche que le même acte appartienne à deux choses, non comme identiques quant à l'essence, mais comme ce qui est en puissance en face de ce qui

est en acte?

10 Il n'est pas non plus nécessaire que l'être qui enseigne recoive l'enseignement, et, si l'on admet que l'agir et le pâtir soient la même chose, ce n'est pas cependant parce qu'ils ont une définition identique (celle qui donne leur quiddité), comme habit et vêtement, mais comme la route de Thèbes à Athènes est la même que celle d'Athènes à Thèbes, ainsi qu'on l'a dit plus haut; car l'identité totale n'appartient pas aux choses qui

10

φω ἐν τῷ πάσχοντι καὶ κινουμένῳ, ἢ ἡ μὲν ποίησις ἐν τῷ ποιοθντι, ἡ δὲ πάθησις ἐν τῷ πάσχοντι εἰ δὲ δεῖ καὶ ταύτην ποίησιν καλεῖν, δμώνυμος ἄν εἴη. ᾿Αλλὰ μὴν εἴ τοθτο, ἡ κίνησις ἐν τῷ κινοθντι ἔσται · δ γὰρ αὐτὸς λόγος ἐπὶ κινοθντος καὶ κινουμένου. ἵΩστ' ἢ πῶν τὸ κινοθν κινήσεται, ἢ ἔχον κίνησιν 3οοὐ κινήσεται.

Εὶ δ' ἄμφω ἐν τῷ κινουμένῳ καὶ πάσχοντι, καὶ ἡ ποίησις καὶ ἡ πάθησις, καὶ ἡ δίδαξις καὶ ἡ μάθησις δύο οῧσαι ἐν τῷ μανθάνοντι, πρῶτον μὲν ἡ ἐνέργεια ἡ ἑκάστου οὖκἐνἑκάστῳ ὑπάρξει, εἶτα ἄτοπον τὸ δύο κινήσεις ἄμα κινεῖσθαι τίνες γὰρ ἔσονται ἀλλοιώσεις δύο τοῦ ἑνὸς καὶ εῖς 35 ἐν εἶδος; ἀλλ' ἀδύνατον.

'Αλλά μία ἔσται ἡ ἐνέργεια. 'Αλλ' ἄλογον δύο ἐτέρων τῷ εἴδει τὴν αὐτὴν καὶ μίαν εῖναι ἐνέρ- 202 b γειαν· καὶ ἔσταί, εἴπερ ἡ δίδαξις καὶ ἡ μάθησις ταὐτὸ καὶ ἡ πάθησις, καὶ τὸ διδάσκειν τῷ μανθάνειν ταὐτὸ καὶ τὸ ποιεῖν τῷ πάσχειν, ὥστε τὸν διδάσκοντα ἀνάγκη ἔσται πάντα μανθάνειν καὶ τὸν ποιοῦντα πάσχειν.

"Η οὖτε τὸ τὴν ἄλλου ἐνέργειαν ἐν ἑτέρφ εῗναι ἄτοπον (ἔστι γὰρ ἡ δίδαξις ἐνέργεια τοῦ διδασκαλικοῦ, ἔν τινι μέντοι, καὶ οὖκ ἀποτετμημένη, ἀλλὰ τοῦδε ἐν τῷδε).

Οὔτε μίαν δυοίν τὴν αὐτὴν εΐναι κωλύει, μὴ ὡς τὸ εΐναι τὸ αὐτό, ἀλλ' ὡς ὑπάρχει τὸ δυνάμει ὂν πρὸς τὸ ἐνεργοῦν.

Οὖτ' ἀνάγκη τὸν διδάσκοντα μανθάνειν, οὐδ' εἶ τὸ ποιεῖν καὶ πάσχειν τὸ αὐτό ἔστι, μὴ μέντοι ὡς τὸν λόγον εῗναι ἔνα τὸν τὸ τί ἢν εἶναι λέγοντα, ὡς λώπιον καὶ ἱμάτιον, ἀλλ' ὡς ἡ δδὸς ἡ Θήβηθεν 'Αθήναζε καὶ ἡ 'Αθήνηθεν εἰς Θήβας, ὥσπερ εἴρηται καὶ πρότερον' οὐ γὰρ ταὐτὰ πάντα ὑπάρχει τοῖς ὁπωσοῦν τοῖς αὐτοῖς, ἀλλὰ μόνον 15

26 χινουμένω: ποιουμένω ἢ ἐν τῷ ποιοῦντι καὶ διατεθέντι Sp. laud. 441, 30 || 202 b γ ἔν τινι: ἔστι Sp. laud. 446, 12 || 8 ἀποτετμημένη codd. Sp. 446, 17 : -μένως Al. ap. Sp. laud. 446, 16 || 10 δυνάμει δν FI : ὄν om. Sp. 446, 22 Ph. δυνάμενον Ε || 12 τόν το Bonitz Prantl : το Ε τὸν cett.

sont identiques d'une façon quelconque, mais seulement à celles

dont l'essence est identique.

<sup>16</sup>Pas davantage, maintenant, si l'enseignement donné et l'enseignement reçu sont même chose, il ne faudrait le dire du fait d'enseigner et de celui de recevoir l'enseignement; ainsi la distance est une entre deux points distants, mais le fait d'être distant d'ici à partir de là n'est pas le même que le fait d'être distant de là à partir d'ici.

<sup>19</sup> En général, enfin, l'enseignement qu'on donne et l'enseignement qu'on reçoit, pas plus que l'action et la passion, ne sont mêmes choses, mais l'identité ne porte que sur ce à quoi ces choses appartiennent, le mouvement : en effet l'acte de ceci dans cela et l'acte de ceci sous l'action de cela diffèrent par la

définition.

Définition des mouvements particuliers.

<sup>23</sup> On a donc expliqué la nature du mouvement en général et en détail; car on voit facilement comment définir chacune de ses espèces; l'altération est l'entéléchie de

l'altéré en tant qu'altéré; et encore plus clairement : l'entéléchie de l'actif et du passif en puissance, comme tel, absolument et respectivement dans chaque cas particulier, construction ou guérison. De même pour chacun des autres mouvements.

4

[L'infini. Opinion des Anciens. Difficultés sur son existence.]

Nécessité d'une étude de l'infini. <sup>30</sup> Puisque la science de la nature porte sur les grandeurs, le mouvement et le temps, toutes choses dont chacune doit être nécessairement ou infinie ou limitée, quand bien

même tout ne serait pas soumis à cette alternative d'être infini ou limité (par exemple une affection ou un point, car de telles choses ne sont pas nécessairement l'un ou l'autre), il semble convenable à qui s'occupe de la nature d'examiner la question de l'infini, son existence ou sa non-existence, et s'il existe, sa nature.

Opinions
des Anciens.

36 Voici un indice que cet examen appartient bien à la science physique. Tous ceux, en effet, qui semblent avoir touché d'une façon quelque peu sérieuse à cette partie de la philosophie,

203 a

οῖς τὸ εἶναι τὸ αὐτό.

Οὐ μὴν ἀλλ' οὐδ' εὶ ἡ δίδαξις τῆ μαθήσει τὸ αὐτό, καὶ τὸ μανθάνειν τῷ διδάσκειν, ώσπερ οὐδ' εἰ ἡ διάστασις μία των διεστηκότων, και το διίστασθαι ένθένθε έκεισε κάκείθεν δεθρο εν και τὸ αὐτό.

Όλως δ' είπειν οὐδ' ή δίδαξις τῆ μαθήσει οὐδο ή ποίησις τῆ παθήσει τὸ αὐτὸ κυρίως, ἄλλο 20 ễ ὑπάρχει ταθτα, ἡ κίνησις τὸ γὰρ τοθδε ἐν τῷδε καὶ τὸ τοθδε ύπό τοθδε ἐνέργειαν είναι ἔτερον τῷ λόγφ.

Τί μὲν οὖν ἐστὶ κίνησις εἴρηται καὶ καθόλου καὶ κατὰ μέρος. οὐ γὰρ ἄδηλον ὡς ὁρισθήσεται τῶν εἰδῶν ἕκαστον αὐτῆς ἀλλοίωσις μέν γὰρ ἡ τοῦ ἀλλοιωτοῦ, ἢ ἀλλοιωτόν, ἐν- 25 τελέχεια. \*Ετι δὲ γνωριμώτερον,ἡ τοῦ δυνάμει ποιητικοῦ καὶ παθητικού, ή τοιούτον, άπλως τε καὶ πάλιν καθ' ἔκαστον, ή οἰκοδόμησις ἢ ἰάτρευσις. Τὸν αὐτὸν δὲ λεχθήσεται τρόπον καὶ περὶ τῶν ἄλλων κινήσεων ἐκάστης.

## A STATE OF THE PARTY OF THE PAR

Έπει δ' ἔστιν ή περι φύσεως ἐπιστήμη περι μεγέθη 3ο καὶ κίνησιν καὶ χρόνον, ὧν ἔκαστον ἀναγκαῖον ἢ ἄπειρον ἢ πεπερασμένον εΐναι, εί και μή παν έστιν ἄπειρον ή πεπερασμένον, οΐον πάθος ή στιγμή (των γάρ τοιούτων ΐσως οὐδεν άναγκαίον εν θατέρω τούτων είναι), προσήκον αν είη τον περί φύσεως πραγματευόμενον θεωρήσαι περί ἀπείρου, εί 35 ἔστιν ἢ μή, καὶ εὶ ἔστι, τί ἐστιν.

Σημείον δ' ὅτι τῆς ἐπιστήμης οίκεία ή περί αὐτὸ θεωρία πάντες γὰρ οί δοκοθντες άξιο- 203 a λόγως ηφθαι της τοιαύτης φιλοσοφίας πεποίηνται λόγον περί τοθ ἀπείρου, και πάντες ώς ἀρχήν τινα τιθέασι τῶν ὄν-

<sup>21</sup> τοῦδε — τό : τόδε Ε | 21-22 τὸ τοῦδε : τόδε Al. ap. Sp. 449, 9; 447, 9 || 203 a ι ή περί αυτό θεωρία Ι Sp. 452, 19 : ή θεωρία ταυτης Ε περὶ αὐτό om. Th. 79, 17.

ont parlé de l'infini et tous en ont fait un principe des êtres. \*Pour les uns, comme les Pythagoriciens Les non-physiciens. et Platon (1), l'infini est une chose en soi et non attribuée à autre chose, mais étant par soi substance. 6 Mais, pour les Pythagoriciens, l'infini est dans les choses sensibles (car ils ne séparent pas le nombre), et ce qui est hors du ciel est infini; pour Platon, au contraire, il n'y a au dehors aucun corps, pas même les Idées, pour cette raison qu'elles ne sont nulle part; quant à l'infini, il est dans les choses sensibles et dans les idées. 10 Autre différence : pour les uns, l'infini c'est le pair ; car, saisi et limité par l'impair, il apporte aux êtres l'infinité; une preuve en est ce qui arrive dans les nombres; en ajoutant les gnomons (2) autour de l'Un et cela à part (pour les pairs et les impairs), on obtient tantôt une figure toujours différente, tantôt la même. Pour Platon, au contraire, il y a deux infinis, le Grand et le Petit.

16 Tous les physiciens mettent sous l'infini Les physiciens. une autre nature, prise dans ce qu'on nomme les principes, comme l'eau, l'air ou leur intermédiaire. Quant à ceux qui font les éléments limités en nombre, aucun ne les fait infinis; pour ceux qui les font infinis en nombre, comme Anaxagore et Démocrite, l'un avec les homœomères, l'autre avec l'universelle réserve séminale des figures, par cela même ils affirment l'existence de l'infini dont ils font un continu par contact. Et l'un prétend que toute partie est un mélange comme le tout, se fondant sur ce fait expérimental que n'importe quoi vient de n'importe quoi; car c'est apparemment pour cela qu'il soutient que tout est confondu à un moment, par exemple cette chair et cet os, et telle chose de même n'importe laquelle; donc toutes; et bien entendu au même moment; car ce n'est pas seulement pour chaque chose qu'il y a un moment où elle a commencé de se séparer, mais pour toutes. En effet puisque l'être engendré l'est à partir d'un être semblable, et qu'il y a une génération de toutes choses, avec cette restriction qu'elle n'est pas simultanée pour toutes, il faut aussi une origine à cette génération, et une origine unique; il l'appelle Intelligence; l'Intelligence travaille à partir d'un certain principe, en exerçant

<sup>(1)</sup> Sur le rapport de ces deux philosophies, voir Bonitz Ind. 65g b
53 sq.
(2) Voir la note à la fin du volume.

των,

οἱ μέν, ἄσπερ οἱ Πυθαγόρειοι καὶ Πλάτων, καθ' αὐτό, οὐχ ὡς συμβεβηκός τινι ἑτέρφ ἀλλ' οὐσίαν αὐτὸ ὄν τὸ ἄπει- 5ρον. Πλὴν οἱ μὲν Πυθαγόρειοι ἐν τοῖς αἰσθητοῖς (οὐ γὰρ χωριστὸνποιοῦσιτὸν ἀριθμόν), καὶ εἶναι τὸ ἔξω τοῦ οὐρανοῦ τὸ ἄπειρον. Πλάτων δὲ ἔξω μὲν οὐδὲν εἶναι σῶμα, οὐδὲ τὰς ἰδέας, διὰ τὸ μηδέ που εἶναι αὐτάς, τὸ μέντοι ἄπειρον καὶ ἐν τοῖς αἰσθητοῖς καὶ ἐν ἐκείναις εἶναι. Καὶ οἱ μὲν τὸ ἄπειρον εἶναι το τὸ ἄρτιον. τοῦτο γὰρ ἐναπολαμβανόμενον καὶ ὑπὸ τοῦ περιττοῦ περαινόμενον παρέχειν τοῖς οῧσι τὴν ἀπειρίαν' σημεῖον δ' εἶναι τούτου τὸ συμβαῖνον ἐπὶ τῶν ἀριθμῶν περιτιθεμένων γὰρ τῶν γνωμόνων περὶ τὸ ἐν καὶ χωρὶς ὁτὲ μὲν ἄλλο ἀεὶ γίγνεσθαι τὸ εἶδος, ὁτὲ δὲ ἔν. Πλάτων δὲ δύο τὰ ἄπειρα, 15 τὸ μέγα καὶ τὸ μικρόν.

Οί δὲ περὶ φύσεως ἄπαντες ἀεὶ ύποτιθέασιν έτέραν τινὰ φύσιν τῷ ἀπείρῷ τῶν λεγομένων στοιχείων, οΐον ὕδωρ ἢ ἀέρα ἢ τὸ μεταξύ τούτων. Τῶν δὲ πεπερασμένα ποιούντων στοιχεῖα οὐθεὶς ἄπειρα ποιεῖ· ὅσοι δ' ἄπειρα ποιοθσι τὰ στοιχεῖα, καθάπερ ᾿Αναξαγόρας καὶ Δη- 20 μόκριτος, δ μέν έκ τῶν δμοιομερῶν, δ δ' ἐκ τῆς πανσπερμίας των σχημάτων, τῆ άφη συνεχές τὸ ἄπειρον είναι φασίν καὶ ὁ μὲν ὁτιοθν τῶν μορίων εἶναι μίγμα ὁμοίως τῷ παντί διά το δραν ότιοθν έξ ότουοθν γιγνόμενον έντεθθεν γάρ ἔοικε καὶ όμοθ ποτὲ πάντα χρήματα φάναι εΐναι, οΐον ἥδε 25 ή σὰρξ και τόδε τὸ όστοθν, και οὕτως ότιοθν· και πάντα ἄρα· και άμα τοίνυν. ἀρχὴ γὰρ οὐ μόνον ἐν ἑκάστο ἐστὶ τῆς διακρίσεως, άλλά και πάντων. Επεί γάρ το γιγνόμενον έκ τοθ τοιούτου γίνεται σώματος, πάντων δ' έστι γένεσις πλήν ούχ άμα, καί τινα άρχὴν δεῖ εἶναι τῆς γενέσεως, αὕτη δ' ἐστὶ 3ο μία, δν έκείνος καλεί νοθν, δ δὲ νοθς ἀπ' ἀρχής τινος ἐργάζε\_ ται νόησας. ἄστε ἀνάγκη δμοθ ποτὲ πάντα εἶναι καὶ ἄρξα-

<sup>7</sup> καὶ εἶναι τὸ ἔξω τοῦ οὐρανοῦ τὸ ἄπειρον : εἶναι δὲ ἑξω τοῦ οὐρανοῦ τὸ ἄπειρον F cf. Sp. 453, 14 εἶναι δέ τι καὶ ἔξω τοῦ οὐρανοῦ Th. 79, 27 post οὐρανοῦ add. κενὸν Rivaud  $\parallel$  16 om. ἀεἶ Sp. 458, 17 et 459, 8.

l'Intellect; ainsi nécessairement tout est ensemble à un moment, et à un moment, les choses commencent à être mues. Démocrite, lui, prétend que les êtres premiers ne s'engendrent pas l'un de l'autre; mais cependant le corps commun est principe 203 b de tout; différent, dans ses parties, en grandeur et en figure.

> Quatre points où les Anciens s'accordent sur l'infini.

<sup>3</sup> On voit donc par là qu'un tel examen convient aux physiciens. C'est avec raison aussi que tous font de l'infini un principe; en effet il est impossible qu'il existe en vain; ni qu'il ait aucune autre valeur que

celle de principe: tout en effet, ou est principe ou vient d'un principe; or, il n'y a pas de principe de l'infini; ce serait en effet sa limite. De plus, il est non-engendré et non-corruptible, en tant qu'il est un principe; car nécessairement toute génération reçoit une fin et il y a un terme à toute corruption. C'est pourquoi, disons-nous, il n'a pas de principe, mais c'est lui qui paraît être principe des autres choses, et les embrasser et les diriger toutes, ainsi que le disent tous ceux qui n'admettent pas d'autres causes à côté de l'infini, comme seraient l'Intelligence, ou l'Amitié; et encore, c'est la divinité, car il est immortel et impérissable, comme le veulent Anaximandre et la plupart des physiologues.

Ginq raisons de la croyance à l'infini. <sup>15</sup> La croyance à la réalité de l'infini se tire de cinq raisons principales : du temps (car il est infini), de la division dans les grandeurs (car les mathématiciens eux aussi

utilisent l'infini); en outre de ce que, si la génération et la destruction ne s'épuisent pas, c'est seulement grâce à l'infinité de la source d'où est pris ce qui est engendré; en outre de ce que le limité est limité à une autre chose, de sorte que rien ne sera limite, s'il faut que toujours la limitation se fasse entre deux termes. Surtout, enfin, la plus forte raison qui crée la difficulté commune à tous, la voici: c'est parce que la représentation ne l'épuise point que le nombre paraît être infini; et les grandeurs mathématiques, et ce qui est hors du ciel. Mais si la région extérieure est infinie, le corps aussi doit être infini, et les mondes; pourquoi en effet le vide ici plutôt que là? ainsi la masse qui emplit, pour peu qu'elle soit à un seul endroit, est partout. Et encore, même s'il existe vide et lieu infini, il faut qu'il y ait aussi un corps infini; en effet, entre le possible et l'être, il n'y a aucune différence, dans les choses éternelles.

15

σθαί ποτε κινούμενα. Δημόκριτος δ' οὐδὲν ἔτερον ἐξ ἐτέρου γίγνεσθαι τῶν πρώτων φησίν. ἀλλ' ὅμως γε αὐτῶν τὸ κοινὸν σῶμα πάντων ἐστὶν ἀρχή, μεγέθει κατὰ μόρια καὶ σχή- 203 b ματι διαφέρον.

"Οτι μέν οθν προσήκουσα τοίς φυσικοίς ή θεωρία, δήλον έκ τούτων. Εὐλόγως δέ και άρχην αὐτὸ τιθέασι πάντες οὖτε γάρ μάτην αὐτὸ οἶόν τε εἶναι, οὔτε ἄλλην ὑπάρχειν αὐτῷ 5 δύναμιν πλήν ως άρχήν άπαντα γάρ ή άρχή ή έξ άρχης, του δὲ ἀπείρου οὐκ ἔστιν ἀρχή· εἴη γὰρ ἂν αὐτου πέρας. "Ετιδὲ καὶ ἀγένητον καὶ ἄφθαρτον ὡς ἀρχή τις οῧσα τό τε γὰρ γενόμενου ἀνάγκη τέλος λαβείν, και τελευτή πάσης ἐστι φθοράς. Διὸ καθάπερ λέγομεν, οὖ ταύτης ἀρχή, ἀλλ' αὕτη τῶν 10 ἄλλων εΐναι δοκεί και περιέχειν ἄπαντα και πάντα κυβερναν, ώς φασιν όσοι μή ποιοθσι παρά τό ἄπειρον ἄλλας αἰτίας, οΐον νοθν ή φιλίαν και τοθτ' είναι το θείον άθάνατον γάρ και ανώλεθρον, ως φησίν δ 'Αναξίμανδρος και οί πλείστοι των φυσιολόγων.

Τοθ δ' είναι τι ἄπειρον ή πίστις έκ πέντε μάλιστ' αν συμβαίνοι σκοποθσιν, έκ τε τοθ χρόνου (οθτος γάρ ἄπειρος) καὶ ἐκ τῆς ἐν τοῖς μεγέθεσι διαιρέσεως (χρῶνται γάρ και οι μαθηματικοί τῷ ἀπείρφ), ἔτι τῷ οῦτως ἄν μόνως μή δπολείπειν γένεσιν και φθοράν, εί ἄπειρον εἴη ὅθεν άφαιρείται το γιγνόμενον. "Ετι τῷ το πεπερασμένον ἀεὶ πρός 20 τι περαίνειν, ώστε ανάγκη μηδέν είναι πέρας, εί αεί περαίνειν ἀνάγκη ἔτερον πρὸς ἔτερον. Μάλιστα δὲ καὶ κυριώτατον, δ τήν κοινήν ποιεί ἀπορίαν πάσιν διά γάρ τὸ ἐν τή νοήσει μη δπολείπειν και δ άριθμός δοκεί άπειρος είναι και τὰ μαθηματικά μεγέθη και τὸ ἔξω τοῦ οὐρανοῦ. ᾿Απείρου 25 δο όντος του έξω, και σώμα άπειρον είναι δοκεί και κόσμοι. τί γὰρ μαλλον τοῦ κενοῦ ἐνταῦθα ἢ ἐνταῦθα ; ὥστ' εἴπερ μοναχοθ, καὶ πανταχοθ εΐναι τὸν ὄγκον. "Αμα δ' εἰ καὶ ἔστι κενὸν καὶ τόπος ἄπειρος, καὶ σῶμα ἄπειρον είναι ἀναγκαίον:

34 αὐτῶν E cf. Sp. 462, 9: -ῶ Bonitz coll. Sp. 462, 12 Ph. αὐτό FI || 203 b 8 ἀγένητον: ἀγέννητον FI.

Difficultés.

30 L'examen de l'infini présente des difficultés; à le nier et à l'affirmer on en rencontre de nombreuses. En outre se pose la question de sa nature; est-il substance ou attribut essentiel à une nature, ou ni l'un ni l'autre(1), mais n'en existe-t-il pas moins un infini 204 a ou des choses infinies en nombre? Or, c'est surtout l'affaire du physicien d'examiner s'il existe une grandeur sensible infinie.

Diverses acceptions de l'infini:

acceptions de l'infini; c'est d'abord ce qui ne peut par nature être parcouru, comme la voix est invisible; ensuite ce qu'on peut parcourir et qui est sans fin, ou ce qu'on peut à peine parcourir ou ce qu'on peut par nature parcourir mais qui ne se laisse pas parcourir et n'a pas de fin; puis tout est infini ou par composition ou par division, ou par les deux à la fois.

5

#### [Il n'y a pas d'infini donné en acte.]

8 Que l'infini, maintenant, soit séparable L'infini semble des choses sensibles (2), chose en soi infinie, ne pas exister. 1. L'infini séparé. c'est impossible. En effet, si l'infini n'est 3 raisons. ni grandeur ni nombre, mais substance par lui-même, et non attribut, il sera indivisible, car le divisible est grandeur ou nombre. Mais s'il est indivisible, il n'est pas infini, si ce n'est comme la voix est invisible. Mais ce n'est pas là l'infini tel que le conçoivent ceux qui en affirment l'existence, ni non plus tel que nous le cherchons, qui est l'infini en tant qu'on ne peut le parcourir. 14 D'autre part, si l'infini est par attribution, il ne sera plus élément des êtres, en tant qu'infini, non plus que l'invisible ne l'est du langage, bien que la voix soit invisible. 17 En outre, comment l'infini pourrait-il être quelque chose en soi, quand ce n'est le cas ni du nombre ni de la grandeur, dont l'infini est une affection essentielle; il a en effet beaucoup moins de raisons de l'être que le nombre ou la grandeur.

(2) Théorie des Pythagoriciens et de Platon cf. 203 a 4-6.

<sup>(1)</sup> C'est-à-dire, selon Alexandre (Sp. 469,12), attribut accidentel.

ἐνδέχεσθαι γὰρ ἢ εἶναι οὐδὲν διαφέρει ἐν τοῖς ἄτδίοις. Ἦχει 3ο δ' ἄπορίαν ἡ περὶ τοῦ ἀπείρου θεωρία· καὶ γὰρ μὴ εἶναι τιθεμένοις πόλλ' ἀδύνατα συμβαίνει καὶ εἶναι. Ἦτι δὲ ποτέρως ἐστί, πότερον ὡς οὐσία ἢ ὡς συμβεδηκὸς καθ' αὐτὸ φύσει τινί; ἢ οὐδετέρως, ἀλλ' οὐδὲν ἣττον ἐστὶν ἄπειρον ἢ ἄπειρα τῷ πλήθει. Μάλιστα δὲ φυσικοῦ ἐστὶ ἐπισκέψασθαι εὶ ἔστι μέγεθος αἰσθητὸν ἄπειρον. Πρῶτον οὖν διοριστέον ποσαχῶς λέγεται τὸ ἄπειρον.

Ένα μὲν δὴ τρόπον τὸ ἄδύνατον διελθεῖν τῷ μὴ πεφυκέναι διιέναι, ὥσπερ ἡ φωνὴ ἀόρατος ἄλλως δὲ τὸ διέξοδον ἔχον ἀτελεύτητον, ἢ δ μόλις, ἢ δ πεφυκὸς 5 ἔχειν μὴ ἔχει διέξοδον ἢ πέρας. Ἔτι ἄπειρον ἄπαν ἢ κατὰ πρόσθεσιν ἢ κατὰ διαίρεσιν ἢ ἀμφοτέρως.

5

Χωριστὸν μὲν οῧν εἶναι τὸ ἄπειρον τῶν αἰσθητῶν, αὐτό τι δν ἄπειρον, οὐχ οἷόν τε. Εἰ γὰρ μήτε μέγεθός ἐστι μήτε πλῆθος, ἀλλ' οὐσία αὐτό ἐστι τὸ ἄπειρον καὶ μὴ συμβεβη- 10 κός, ἀδιαίρετον ἔσται τὸ γὰρ διαιρετὸν ἢ μέγεθος ἔσται ἢ πλῆθος. Εἰ δὲ ἀδιαίρετον, οὐκ ἄπειρον, εἰ μὴ ὡς ἡ φωνὴ ἀόρατος. ᾿Αλλ' οὐχ οὕτως οὐτε φασὶν εἶναι οἱ φάσκοντες εἶναι τὸ ἄπειρον οὔτε ἡμεῖς ζητοῦμεν, ἀλλ' ὡς ἀδιέξοδον. Εἰ δὲ κατὰ συμβεβηκός ἐστι τὸ ἄπειρον, οὐκ ἄν εἴη στοιχεῖον τῶν 15 ὄντων, ἢ ἄπειρον, ὥσπερ οὐδὲ τὸ ἀόρατον τῆς διαλέκτου, καίτοι ἡ φωνή ἐστιν ἀόρατος. Ἔτι πῶς ἐνδέχεται εῗναί τι αὐτὸ ἄπειρον, εἴπερ μὴ καὶ ἀριθμὸν καὶ μέγεθος, ὧν ἐστὶ καθ' αύτὸ πάθος τι τὸ ἄπειρον; ἔτι γὰρ ἣττον ἀνάγκη ἢ τὸν

33 η α β FI [Bekker err. typ.] Sp. 468, 25; 469, 7 Th. 82, 26 Torstrik Diels: η om. E || 34 οὐδετέρως: μηδ- Al. ap. Sp. 469, 10 || η Ε: καὶ FI Sp. 468, 20 || 204 a 1 επισχέψασθαι Sp. 469, 14 cf. Th. 82, 28: σκέψ. cett. || 3 ένα μὲν -32 το ἄρτιον cf. Meta. 1066 a 35-b 21 || 5 μόλις: μόγις FI || 11 γὰρ διαιρετόν η μέγεθος ἔσται η πληθος FI cf. Th. 83, 11: γάρ μέγεθος καὶ το πληθος διαιρετόν εἰ F || 14 ἀδιέξοδον: ἀδιεξίτητον Ε Th. 83, 17 Sp. 471, 15 || εἰ δὲ: ἔτι εὶ Ε.

<sup>20</sup> Et il est évident, d'autre part, que l'infini ne peut exister comme être en acte et comme substance ou principe, car une quelconque de ses parties, prise à part, sera infinie, si on peut le partager. En effet, l'essence de l'infini et l'infini sont la même chose, si l'infini est substance et non dans un sujet; par conséquent, il sera ou indivisible ou divisible en infinis, mais il est impossible que la même chose soit plusieurs infinis (1). Maintenant, comme la partie de l'air est air, aussi celle de l'infini sera infinie, si on le suppose substance et principe. Donc il est sans partie et indivisible. 28 Mais c'est impossible pour un infini en acte; nécessairement il sera une quantité. Donc l'infini existe par attribution; mais, comme on l'a dit, ce n'est pas lui qui peut être appelé principe, mais ce à quoi il est attribué, l'air ou le pair. Aussi voit-on l'absurdité d'une conception telle que celles des Pythagoriciens; à la fois, en effet, ils font de l'infini une substance et ils le partagent.

2. L'infini sensible.

34 Mais peut-être est-ce une question trop générale que de savoir si l'infini est pos204 b sible dans les choses mathématiques(2) et dans les choses intelligibles(3) et dans celles qui n'ont aucune grandeur; pour nous,
c'est dans les choses sensibles, dans ce qui fait l'objet de notre
étude, que nous nous demandons s'il y a ou non un corps infini

quant à l'accroissement.

\*Un examen logique (\*) semblerait prouver qu'il n'y en a pas: si, en effet, la définition du corps est « ce qui est limité par une surface », il n'y aura pas de corps infini, ni intelligible, ni sensible. <sup>7</sup> Maintenant le nombre ne sera pas infini en tant que séparé abstraitement; en effet le nombre ou ce qui a nombre est nombrable; si donc le nombrable peut être en fait compté, alors l'infini pourrait être parcouru.

Raisons physiques.

1. Supposé que les éléments soient finis.

10 Si l'on considère plutôt les choses phyquement, voici les raisons qui se présentent: l'infini ne peut être ni composé, ni simple. Composé, d'abord, le corps

infini ne le sera pas, si les éléments sont finis en nombre, car il

(1) Parce que ces infinis se limiteraient réciproquement.

(2) Solution d'Aristote 7. 207 b 27 sq.

(3) Solution d'Aristote 6. 207 a 29 sq.

(4) C'est-à-dire dialectique, et donc seulement probable et non démonstratif.

ἀριθμὸν ἢ τὸ μέγεθος.

Φανερὸν δὲ καὶ ὅτι οὐκ ἐνδέχεται εῗναι τὸ ἄπειρον ὡς ἐνεργείᾳ ὅν καὶ ὡς οὐσίαν καὶ ἀρχήν
ἔσται γὰρ ὁτιοῦν αὐτοῦ ἄπειρον τὸ λαμβανόμενον, εἰ μεριστόν.
Τὸ γὰρ ἀπείρφ εἶναι καὶ ἄπειρον τὸ αὐτό, εἴπερ οὐσία τὸ ἄπειρον καὶ μὴ καθ' ὑποκειμένου, ὥστ' ἢ ἀδιαίρετον ἢ εἰς ἄπειρα διαιρετόν πολλὰ δ' ἄπειρα τὸ αὐτὸ εἶναι ἀδύνατον. ᾿Αλλὰ μὴν ὥσπερ ἀέρος ἀὴρ μέρος, οὕτω καὶ ἄπειρον ἀπείρου, εἴ γε οὐσία ἐστὶ καὶ ἀρχή. ᾿Αμέριστον ἄρα καὶ ἀδιαίρετον. ᾿Αλλ' ἀδύνατον τὸ ἐντελεχείᾳ ὄν ἄπειρον ποσὸν γάρ τι εἶναι ἀναγκαῖον. Κατὰ συμβεβηκὸς ἄρα ὑπάρχει τὸ ἄπειρον. Ἦλλ' εἰ οὕτως, εἴρηται ὅτι οὐκ ἐνδέχεται αὐτὸ λέ- 3ο γειν ἀρχήν, ἀλλ' ἐκεῖνο ῷ συμβέβηκεν, τὸν ἀέρα ἢ τὸ ἄρτιον. Ἦχήν, ἀλλ' ἐκεῖνο ῷ συμβέβηκεν, τὸν ἀέρα ἢ τὸ ἄρτιον. Ἦχην, ἀλλ' ἐκεῖνο ῷ συμβέβηκεν, τὸν ἀπειρον καὶ μερίζουσιν.

'Αλλ' ἴσως αὕτη μέν ἐστι καθόλου ἡ ζήτησις μαλλον, εἰ ἐνδέχεται τὸ ἄπειρον καὶ ἐν τοῖς μαθηματικοῖς 35 εἶναι καὶ ἐν τοῖς νοητοῖς καὶ μηδὲν ἔχουσι μέγεθος ἡμεῖς 204 b δ' ἐπισκοποῦμεν περὶ τῶν αἰσθητῶν καὶ περὶ ῶν ποιούμεθα τὴν μέθοδον, ἄρ' ἔστιν ἐν αὐτοῖς ἢ οὐκ ἔστι σῶμα ἄπειρον ἐπὶ τὴν αὔξησιν.

Λογικῶς μὲν οὖν σκοπουμένοις ἐκ τῶν τοιῶνδε δόξειεν ἄν οὐκ εἶναι. Εἰ γάρ ἐστι σώματος λόγος τὸ
ἐπιπέδφ ὡρισμένον, οὐκ ἄν εἴη σῶμα ἄπειρον, οὔτε νοητὸν οὔτε
αἰσθητόν. ᾿Αλλὰ μὴν οὐδ᾽ ἀριθμὸς οὕτως ὡς κεχωρισμένος καὶ
ἄπειρος ἀριθμητὸν γὰρ ἀριθμὸς ἢ τὸ ἔχον ἀριθμόν εἰ
οὖν τὸ ἀριθμητὸν ἐνδέχεται ἀριθμῆσαι, καὶ διεξελθεῖν ἄν
εἴη δυνατὸν τὸ ἄπειρον.

Φυσικώς δέ μαλλον θεωροθσιν έκ το

34 ἀλλ'-b 8 ἀριθμόν cf. Meta. 1065 b 21-26 || 35-36 ἀλλ' ἴσως αὕτη μέν ἐστι καθόλου ἡ ζήτησις μάλλον FI Sp. 475, 20: ἀλλὰ μὲν ἄν εἴη καθόλου ζήτησις, εἰ Ε || 204 b 4 ἐπί Torstrik: περὶ Bekker (cf. Bonitz Ind. 75, 50) || 7 ὡς: ὡς τινες φασὶ Laas || 9 διεξελθεῖν EI Ph.: διελθεῖν F Th. 85, 5-6 || 10 φυσικώς -24 γεννῶσιν: cf. Meta. 1065 b 26-36.

faut qu'ils soient plusieurs, que les contraires s'égalent toujours, et que nul d'entre eux ne soit infini; car si la puissance d'un seul corps est dépassée, par celle d'un autre, d'une quantité quelconque, par exemple si le feu est limité et l'air infini, quel que soit l'excès de puissance du feu sur l'air à quantité égale, pourvu que cet excès reste nombrable, cependant on comprend que malgré tout l'infini dépasse et détruise le fini. D'autre part, il est impossible que chacun soit infini, car le corps est ce qui a étendue de toute part et l'infini ce qui s'étend sans limite, de sorte que le corps infini a de toute part extension à l'infini.

22 En second lieu le corps infini ne peut être un et simple, ni si l'on considère, comme certains, ce qui est en dehors des éléments et d'où ils les font sortir, ni d'aucune manière. En effet, certains (1) posent un tel infini, mais ce n'est pas pour eux l'eau ni l'air, et cela afin que les autres éléments ne soient pas détruits par celui d'entre eux qui est infini; en effet, ils ont entre eux des contrariétés(2), par exemple l'air est froid, l'eau humide, le feu chaud; une seule de ces choses infinies, et voilà toutes les autres détruites; en fait, disent-ils, il y a une autre chose d'où viennent celles-là. 3 Or une telle chose ne peut exister, ne disons pas encore parce qu'infinie, car là-dessus un raisonnement général s'applique pour tous les cas, pour l'air, l'eau. etc., mais parce qu'un tel corps sensible n'existe pas en dehors de ce qu'on appelle les éléments; toutes choses, en effet, se résolvent en ce dont elles viennent; alors il devrait y avoir, à la source, quelque chose en dehors de l'air, du feu, de la terre et de l'eau; mais on ne remarque rien de tel (3). 35 Enfin, ni le feu, ni aucun autre élément 205 a pris seul ne peut être infini. Car, en général et sans parler de l'infinité qui serait propre à l'un d'entre eux, il est impossible que le tout, même s'il est limité, soit ou devienne l'un d'entre eux, comme Héraclite (4) prétend qu'il y a un moment où tout devient feu. Le même raisonnement s'applique aussi à l'un, que les physiciens posent en dehors des éléments; en effet tout se transforme du contraire dans le contraire (2), par exemple de chaud en froid.

<sup>(1)</sup> Anaximandre, qui n'est pas visé 203 a 18, 205 a 27; cf. 203 a 16 et 187 à 12 et 20.

<sup>(2)</sup> Voir I, 5.

<sup>(3)</sup> Et l'expérience est souveraine en cet examen physique.

<sup>(4)</sup> Fr. 63-66 (D.).

τῶνδε. Οὔτε γὰρ σύνθετον οἷόν τε εἶναι οὔτε ἄπλοῦν. Σύνθετον μὲν οῗν οὐκ ἔσται τὸ ἄπειρον σῶμα, εἰ πεπερασμένα τῷ πλήθει τὰ στοιχεῖα. ᾿Ανάγκη γὰρ πλείω εἶναι, καὶ ἰσά-ζειν ἀεὶ τἀναντία, καὶ μὴ εἶναι ἐν αὐτῶν ἄπειρον εἰ γὰρ ὁποσφοῦν λείπεται ἡ ἐν ἑνὶ σώματι δύναμις θατέρου, οἷον εἰ τὸ πῦρ πεπέρανται, ὁ δ² ἀὴρ ἄπειρος, ἔστι δὲ τὸ ἴσον πῦρ τοῦ ἴσου ἀέρος τῇ δυνάμει ὁποσαπλασιονοῦν, μόνον δὲ ἀριθμόν τινα ἔχον, ὅμως φανερὸν ὅτι τὸ ἄπειρον ὑπερβαλεῖ καὶ φθερεῖ τὸ πεπερασμένον. Ἔκαστον δ² ἄπειρον εἶναι ἀδύνατον σῶμα μὲν γάρ ἐστι τὸ πάντῃ ἔχον διάστασιν, ἄπειρον δὲ τὸ 20 ἀπεράντως διεστηκός, ὥστε τὸ ἄπειρον σῶμα πανταχῇ ἔσται διεστηκὸς εἰς ἄπειρον.

Αλλά μην οὐδὲ Εν καὶ ἄπλοθν εἶναι ἐνδέχεται τὸ ἄπειρον σῶμα, οὖτε ὡς λέγουσί τινες τὸ παρὰ τὰ στοιχεία, ἐξ οθ ταθτα γεννώσιν, οὐθ' ἄπλώς. Εἰσὶ γάρ τινες οί τούτο ποιούσι τὸ ἄπειρον, ἀλλ' οὐκ ἀέρα ἢ ὕδωρ, ὡς 25 μή τάλλα φθείρηται ύπὸ τοῦ ἀπείρου αὐτῶν ἔχουσι γὰρ πρὸς ἄλληλα ἐναντίωσιν, οΐον ὁ μὲν ἀἡρ ψυχρός, τὸ δὸ ύδωρ ύγρόν, τὸ δὲ πῦρ θερμόν ῶν εὶ ἢν εν ἄπειρον, ἔφθαρτο ἄν ἦδη τἄλλα νθν δ' ἕτερον εῗναί φασιν ἐξ οῧ ταθτα. ᾿Αδύνατον δ' εΐναι τοιοθτον, οὐχ ὅτι ἄπειρον (περὶ τούτου μὲν γὰρ 3ο κοινόν τι λεκτέον ἐπὶ παντὸς δμοίως, καὶ ἀέρος καὶ ὕδατος και ότουοθν), άλλ' ότι οὐκ ἔστι τοιοθτον σῶμα αἰσθητόν παρά τὰ στοιχεῖα καλούμενα ἄπαντα γὰρ ἐξ οῦ ἐστί, καὶ διαλύεται εἰς τοθτο, ὥστε ἢν ἄν ἐνταθθα παρὰ ἀέρα καὶ πθρ καὶ γην και δδωρ φαίνεται δ' οὐδέν. Οὐδὲ δὴ πθρ οὐδ' ἄλλο τι 35 τῶν στοιχείων οὐδὲν ἄπειρον ἐνδέχεται εἶναι. Ολως γὰρ καὶ 205 a χωρίς του ἄπειρον είναι τι αὐτῶν, ἀδύνατον τὸ παν, καν η πεπερασμένον, ἢ εἶναι ἢ γίγνεσθαι ἕν τι αὐτῶν, ὥσπερ Ἡράκλειτός φησιν άπαντα γίνεσθαί ποτε πθρ. Ο δ' αὐτὸς λόγος και έπι του ένός, οδον ποιουσι παρά τὰ στοιχεῖα οἱ φυσικοί. πάντα γὰρ μεταβάλλει ἐξ ἐναντίου εἰς ἐναντίον, οΐον ἐκ θερμοῦ

32 οὐχ ἔστι -205 a 7 ψυχρόν cf. Meta. 1066 b 36-1067 a 7.

7 Mais il faut examiner en général et 2. Démonstration d'après ce qui suit s'il est possible ou non générale. qu'il existe un corps infini. L'impossibilité absolue d'un corps sensible infini apparaîtra d'après ce qui suit.

10 En effet, tout sensible est par nature 1re raison. quelque part (1) et il y a un lieu pour chaque

1. Préliminaires. chose, le même pour le tout et pour la partie, par exemple pour la terre prise en bloc et pour une motte, pour le feu et pour l'étincelle.

12 Par conséquent, s'il y a homogénéité 2. Preuve. du tout, il y aura, pour la partie, immobilité ou transport perpétuel. Or c'est impossible; en effet, pourquoi le mouvement aurait-il lieu vers le haut, ou vers le bas, ou dans un sens quelconque? Je m'explique: soit une motte, où sera-t-elle transportée, ou bien où restera-t-elle en repos? car le lieu de son corps spécifique est infini. Tiendra-t-elle donc le lieu tout entier, et comment? Quels seront et où seront donc son repos, et son mouvement? Restera-t-elle partout en repos? alors elle ne sera plus mue. Ou sera-t-elle mue partout? alors elle ne s'arrêtera pas.

19 D'autre part, si le tout est hétérogène, de même les lieux ; et d'abord le corps du tout n'aura d'autre unité qu'une unité de contact; ensuite les choses seront ou limitées ou illimitées en espèces. Limitées, c'est impossible, car les unes seraient infinies en grandeur et les autres non, si le tout est infini ; par exemple l'eau ou le feu; ce sera la destruction des contraires, comme on l'a déjà dit (2). Et c'est pour cette raison qu'aucun des physiologues (3) n'a posé comme un et infini le feu ou la terre, mais l'eau, ou l'air, ou leur intermédiaire, parce que le lieu des premiers était évidemment défini, les autres tenant le milieu entre le haut et le bas.

29 Si, d'autre part, les choses sont infinies et simples, les lieux aussi seront infinis et les éléments le seront eux-mêmes aussi. Mais si c'est impossible, et que les lieux soient limités en nombre, il est nécessaire que le tout, aussi, soit limité. En effet, on ne peut pas ne pas traiter de pair le lieu et le corps : la gran-

(2) 204 b 13-19 et 24-29.

<sup>(1)</sup> Cf. la théorie du lieu au début du l. IV.

<sup>(3)</sup> Cf. I, 6, 189 b 5-8. Ces reconstructions des raisons profondes des systèmes anciens n'ont rien d'historique.

είς ψυχρόν.

Δεί δὲ κατὰ παντός ἐκ τῶνδε σκοπεῖν, εἰ ἐνδέχεται ἢ οὐκ ἐνδέχεται εῗναι σῶμα ἄπειρον αἰσθητόν. Ὅτι δ' ὅλως ἀδύνατον εῗναι σῶμα ἄπειρον αἰσθητόν, ἐκ τῶνδε δῆλον.

Πέφυκε γὰρ πᾶν τὸ αἰσθητόν που εἶναι, καὶ ἔστι τόπος τις 10 ἐκάστου, καὶ ὁ αὐτὸς τοῦ μορίου καὶ παντός, οἶον ὅλης τε τῆς γῆς καὶ βώλου μιᾶς, καὶ πυρὸς καὶ σπινθῆρος. "Ωστε

Τίστε εἰ μὲν ὁμοειδές, ἀκίνητον ἔσται ἢ ἀεὶ οἰσθήσεται. Καίτοι ἀδύνατον· τί γὰρ μᾶλλον κάτω ἢ ἄνω ἢ ὁπουοῦν; λέγω δ' οἷον εἰ βῶλος εἴη, ποῦ αὕτη κινηθήσεταιἢ ποῦ μενεῖ; ὁ γὰρ τόπος ἄπειρος τοῦ συγγενοῦς αὐτἢ σώματος. Πότερον οῧν καθέξει τὸν ὅλον τόπον; καὶ πῶς; τίς οῧν ἢ ποῦ ἡ μονὴ καὶ ἡ κίνησις αὐτῆς; ἢ πανταχοῦ μενεῖ; οὐ κινηθήσεται ἄρα. Ἦ πανταχοῦ κινηθήσεται; οὐκ ἄρα στήσεται.

Εὶ δ' ἀνόμοιον τὸ πῶν, ἀνόμοιον καὶ οἱ τόποι καὶ πρῶτον μὲν οὐχ εν τὸ 30 σῶμα τοῦ παντὸς ἀλλ' ἢ τῷ ἄπτεσθαι ἔπειτα ἤτοι πεπερασμένα ταῦτ' ἔσται ἢ ἄπειρα τῷ εἴδει. Πεπερασμένα μὲν οὖν οὐχ οῖόν τε ἔσται γὰρ τὰ μὲν ἄπειρα τὰ δ' οὄ, εἰ τὸ πῶν ἄπειρον, οῖον τὸ πῦρ ἢ τὸ ὕδωρ φθορὰ δὲ τὸ τοιοῦτον τοῖς ἐναντίοις, καθάπερ εἴρηται πρότερον. Καὶ 35 διὰ τοῦτ' οὐθεἰς τὸ εν καὶ ἄπειρον πῦρ ἐποίησεν οὐδὲ γῆν τῶν φυσιολόγων, ἀλλ' ἢ ὕδωρ ἢ ἀέρα ἢ τὸ μέσον αὐτῶν, ὅτι τόπος ἑκατέρου δῆλος ἢν διωρισμένος, ταῦτα δ' ἐπαμφοτερίζει τῷ ἄνω καὶ κάτω.

Εὶ δ' ἄπειρα καὶ άπλα, καὶ οἱ τόποι ἄπειροι, καὶ ἔσται ἄπειρα τὰ στοιχεῖα. Εὶ δὲ 3ο τοῦτ' ἀδύνατον καὶ πεπερασμένοι οἱ τόποι, καὶ τὸ δλον πε-

7 κατὰ: περὶ I corr. F Sp. 482, I || 9 εἶναι αἰσθητόν eiic. Prantl || 10 πέφυκε-25 ἐναντίοις cf. Meta. 1067 a 7-26 || 14 ὁπουοῦν Meta. 1066 b 7 Bonitz: ὁποιονοῦν F ποῦ cett. || 19 ἀνόμοιον: ἀνομοειδές Sp. 482, 34 cf. 483, 26 || 26 τὸ ἔν ααὶ ἄπειρον El Ph. 446, 21: τὸ ἄπειρον καὶ ἕν F τὸ ἄπειρον Th. 88, 3ο ἄπειρον Sp. 484, 9 || 27 ἢ post ἀλλ' om. E Th. 88, 3ο || 29 εἰ δ' -32 ἀναγκαίον cf. Meta. 1067 a 20-23.

deur du lieu tout entier ne peut dépasser celle qu'est susceptible de remplir le corps, et alors le corps ne serait pas infini; à son tour le corps ne peut être plus grand que le lieu; ou bien, 205 b en effet, il y aurait du vide ou un corps pourrait, par nature, n'être nulle part.

> 3. Critique de la théorie d'Anaxagore.

<sup>1</sup> Pour Anaxagore, c'est sans raison qu'il parle du repos de l'infini; il dit que l'infini se soutient lui-même, et cela, parce qu'il est en lui-même, n'y ayant rien d'autre

qui l'entoure, comme si le lieu actuel d'un être était précisément son lieu naturel. Mais c'est là une erreur: une chose peut être quelque part par violence, non par nature. Supposons donc à la rigueur que le tout ne soit pas mû, car ce qui se soutient soi-même et est en soi-même est nécessairement immobile; bon; mais encore faut-il dire pourquoi sa nature est telle. Il ne suffit pas de s'en tirer par une simple constatation ; il pourrait y avoir, en effet, telle autre chose qui, sans être mue, serait par nature parfaitement susceptible de l'être ; ainsi la terre n'est pas mue d'un mouvement de translation, même si on la supposait infinie; elle le serait cependant, si on l'écartait du centre; ce n'est donc pas parce qu'il n'existerait rien où elle pût être portée qu'on pourrait dire qu'elle reste au centre, mais parce que telle est sa nature. Et certes on pourrait dire qu'elle se soutient elle-même. Si donc ce n'est pas là la cause du repos, dans le cas de la terre supposée infinie, mais bien sa pesanteur et le maintien du grave au centre, donc de la terre au centre, de même l'infini peut bien rester en soi pour une autre cause, et non parce qu'il est infini (1) et se soutient lui-même. 18 En même temps, on voit aussi qu'une partie (2) quelconque devrait en ce cas rester en repos; de même, en effet, que l'infini reste en soi en se soutenant, de même, n'importe laquelle de ses parties devra rester en repos, car les lieux du tout et de la partie sont de même nature, comme le bas pour toute la terre et pour une motte et le haut pour tout feu et pour une étincelle. Par suite, si d'être en soi c'est le lieu de l'infini, il en est de même pour la partie ; elle restera donc en soi.

<sup>(1)</sup> Cette argumentation montre bien le dynamisme d'Aristote et l'élasticité de son Univers; la cause du repos n'est pas purement géométrique (cf. Ph. 450, 15); l'Univers est un système clos, traversé par des champs de force.

(2) Sur le lieu de la partie, voir IV, 5 211 a 14 sq.

περάνθαι ἀναγκαῖον· ἀδύνατον γὰρ μὴ ἀπαρτίζειν τὸν τόπον καὶ τὸ σῶμα οὖτε γὰρ ὁ τόπος ὁ πὰς μείζων ἢ ὅσον
ἐνδέχεται τὸ σῶμα ἄμα εῗναι· ἄμα δ' οὖδ' ἄπειρον ἔσται
τὸ σῶμα· οὖτε τὸ σῶμα μεῖζον ἢ ὁ τόπος· ἢ γὰρ κενὸν 35
ἔσται τι ἢ σῶμα οὖδαμοῦ πεφυκὸς εἶναι.

'Αναξαγόρας δ'

205 b

άτόπως λέγει περί της του άπείρου μονής στηρίζειν γάρ αὐτὸ αῦτό φησι τὸ ἄπειρον τοῦτο δέ, ὅτι ἐν αῦτῷ ἄλλο γάρ οὐδὲν περιέχει, ὡς ὅπου ἄν τι ἢ, πεφυκὸς ἐνταῦθα εἶναι. Τοθτο δ' οὐκ ἀληθές: εἴη γὰρ ἄν τί που βιὰ καὶ οὐχ οῦ πέφυκεν. Εἰ οὖν ὅτι μάλιστα μὴ κινεῖται τὸ ὅλον (τὸ γὰρ αύτῷ στηριζόμενον καὶ ἐν αύτῷ ὂν ἀκίνητον εἶναι ἀνάγκη), άλλὰ διὰ τί οὐ πέφυκε κινεῖσθαι, λεκτέον. Οὐ γὰρ ἵκανὸν τὸ οὕτως εἰπόντα ἀπηλλάχθαι εἴη γὰρ ἄν καὶ ὅτιοῦν ἄλλο οὐ κινούμενον, ἀλλὰ πεφυκέναι οὐδέν κωλύει, ἐπεὶ καὶ ἡ γῆ 10 οὐ φέρεται, οὐδ' εἰ ἄπειρος ἦν, εἰργμένη μέντοι ἀπό τοῦ μέσου άλλ' ούγ δτι ούκ ἔστιν άλλο οῦ ἐνεγθήσεται, μείνειεν αν ἐπὶ τοθ μέσου, ἀλλ' ὅτι πέφυκεν οὕτως. Καίτοι ἐξείη αν λέγειν ότι στηρίζει αδτήν. Εί οθν μηδ' έπι της γης τουτο αίτιον ἀπείρου οὖσης, ἀλλ' ὅτι βάρος ἔχει, τὸ δὲ βαρὺ μένει 15 έπι τοθ μέσου, ή δε γη έπι τοθ μέσου, δμοίως αν και τὸ απειρον μένοι ἐν αῦτῷ διά τιν' ἄλλην αἰτίαν, καὶ οὐχ ὅτι ἄπειρον καὶ στηρίζει αὐτὸ αὐτό. "Αμα δέ δηλον ὅτι κἄν ὅτιοῦν μέρος δέοι μένειν. ώς γάρ τὸ ἄπειρον ἐν ἑαυτῷ μένει στηρίζον, ούτω καν ότιοθν ληφθή μέρος έν έαυτῷ μενεί τοθ 20 γάρ δλου και τοθ μέρους δμοειδείς οι τόποι, οίον δλης γής και βώλου κάτω και παντός πυρός και σπινθήρος ἄνω. "Ωστε εί του ἀπείρου τόπος το ἐν αύτῷ, καὶ του μέρους ὁ αὐτός.

<sup>34</sup> ἄμα om. E Th. 89, 13 [cf. tamen Schenkl ad loc. Ph. Bonitz || 205 b 3 αὐτὸ: -ῷ Ε || αὐτὸ: ἐαυτῷ Ι || 4 περιέχει: -ειν Bonitz coll. Th. 89, 19 Sp. 485, 23 Ph. || 9 ὅτιοῦν ἄλλο: ὅτι οὐκ ἔχει ἀλλαχῆ κινεἰσθαι Ε || 11 ἀπὸ codd.: ὑπὸ Bonitz coll. Sp. 486, 10 Ph. Prantl || 13 ὅτι Ε Th. 89, 28 Prantl: ὅτι οὐ cett. || 19 post δέοι add. ἀν F.

2\* D'une façon générale, on voit qu'il est impossible d'admettre un corps infini et en même temps un lieu pour les corps, s'il est vrai que tout corps sensible a ou pesanteur ou légèreté et que, s'il est lourd, sa nature lui donne un transport vers le centre, s'il est léger, vers le haut; car il devrait en être de même pour l'infini; mais il est impossible ou qu'il soit tout entier ici ou là, ou qu'il soit par moitié ici et là; comment, en effet, le diviser, ou comment une partie de l'infini sera-t-elle l'une haut, l'autre bas, extrémité, centre?

3º raison.

3º raison.

un lieu, et les espèces et différences du lieu sont haut bas avant arrière droite gauche, et ces distinctions valent non pas relativement à nous et par position, mais dans le tout lui-même. Or il est impossible qu'elles soient dans l'infini.

206 a sible que le lieu soit infini et s'il est vrai que tout corps est dans le lieu, il est impossible qu'il y ait un

que tout corps est dans le lieu, il est impossible qu'il y ait un corps infini. <sup>2</sup> Maintenant « quelque part », c'est la catégorie de lieu, et la chose qui tombe sous la catégorie du lieu est quelque part. De même que l'infini ne peut pas être quantité, car il serait une quantité déterminée, comme de deux coudées, de trois coudées (en effet c'est là ce que signifie la quantité), ainsi la catégorie du lieu ne lui convient pas, car il serait quelque part, à savoir en haut, en bas ou dans une autre des six dimensions; or chacune d'elles est quelque chose de fini.

Donc qu'il n'y a pas en acte de corps infini, voilà qui est dé-

montré.

6

#### [L'existence et l'essence de l'infini.]

L'infini existe
d'une
certaine façon.

séquences inacceptables, c'est évident: en
effet, il devra y avoir un commencement et
une fin du temps; les grandeurs ne seront pas divisibles en
grandeurs, et le nombre ne sera pas infini. 12 Puisque, ceci

grandeurs, et le nombre ne sera pas infini. <sup>12</sup> Puisque, ceci établi, des deux côtés apparaît une impossibilité, il faut un compromis et il est clair que l'infini est en un sens, en un autre non.

μενεί ἄρα ἐν ἑαυτῷ.

"Όλως δὲ φανερὸν ὅτι ἀδύνατον ἄμα ἄπειρον λέγειν σῶμα καὶ τόπον τινὰ εἶναι τοῖς σώμασιν, εἔ πῶν σῶμα αἰσθητὸν ἢ βάρος ἔχει ἢ κουφότητα, καὶ εἰ μὲν βαρύ, ἐπὶ τὸ μέσον ἔχει τὴν φορὰν φύσει, εἶ δὲ κοῦφον, ἄνω ἀνάγκη γὰρ καὶ τὸ ἄπειρον, ἀδύνατον δὲ ἢ ἄπαν ὁποτερονοῦν ἢ τὸ ἤμισυ ἑκάτερον πεπονθέναι πῶς γὰρ διελεῖς; ἢ πῶς τοῦ ἀπείρου ἔσται τὸ μὲν ἄνω τὸ δὲ κάτω, 3ο ἢ ἔσχατον ἢ μέσον;

Έτι παν σώμα αἰσθητὸν ἐν τόπφ, τόπου δὲ εἴδη καὶ διαφοραὶ τἄνω καὶ κάτω καὶ ἔμπροσθεν καὶ ὅπισθεν καὶ δεξιὸν καὶ ἀριστερόν καὶ ταθτα οὐ μόνον πρὸς ἡμᾶς καὶ θέσει, ἄλλὰ καὶ ἐν αὐτῷ τῷ ὅλῷ διώρισται.

'Αδύνατον δ' έν τῷ ἀπείρφ είναι ταθτα.

Απλῶς δ' εὶ ἀδύνατον τόπον ἄπειρον εἶναι, ἐν τόπφ δὲ πῶν σῶμα, ἀδύνατον ἄπει- 206 a ρόν τι εἶναι σῶμα. ᾿Αλλὰ μὴν τό γε ποῦ ἐν τόπφ, καὶ τὸ ἐν τόπφ ποῦ. Εἰ οὖν μηδὲ ποσὸν οἶόν τ' εἶναι τὸ ἄπειρον πόσον γάρ τι ἔσται, οἷον δίπηχη ἢ τρίπηχυ ταθτα γὰρ σημαίνει τὸ ποσόν οὕτω καὶ τὸ ἐν τόπφ ὅτι ποῦ τοῦτο δὲ ἢ ὅ ἄνω ἢ κάτω ἢ ἐν ἄλλῃ τινὶ διαστάσει τῶν ἔξ. τούτων δ' ἔκαστον πέρας τί ἐστιν. Ὅτι μὲν οὖν ἐνεργεία οὐκ ἔστι σῶμα ἄπειρον, φανερὸν ἐκ τούτων.

6

Ότι δ' εἰ μή ἐστιν ἄπειρον ἁπλῶς, πολλὰ ἀδύνατα συμβαίνει, δῆλον. Τοῦ τε γὰρ χρόνου ἔσται τις ἄρχἡ καὶ τειλευτή, καὶ τὰ μεγέθη οὐ διαιρετὰ εἰς μεγέθη, καὶ ἀριθμὸς οὐκἔσται ἄπειρος. Όταν δὲδιωρισμένων οὕτως μηδετέρως φαίνηται ἐνδέχεσθαι, διαιτητοῦ δεῖ, καὶ δῆλον ὅτι πῶς μὲν ἔστι

24 δλως -206 a 7 τί ἐστιν: cf. Meta. 1067 a 23-33 || 35 post ἀπείρω add. σώματι Ε Meta. 1067 a 30 Sp. 489, 4 Ph. || 206 a 2 εἶναί τι ΕΙ || 4 τι codd.: τὶ Bonitz || 5 καὶ τὸ ἐν FΙ: τὸ ἐν οπ. Ε οὐδὲ ἐν Bonitz coll. Sp. 490, 22 Th. 91, 5 Ph. || 8 τούτων: τῶν εἰρημένων F.

C'est une certaine puissance.

14 Or, l'être se dit et de l'être en puissance et de l'être en acte, et l'infini est par composition et par retranchement. Que la

grandeur n'est pas infinie en acte, on l'a dit; mais elle l'est par division, car il n'est pas difficile de ruiner les lignes insécables ; reste donc que l'infini est en puissance. 18 Mais il ne faut pas prendre l'expression « en puissance », comme dans le cas où l'on dit: ceci est en puissance une statue, c'est-à-dire sera une statue, comme s'il y avait une chose infinie qui dût dans l'avenir être en acte; mais puisque l'être se prend en plusieurs acceptions, de même que l'existence de la journée et de la lutte est un renouvellement continu, de même aussi l'infini. Et en effet dans ces exemples, il y a existence en puissance et en acte, l'olympiade consiste aussi bien dans la lutte en puissance que dans la lutte réalisée.

Comparaison des espèces d'infini. 1. L'infini du temps et l'infini des grandeurs.

Leur rapport.

25 Au reste l'infini apparaît évidemment dans le temps comme dans les générations des hommes; comme dans la division des grandeurs.

27 D'une manière générale, en effet, l'infini consiste dans le fait que ce qu'on prend est toujours nouveau, ce qu'on prend

étant certes toujours limité, mais différent. Par conséquent il ne faut pas prendre l'infini comme un individu particulier, par exemple, un homme, une maison, mais comme on parle d'une journée ou d'une lutte, dont l'être n'existe pas à titre de substance déterminée, mais est toujours en génération et corruption, limité certes, mais différent et cela sans cesse.

33 Toutefois, dans les grandeurs, il y a 206 b Leur différence. subsistance de la partie considérée, quand

l'infini se produit; au contraire, dans le temps et les générations

des hommes, sa destruction empêche toute persistance.

3 L'infini par composition est en quelque sorte le même que l'infini par division; 2. L'infini dans la chose limitée, l'infini par composipar composition tion se produit à l'inverse de l'autre (1); dans et l'infini par division. la mesure où le corps apparaît divisé à

l'infini, dans cette mesure les additions successives apparaissent

(1) Pour comprendre le raisonnement d'Aristote, il suffit d'avoir présente à l'esprit la progression géométrique de raison décroissante :

25

πῶς δ' οδ.

Λέγεται δὴ τὸ εἶναι τὸ μὲν δυνάμει τὸ δὲ ἐντελεχεία, καὶ τὸ ἄπειρον ἔστι μὲν προσθέσει ἔστι δὲ καὶ ἀφαι- 15 ρέσει. Τὸ δὲ μέγεθος ὅτι μὲν κατ' ἐνέργειαν οὐκ ἔστιν ἄπειρον, εἴρηται, διαιρέσει δ' ἐστίν· οὐ γὰρ χαλεπὸν ἀνελεῖν τὰς ἀτόμους γραμμάς λείπεται οθν δυνάμει είναι τὸ ἄπειρον. Οὐ δεί δέ τὸ δυνάμει ὂν λαμβάνειν, ἄσπερ εὶ δυνατὸν τοθτ' ἀνδριάντα είναι, ὡς καὶ ἔσται τοῦτ' ἀνδριάς, οὕτω καὶ ἄπειρόν τι, 20 δ έσται ένεργεία άλλ' έπει πολλαχως το είναι, ώσπερ ή ήμέρα ἐστὶ καὶ ὁ ἀγών τῷ ἀεὶ ἄλλο καὶ ἄλλο γίνεσθαι, ούτω καὶ τὸ ἄπειρον. Καὶ γὰρ ἐπὶ τούτων ἐστὶ καὶ δυνάμει καὶ ἐνεργεία. Ολύμπια γάρ ἐστι καὶ τῷ δύνασθαι τὸν ἀγῶνα γίνεσθαι καὶ τῷ γίνεσθαι.

Αλλως δ' ἔν τε τῷ χρόνω δῆλον τὸ ἄπειρον καὶ ἐπὶ τῶν ἀνθρώπων καὶ ἐπὶ τῆς διαιρέσεως τῶν μεγεθῶν. "Ολως μέν γάρ οὕτως ἐστὶ τὸ ἄπειρον, τῷ ἀεὶ άλλο καὶ ἄλλο λαμβάνεσθαι, καὶ τὸ λαμβανόμενον μὲν αεί είναι πεπερασμένον, αλλ' αεί γε έτερον και έτερον. "Ωστε τὸ ἄπειρον οὐ δεῖ λαμβάνειν ὡς τόδε τι, οῖον ἄνθρωπον ἢ 30 οἰκίαν, ἀλλ' ὡς ἡ ἡμέρα λέγεται καὶ ὁ ἀγών, οῖς τὸ εῖναι οὖχ ὧς οὖσία τις γέγονεν, ἀλλ' ἀεὶ ἐν γενέσει ἢ φθορᾳ, εῖ καὶ πεπερασμένον, ἀλλ' ἀεί γε ἔτερον καὶ ἕτερον.
'Αλλ' ἐν

μέν τοις μεγέθεσιν ύπομένοντος του ληφθέντος τουτο συμβαί- 206 b νει, ἐπὶ δὲ τοῦ χρόνου καὶ τῶν ἀνθρώπων φθειρομένων οὕτως ὥστε μη ἐπιλείπειν.

Τὸ δὲ κατὰ πρόσθεσιν τὸ αὖτό ἐστί πως καὶ τὸ κατὰ διαίρεσιν ἐν γὰρ τῷ πεπερασμένο κατὰ πρόσθεσιν γίνεται άντεστραμμένως. ή γάρ διαιρούμενον δράται είς 5 απειρον, ταύτη προστιθέμενον φανείται πρός τὸ ωρισμένον. Εν γάρ τῷ πεπερασμένω μεγέθει ἄν λαβών τις ὧρισμένον

15 ἀφαιρέσει: διαιρέσει F Th. 91, 22 || 29 καὶ ἔτερον ώστε: καὶ ετερον ότι πλεοναχώς λέγεται το όν ώστε Ε καὶ ετερον ότι το είναι πλεοναγώς λέγεται Sp. 495, 6 || 206 b 3 ἐπιλείπειν: 5πο- FI || 4 post πεπερασμένω add. το Laas.

converger vers le corps sini. En effet, si sur une partie prise dans une certaine proportion sur une grandeur limitée, on en prend une autre dans la même proportion, n'enlevant pas ainsi au tout la même grandeur, on n'arrivera pas au bout du corps limité; mais si l'on augmente la proportion, au point d'enlever successivement une quantité toujours la même, on y arrivera, parce que tout corps limité est épuisé par une soustraction sinie quelconque.

<sup>12</sup>En toutes autres conditions l'infini n'est pas, il n'existe qu'en puissance et par réduction; et il est en acte, comme nous disons que la journée et la lutte sont en acte; et en puissance, tout comme la matière, et non comme chose en soi, ainsi qu'est

la chose limitée.

Leur différence. lui-même infini par accroissement est aussi lui-même infini en puissance, et nous l'identifions en quelque sorte à l'infini par division, car on peut toujours prendre quelque chose en dehors de lui; 18 mais cependant on ne dépassera pas toutes limites dans la grandeur, comme on dépasse en division tout corps fini, et on restera en deçà.

20 De sorte que dépasser tout par accrois-Conséquence. sement ne pourra se faire même en puissance; s'il est vrai qu'il n'y a pas d'infini en acte qui soit attribut, ainsi qu'était infini selon les physiologues le corps extra-mondial, dont la substance était air ou un autre élément. Mais s'il ne peut y avoir un tel corps sensible qui soit infini en acte, il est clair qu'il ne le sera pas même en puissance par accroissement, si ce n'est comme inverse de la division, comme on l'a dit. 27 Car c'est pour cela que Platon (1), lui aussi, a imaginé une dualité dans les infinis à cause de ce dépassement de tout et de ce progrès à l'infini que l'on voit par augmentation et réduction; mais ayant posé deux infinis, il ne s'en sert pas; dans les nombres n'existe comme principe ni l'infini par réduction, car l'unité est un minimum, ni l'infini par augmentation, car sa série numérique s'arrête à la décade.

Opposition

de l'infini à l'entier
et au parfait.

33 L'infini se trouve donc être le contraire
de ce qu'on dit; en effet, non pas ce en
dehors de quoi il n'y a rien, mais ce en
hors de quoi il y a toujours quelque chose,

 $<sup>1, \</sup>frac{1}{2}, \frac{1}{4}, \frac{1}{8}$ , etc., et de considérer l'autre progression que constitue la série des dénominateurs.

<sup>(1)</sup> Voir ad 207 a 29.

προσλαμβάνη τῷ αὐτῷ λόγῳ, μὴ τὸ αὐτό τι μέγεθος τῷ δλῷ περιλαμβάνων, οὐ διέξεισι τὸ πεπερασμένον ἐὰν δ' οῦ-τως αὔξη τὸν λόγον ὥστε ἀεί τι τὸ αὐτὸ περιλαμβάνειν μέ-το γεθος, διέξεισι, διὰ τὸ πῶν τὸ πεπερασμένον ἀναιρεῖσθαι ὁτῷοῦν ὡρισμένω.

ότφοθν ώρισμένω.

\*Αλλως μέν οθν οὐκ ἔστιν, οὕτως δ' ἔστι τὸ ἄπειρον, δυνάμει τε καὶ ἐπὶ καθαιρέσει. Καὶ ἐντελεχεία δὲ ἐστίν, ὡς τὴν ἡμέραν εἶναι λέγομεν καὶ τὸν ἀγῶνα, καὶ δυνάμει οὕτως ὡς ἡ ὅλη, καὶ οὐ καθ' αῦτό, ὡς τὸ πεπερασμένου.

Καὶ κατά πρόσθεσιν δὴ οὕτως ἄπειρον δυνάμει ἐστίν, δ ταὐτὸ λέγομεν τρόπον τινὰ εἶναι τῷ κατὰ διαίρεσιν ἀεὶ μὲν γάρ τι αὐτοῦ ἔξω ἔσται λαμβάνειν, οὐ μέντοι ὑπερθαλεῖ παντὸς ὡρισμένου μεγέθους, ὥσπερ ἐπὶ τὴν διαίρεσιν ὑπερ-βάλλει παντὸς ὡρισμένου, καὶ ἔσται ἔλαττον.

"DOTE SE TION-

τὸς ὑπερβάλλειν κατὰ τὴν πρόσθεσιν, οὐδὲ δυνάμει οἶόν τε εἶναι, εἴπερ μή ἐστι κατὰ συμβεθηκὸς ἐντελεχεία ἄπειρον, ὅσπερ φασὶν οἱ φυσιολόγοι τὸ ἔξω σῶμα τοῦ κόσμου, οῦ ἡ οὐσία ἢ ἀὴρ ἢ ἄλλο τι τοιοῦτον, ἄπειρον εἶναι. 'Αλλ' εἰ μὴ οἶόν τε εἶναι ἄπειρον ἐντελεχεία σῶμα αἰσθητὸν οὕτω, φανερον ὅτι οὐδὲ δυνάμει ἄν εἴη κατὰ πρόσθεσιν, ἀλλ' ἢ ὅσπερ εἴρηται ἀντεστραμμένως τἢ διαιρέσει, ἐπεὶ καὶ Πλάτων διὰ τοῦτο δύο τὰ ἄπειρα ἐποίησεν, ὅτι καὶ ἐπὶ τὴν αὔξην δοκεῖ ὑπερβάλλειν καὶ εἰς ἄπειρον ἰέναι καὶ ἐπὶ τὴν καθαίρεσιν ποιήσας μέντοι δύο οὐ χρῆται οὖτε γὰρ ἐν τοῖς ἀριθμοῖς τὸ ἐσὶ τὴν καθαίρεσιν ἄπειρον ὑπάρχει, ἡ γὰρ μονὰς ἐλάχιστον, οὖτε ἐπὶ τὴν αὔξην μέχρι γὰρ δεκάδος ποιεῖ τὸν ἀριθμόν.

Συμβαίνει δὲ τοὐναντίον ἄπειρου εἶναι ἢ ὡς λέγουσιν. οὐ γὰρ οῦ μηδὲν ἔξω, ἀλλ' οῦ ἀεί τι ἔξω ἐστί, τοῦτο ἄπειρόν

8-9 μέγεθος τῷ ὅλῳ: τοῦ ὅλου μέγεθος F Laas Diels τοῦ λόγου μέρος Sp. laud. 496, 17 μέγεθος τῷ λόγῳ I  $\parallel$  9 ἐάν δ' -12 ὡρισμένῳ eiic. Tannery  $\parallel$  13 ἐντελεχεία bis Prantl  $\parallel$  33 ἄπειρον εἶναι Sp. 500. 3; 783, 11: ε. ἄ. cett.

voilà l'infini. 2 Un indice, c'est qu'on appelle infini les anneaux qui n'ont pas de chaton, parce qu'en poussant toujours au delà, on peut toujours s'avancer sur la circonférence; c'est là une analogie, mais ce n'est pas cependant absolument exact : car il faut, outre cette condition, qu'on ne repasse jamais par le même point; sur le cercle, il n'en est pas de même, mais c'est seulement du point consécutif qu'un point est différent. Infini est donc ce au delà de quoi on peut toujours continuer à prendre quelque chose de nouveau, quant à la quantité. La chose qui n'a plus rien au delà est achevée et entière, car nous définissons l'entier ce d'où rien n'est absent; par exemple l'homme est un entier et le coffre. Et tel dans les choses particulieres, tel l'entier au sens absolu, à savoir l'entier hors de quoi il n'y a rien. Mais, ce à quoi manque quelque chose qui reste au dehors n'est pas un tout si peu qu'il lui manque. Or, entier et achevé sont absolument de même nature ou à très peu près. Mais rien n'est achevé s'il n'est terminé; or, le terme est limite.

15 D'où il faut juger que Parménide a eu Précisions à la définition. raison contre Mélissus (1). Celui-ci proclame le « tout infini », celui-là le dit fini « également distant d'un centre ». Car ce n'est pas joindre le fil au fil que de rapprocher l'infini du tout et de l'entier : car s'ils attribuent la dignité à l'infini (n'est-il pas ce qui enveloppe toutes choses et le tout en soi), c'est bien parce qu'il a une certaine ressemblance avec l'entier; il est en effet matière de l'achèvement de la grandeur et l'entier en puissance, mais non en acte, divisible par réduction et inversement par addition; il est entier et limité, mais non pas en soi, cependant, mais extrinséquement; et il n'enveloppe pas, il est enveloppé (2), en tant qu'infini. Par suite encore il est inconnaissable en tant qu'infini; en effet la matière n'a pas de forme. En conséquence, il apparaît que l'infini rentre plutôt dans la notion de la partie que dans celle du tout; car la matière est partie du tout, comme l'airain l'est de la statue d'airain ; en effet (3), si l'on admet que le Grand et le Petit sont dans les choses sensibles ce qui enveloppe, dans le monde intelligible, ils doivent remplir la même fonction pour les choses

<sup>(1)</sup> Parménide 103 K, 107 St. Mélissus fr. 1 et 2 D. Cf. I, 2, 185 a 32.

<sup>(2)</sup> Anaximandre (203 b 11-14) et Platon sont visés ici.

<sup>(3)</sup> Pour cette critique, revoir 203 a 9, 206 b 27, 207 b 35 et Sp. (503, 12-20), qui signale le Περι τάγαθοῦ (cf. 545, 23 ad 209 b 35).

έστιν. Σημείον δέ καὶ γὰρ τοὺς δακτυλίους ἀπείρους λέγουσι τοὺς μὴ ἔχοντας σφενδόνην, ὅτι αἰεί τι ἔξω ἔστι λαμβάνειν, καθ' ὁμοιότητα μέν τινα λέγοντες, οὐ μέντοι κυρίως ὁεῖ γὰρ τοῦτό τε ὑπάρχειν καὶ μηδέ ποτε τὸ αὐτὸ λαμβάνεσθαι ἐν δὲ τῷ κύκλῳ οὐ γίνεται οὕτως, ἀλλ' αἰεὶ τὸ ἔφεξῆς μόνον ἔτερον. Ἦπειρον μὲν οὖν ἔστὶν οῦ κατὰ ποσὸν λαμβάνουσιν αἰεί τι λαβεῖν ἔστιν ἔξω. Οῦ δὲ μηδὲν ἔξω, τοῦτ' ἐστὶ τέλειον καὶ ὅλον οὕτω γὰρ ὁριζόμεθα τὸ ὅλον, οῦ μηθὲν ἄπεστιν, οἷον ἄνθρωπον ὅλον ἢ κιβωτόν. "Ωσπερ δὲ τὸ καθ' ἔκαστον, οὕτω καὶ τὸ κυρίως, οἷον τὸ ὅλον οῦ μηδέν ἐστιν ἔξω· οῦ δ' ἐστὶν ἀπουσία ἔξω, οὐ πῶν, ὅ τι ἄν ἀπῆ. "Ολον δὲ καὶ τέλειον ἢ τὸ αὐτὸ πάμπαν ἢ σύνεγγυς τὴν φύσιν ἐστίν. Τέλειον δ' οὐδὲν μὴ ἔχον τέλος· τὸ δὲ τέλος πέρας.

Διὸ βέλτιον οἰητέον Παρμενίδην Μελίσσου εἰρηκέναι δ μὲν γὰρ ἄπειρον τὸ ὅλον φησίν, ὁ δὲ τὸ ὅλον πεπεράνβαι μεσσόβεν ἰσοπαλές. Οὐ γὰρ λίνον λίνφ συνάπτειν ἔστι τῷ ἄπαντι καὶ ὅλφ τὸ ἄπειρον, ἐπεὶ ἐντεῦθέν γε λαμβάνουσι τὴν σεμνότητα κατὰ τοῦ ἀπείρου, τὸ πάντα περιέχειν το πῶν ἐν ἑαυτῷ ἔχειν, διὰ τὸ ἔχειν τινὰ ὁμοιότητα τῷ ὅλφ. Ἔστι γὰρ τὸ ἄπειρον τῆς τοῦ μεγέθους τελειότητος ὑλη καὶ τὸ δυνάμει ὅλον, ἐντελεχεία δ' οὖ, διαιρετὸν δ' ἐπί τε τὴν καθαίρεσιν καὶ τὴν ἀντεστραμμένην πρόσθεσιν, ὅλον δὲ καὶ πεπερασμένον οὐ καθ' αὐτὸ ἀλλὰ κατ' ἄλλο· καὶ οὐ περιέχει ἀλλὰ περιέχεται, ἢ ἄπειρον. Διὸ καὶ ἄγνωστον τὸ ἄπειρον εἶδος γὰρ οὐκ ἔχει ἡ ὕλη. "Ωστε φανερὸν ὅτι μῶλλον ἐν μορίου λόγφ τὸ ἄπειρον ἢ ἐν ὅλου· μόριον γὰρ ἡ ὅλη τοῦ ὅλου ὥσπερ ὁ χαλκὸς τοῦ χαλκοῦ ἀνδριάντος, ἐπεὶ εἴ γε περιέχει ἐν τοῖς αἰσθητοῖς, καὶ ἐν τοῖς νοητοῖς τὸ

<sup>207</sup> a 3 τι: τι ἄλλο Ε ἀεί τι ἔστιν ἄλλο ἔξω λαβεῖν Th. 94, 11 || 7 ποσόν EF Th. 94, 15: τὸ ποσόν I Sp. 500, 26 || 8 οῦ δὲ μηδὲν ἔξω: οῦ πρὸς τὰ μέρη μηδὲν ἄπεστιν ἔξω I || 16 ἄπειρον τὸ ὅλον Bonitz coll. 185 a 32, b 17, 254 a 35, 986 b 18 Prantl || 19 περιέχειν E Th. 95, 15 Bonitz: -ον FI || 20 ἔχειν Th. 95, 15 Bonitz: -ον codd. || 25 οῦ περιέχει ἀλλὰ περιέχεται: οὐχ ὑπερέχει ἀλλὶν ὑπερέχεται ΕΙ

207 b

intelligibles. Or, il est absurde et impossible que l'inconnaissable et l'indéfini embrassent et définissent.

7

[Propriétés de l'infini.]

Gonséquences de la définition: l'infini par composition et l'infini par division. <sup>33</sup> Il est donc logique que selon l'accroissement, il n'y ait pas d'infini qui surpasse toute grandeur, mais que selon la division il y en ait; car l'infini comme la matière est à l'intérieur de quelque chose qui l'enveloppe et ce qui enveloppe c'est la forme. <sup>1</sup> Il

est juste aussi qu'il y ait une limite inférieure dans le nombre, et que du côté de l'augmentation une quantité quelconque puisse être toujours dépassée. Mais, pour les grandeurs, c'est le contraire : dans le sens de la diminution on dépasse une grandeur quelconque, mais dans le sens de l'augmentation, il n'y a pas de grandeur infinie. La raison en est que l'un est indivisible quel qu'il soit, par exemple l'homme est un homme et non plusieurs ; or, le nombre est fait de plusieurs unités, qui forment une quantité ; par suite il faut s'arrêter à l'indivisible; car deux et trois sont des noms déduits et de même pour chacun des autres nombres; 10 mais dans le sens de l'augmentation, on peut toujours en concevoir. C'est que les dichotomies de la grandeur sont en nombre infini; alors le nombre est infini en puissance et non en acte, mais le nombre considéré peut dépasser toute quantité déterminée. Mais dans la dichotomie, il ne s'agit pas du nombre séparé, et l'infinité n'est pas en permanence, mais en devenir, comme le temps et le nombre du temps.

15 Mais, pour les grandeurs, c'est le contraire; car le continu est divisé en infini et il n'y a pas d'infini dans le sens de l'augmentation. En effet ce qui peut être en acte est la mesure de ce qui peut être en puissance; ainsi, puisqu'il n'y a pas de grandeur sensible qui soit infinie, il ne peut y avoir de grandeur qui dépasse toute grandeur déterminée, car ce serait une chose

plus grande que le ciel.

Les diverses d'infini d'autre part n'est pas le même dans la grandeur, le mouvement et le temps comme y constituant une nature unique, mais simplement le terme postérieur se détermine

μέγα και το μικρον έδει περιέχειν τα νοητά. "Ατοπον δέ 3ο και αδύνατον το αγνωστον και το αδριστον περιέχειν και δρίζειν.

7

Κατά λόγου δέ συμβαίνει και το κατά πρόσθεσιν μέν μή είναι δοκείν ἄπειρον οὕτως ὥστε παντός ὑπερβάλλειν μεγέθους, ἐπὶ τὴν διαίρεσιν δὲ είναι περιέγεται γὰρ ὡς ἡ ὕλη 35 έντὸς καὶ τὸ ἄπειρον, περιέχει δὲ τὸ εἶδος. Εὐλόγως δὲ καὶ 207 b τὸ ἐν μὲν τῷ ἄριθμῷ εἶναι ἔπὶ τὸ ἐλάχιστον πέρας, ἔπὶ δὲ τὸ πλείον ἀεὶ παντὸς ὑπερβάλλειν πλήθους, ἐπὶ δὲ τῶν μεγεθών τούναντίον έπὶ μέν τὸ ἔλαττον παντὸς ὑπερβάλλειν μεγέθους, ἐπὶ δὲ τὸ μεῖζον μὴ εἶναι μέγεθος ἄπειρον. Αἴτιον δ' ότι το εν έστιν αδιαίρετον, ό τι περ αν εν ή, οίον ανθρωπος εῖς ἄνθρωπος καὶ οὐ πολλοί· ὁ δ' ἀριθμός ἐστιν ἕνα πλείω καὶ πόσ' ἄττα. ὥστ' ἀνάγκη στῆναι ἐπὶ τὸ ἄδιαίρετον. τὰ γὰρ δύο καὶ τρία παρώνυμα ὀνόματά ἐστιν, ὁμοίως δὲ καὶ τῶν ἄλλων άριθμων ἔκαστος. ἐπὶ δὲ τὸ πλείον ἀεὶ ἔστι νοῆσαι. ἄπειροι 10 γάρ αἱ διχοτομίαι τοθ μεγέθους. "Ωστε δυνάμει μέν ἐστιν, ἐνεργεία δ' οὖ· ἀλλ' ἀεὶ ὑπερβάλλει τὸ λαμβανόμενον παντὸς ὧρισμένου πλήθους. 'Αλλ' οὐ χωριστὸς ὁ ἀριθμὸς οῦτος της διχοτομίας, οὐδὲ μένει ή ἀπειρία ἀλλὰ γίνεται, ὥσπερ καὶ ὁ χρόνος καὶ ὁ ἀριθμὸς τοῦ χρόνου.

Επί δέ τῶν μεγε-

36ν τούναντίον ἐστίν· διαιρεῖται μὲν γὰρ εἰς ἄπειρα τὸ συνεχές, ἐπὶ δὲ τὸ μεῖζον οὐκ ἔστιν ἄπειρον. "Οσον γὰρ ἐνδέχεται δυνάμει εῗναι, καὶ ἐνεργεία ἐνδέχεται τοσοῦτον εῗναι. 'Ωστε ἐπεὶ ἄπειρον οὐδέν ἐστι μέγεθος αἰσθητόν, οὐκ ἐνδέχεται ταντὸς ὑπερβολὴν εῗναι ὡρισμένου μεγέθους· εἴη γὰρ ἄν τι 100 τοῦ οὐρανοῦ μεῖζον.

Τὸ δ' ἄπειρον οὐ ταὐτὸν ἐν μεγέθει καὶ κινήσει καὶ χρόνφ, ὡς μία τις φύσις, ἀλλὰ τὸ ὕστερον έγεται κατὰ τὸ πρότερον, οἷον κίνησις μὲν ὅτι τὸ μέγεθος ἐφ' οδ κινεῖται ἢ ἀλλοιοῦται ἢ αὐξάνεται, ὁ χρόνος δὲ διὰ

208 a

d'après le terme antérieur; ainsi le mouvement est infini par l'intermédiaire de la grandeur selon laquelle il y a mouvement ou altération ou accroissement, comme le temps est infini par le mouvement. Pour le moment, assurément, nous utilisons ces idées, mais plus tard nous dirons ce qu'elles sont chacune et pourquoi toute grandeur est divisible en grandeurs.

L'infini mathématique. dérations des mathématiciens, en suppriment l'infini qui existerait en acte dans le sens de l'accroissement, considéré comme ne pouvant être parcouru; car, en réalité, ils n'ont pas besoin et ne font point usage de l'infini, mais seulement de grandeurs aussi grandes qu'ils voudront, mais limitées; or, la division effectuée sur une grandeur très grande peut s'appliquer dans les mêmes proportions à une autre grandeur quelconque; ainsi, pour la démonstration

peu importent les grandeurs réelles; pour l'existence, elle n'est que dans celles-là.

L'infini comme cause.

24 Puisqu'on a distingué quatre sortes de causes, il est évident que l'infini est cause comme matière, que son essence est privation, et que son sujet en soi, c'est le continu sensible. Et tous les autres utilisent bien clairement l'infini comme une matière; d'où il est absurde d'en faire ce qui enveloppe et non pas plutôt ce qui est enveloppé.

107

[Réfutation des raisons de la croyance à l'existence de l'infini.]

Objet du chapitre.

5 Il faut en venir, enfin, aux raisonnements d'après lesquels l'infini semble exister, et cela non seulement en puissance, mais comme chose définie; les uns ne sont pas contraignants; aux autres on peut faire certaines objections fondées.

<sup>8</sup> En effet, la continuité inépuisable de la génération n'exige pas l'existence d'un corps sensible qui soit infini en acte ; car il est possible de concevoir que la génération d'une chose soit la corruption d'une autre, le tout restant fini.

2e raison.

11 De plus, le contact et la limitation sont choses différentes; le premier est un relatif et comporte deux termes, car tout contact est entre deux

την κίνησιν. Νθν μέν οθν χρώμεθα τούτοις, υστερον δέ πειρα- 25 σόμεθα λέγειν και τί έστιν έκαστον, και διότι παν μέγεθος είς μεγέθη διαιρετόν.

Οὐκ ἀφαιρεῖται δ' ὁ λόγος οὐδὲ τοὺς μαθηματικούς την θεωρίαν, άναιρων ούτως είναι το άπειρον ώστε ένεργεία είναι έπι την αύξην ως άδιεξίτητον ούδε γάρ νθν δέονται του ἀπείρου οὐδὲ χρώνται, ἀλλὰ μόνον εΐναι ὅσην 30 αν βούλωνται την πεπερασμένην τῷ δὲ μεγίστω μεγέθει τὸν αὐτὸν ἔστι τετμῆσθαι λόγον δπηλικονοθν μέγεθος ἔτερον. Ωστε πρός μέν το δείξαι έκείνοις οὐδέν διοίσει, το δ' είναι έν τοίς οδσιν ἔσται μεγέθεσιν.

Επεί δε τα αίτια διήρηται τετρα-

χῶς, φανερὸν ὅτι ὡς ὕλη τὸ ἄπειρόν ἐστιν αἴτιον, καὶ ὅτι 35 τὸ μὲν εἶναι αὐτῷ στέρησις, τὸ δὲ καθ' αῦτὸ ὑποκείμενον 208 a τὸ συνεγές καὶ αἰσθητόν. Φαίνονται δὲ πάντες καὶ οἱ ἄλλοι ώς ύλη χρώμενοι τῷ ἀπείρω. διὸ καὶ ἄτοπον τὸ περιέγον ποιείν αὐτὸ ἀλλὰ μὴ τὸ περιεχόμενον.

8

Λοιπον δ' ἐπελθεῖν καθ' οθς λόγους τὸ ἄπειρον είναι δο- 5 κεί οὐ μόνον δυνάμει ἀλλ' ὡς ἀφωρισμένον τὰ μὲν γάρ έστιν αὐτῶν οὐκ ἀναγκαῖα, τὰ δ' ἔχει τινὰς ἐτέρας ἀληθεῖς ἀπαντήσεις.

Οὖτε γὰρ ἵνα ἡ γένεσις μἡ ἐπιλείπη, ἀναγκαῖον ένεργεία ἄπειρον εΐναι σώμα αἰσθητόν· ἐνδέγεται γὰρ τὴν θατέρου φθοράν θατέρου είναι γένεσιν, πεπερασμένου ὄντος τοθ 10

παντός.

Έτι τὸ ἄπτεσθαι καὶ τὸ πεπεράνθαι ἔτερον. Τὸ μὲν γάρ πρός τι καὶ τινός (ἄπτεται γάρ πῶν τινός) καὶ τῶν πεπερασμένων τινί συμβέβηκεν· τὸ δὲ πεπερασμένον οὐ πρός τι, ούδ' ἄψασθαι τῷ τυχόντι τοῦ τυχόντος ἔστιν.

πιστεύειν ἄτοπον οὐ γὰρ ἐπὶ τοῦ πράγματος ἡ ὑπεροχὴ καὶ ἡ 15 ἔλλειψις, ἀλλ' ἐπι τῆς νοήσεως. Έκαστον γὰρ ἡμῶν νοήσειέν

termes; il peut se produire dans certaines choses limitées; mais la limitation n'est pas un relatif; d'autre part, le contact n'a pas lieu de n'importe quoi à n'importe quoi.

3e raison.

14 Il est d'autre part absurde de se fonder sur la représentation, car l'excès et le défaut ne se produisent pas dans la chose, mais dans la représentation. On pourrait, en effet, penser chacun de nous agrandi par une augmentation infinie, mais si quelqu'un est hors de la ville ou de la taille que nous avons, ce n'est pas parce qu'on se le représente ainsi, mais parce qu'il est ainsi: la représentation n'est qu'un accident.

Dernières raisons.

20 Quant au temps et au mouvement, ils sont infinis, avec la représentation, sans que la partie qu'on en saisit subsiste. 21 Mais la grandeur n'est infinie ni par la réduction, ni par l'accroissement qu'opère la représentation.

Ainsi on a dit comment existe l'infini, comment il n'existe pas, et quel il est.

ἄν τις πολλαπλάσιον έαυτοθ αὔξων εἰς ἄπειρον ἀλλ' οὐ ὁιὰ τοθτο ἔξω τοθ ἄστεός τίς ἐστιν ἢ τοθ τηλικοθδε μεγέθους δ ἔχομεν, ὅτι νοεῦ τις, ἀλλ' ὅτι ἔστιν τοθτο δὲ συμβέβηκεν.

Ο δὲ χρόνος καὶ ἡ κίνησις ἄπειρά ἐστι, καὶ ἡ νόησις οὐχ ὑπομένοντος τοῦ λαμβανομένου. Μέγεθος δὲ οὖτε τῆ καθαιρέσει οὖτε τῆ νοητικῆ αὐξήσει ἐστὶν ἄπειρον.

'Αλλά περὶ μὲν τοῦ ἀπείρου, πῶς ἔστι καὶ πῶς οὖκ ἔστι καὶ τί ἐστιν, εἴρηται.

# LIVRE IV

### RÉSUMÉ DU LIVRE IV

Après avoir étudié le mouvement et l'infini qui lui appartient intrinsèquement, comme continu, Aristote va examiner ce qui lui appartient extrinsèquement et, d'abord, le lieu. Il marque d'abord les caractères de cette étude : son contenu doit être l'existence et l'essence du lieu; ses raisons sont l'importance de la question et ses difficultés. Ensuite il convient de discuter sur le lieu, et en premier sur son existence; on peut l'affirmer sur des raisons tirées du lieu lui-même, comme le remplacement, le mouvement local, ou d'après l'opinion des anciens; mais on peut aussi le nier, notamment en s'appuyant sur les difficultés que soulève son essence : si le lieu est corps, le principe de l'impénétrabilité n'est plus respecté; en outre le lieu est requis pour les limites comme pour les corps; que serait donc le lieu des limites? en outre il n'est élément de rien, ni formé d'éléments; il n'est pas cause, n'a pas de lieu, et devrait croître dans l'accroissement (e. 1). En second lieu, l'essence du lieu est soumise à l'antinomie suivante: le lieu est forme et matière et n'est ni forme ni matière (c. 2). Après cette discussion, on passe à la détermination positive, pour laquelle on pose d'abord deux préliminaires : les différentes acceptions de l'expression « être dedans » et l'étude de la question de savoir si une chose peut être à l'intérieur d'ellemême, préliminaires qui permettent de résoudre déjà quelques difficultés (ch. 3). Ensuite Aristote expose à partir de quatre axiomes sa théorie du lieu. Il étudie dans une première partie l'essence du lieu: partant de la nécessité du mouvement pour toute recherche sur le lieu et de la distinction du mû par soi et du mû par accident, il montre que le lieu est essentiellement séparable; dès lors, procédant par élimination successive de toutes les hypothèses possibles, que le lieu ne peut être ni forme,

ni intervalle, ni matière, mais seulement la limite de l'enveloppe; si l'on ajoute cette précision que le lieu est immobile, on parvient à la définition complète, que vérifient trois usages de la notion de lieu (ch. 4.) Dans une seconde partie, Aristote recherche comment une chose est dans le lieu, et cela notamment pour la dernière sphère, dont il montre qu'elle est dans le lieu par ses parties et comment ses parties sont dans le lieu. Il ne reste alors qu'à résoudre, au moyen de la théorie, les difficultés exposées au début, et à expliquer les causes des propriétés naturelles du lieu, dans le mouvement vers le lieu naturel et dans le repos naturel (ch. 5). Conformément au plan annoncé au début du livre III, et parce que le lieu se définit souvent un intervalle vide destiné à recevoir les corps, et le vide un lieu privé de corps, il convient d'étudier, après le lieu, le vide, sans s'arrêter aux démonstrations d'Anaxagore qui, en prouvant que l'air est une réalité, perd son temps. Le vrai vide, c'est celui de Leucippe et de Démocrite, sans lequel, dit-on, on ne peut expliquer le mouvement, les changements de densité, la nutrition, et l'accroissement qui en résulte (ch. 6). Or si, avant d'argumenter contre ces théories, nous faisons appel à l'opinion commune, nous devons remarquer que le vide ne saurait être un lieu privé de corps, parce qu'un point ou une étendue qualifiée seraient vides, ni la matière des corps, car il en est séparable. Il faut appliquer ici la critique du lieu comme chose séparée et ensuite montrer qu'aucun des arguments des partisans du vide ne vaut. Le mouvement local, qui d'ailleurs n'est pas le seul, n'exige pas le vide; il peut s'expliquer par le remplacement mutuel des parties mues, comme l'on voit dans les tourbillons des liquides; les changements de densité s'expliqueront parce qu'un corps en chasse un autre; et l'argument touchant la nutrition ne fait que poser la difficulté sans la résoudre (ch. 7). En outre, le mouvement naturel des corps rend le vide inutile; bien plus, il ne s'expliquerait pas dans le vide qui est un milieu indéterminé. Il y a mieux, non seulement il n'aurait pas de raison de se produire, mais encore il y a des raisons pour qu'il ne se produise pas; car un élément déterminant de la vitesse d'un corps est la résistance du milieu, dans le vide la vitesse serait donc infinie; et, second argument, les corps

y tomberaient également vite. Enfin, en considérant le vide en lui-même, et non seulement dans les conséquences qu'il permet, on s'aperçoit qu'à côté de l'extension pure d'un corps, il ne faut pas poser un vide, sous peine de réintroduire la pénétrabilité d'une infinité de choses, ce que l'on voulait éviter, et en outre on poserait ainsi un être inutile, doublure de la chose. Ajoutonsque l'expérience ne donne rien qui ressemble au vide (ch. 8). Enfin, la rareté et la densité ne s'expliquent pas par une introduction ou une élimination de vides, soit que ces vides soient à l'état de bulles dans le corps, soit qu'ils y soient diffus (même dans ce dernier cas, le vide ne suffit à expliquer ni le mouvement centrifuge, ni, à fortiori, le mouvement centripète); mais la difficulté très réelle de l'interaction des parties de l'univers ne peut être résolue que par la doctrine de la matière, sujet unique des deux contraires et contenant l'un des deux en puissance; par là tous les changements, et en particulier, les changements quantitatifs sont ramenés à un dynamisme qualitatif, qui rend compte, par l'explication du rare et du dense, des mouvements du grave et du léger; le vide n'existe donc qu'en tant que matière du rare et du dense (ch. 9).

L'ordre annoncé veut qu'après le lieu et le vide, vienne l'étude du temps, question très difficile, et d'abord quant à l'existence du temps, si instable qu'on pourrait, semble-t-il, la nier; en effet ses parties, le passéet l'avenir, n'existent pas. L'instant, lui-même, qui (cela sera démontré plus loin) n'est d'ailleurs pas une partie du temps, paraît incapable d'exister, car il ne peut être toujours autre (on ne saurait dire où chaque instant disparaît) ni davantage le même, car le temps est une certaine extension entre des limites disférentes. Quant à la nature du temps, ensuite, on ne peut rien tirer des anciennes théories dont l'une, qui veut que le temps soit le mouvement circulaire du monde, se réfute aisément, dont l'autre, pour qui le temps est la sphère elle-même du monde, ne mérite pas réfutation. Il faut seulement tenir compte du rapport que l'on établit entre un mouvement et un temps. Certes le temps n'est pas mouvement: car le mouvement est dans le mobile et aussi dans un lieu, et le temps est partout; en outre le temps n'a pas de vitesse (ch. 10). Mais le temps est insépa-

rable du mouvement, car, pour percevoir le temps, il faut percevoir du changement. Le temps est donc quelque chose du mouvement : c'est là le point de départ de la recherche de son essence. Elle se précise par la remarque que l'espace confère au mouvement et de là au temps la continuité et la détermination du rapport arrière-avant. Ce rapport de l'antérieur au postérieur apparaît dans le temps, bien qu'étant le même, quant au sujet, que dans l'espace et le mouvement, comme caractéristique du temps; car c'est par lui que nous déterminons le mouvement en le délimitant par des instants. D'où la définition abstraite : le temps est le nombre du mouvement selon l'antérieur-postérieur, et sa précision immédiate: c'est un nombre nombré, analogue à des objets comptés. La considération de la limite prédominant dans cette définition, il n'est pas étonnant que l'on s'occupe maintenant de l'instant, et surtout dans son rapport à ce qu'il y a de fluent dans le temps. Car l'instant est en un sens le même, en un sens toujours différent, et il mesure le temps; les raisons de ces propriétés de l'instant sont que le temps et l'instant sont inséparables l'un de l'autre, que l'instant rend le temps continu et le divise, mais il n'en est pas partie (ch. 11). La définition donnée demande certains éclaircissements; d'abord touchant la liaison dans le temps du nombre et du continu, selon quoi il y n'y a pas de minimum temporel; ensuite touchant la quantité (le beaucoup ou le peu) de temps ; ensuite touchant l'identité et la variation du temps, enfin touchant la détermination réciproque du temps et du mouvement. Dès lors, on peut comprendre, après avoir étudié le temps pour lui-même, comment il est peuplé, et d'abord comment le mouvement est dans le temps (il est dans le temps en tant qu'il est mesuré par le temps en soi-même et dans son essence) et comment y sont les autres choses (en tant qu'elles sont mesurées dans leur essence); parmi ces dernières il ne faut pas compter les choses éternelles, qui ne sont pas contenues en lui ni attaquées par lui, au contraire il faut y mettre le repos, mais non tous les non-êtres (ch. 12). Reste à étudier comment les choses sont dans le temps relativement à l'instant; et, à cette occasion, il faut distinguer deux notions de l'instant : la première a été déjà étudiée ; c'est celle de la limite

temporelle qui, une et multiple, divise le temps et le rend continu, analogue au point, sauf que l'instant ne divise le temps qu'en puissance; la seconde donne lieu à l'expression « à l'instant », que l'on explique avec d'autres expressions comme « un jour », « tout à l'heure », « récemment », « tout à coup ». Après quoi on revient sur certaines questions agitées plus haut; d'abord sur le caractère destructeur du temps (ch. 13); puis sur la nécessité pour tout mouvement d'être dans le temps. Enfin il reste à résoudre certaines difficultés, d'abord l'existence du temps: ainsi le temps paraît être en toutes choses; d'autre part il ne semble pas pouvoir exister sans l'âme (si ce n'est comme sujet pur), puisqu'il est nombre et que seule l'âme nombre; ensuite l'unité du temps. Il ne semble pas, en effet, qu'il puisse être dit nombre de n'importe quel mouvement, car il devrait y avoir plusieurs temps ensemble; comme il y a un mouvement circulaire premier, mesure des autres, il vaut mieux dire que le temps est son nombre; par suite on peut, à bon droit, parler de cycle des choses. Ainsi le temps est un malgré la diversité des choses qui le subissent, de même que dans le nombre, la différence des choses nombrées n'est pas prise le plus souvent en considération, sans toutefois être en dehors des choses (ch. 14)

## SOMMAIRE DES CHAPITRES DU LIVRE IV

4

Étude du lieu. Plan (208 a 27-29), son importance (208 a 29-32). Difficulté sur l'essence (208 a 32-b 1). Arguments pour l'existence (208 b 1-209 a 2). Reprise des difficultés sur l'essence (209 a 2-fin du ch.).

2

Le lieu comparable à la forme (209 a 31-b 5); à la matière (209 b 6-21). Le lieu n'est ni forme ni matière: séparable de la chose (209 b 21-30); enveloppe (209 b 30-33). Critique de Platon (209 b 33-210 a 2). Autres arguments (210 a 2-fin).

3

Acceptations du terme « dans » (210 a 14-25). Question de l'existence d'une chose à l'intérieur d'elle-même (210 a 25-b 22). Solution de la difficulté de Zénon (210 b 22-27). Conclusion sur les trois premiers ch. (210 b 27-fin).

K

Point de départ et méthode pour une recherche de l'essence du lieu (210 b 32-211 a 12). Liaison du lieu au mouvement (211 a 12-b 5). Raisonnement par disjonction excluant ce que le lieu n'est pas (211 b 5-212 a 2): position de la disjonction (b 5-9); le lieu n'est ni la forme (b 9-14) ni l'intervalle (b 14-29); ni la matière (211 b 29-212 a 2). Le lieu est limite (212 a 2-7). Résumé des raisons des erreurs sur le lieu (212 a 7-16). Précision de la définition du lieu: son immobilité (212 a 16-21). Conséquence de la définition: relation au mouvement du ciel (212 a 21-28). Autres conséquences (212 a 28-fin).

5

(212 a 31-b 22) sur les difficultés proposées au début (212 b 22-29) sur le caractère dynamique du lieu (212 b-fin du ch.).

6

Deuxième partie du livre IV: sur le vide (Simpl. 695, 20). Position de la question (213 a 12-19). Classement des opinions et rejet d'une critique inopérante (213 a 20-b 2). Arguments des partisans du vide (213 b 2-22): le mouvement local (213 b 2-14); la compression (213 b 14-18); la nutrition (213 b 18-22). Théorie des Pythagoriciens (213 b 22-27).

7

Recherche du sens du mot vide (213 b 30-214 a 16). Critique de la doctrine du vide : de l'assimilation du vide au lieu (214 a 16-26); de chacun des arguments annoncés au chapitre précédent (214 a 26-fin).

8

Le vide n'est pas cause des transports naturels (214 b 12-17); ni cause secondaire (214 b 17-24). Le vide rend l'explication du mouvement impossible (214 b 28-216 a 26): thème de la critique (214 b 26-215 a 1), les mouvements naturels et forcés impossibles dans le vide (215 a 19-21); le vide comme milieurend le mouvement impossible et inintelligible (215 a 22-216 a 21), conclusion (216 a 21-28). Critique du vide considéré en lui-même: 1er argument; 1re partie: le corps pénétrera le vide (216 a 26-b 2); 2° partie: la masse du corps considéré dans son extension pure n'est pas différente du vide (216 b 12-16); 2° argument: le vide rend le lieu non nécessaire 216 b 12-16). Il n'est pas donné par l'expérience (216 b 11 fin).

9

Argument de la condensation (216 b 22-30). Critique (216 b 30-217 a 10): le vide dispersé à l'état de partie vide dans le corps (216 b 30-33); le vide comme diffus dans tout le corps; 1er argument: le vide n'expliquerait que le mouvement vers le haut (216 b 33-217 a 1). 2e argument: le vide aurait un lieu et se mouvrait dans le vide (217 a 10-20). 3e argument: le mouvement des graves vers le has (217 a 5-8). 4e argument: la vitesse de montée devrait être infinie pour le vide (217 a 8-10). Résumé de la discussion précédente (217 a 10-20): l'explication de la condensation et de la dilatation sans le vide. Dynamisme (217 a 20 b 11). Conséquence pour les qualités et la cause du mouvement (217 b 11 fin).

#### 40

3e partie du livre III: sur le temps (Simpl. 694,31). Position de la question (217 b 29-32). Examen des difficultés; raisons qui semblent prouver la non-existence du temps. 1<sup>re</sup> raison: le temps est composé de nonètres (217 b 32-218 a 3). 2<sup>e</sup> raison: aucune des parties du temps n'existe (218 a 3-6); l'instant n'est ni différent dans la suite du temps, (où serait-il détruit?) (218 a 6-21), ni identique (218 a 21-31). L'essence du temps est obscure comme ses propriétés (218 a 31-fin du ch.); exposé des théories anciennes (218 a 31-b 1); critique la 1<sup>re</sup> (218 b 1-5); méprise la 2<sup>e</sup> (218 b 5-9). Rapport du temps au mouvement; le temps n'est pas mouvement: 1<sup>re</sup> raison (218 b 9-13). 2<sup>e</sup> raison (218 b 13-18).

#### 44

Le temps qui n'est pas mouvement n'est pas sans le mouvement (218 b 21-219 a 2). L'essence du temps (219 a 2-fin du ch.): le temps est quelque chose du mouvement (219 a 2-10); passage à la définition du temps: la continuité et la relation d'antérieur à postérieur sont transportés de l'espace sur le temps par le mouvement (219 a 10-30); définition du temps (219 a 30-b 2). Précision de la définition (219 b 2-9). Caractère fluent du temps: permanence et variation de l'instant, qui est un et différent et mesure le temps (219 b 9-33). Liaison du temps et de l'instant (219 b 33-220 a 4). L'instant divise et rend le temps continu, il n'en est pas une partie (220 a 4-21). Conclusion (220 a 21-fin du ch.).

#### 42

Le temps comme grandeur (220 a 27-b 5). Le temps comme identique et varié (220 b 5-14). Le temps et le mouvement se mesurent réciproquement (220 b 4-32). L'existence dans le temps (220 b 32-fin du ch.): le mouvement est dans le temps en soi et selon son être (220 b 32-221 a 7); les autres choses selon leur être (221 a 7-26); les êtres éternels ne sont pas dans le temps (221 a 26-b 7); le repos est dans le temps (221 b 7-23); existence dans le temps de certains non-êtres (227 b 23-fin du ch.).

#### 43

L'instant et la continuité du temps (220 a 10-20). Autre sens de l'instant (222 a 20-24). Sens des expressions: un jour (222 a 24-28), question de l'infinité du temps (222 a 28-b 7); tout à l'heure (222 b 7-12); récemment (222 b 12-14); tout à coup (222 b 14-16). Le temps dans son action sur les choses (222 b 16-27).

Tout mouvement est dans le temps (222 b 30-223 a 16): 176 raison: la rapidité et la lenteur sont déterminées par le temps (222 b 30-223 a 4); 26 raison: l'antérieur et le postérieur sont dans le temps (223 a 4-16). Le temps est universel (223 a 16-21). Le temps et l'âme (223 a 21-29). L'unité du temps: le temps n'est pas nombre de n'importe quel mouvement (223 a 29-b 12): le temps est d'abord le nombre du transport circulaire premier et par suite mesure les autres (223 b 12-224 a 2). Éclaircissement de certains points: l'identité du nombre (224 a 2-fin).

what to be interest and the second of the second

## LIVRE IV

4

[Importance et difficultés de l'étude du lieu.]

Plan et importance de cette étude.

21 Quand il en vient à l'étude du lieu, le physicien doit, tout comme au sujet de l'infini, rechercher s'il existe ou non, et à quel titre, et ce qu'il est. Selon l'opinion commune, en effet les êtres sont, comme tels, quelque part, car le non-être n'est nulle part où est le bouc-cerf, le sphinx? Puis le plus général et principal mouvement est le mouvement selon le lieu (dans notre termiminologie, le transport).

Sa difficulté.

32 Mais la question de savoir ce que peut bien être le lieu est pleine de difficultés; en effet, il n'apparaît pas unique à qui l'examine selon toutes ses propriétés. En outre les autres auteurs ne nous ont rien laissé, aucun exposé de difficultés ni aucune solution à son sujet.

L'existence du lieu.

Raisons qui la clairement, semble-t-il, au remplacement:
 là où maintenant il y a de l'eau, là même,
 quand elle en part comme d'un vase, voici
de l'air qui s'y trouve et, à tel moment, une autre espèce de corps
occupe le même lieu: c'est que, semble-t-il, il est une chose autre
que celles qui y surviennent et s'y remplacent, car là où il y a
maintenant de l'air, là il y avait tout à l'heure de l'eau; par
suite, il est clair que le lieu (que l'étendue) est quelque chose

<sup>8</sup> En outre les transports des corps naturels simples, comme feu, terre et autres semblables, indiquent non seulement que le lieu est quelque chose, mais aussi qu'il a une certaine puissance : en effet, chacun

d'autre que les deux corps qui y entrent et en sortent en se

remplacant.

# ΦΥΚΙΣΗΣ ΑΚΡΟΑΣΕΩΣ Δ

'Ομοίως δ' ἀνάγκη καὶ περὶ τόπου τὸν φυσικὸν ἄσπερ 208 a καὶ περὶ ἀπείρου γνωρίζειν, εὶ ἔστιν ἢ μή, καὶ πῶς ἐστί, καὶ τί ἐστιν. Τά τε γὰρ ὄντα πάντες ὑπολαμβάνουσι εἶναί που (τὸ γὰρ μὴ ὂν οὐδαμοῦ εἶναι ποῦ γάρ ἐστι τραγέλαφος ἢ 3ο σφίγξ;) καὶ τῆς κινήσεως ή κοινή μάλιστα καὶ κυριωτάτη κατά τόπον ἐστίν, ῆν καλοθμεν φοράν. Έχει δὲ πολλάς ἀπορίας τί ποτ' ἔστιν ὁ τόπος οὐ γὰρ ταὐτὸν φαίνεται θεωροθσιν έξ άπάντων των ύπαρχόντων. Ετι δ' οὐδ' ἔχομεν οὐδέν παρά τῶν ἄλλων οὔτε προηπορημένον οὔτε προευπορημένον περὶ 35

208 h

Ότι μέν οθν ἔστιν ὁ τόπος, δοκεί δήλον είναι ἐκ τής ἀντιμεταστάσεως. ὅπου γάρ ἐστι νθν ὕδωρ, ἐνταθθα ἐξελθόντος ώσπερ εξ άγγείου πάλιν άἡρ ἔνεστιν. ὅτε δὲ τὸν αὐτὸν τόπον τοθτον ἄλλο τι τῶν σωμάτων κατέχει, τοθτο δή τῶν ≧γγινομένων καὶ μεταβαλλόντων ἕτερον πάντων εΐναι δοκεῖ∙ 🖹ν 🛱 γὰρ ἀήρ ἐστι νθν, ὅδωρ ἐν τούτφ πρότερον ἢν, ὥστε δῆ-Αον ώς ην δ τόπος τι και ή χώρα έτερον αμφοίν, είς ην ταὶ ἐξ ῆς μετέβαλον. "Ετι δὲ αἱ φοραὶ τῶν φυσικῶν σω-

ιάτων καὶ ἄπλῶν, οἷον πυρὸς καὶ γῆς καὶ τῶν τοιούτων, οὐ

μόνον δηλοθσιν ότι ἔστι τι ὁ τόπος, ἀλλ' ὅτι καὶ ἔχει τινὰ 10

Codd. EFGI || Tit. Δ : συστκών δ GI || 208 a 31 κοινή : πρώτη Eudemos ap. Sp. 522, 25 χοινή χαὶ πρώτη Sp. laud. ibid. || 208 b 8 μετέαλον: -δαλλον Ι έδαλε Sp. 523, 32; 524, 29 || φοραί : διαφοραί Ε.

209 a

est transporté vers son propre lieu, si rien ne fait obstacle, l'un en haut, l'autre en bas; mais ce sont là parties et espèces du lieu, je veux dire, le haut, le bas et les autres parmi les six dimensions. Or, ces déterminations, le haut, le bas, la droite, la gauche, ne sont pas telles seulement par rapport à nous; pour nous en effet, elles ne sont pas toujours constantes mais dépendent de la position que prend la chose pour nous, selon notre orientation; par suite une chose peut, en restant sans modification, être à droite et à gauche, en haut et en bas, en avant et en arrière. Dans la nature, au contraire, chaque détermination est définie absolument : le haut n'est pas n'importe quoi, mais le lieu où le feu et le léger sont transportés, de même le bas n'est pas n'importe quoi, mais le lieu où les choses pesantes et terreuses sont transportées, de telles déterminations différant non seulement par leur position, mais par leur puissance. 22 Les choses mathématiques le montrent également : elles ne sont pas dans le lieu et cependant, suivant leur position relativement à nous, elles ont droite et gauche, mais leur position est seulement objet de pensée, et elles n'ont par nature aucune de ces déterminations.

3º raison (exotérique).

<sup>25</sup> En outre les partisans du vide affirment par là même l'existence du lieu, car le vide serait un lieu privé de corps.

27 Donc que le lieu soit quelque chose indépendamment des corps et que tout corps sensible soit dans le lieu, on pourrait l'admettre d'après ce qui précède et il semblerait qu'Hésiode ait pensé juste quand il a mis au commencement le chaos; voici d'ailleurs ses paroles;

Le premier de tous les êtres fut le Chaos, puis la Terre au large sein

comme s'il fallait qu'il existât d'abord une place pour les êtres; c'est parce qu'il pensait, avec tout le monde, que toute chose est quelque part, c'est-à-dire dans un lieu. Mais s'il en est ainsi, la puissance du lieu est prodigieuse et prime tout; car ce sans quoi nulle autre chose n'existe et qui existe sans les autres choses est premier nécessairement; en effet, le lieu n'est pas supprimé quand ce qui est en lui est détroit.

L'essence du lieu.

2 Maintenant à supposer que le lieu existe, il ne s'élève pas moins une difficulté sur la question de savoir ce qu'il est, s'il est pour ainsi dire une masse

δύναμιν. Φέρεται γὰρ ἔκαστον εἶς τὸν αὕτοθ τόπον μὴ κωλυόμενον, τὸ μὲν ἄνω τὸ δὲ κάτω· ταῦτα δ' ἐστὶ τόπου μέρη καὶ εἴδη, τό τε ἄνω καὶ τὸ κάτω καὶ αῖ λοιπαὶ τῶν ξξ διαστάσεων. "Εστιδέ τὰ τοιαθτα οὐ μόνον πρὸς ήμας, τὸ ἄνω καὶ κάτω και δεξιον και άριστερόν. ήμιν μεν γάρ οὐκ ἀεὶ το ις αὐτό, ἀλλὰ κατὰ τὴν θέσιν, ὅπως ἄν στραφῶμεν, γίνεται, διό και ταὖτό πολλάκις δεξιόν και άριστερόν ἐστι και ἄνω και κάτω και πρόσθεν και δπισθεν. Εν δε τή φύσει διώρισται χωρίς έκαστον. Οὐ γὰρ ὅ τι ἔτυχέν ἐστι τὸ ἄνω, ἀλλ' ὅπου φέρεται τὸ πθρ καὶ τὸ κοθφον δμοίως δὲ καὶ τὸ κάτω οὐχ ὅ τι ἔτυχεν 10 άλλ' δπου τὰ ἔχοντα βάρος καὶ τὰ γεηρά, ὡς οὐ τῆ θέσει διαφέροντα μόνον άλλὰ καὶ τῆ δυνάμει. Δηλοί δὲ καὶ τὰ μαθηματικά οὐκ ὄντα γὰρ ἐν τόπφ ὅμως κατὰ τὴν θέσιν την πρός ημάς έχει δεξιά και άριστερά, ώστε μόνον αὐτῶν νοείσθαι τὴν θέσιν, οὐκ ἔχοντα φύσει τούτων ἔκαστον. Σετι

οί τὸ κενὸν φάσκοντες εΐναι τόπον λέγουσιν τὸ γὰρ κενὸν τόπος αν εξη έστερημένος σώματος. Οτι μέν οθν έστι τι ὁ τό-

πος παρά τὰ σώματα, καὶ πᾶν σῶμα αἰσθητὸν ἐν τόπφ, διά τούτων αν τις υπολάβοι δόξειε δ' αν και Ήσίοδος δρθῶς λέγειν ποιήσας πρῶτον τὸ χάος. Λέγει γοῦν « πάντων 🕉 μὲν πρώτιστα χάος γένετ', αὐτὰρ ἔπειτα γαί εὐρύστερνος », ώς δέον πρώτον θπάρξαι χώραν τοῖς οὖσι, διὰ τὸ νομίζειν, ώσπερ οί πολλοί, πάντα εΐναί που καὶ ἐν τόπφ. Εἰ δ' ἐστὶ τοιοθτο, θαυμαστή τις αν εξη ή του τόπου δύναμις καὶ προτέρα πάντων οῦ γὰρ ἄνευ τῶν ἄλλων οὐδέν ἐστιν, ἐκεῖνο δ° 35 άνευ των άλλων, άνάγκη πρωτον εΐναι οὐ γάρ ἀπόλλυται 209 a δ τόπος των έν αὐτῷ φθειρομένων.

Οὐ μὴν ἀλλ' ἔχει γ' ἀπο-

24-25 ώστε μόνον αὐτών νοεῖσθαι (vel νοεῖσθαι αὐτών) τήν θέσιν FGI et coniic. Al. ap. Sp. 526, 18: ώς τὰ μόνον λεγόμενα δία θέσιν Sp. 526, 4 Laas Diels | 25 οὐκ ἔχοντα σύσει FGI Sp. 526, 5 : ἀλλὰ μὴ ἔχειν φύσιν Ε || ούχ- εκαστον eiic. Al. ap. Sp. 526, 6 || 34 τις FGIE [Lebègue; err. Diels].

corporelle, ou quelque autre nature; c'est en effet son genre qu'il faut d'abord chercher.

1re difficulté.

Or il a bien trois intervalles, longueur, largeur et profondeur, par lesquels tout corps est délimité. Mais il est impossible que le lieu soit corps,

car il y aurait ensemble deux corps.

De plus, s'il existe un lieu (une étendue) pour le corps, il est clair qu'il en est ainsi pour la surface et les autres limites; car le même raisonnement s'appliquera ici: là où étaient tout à l'heure les surfaces de l'eau, voici que vont venir celles de l'air. Maintenant nous ne pouvons établir aucune différence entre point et lieu de point; par suite, si, pour le point, le lieu n'est pas différent de la chose, il ne l'est pas plus pour les autres choses, et le lieu n'est rien indépendamment de chacune.

3e difficulté.

13 Que pourrions-nous bien admettre en effet, ni élément, ni formé à partir d'éléments, 15 avec une telle nature, ni parmi les choses corporelles, ni parmi les incorporelles; car il a grandeur et n'est point corps; or, les éléments des corps sensibles sont corps, et d'éléments intelligibles ne réussit aucune grandeur.

4e difficulté.

18 De plus, de quoi pourrait-on établir que le lieu est cause pour les êtres, car aucune des quatre causalités ne lui appartient; il n'est cause en effet, ni comme matière des êtres (rien n'est constitué à partir du lieu), ni comme forme et essence des choses, ni comme fin, et il ne meut pas les êtres.

23 De plus, lui aussi, s'il est un des êtres, où sera-t-il? Car la difficulté de Zénon demande à être discutée; en effet, si tout être est dans un lieu, il est clair qu'il y aura également un lieu du lieu et cela va à l'infini.

6° difficulté.

25 De plus, de même que tout corps est dans un lieu, de même, dans tout lieu, il y a un corps; que dirons-nous donc des choses qui s'accroissent? En effet, il est nécessaire, d'après ce qui précède, que le lieu s'accroisse avec le corps si le lieu n'est ni plus grand ni plus petit que chacun des corps.

30 On voit donc par là, que sur l'essence, mais aussi sur l'exis-

tence du lieu, une discussion critique est nécessaire.

ρίαν, εὶ ἔστι, τί ἐστι, πότερον ὅγκος τις σώματος ἤ τις ἑτέρα φύσις. ζητητέον γὰρ τὸ γένος αὐτοῦ πρῶτον. Διαστήματα μὲν οὖν ἔχει τρία, μῆκος καὶ πλάτος καὶ βάθος, οἷς δρίζεται σῶμα πῶν. ᾿Αδύνατον δὲ σῶμα εἶναι τὸν τόπον. ἐν ταὐτῷ γὰρ ἄν εἴη δύο σώματα.

Έτι εἴπερ ἐστὶ σώματος τόπος καὶ χώρα, δῆλον ὅτι καὶ ἐπιφανείας καὶ τῶν λοιπῶν περάτων ὁ γὰρ αὐτὸς ἄρμόσει λόγος ὅπου γὰρ ῆν πρότερον τὰ τοῦ ὕδατος ἐπίπεδα, ἔσται πάλιν τὰ τοῦ ἄέρος. το ᾿Αλλὰ μὴν οὐδεμίαν διαφορὰν ἔχομεν στιγμῆς καὶ τόπου στιγμῆς, ὥστ᾽ εὶ μηδὲ ταύτης ἔτερόν ἐστιν ὁ τόπος, οὐδὲ τῶν ἄλλων οὐδενός, οὐδ᾽ ἔστι τι παρ᾽ ἔκαστον τούτων ὁ τόπος.

Τί γάρ ἄν ποτε καὶ θείημεν εἶναι τὸν τόπον; οὖτε γάρ στοιχεῖον οὖτ' ἐκ στοιχείων οῖόν τ' εἶναι τοιαύτην ἔχοντα φύσιν, οὖτε τῶν σω- 15 ματικῶν οὖτε τῶν ἀσωμάτων μέγεθος μὲν γὰρ ἔχει, σῶ- μα δ' οὐδέν ἔστι δὲ τὰ μὲν τῶν αἰσθητῶν σωμάτων στοιχεῖα σώματα, ἐκ δὲ τῶν νοητῶν οὐδὲν γίνεται μέγεθος.

καὶ τίνος ἄν τις θείη τοῖς οὖσιν αἴτιον εἶναι τὸν τόπον; οὐδεμία γὰρ αὐτῷ ὑπάρχει αἰτία τῶν τεττάρων· οὔτε γὰρ ὡς 20 ὅλη τῶν ὄντων (οὐδὲν γὰρ ἐξ αὐτοῦ συνέστηκεν) οὔτε ὡς εἶδος καὶ λόγος τῶν πραγμάτων οὔθ' ὡς τέλος, οὔτε κινεῖ τὰ ὄντα.

 $^*$ Ετιδέ καὶ αὐτὸς εἰ ἔστι τι τῶν ὄντων, ποῦ ἔσται; ἡ γὰρ Ζήνωνος ἀπορία ζητεῖ τινὰ λόγον εἰ γὰρ πῶν τὸ ὅν ἐν τόπφ, δῆλον ὅτι καὶ τοῦ τόπου τόπος ἔσται, καὶ τοῦτο εἰς ἄπειρον  $^2$ 5 πρόεισιν.

Έτι ώσπερ ἄπαν σῶμα ἐν τόπφ, οὕτω καὶ ἐν τόπφ ἄπαντι σῶμα πῶς οῦν ἐροῦμεν περὶ τῶν αὐξανομένων; ἀν-άγκη γὰρ ἐκ τούτων συναύξεσθαι τὸν τόπον αὐτοῖς, εὶ μήτ ἐλάττων μήτε μείζων ὁ τόπος ἑκάστου. Διὰ μὲν οῦν τούτων οῦ μόνον τί ἐστιν, ἀλλὰ καὶ εὶ ἔστιν, ἀπορεῖν ἄναγκαῖον.

209 a 14 ποτε om. E Sp. 532, 1 (at cf. 600, 15) || 23 τι om. EI Sp. 563, 15 || 24 έν τόπω codd. Sp. 551, 14; 563, 16: ποῦ Sp. 563, 4 cf. 534, 9.

I \_\_ 73

30

209 b

[Suite de l'introduction dialectique : le lieu n'est ni forme ni matière, malgré les apparences.]

31 Si l'on distingue ce qui est relatif à Le lieu semble soi et ce qui est relatif à autre chose, il faut être la forme. alors distinguer le lieu commun dans lequel sont tous les corps, et le lieu propre dans lequel chaque corps est en premier : par exemple, vous êtes maintenant dans le ciel parce que vous êtes dans l'air et que l'air est dans le ciel, et dans l'air parce que dans la terre, et, de même, dans celle-ci également, parce que dans ce lieu-ci, qui n'enveloppe rien de plus que vous. Si donc le lieu est l'enveloppe première de chaque corps, il est une certaine limite ; par suite, le lieu paraît être la forme et la configuration de chaque chose, par quoi est déterminée la grandeur, je veux dire la matière de la grandeur; car telle est bien, pour chaque chose, la fonction de la limite. <sup>5</sup> De ce point de vue donc le lieu est la

Le lieu semble

la forme de chaque chose; au contraire, en être la matière. tant qu'il semble être l'intervalle de la grandeur, le lieu est la matière ; c'est là, en effet, une chose différente de la grandeur : c'est ce qui est enveloppé et déterminé par la forme, par exemple une surface et une limite. Or, telle est la matière et l'indéfini ; en effet, la limite et les affections de la sphère supprimées, il ne reste rien que la matière. C'est pourquoi Platon également affirme dans le Timée l'identité de la matière et de l'étendue. Car le réceptacle et l'étendue sont une seule et même chose; certes sa terminologie n'est pas la même pour le participant dans cet ouvrage et dans ce qu'on appelle les enseignements non-écrits ; reste qu'il a identifié le lieu et l'étendue (Il faut citer Platon car, si pour tous le lieu est quelque chose, lui seul a essayé de dire ce qu'il est).

17 Un tel examen montre avec assez de clarté qu'il est dissicile de pénétrer l'essence du lieu, dans l'hypothèse où il serait l'une ou l'autre de ces deux déterminations : matière ou forme; elles réclament par elles-mêmes un examen très ardu, et quand on les sépare l'une de l'autre, il est très difficile de les pénétrer.

Le lieu n'est ni la forme ni la matière. 1re raison.

21 Il y a plus d'ailleurs, il est impossible que le lieu soit l'une ou l'autre, c'est ce qu'on verra facilement. En effet la forme et la matière ne se séparent pas de la chose,

Επεὶ δὲ τὸ μὲν καθ' αὐτὸ τὸ δὲ κατ' ἄλλο λέγεται. καὶ τόπος δ μὲν κοινός, ἐν ῷ ἄπαντα τὰ σώματά ἐστιν, δ δ' ἴδιος, ἐν ις πρώτφ. λέγω δ' οίον σύ νθν ἐν τῷ οὐρανῷ ότι εν τῷ ἀέρι, οὖτος δ' εν τῷ οὐρανῷ, καὶ ἐν τῷ ἀέρι δὲ ὅτι έν τη γη, δμοίως δὲ καὶ ἐν ταύτη ὅτι ἐν τῷδε τῷ τόπῳ, δς περιέχει οὐδὲν πλέον ἢ σέ. Εἰ δή ἐστιν ὁ τόπος τὸ πρῶτον 209 b περιέχον τῶν σωμάτων ἔκαστον, πέρας τι ἄν εἴη, ὥστε δόξειεν αν τὸ είδος καὶ ἡ μορφή έκαστου ὁ τόπος είναι, ῷ δρίζεται τὸ μέγεθος καὶ ἡ δλη ἡ τοῦ μεγέθους τοῦτο γὰρ έκάστου πέρας.

Ούτω μέν οθν σκοποθσιν δ τόπος τὸ έκάστου είδός ἐστιν· ἢ δὲ δοκεῖ ὁ τόπος εἶναι τὸ διάστημα τοῦ μεγέθους, ή ύλη τουτο γὰρ ἔτερον του μεγέθους τουτο δ' ἐστὶ τὸ περιεχόμενον ύπο του είδους και ώρισμένον, οίον ύπο ἐπιπέδου και πέρατος. Έστι δὲ τοιοθτον ή ὅλη και τὸ ἀόριστον ὅταν γάρ ἄφαιρεθή τὸ πέρας καὶ τὰ πάθη τής σφαίρας, λείπεται οὐδὲν παρά τὴν ὅλην. Διὸ καὶ ὁ Πλάτων τὴν ὅλην καὶ τὴν γώραν ταὖτό φησιν εἶναι ἐν τῷ Τιμαίῳ· τὸ γὰρ μεταληπτικόν και την χώραν εν και ταὐτόν. "Αλλον δε τρόπον έκει τε λέγων το μεταληπτικόν και έν τοις λεγομένοις άγράφοις δόγμασιν, όμως τὸν τόπον καὶ τὴν χώραν τὸ 15 αύτὸ ἀπεφήνατο. Λέγουσι μὲν γὰρ πάντες είναί τι τὸν τό-

έκ τούτων σκοπουμένοις δόξειεν αν είναι χαλεπόν γνωρίσαι τί έστιν δ τόπος, είπερ τούτων δποτερονοθν έστίν, είτε ή ύλη είτε τὸ εΐδος. ἄλλως τε γὰρ τὴν ἀκροτάτην ἔχει θέαν, καὶ χω- 20

πον, τί δ' ἐστίν, οθτος μόνος ἐπεχείρησεν εἰπείν.

ρίς αλλήλων οὐ ράδιον γνωρίζειν.

Αλλά μην και δτι γε άδύνα-

209 b 1 εί δή E2 : είπερ Th. 105, 29 | 7 ή όλη : ταύτη ή όλη δόζει Sp. 232, 28 || 21 xxi om. FGI Sp. 542, 30.

tandis que le lieu le peut, car là où il y avait de l'air, voici qu'il y vient de l'eau, nous l'avons dit('), l'air et l'eau se remplaçant mutuellement, et de même les autres corps. Par suite le lieu n'est ni partie, ni état, mais séparable de chaque chose. Il semble en effet que le lieu soit quelque chose comme un vase, le vase étant un lieu transportable; or le vase n'est rien de la chose. Donc en tant que séparable de la chose, le lieu n'est pas la forme, en tant qu'enveloppe, il n'est pas la matière.

2º raison.

D'autre part ce qui « est quelque part » est, par soi, quelque chose, et implique en tant que quelque part, autre chose en dehors

de lui.

3º raison.

3º A Platon (2), bien entendu, si l'on nous permet cette digression, il faut demander pourquoi les idées et les nombres ne sont pas dans le lieu, puisque le lieu est le participant, que le participant ce soit le grand et le petit, que ce soit la matière, comme il est écrit dans le Timée.

<sup>2</sup> En outre, comment pourrait se produire le transport vers le lieu propre, si le lieu c'était la matière ou la forme? En effet, il est impossible que ce vers quoi il n'y a pas mouvement et qui n'a pas comme différences le haut et le bas soit le lieu. Ainsi c'est parmi de telles choses qu'il faut chercher le lieu.

5° raison.

5° D'autre part, si le lieu est dans la chose même (et il le faut s'il est ou forme ou matière), le lieu sera dans le lieu, car la forme et l'indéterminé se transforment et sont mus avec la chose, elles ne demeurent pas à la même place, mais là même où est la chose; ainsi il y aura un lieu du lieu.

9 En outre, quand de l'eau est engendrée à partir de l'air, alors le lieu est détruit, car le corps qui a été engendré n'est pas dans le même lieu; quelle espèce de destruction est-ce donc là?

11 On a donné ainsi les raisons pour lesquelles l'existence du lieu est nécessaire et, par contre, les difficultés qui s'élèvent sur son essence.

(1) 208 b 1-8.

<sup>(2)</sup> Revoir les passages suivants: 209 b 11-17, 214 a 13-16; Méta. I, 7, 988 a 23-26 et la note ad 207 a 28.

τον δποτερονοῦν τούτων εἶναι τὸν τόπον, οὐ χαλεπὸν ίδεῖν. Τὸ μὲν γὰρ εἶδος καὶ ἡ ὕλη οὐ χωρίζεται τοῦ πράγματος, τὸν δὲ τόπον ἐνδέχεται ἐν ῷ γὰρ ἄὴρ ἦν, ἐν τούτῳ πάλιν ὕδωρ, ὡς ἔφαμεν, γίνεται, ἀντιμεθισταμένων ἀλλήλοις τοῦ 25 τε ὕδατος καὶ τοῦ ἀέρος, καὶ τῶν ἄλλων σωμάτων ὁμοίως, ώστε οὖτε μόριον οὔθ᾽ ἔξις ἀλλὰ χωριστὸς ὁ τόπος ἑκάστου ἐστίν. Καὶ γὰρ δοκεῖ τοιοῦτό τι εἶναι ὁ τόπος οῖον τὸ ἀγγεῖον ἔστι γὰρ τὸ ἀγγεῖον τόπος μεταφορητός τὸ δ᾽ ἀγγεῖον οὐδὲν τοῦ πράγματός ἐστιν. Ἡ μὲν οῦν χωριστός ἐστι τοῦ πράσος, ταύτη μὲν οὐκ ἔστι τὸ εῗδος ἢ δὲ περιέχει, ταύτη δ᾽ ἔτερος τῆς ὕλης.

Δοκεί δὲ ἀεὶ τὸ ὄν που αὐτό τε είναί

τι καὶ ἔτερόν τι ἐκτὸς αὐτοθ.

Πλάτωνι μέντοι λεκτέον, εἰ δεῖ παρεκβάντας εἰπεῖν, διὰ τί οὖκ ἐν τόπφ τὰ εἴδη καὶ οἱ ἀριθμοί, εἴπερ τὸ μεθεκτικὸν ὁ τόπος, εἴτε τοθ μεγάλου 35 καὶ τοθ μικροθ ὄντος τοθ μεθεκτικοθ εἴτε τῆς ὅλης, ὥσπερ 210 a ἐν τῷ Τιμαίφ γέγραφεν.

Έτι πῶς ἄν φέροιτο εἰς τὸν αύτοῦ τόπον, εἰ ὁ τόπος ἢν ἡ ὅλη ἢ τὸ εἶδος; ἀδύνατον γὰρ οῧ μὴ κίνησις μηδὲ τὸ ἄνω ἢ κάτω ἐστί, τόπον εἶναι. Ὠστε ζητητέος ἐν τοῖς τοιούτοις ὁ τόπος.

Εὶ δ' ἐν αὐτῷ ὁ τόπος (δεῖ γάρ, εἴπερ ἢ μορφὴ ἢ ὕλη), ἔσται ὁ τόπος ἐν τόπος μεταβάλλει γὰρ ἄμα τῷ πράγματι καὶ κινεῖται καὶ τὸ εἴδος καὶ τὸ ἀόριστον, οὐκ ἀεὶ ἐν τῷ αὐτῷ ἀλλ' οῦπερ καὶ τὸ πράγμα. ἄστε τοῦ τόπου ἔσται τόπος.

Ετι ὅταν ἐξ ἀέρος

ύδωρ γένηται, ἀπόλωλεν ὁ τόπος οὐ γὰρ ἐν τῷ αὐτῷ τόπῷ 10 τὸ γενόμενον σῶμα τίς οὖν ἡ φθορά; ἐξ ῶν μὲν τοίνυν ἀναγκαίον εἶναί τι τὸν τόπον, καὶ πάλιν ἐξ ῶν ἀπορήσειεν ἄν τις αὐτοῦ περὶ τῆς οὐσίας, εἴρηται.

30 pr. ἐστι om. Sp. 544, 6 || 32 δ' : γε Sp. 544, 6 || δὲ : γὰρ Sp. laud. 545, 12 || 240 a 5 αὐτῷ Torstrik : αὐτῷ codd. || 6 ἢ ὅλη EFI Th. 107, 24 : ἢ ἡ ὅλη G Sp. 548, γ Diels.

[Suite de l'introduction dialectique.]

<sup>14</sup> Après cela, il faut comprendre en Acceptions du terme combien d'acceptions une chose est dite « dans ». dans une autre; c'est d'une première manière, comme le doigt est dit dans la main et en général la partie dans le tout ; d'une autre, comme le tout dans les parties, car il n'y a pas de tout en dehors des parties; d'une autre, comme l'homme dans l'animal et en général l'espèce dans le genre; d'une autre, comme le genre dans l'espèce et en général la partie de l'espèce dans la définition de l'espèce; en outre, comme la santé dans les choses chaudes et froides, et en général comme la forme dans la matière; en outre, comme les affaires grecques sont dans les mains du roi de Macédoine et en général comme dans le premier moteur; en outre, comme dans le bien et en général dans la fin, c'est-à-dire ce en vue de quoi on agit. Mais le sens le plus propre, c'est quand on dit dans un vase et en général dans un lieu.

Question: à l'intérieur d'elle-même.

25 C'est une difficulté de savoir si une une chose peut-elle chose peut également être à l'intérieur d'elle-même, ou si rien ne le peut, tout étant alors ou nulle part ou en autre chose. Mais cela s'entend de deux façons : ou la

chose est considérée relativement à soi ou relativement à une autre chose. Quand le contenant et le contenu sont parties du tout, le tout pourra être dit à l'intérieur de lui-même, car on le nomme aussi selon les parties, par exemple blanc parce que la surface en est blanche, savant par la faculté de raisonner. Assurément l'amphore ne sera pas à l'intérieur d'elle-même, ni le vin, mais l'amphore de vin ; car le contenant et le contenu sont l'un et l'autre parties du même tout. C'est donc ainsi qu'une chose peut être à l'intérieur d'elle-même, mais être telle immédiatement, non; par exemple, le blanc est dans le corps, car la surface est dans le corps (ou encore la science est dans l'âme parce que la faculté de raisonner est dans l'âme).

<sup>1</sup> C'est selon ces termes, qui sont de simples parties, que l'on fait les appellations, en considérant implicitement, bien entendu, qu'elles sont dans l'homme. Or, l'amphore et le vin pris à part

3

Μετὰ δὲ ταῦτα ληπτέον ποσαχῶς ἄλλο ἐν ἄλλφ λέγεται. Ένα μὲν δὴ τρόπον ὡς ὁ δάκτυλος ἐν τῇ χειρὶ καὶ 15
δλως τὸ μέρος ἐν τῷ ὅλφ. "Αλλον δὲ ὡς τὸ ὅλον ἐν τοῖς
μέρεσιν οὐ γάρ ἐστι παρὰ τὰ μέρη τὸ ὅλον. "Αλλον δὲ τρόπον ὡς ὁ ἄνθρωπος ἐν ζώφ καὶ ὅλως εἶδος ἐν γένει. "Αλλον
δὲ ὡς τὸ γένος ἐν τῷ εἴδει καὶ ὅλως τὸ μέρος τοῦ εἴδους
ἐν τῷ τοῦ εἴδους λόγφ. "Ετι ὡς ἡ ὕγίεια ἐν θερμοῖς καὶ ψυχροῖς καὶ ὅλως τὸ εἶδος ἐν τῷ ὅλῃ. "Ετι ὡς ἐν βασιλεῖ τὰ
τῶν Ἑλλήνων καὶ ὅλως ἐν τῷ πρώτφ κινητικῷ. "Ετι ὡς ἐν
τῷ ἀγαθῷ καὶ ὅλως ἐν τῷ τέλει τοῦτο δ' ἐστὶ τὸ οῦ ἕνεκα.
Πάντων δὲ κυριώτατον τὸ ὡς ἐν ἀγγείφ καὶ ὅλως ἐν τόπφ.

'Απορήσειε δ' ἄν τις, ἄρα καὶ αὐτό τι ἐν ἑαυτῷ ἐνδέχεται 25 εἶναι, ἢ οὐθέν, ἀλλὰ πῶν ἢ οὐδαμοῦ ἢ ἐν ἄλλῳ. Διχῶς δὲ τοῦτ' ἐστίν, ἤτοι καθ' αὐτὸ ἢ καθ' ἔτερον. "Όταν μὲν γὰρ ἢ μόρια τοῦ ὅλου τὸ ἐν ῷ καὶ τὸ ἐν τούτῳ, λεχθήσεται τὸ ὅλον ἐν ἑαυτῷ· λέγεται γὰρ καὶ κατὰ μέρη, οἶον λευκὸς ὅτ ἡ ἐπιφάνεια λευκή, καὶ ἐπιστήμων ὅτι τὸ λογιστικόν. "Ο 30 μὲν οῦν ἀμφορεὺς οὐκ ἔσται ἐν ἑαυτῷ, οὐδ' ὁ οἶνος· ὁ δὲ τοῦ οἴνου ἀμφορεὺς ἔσται· ὅ τε γὰρ καὶ ἐν ῷ, ἀμφότερα τοῦ αὐτοῦ μόρια. Οὕτω μὲν οῦν ἐνδέχεται αὐτό τι ἐν ἑαυτῷ εἶναι, πρώτως δ' οὐκ ἐνδέχεται, οἶον τὸ λευκὸν ἐν σώματι. 'Η ἐπιφάνεια γὰρ ἐν σώματι, ἡ δ' ἐπιστήμη ἐν ψυχῷ.

Κατά ταθτα δ' αἱ προσηγορίαι μέρη ὄντα, ὧς γε ἐν ἀνθρώπφ. Ὁ δ' ἀμφορεὺς καὶ ὁ οἶνος χωρὶς μὲν ὅντα οὐ μέρη, ἅμα δέ. Διὸ ὅταν ἢ μέρη, ἔσται αὐτὸ ἐν ἑαυτῷ, οῖον τὸ λευκὸν ἐν ἀνθρώπφ ὅτι ἐν σώματι, καὶ ἐν τούτφ ὅτι ἐν ἐπιφανεία ἐν δὲ ταύτη οὐκέτι κατ' ἄλλο. Καὶ ἔτερά γε τῷ εἴδει ταθτα,

14 ληπτέον FGI Sp. 551, 1: λεκτέον Ε  $\parallel$  25 αρα co  $\rm d$ .: εἰ ἄρα Sp. 553, 17.

210 b

ne sont pas parties, mais bien quand elles sont mises ensemble; c'est pourquoi quand elles sont parties, il y a une chose qui est à l'intérieur d'elle-même; comme le blanc est dans l'homme parce qu'il est dans le corps et dans le corps parce qu'il est dans la surface; mais s'il est dans celle-ci, ce n'est plus relativement à autre chose; il y est donc bien immédiatement, mais il faut ajouter que ce sont là, la surface et le blanc, deux choses différentes d'essence, et chacune a une nature et une puissance différentes.

<sup>8</sup> Un examen par induction ne nous donne rien qui soit immédiatement à l'intérieur de soi selon aucune des déterminations sus-indiquées; et le raisonnement montre que c'est impossible : en effet, il faudrait que chaque terme, le contenant et le contenu, fût l'un et l'autre, par exemple, que l'amphore fût vase et vin; le vin, vin et amphore, s'il se pouvait qu'une chose fût à l'intérieur d'elle-même. Par suite si prosondément qu'ils soient l'un dans l'autre, l'amphore reçoit le vin, non comme étant par soi vin, mais comme amphore; le vin est à l'intérieur de l'amphore, non comme étant par soi amphore, mais comme vin. On voit donc bien que leur essence est différente, car autre est la définition du contenant, autre celle du contenu.

<sup>18</sup> Mais ce n'est pas non plus possible par accident; car il y aurait deux choses dans une seule et même chose; en effet, l'amphore serait à l'intérieur d'elle-même, si la chose dont la nature est d'être réceptrice pouvait être à l'intérieur d'elle-même, et en outre il y aurait ce dont elle est le récepteur, par exemple

si c'est du vin, le vin.

<sup>21</sup> On voit donc qu'il est impossible qu'une chose soit immédiatement à l'intérieur d'elle-même.

22 D'autre part, la difficulté que soulève Zénon, en disant que si le lieu est quelque chose, il est dans quelque chose, n'est pas bien difficile à résoudre; rien n'empêche, en effet, que le premier lieu soit en autre chose, mais non cependant là comme dans un lieu, mais comme la santé est dans les choses chaudes en tant qu'état, la chaleur dans le corps en tant qu'affection. Ainsi il n'est pas nécessaire d'aller à l'infini.

<sup>27</sup> Voici maintenant ce qui est évident: puisque le vase n'est rien de ce qui est en lui-même, car le contenu et le contenant, pris au sens propre, sont différents, le lieu ne saurait être ni la matière ni la forme, mais est différent de ce qu'il contient; car la matière et la forme sont parties constituantes de ce qui est dans le lieu. Telle sera notre exposition critique des difficultés.

και ἄλλην φύσιν ἔχει έκάτερον και δύναμιν, ή τ' ἐπιφάνεια καὶ τὸ λευκόν.

Ο ότε δή ἐπακτικῶς σκοποθσιν οὐδὲν δρῶμεν ἐν ἑαυτῷ κατ' οὐδὲνα τῶν διορισμῶν, τῷ τε λόγῷ δῆλον ότι ἄδύνατον δεήσει γὰρ ἄμφότερα ξκάτερον ὑπάρ- 10 χειν, οΐον τὸν ἄμφορέα ἄγγεῖόν τε καὶ οΐνον εΐναι καὶ τὸν οΐνον οΐνόν τε καὶ ἄμφορέα, εἴπερ ἐνδέχεται αὐτό τι ἐν έαυτβ εΐναι. "Ωστε εἰ ὅτι μάλιστα ἐν ἀλλήλοις εἶεν, ὁ μὲν άμφορεύς δέξεται τον οΐνον ούχ ή αὐτος οΐνος άλλ' ή έκείνος, δ δ' οΐνος ἐνέσται ἐν τῷ ἀμφορεῖ οὐχ ἢ αὐτὸς ἀμ- 15 φορεύς άλλ' ή έκεινος. Κατά μέν οθν το είναι ότι έτερον, δήλου. ἄλλος γάρ ὁ λόγος τοῦ ἐν ῷ καὶ τοῦ ἐν τούτῳ.

\*Αλλά μὴν οὖδὲ κατά συμβεβηκὸς ἐνδέχεται· ἄμα γὰρ δύο ἐν ταὖτῷ ἔσται· αὐτός τε γάρ ἐν αὕτῷ δ ἄμφορεὺς ἔσται, εὶ οῦ ἡ φύσις δεκτική, τοθτ' ἐνδέχεται ἐν ἑαυτῷ εἶναι 20 εσται, ετ ου η φοστικόν, οδον, εδ οδνου, δ οδνος. καλ ἔτι ἐκείνο οῦ δεκτικόν, οδον, εδ οδνου, δ οδνος. "Ότι μέν οῦν

ἀδύνατον ἐν ἑαυτῷ τι εἶναι πρώτως, δῆλον. Ο δὲ Ζήνων

ἦπόρει, ὅτι εἶ ἔστι τι ὁ τόπος, ἐν τίνι ἔσται, λύειν οὐ χαλεπόν· οὐδὲν γὰρ κωλύει ἐν ἄλλφ μὲν εΐναι τὸν πρῶτον τόπον, μὴ μέντοι ὡς ἐν τόπφ ἐκείνφ, ἀλλ' ὥσπερ ἡ μὲν 25 ύγίεια ἐν τοῖς θερμοῖς ὡς ἔξις, τὸ δὲ θερμὸν ἐν σώματι ώς πάθος. "Ωστ' οὐκ ἀνάγκη εἰς ἄπειρον ἱέναι.

Έκεῖνο δὲ Φα-

νερόν, ὅτι ἐπεὶ οὐδὲν τὸ ἀγγεῖον τοῦ ἐν αὐτῷ (ἔτερον γὰρ τὸ πρώτως δ τε καὶ ἐν ις), οὐκ ἀν εἴη οὐτε ἡ ὅλη οὔτε τὸ εΐδος ό τόπος, αλλ' έτερον. Ἐκείνου γάρ τι ταθτα τοθ ἐνόντος, καὶ 3ο ή ύλη καὶ ή μορφή. Ταθτα μὲν οθν ἔστω διηπορημένα.

210 b 9 των διορισμών: τὸν διορισμένον Ε || 21 ἐχεῖνο οῦ: ἐχεινοῦ Ε || 24 πρώτον : -ως Ph. 539, 3 || 28 αὐτῷ Sp. 564, 27 Bonitz Prantl : αύτῷ codd.

1

[Recherche de l'essence et définition du lieu.]

Postulats et méthode de la recherche. <sup>32</sup> Ce que peut bien être le lieu, voici comment on le rendra sans doute manifeste. Prenons, à ce sujet, ce qui semble être ses véritables propriétés essentielles. Ainsi nous

admettons que le lieu est l'enveloppe première de ce dont il est le lieu, qu'il n'est rien de la chose, que le lieu premier n'est ni plus grand ni plus petit que la chose, qu'il peut être abandonné de chaque chose et qu'il en est séparable; ajoutons qu'à tout lieu appartiennent le haut et le bas, que les corps sont transportés par nature et reposent dans les lieux propres à chacun, et cela soit en haut, soit en bas. 7 Cela posé, il faut poursuivre l'examen et l'on doit tâcher de diriger une telle recherche de façon qu'elle permette d'obtenir l'essence, afin de résoudre nos difficultés, de transformer en propriétés véritables du lieu celles qu'on avait seulement admises comme telles (¹), et en outre, à rendre manifeste la raison des embarras et endroits difficiles rencontrés dans ce sujet. Telle est la meilleure manière de tout expliquer.

Préliminaires.

12 D'abord, il faut réfléchir qu'aucune recherche ne serait instituée sur le lieu s'il n'y avait pas une espèce de mouvement selon le lieu; ainsi, si nous pensons que, plus que tout le reste, le ciel est dans un lieu, c'est qu'il est toujours en mouvement. Or, dans cette espèce de mouvement, il faut distinguer le transport d'une part et d'autre part l'accroissement et le décroissement, et, en effet, dans l'accroissement et le décroissement il y a changement de lieu, et ce qui était d'abord à cette place, en est déplacé par agrandissement ou diminution.

<sup>17</sup>D'autre part un corps est mû ou par soi en acte ou par accident; celui qui est mû par accident, ou peut être mû par soi, comme les parties du corps ou le clou dans le navire, ou ne le peut, mais est toujours mû par accident, comme la blancheur et la science; pour ces choses, en effet, le changement de lieu

(1) Les voici: le lieu est enveloppe première (209 b 1); il n'est rien de la chose (208 b 27; ch. 2); il est égal à la chose (2 début; 205 a 33; 211 a 27); il en est séparable (208 b 1; 207 b 21; 31-32); il à le hautbas (208 b 8; 210 a 2); il est le terme des moments propres (Ph. 543, 6).

211 a

Τί δέ ποτ' ἐστὶν ὁ τόπος, ὧδ' ἄν γένοιτο φανερόν. Λάδωμεν δέ περί αὐτοθ όσα δοκεί άληθως καθ' αὐτὸ ὑπάργειν αὐτῷ. ᾿Αξιοθμεν δή τὸν τόπον είναι πρῶτον μὲν περιέγον έκείνο οθ τόπος έστί, και μηδέν τοθ πράγματος είναι, έτι 211 α τὸν πρῶτον τόπον μήτ' ἐλάττω μήτε μείζω, ἔτι ἀπολείπεσθαι έκάστου και χωριστόν είναι, πρός δὲ τούτοις πάντα τόπον έχειν τὸ ἄνω καὶ κάτω, καὶ φέρεσθαι φύσει καὶ μένειν έν τοῖς οἰκείοις τόποις ἔκαστον τῶν σωμάτων, τοῦτο δὲ ποιείν ή ἄνω ή κάτω. Υποκειμένων δὲ τούτων τὰ λοιπά θεωοητέον. Δεί δὲ πειρασθαι τὴν σκέψιν οῦτω ποιείσθαι, ὅπως τὸ τί ἐστιν ἀποδοθήσεται, ὥστε τά τε ἀπορούμενα λύεσθαι, και τὰ δοκοθντα δπάρχειν τῷ τόπῳ ὑπάρχοντα ἔσται, καὶ έτι τὸ τῆς δυσκολίας αἴτιον καὶ τῶν περὶ αὐτὸν ἀπορημάτων ἔσται φανερόν οὕτω γὰρ ἄν κάλλιστα δεικνύοιτο ἕκαστον.

Πρώτον μέν οθν δεί κατανοήσαι ότι οὐκ ἄν ἐζητείτο ὁ τόπος, εὶ μὴ κίνησίς τις ἢν ἡ κατά τόπου. διὰ γὰρ τοθτο καὶ τὸν οδρανόν μάλιστ' οδόμεθα έν τόπφ, ὅτι ἀεὶ ἐν κινήσει. Ταύτης δὲ τὸ μὲν φορά, τὸ δ' αὔξησις καὶ φθίσις καὶ γάρ ἐν 15 τη αδξήσει και φθίσει μεταβάλλει, και δ πρότερον ην ένταθθα, πάλιν μεθέστηκεν εἰς ἔλαττον ἢ μεῖζον.
"Εστι δὲ κι-

νούμενον τὸ μὲν καθ' αδτὸ ἐνεργεία, τὸ δὲ κατὰ συμβεδηκός του δὲ κατά συμβεβηκός τὸ μὲν ἐνδεχόμενον κινείσθαι καθ' αυτό, οΐον τὰ μόρια του σώματος καὶ δ ἐν τῷ πλοίφ 30 ήλος, τὰ δ' οὐκ ἐνδεχόμενα ἀλλ' αἰεὶ κατὰ συμβεβηκός, οΐον ή λευκότης και ή ἐπιστήμη ταθτα γὰρ οὕτω μεταβέβληκε τὸν τόπον, ὅτι ἐν ῷ ὑπάρχουσι μεταβάλλει.

Έπει

211 a 2 ਵਿੱਚ ਕੇਸ. F Th. 111, 12 Sp. laud. 565, 23 Ph. laud. 540, 22 : ਵੱਚ μήτ' ἀπ. EGI Sp. 565, 18 ἔτι μή ἀπ Ph. 540, 24 | 3 είναι om. GIE [Lebègue, Diels err.] | 8 λύεσθαι codd.: λύσει Th. 111, 16 ἐπιλύεται et -σεται Ph. 541, 11.

se produit par suite du changement de la chose dans laquelle elles sont.

<sup>23</sup> D'autre part, nous disons bien qu'une chose est dans le ciel comme dans un lieu parce qu'elle est dans l'air et que celui-ci est dans le ciel; dans l'air oui, mais non dans tout l'air, et c'est la partie extrême et enveloppante de l'air que nous avons en vue; en esset tout l'air qui est lieu, chaque chose ne sera pas égale à son lieu; or, nous avons admis cette égalité et que tel était le lieu immédiat de la chose.

2º Assurément, quand l'enveloppe est non pas détachée du corps, mais continue avec le corps, on ne dit pas qu'il est en elle comme dans un lieu, mais comme une partie dans un tout; au contraire, quand elle est détachée et simplement en contact, le corps est immédiatement à l'intérieur de la surface extrême de l'enveloppe, qui n'est point partie de son contenu, ni plus grande que l'intervalle d'extension du corps, mais lui est égale; car les extrémités des choses en contact sont jointes. Et si le corps est continu à l'enveloppe, il ne se meut pas en elle, mais avec elle; séparé, en elle. Et que l'enveloppe soit mue ou non, c'est toujours la même chose. ¹ En outre, quand le corps n'est pas détaché, il est dit comme partie dans un tout, par exemple la vue dans l'œil ou la main dans le corps; en revanche quand il est détaché, il est dit comme l'eau dans le tonneau et le vin dans l'outre; car la main est mue avec le corps, mais l'eau est mue dans le tonneau.

La définition
du lieu.

1. Ses parties.

1. Ses parties.

2. Telles sont donc les remarques qui vont maintenant rendre manifeste ce qu'est le lieu. En effet, le lieu ne peut être, en somme, que l'une des quatre choses qui suivent: il est ou forme, ou matière, ou un intervalle entre les extrémités, ou les extrémités, s'il n'y a aucun intervalle en dehors de la grandeur de la chose qui s'y trouve. De ces solutions, trois sont inadmissibles, c'est manifeste.

Le lieu n'est la forme. la forme semble être le lieu; en effet, les extrémités de ce qui enveloppe et de ce qui est enveloppé sont les mêmes. Assurément donc, ce sont là deux limites, mais non du même être; la forme est de la chose, le lieu, du corps enveloppant.

Ces propriétés sont tirées de l'évidence, de l'expérience, des théories antérieures, du langage.

5

δὲ λέγομεν εΐναι ὡς ἐν τόπφ ἐν τῷ οὐρανῷ, διότι ἐν τῷ ἄέρι, οῦτος δ' ἐν τῷ οὐρανῷ· καὶ ἐν τῷ ἀέρι δὲ οὐκ ἐν παντί, ἀλλὰ 25 διά τὸ ἔσχατον αὐτοθ καὶ περιέχον ἐν τῷ ἀέρι φαμέν εἶναι· εὶ γὰρ πᾶς ὁ ἀὴρ τόπος, οὐκ ἄν ἴσος εἴη ἑκάστου ὁ τόπος καὶ ἔκαστου, δοκεῖ δέ γε ἴσος εῖναι. Τοιοθτος δ' ὁ πρῶτος בֿע ผู้ בֿסדנע.

Όταν μέν οὖν μὴ διηρημένον ἢ τὸ περιέχον ἀλλά συνεχές, οὐχ ὡς ἐν τόπφ λέγεται εΐναι ἐν ἐκείνφ, ἀλλ' 3ο ώς μέρος εν δλφ. όταν δε διηρημένον ή και άπτόμενον, εν πρώτω έστι τῷ ἐσχάτω τοῦ περιέχοντος, δ οὖτ' ἐστι μέρος του εν αυτώ όντος ούτε μειζον του διαστήματος άλλ' τσον εν γάρ τῷ αὐτῷ τὰ ἔσχατα τῶν ἁπτομένων. Καὶ συνεχὲς μέν δν οὐκ ἐν ἐκείνφ κινεῖται ἀλλά μετ' ἐκείνου, διηρημένον 35 δὲ ἐν ἐκείνφ. Καὶ ἐάν τε κινῆται τὸ περιέχου ἐάν τε μή, οὐδὲν ῆττον. "Ετι ὅταν μὴ διηρημένον ἢ, ὡς μέρος ἐν ὅλφ λέ- 211 b γεται, οΐον ἐν τῷ ὀφθαλμῷ ἡ ὄψις ἢ ἐν τῷ σώματι ἡ χείρ, ὅταν δὲ διηρημένον, οῖον ἐν τῷ κάδῷ τὸ ὕδωρ ἢ ἐν τῷ κεραμίω ὁ οἶνος. ἡ μὲν γὰρ χεὶρ μετὰ τοῦ σώματος κινείται, τὸ δὲ ὕδωρ ἐν τῷ κάδφ.

Ηδη τοίνυν φανερόν έκ τούτων τί ἐστιν ὁ τόπος. Σχεδὸν γὰρ τέτταρά ἐστιν ὧν ἀνάγκη τὸν τόπον ἕν τι εἶναι ἢ γὰρ μορφὴ ἢ ὅλη ἢ διάστημά τι τὸ μεταξύ τῶν ἐσχάτων, ἢ τὰ ἔσχατα εἰ μή ἐστι μηδέν διάστημα παρά το του έγγινομένου σώματος μέγεθος τούτων δ' ὅτι οὐκ ἐνδέχεται τὰ τρία εΐναι, φανερόν. ᾿Αλλὰ διὰ μὲν το τὸ περιέχειν δοκεί ή μορφή είναι έν ταὐτῷ γὰρ τὰ ἔσχατα του περιέχοντος και του περιεχομένου. "Εστι μέν ουν ἄμφω πέρατα, ἀλλ' οὐ τοῦ αὐτοῦ, ἀλλά τὸ μὲν εἶδος τοῦ πράγματος, δ δὲ τόπος τοθ περιέχοντος σώματος.

Διά δὲ τὸ μεταβάλ-

λειν πολλάκις μένοντος τοθ περιέχοντος τὸ περιεχόμενον 15

<sup>24</sup> post τόπω add. έν Ε Sp. 594, 33; 643, 1 om. cett | 211 b 1 ετ: -5 χάδω eiic. Aspasius et Al. ap. Sp. 570, 22 coll. 211 a 29-36 4 μετά: κατά Bekker err. typ.

14 D'autre part, parce que, souvent, pas l'intervalle. tandis que l'enveloppe demeure, le corps Le lieu n'est enveloppé change, comme de l'eau qui s'écoule hors d'un vase, l'intervalle qui est intermédiaire entre les limites paraît être quelque chose, en tant qu'il est indépendant du corps déplacé. 18 Or, il n'en est rien, mais il arrive à la place un corps quelconque, pourvu qu'il soit de ceux qui se déplacent et peuvent par nature entrer en contact. Si l'intervalle pris en soi était quelque chose capable par nature d'être et de subsister en soi-même, les lieux seraient infinis; en effet l'air, certes, vient prendre la place de l'eau; mais toutes les parties feront dans le tout ce que fait toute l'eau dans le vase. 23 En même temps, le lieu sera soumis lui-même au changement; ainsi il y aura, pour le lieu, encore un autre lieu, et plusieurs lieux seront ensemble. Mais il n'y a pas, pour la partie, un autre lieu dans lequel elle est mue, quand tout le vase change de place : c'est toujours le même : car c'est dans le lieu où ils sont que changent mutuellement de place l'air, l'eau et les parties de l'eau, mais non, le lieu où arrive le tout, partie du lieu qui est celui du ciel entier.

Le lieu n'est pas la matière.

D'un autre côté, la matière pourrait paraître aussi être le lieu, quand on considère dans un corps en repos un attribut non séparé, mais continu. De même, en effet, que dans une altération il y a quelque chose qui maintenant est blanc et tout à l'heure était noir, dur et tout à l'heure mou (c'est notre preuve de l'existence de la matière) ainsi une même représentation, semble-t-il, s'applique au lieu, sauf que l'on dit: l'eau est maintenant ce qui était l'air, et dans le cas du lieu: où était l'air, là est maintenant l'eau.

212 a est maintenant l'eau.

36 Mais la matière, comme on l'a dit plus haut, n'est pas séparable de la chose ni ne l'enveloppe, deux caractères du lieu.

Le lieu est limite.

2 Si donc le lieu n'est aucune des trois choses ni la forme, ni la matière, ni un intervalle qui serait quelque chose de différent de l'intervalle d'extension de l'objet déplacé, reste nécessairement que le lieu est la dernière des quatre, à savoir la limite du corps enveloppant. J'entends par corps enveloppé celui qui est mobile par transport.

και διηρημένον, οΐον έξ άγγείου ύδωρ, τὸ μεταξύ είναι τι δοκεῖ διάστημα, ὡς ὄν τι παρὰ τὸ σῶμα τὸ μεθιστάμενον. Τὸ δο οὐκ ἔστιν, ἀλλά τὸ τυχὸν ἐμπίπτει σῶμα τῶν μεθισταμένων καὶ ἄπτεσθαι πεφυκότων. Εὶ δ' ῆν τι διάστημα καθ' αύτὸ πεφυκός εΐναι καὶ μένειν ἐν ἑαυτῷ, ἄπειροι ἄν ἦσαν 20 τόποι μεθισταμένου γάρ του ύδατος και του ἀέρος ταὐτὸ ποιήσει τὰ μόρια πάντα ἐν τῷ ὅλῷ ὅπερ ἄπαν τὸ ὕδῶρ έν τῷ ἀγγείφ. ἄμα δὲ καί δ τόπος ἔσται μεταβάλλων. "Ωστ' ἔσται τοῦ τόπου τ' ἄλλος τόπος, και πολλοί τόποι ἄμα ἔσονται. Οὐκ ἔστι δὲ ἄλλος τόπος ὁ τοῦ μορίου, ἐν 🛱 25 κινείται, ὅταν ὅλον τὸ ἀγγείον μεθίστηται, ἀλλ' ὁ αὐτός. έν β γάρ ἐστιν, ἀντιμεθίσταται ὁ ἀὴρ καὶ τὸ ὕδωρ ἢ τὰ μόρια τοῦ ὕδατος, ἀλλ' οὐκ ἐν ῷ γίνονται τόπφ, δς μέρος έστι του τόπου δς έστι τόπος όλου του οὐρανου.

Και ή δλη δέ

δόξειεν αν είναι τόπος, εί γε εν ήρεμοθντί τις σκοποίη και 30 μή κεχωρισμένω άλλά συνεχεί. "Ωσπερ γάρ εἰ άλλοιοθται, ἔστι τι δ νθν μέν λευκόν πάλαι δὲ μέλαν, καὶ νθν μὲν σκληρὸν πάλαι δὲ μαλακόν (διό φαμεν εΐναί τι τὴν ὕλην), ούτω καὶ δ τόπος διὰ τοιαύτης τινὸς εἶναι δοκεῖ φαντασίας, πλην έκεινο μέν διότι δ ην άήρ, τουτο νυν ύδωρ, δ δὲ τό- 35 πος ὅτι οῦ ἢν ἀήρ, ἐνταθθ' ἐστὶ νθν ὕδωρ. ᾿Αλλ' ἡ μὲν ὅλη, άσπερ έλέχθη εν τοίς πρότερον, οὖτε χωριστή τοῦ πράγματος 212 a ούτε περιέχει, δ δὲ τόπος ἄμφω.

Εί τοίνυν μηδέν των τριών δ τόπος ἐστί, μήτε τὸ εΐδος μήτε ή ὅλη μήτε διάστημά τι ἀεὶ δπάρχον ἔτερον παρὰ τὸ τοῦ πράγματος τοῦ μεθισταμένου, ἀνάγκη τὸν τόπον εῗναι τὸ λοιπὸν τῶν τεσσάρων, τὸ πέρας τοθ περιέχοντος σώματος. Λέγω δὲ τὸ περιεχόμενον

18 έμπίπτει: μετ- Sp. 572, 17 || 19-20 εἰ δ' ἦν τι διάστημα καθ' αύτο πεφυχός είναι και μένειν εν έαυτο Th. 116, 12 cf. Ph. 550, 9 Laas Prantl: εἰ δ' ἦν τι το διάστημα το πεφυχός καὶ μένον ἐν τῷ αὐτῷ τόπῳ EGI τόπω om. F Sp. 574, 17; 620, 34 Ph. || 212 a 3 τό et ή om.  $E_2$ eadem et τι om. Th. 118, 7 || 6 post σώματος add. καθ' ό συνάπτει τῷ περιεχομένω Diels coll. Th. 118, 8 Sp. 580, 2; 582, 30; 584, 20.

Il semble que ce soit une grande et Le lieu est immobile. difficile question de comprendre le lieu, parce qu'il donne l'illusion d'être la matière et la forme, et parce que le déplacement du corps transporté se produit à l'intérieur d'une enveloppe qui reste en repos; le lieu paraît en effet pouvoir être une autre chose, intermédiaire, indépendante des grandeurs en mouvement. A cela contribue l'apparence que l'air est incorporel; le lieu paraît être, en effet, non seulement les limites du vase, mais ce qui est entre ces limites, considéré comme vide. 14 D'autre part, comme le vase est un lieu transportable, ainsi le lieu est un vase qu'on ne peut mouvoir. Par suite, quand une chose, intérieure à une autre qui est mue, est mue et change de place, comme un navire sur un fleuve, elle est, par rapport à ce qui l'enveloppe plutôt comme dans un vase que dans un lieu. Le lieu veut être immobile, aussi est-ce plutôt le fleuve dans son entier qui est le lieu, parce que dans son entier il est immobile.

2. Définition du lieu.

<sup>20</sup> Par suite la limite immobile immé-

diate de l'enveloppe, tel est le lieu.

2º¹ Conséquence : le centre du ciel et l'extrémité (celle qui est de notre côté) du transport circulaire sont admis comme étant, pour tout, au sens éminent, l'une le haut l'autre le has en effet l'un demeure éternellement

haut, l'autre le bas: en effet, l'un demeure éternellement; l'autre, l'extrémité de l'orbe, demeure en ce sens qu'elle se comporte de la même manière; par suite, puisque le léger c'est ce qui est transporté naturellement vers le haut, le lourd vers le bas, le bas c'est la limite enveloppante qui est du côté du centre, c'est aussi le corps central lui-même; le haut, celle qui est du côté de l'extrémité et aussi le corps extrême.

<sup>28</sup> Autre conséquence : le lieu paraît être une surface et comme un vase : une enveloppe. <sup>29</sup> En outre le lieu est avec la chose, car

avec le limité, la limite.

5

[La localisation. Solution des difficultés.]

La localisation.

Si Si un corps a hors de lui un corps qui l'enveloppe, il est dans un lieu; si non, non.

C'est pourquoi, même si une telle chose (une chose qui n'ait

30

σῶμα τὸ κινητὸν κατὰ φοράν.

Δοκεί δέ μέγα τι είναι καί χαλεπόν ληφθήναι δ τόπος διά τε τὸ παρεμφαίνεσθαι τήν ύλην και την μορφήν, και διά το έν ηρεμούντι τῷ περιέχοντι γίνεσθαι τὴν μετάστασιν τοῦ φερομένου. ἐνδέχεσθαι γὰρ φαί- 10 νεται είναι διάστημα μεταξύ ἄλλο τι τῶν κινουμένων μεγεθῶν. Συμβάλλεται δέ τι καὶ ὁ ἀἡρ δοκῶν ἀσώματος εἶναι· φαίνεται γάρ οὐ μόνον τὰ πέρατα τοῦ ἄγγείου εἶναι ὁ τόπος, άλλά και τὸ μεταξύ ὡς κενόν. "Εστι δ' ὥσπερ τὸ ἀγγείον τόπος μεταφορητός, ούτω καὶ ὁ τόπος ἄγγεῖον ἄμετακί- 15 νητον. Διὸ ὅταν μὲν ἐν κινουμένφ τι κινῆται καὶ μεταβάλλη τὸ ἐντός, οΐον ἐν ποταμῷ πλοῖον, ὡς ἀγγείφ χρῆται μῶλλου ἢ τόπω τῷ περιέχοντι. Βούλεται δ' ἀκίνητος εΐναι ὁ τόπος διὸ δ πᾶς μαλλον ποταμός τόπος, ὅτι ἀκίνητος δ

πάς.  $^{\circ}\Omega$ στε τὸ τοῦ περιέχοντος πέρας ἀκίνητον πρώτον, τοῦτ $^{\circ}$ έστιν δ τόπος. Και διά τοθτο τὸ μέσον τοθ οὐρανοθ και τὸ ἔσχατον τὸ πρὸς ἡμᾶς τῆς κύκλφ φορᾶς δοκεί εἶναι τὸ μέν ἄνω τὸ δὲ κάτω μάλιστα πᾶσι κυρίως, ὅτι τὸ μὲν ἀεὶ μένει, του δὲ κύκλου τὸ ἔσχατον ὧσαύτως ἔχον μένει. "Ωστ' ἐπεὶ τὸ μέν κοθφον τὸ ἄνω φερόμενόν ἐστι φύσει, τὸ δὲ βαρὺ τὸ 25 κάτω, τὸ μὲν πρὸς τὸ μέσον περιέχον πέρας κάτω ἐστί, και αὐτὸ τὸ μέσον, τὸ δὲ πρὸς τὸ ἔσχατον ἄνω, και αὐτὸ

τὸ ἔσγατον.

Και διά τοθτο δοκεί ἐπίπεδόν τι εΐναι και οΐον άγγείον δ τόπος καὶ περιέχον. "Ετι ἄμα τῷ πράγματι δ τόπος. ἄμα γὰρ τῷ πεπερασμένω τὰ πέρατα.

\*Ω μέν οθν σώματι ἔστι τι ἐκτὸς σῶμα περιέχον αὐτό, τοθτό ἐστιν ἐν τόπφ, ኞ δὲ μή, οὔ. Διὸ κᾶν ὕδωρ γένηται,

21-26 praeterm. Ph. 119, 1 aut in cap. 5 transp. (cf. Ph. 591, 25) 24 πύπλου Ε Sp. 607, 13: -ω FGI Sp. 585, 11; 603, 27 || 28 τι: τε G || 29 post πράγματί add. πως GI Sp. 587, 28 Diels || 32 comma post γένηται nos.

rien hors d'elle) devenait fluide, on pourrait la dire telle c'està dire sans lieu; <sup>33</sup> à la vérité les parties d'un tout se mouvront (elles s'enveloppent mutuellement (¹), mais le tout, s'il se meut en un sens, en un autre, non. En tant que tout, en effet, il ne change pas de lieu, mais il se mouvra en cercle, car tel est le lieu qu'il faut attribuer aux parties; certaines d'entre elles ne se mouvant ni vers le haut, ni vers le bas, mais en cercle; d'autres se mouvant vers le haut et le bas (celles qui subissent condensation et raréfaction).

Localisation de la sphère extrême.

2 Comme on l'a dit, les choses sont dans un lieu, les unes en puissance, les autres en acte; par suite quand un corps homogène est continu, les parties sont dans un lieu en

puissance; quand, séparées, elles sont en contact et en tas, en acte. D'autre part, les choses sont dans un lieu par soi; par exemple, tout corps mobile par transport ou augmentation est par soi quelque part, mais le ciel, on l'a dit, dans son ensemble, n'est pas quelque part ni dans un certain lieu, si du moins aucun corps ne l'entoure; mais en tant qu'il se meut, il y a un lieu pour les parties et, en effet, une partie est contigue à une autre. D'autres sont dans un lieu par accident, comme l'âme et le ciel ; en effet, toutes les parties sont dans un lieu en un sens, car, sur l'orbe, elles s'entourent mutuellement. C'est pourquoi la partie supérieure se meut circulairement et seulement ainsi. 18 Mais le tout n'est pas quelque part. En effet la chose qui est quelque part est d'abord par elle-même une chose, ensuite en suppose une autre à côté, en laquelle consiste l'enveloppe ; or à côté du tout de l'Univers il n'y a rien en dehors du tout et par suite tout est dans le ciel, car le ciel est le tout, c'est bien entendu. Or le lieu ce n'est pas le ciel, c'est l'extrémité du ciel qui est en contact avec le corps mobile comme limite immobile; par suite la terre est dans l'eau, l'eau dans l'air, celui-ci dans l'éther, l'éther dans le ciel, mais celui-ci n'est plus dans une autre chose.

Solution
des difficultés.

22 Il est manifeste, d'après cela, qu'une telle théorie du lieu résoud toutes les difficultés. En effet, il n'est plus nécessaire ni que le lieu soit augmenté avec le corps, ni que le point ait un

<sup>(</sup>r) Il s'agit des parties qui composent le monde à l'intérieur de la sphère extrême et non seulement des sphères homocentriques, mais aussi de la région sublunaire.

τοιοθτο, τὰ μὲν μόρια κινήσεται αὐτοθ (περιέχεται γὰρ ὑπ³ ἀλλήλων), τὸ δὲ πῶν ἔστι μὲν ὡς κινήσεται ἔστι δ' ὡς οὔ. ဪς μὲν γὰρ ὅλον, ἄμα τὸν τόπον οὖ μεταδάλλει, κύκλφ 35 δὲ κινήσεται τῶν μορίων γὰρ οθτος ὁ τόπος καὶ ἄνω μὲν 212 b καὶ κάτω οὔ, κύκλφ δ' ἔνια. Τὰ δὲ καὶ ἄνω καὶ κάτω, ὅσα ἔχει πύκνωσιν καὶ μάνωσιν.

Ωσπερ δ' έλέχθη, τὰ μέν ἐστιν έν τόπω κατά δύναμιν, τά δὲ κατ' ἐνέργειαν. Διὸ ὅταν μὲν συνεχές ή τὸ δμοιομερές, κατὰ δύναμιν ἐν τόπφ τὰ μέρη, 5 όταν δὲ χωρισθῆ μὲν ἄπτηται δ' ὥσπερ σωρός, κατ' ἐνέργειαν. Καὶ τὰ μέν καθ' αῦτά, οΐον πῶν σῶμα ἢ κατὰ φορὰν ἢ κατ' αὔξησιν κινητὸν καθ' αὖτό που, ὁ δ' οὐρανός, ὧσπερ εἴρηται, οὔ που δλος οὐδ' ἔν τινι τόπφ ἐστίν, εἴ γε μηδὲν αὐτὸν περιέχει σῶμα. Ἐφ' ῷ δὲ κίνεῖται, ταύτη καὶ τόπος ἐστι τοῖς μορίοις. ιο ἔτερον γὰρ ἑτέρου ἐχόμενον τῶν μορίων ἐστίν. Τὰ δὲ κατὰ συμδεβηκός, οΐον ή ψυχή καὶ ὁ οὐρανός τὰ γάρ μόρια ἐν τόπφ πως πάντα· ἐπὶ τῷ κύκλφ γὰρ περιέχει ἄλλο ἄλλο. Διδ κινείται μέν κύκλω τὸ ἄνω. Τὸ δὲ πῶν οῦ που. Τὸ γάρ που αὐτό τ' ἐστί τι, καὶ ἔτι ἄλλο τι δεῖ εῖναι παρὰ τοῦτο ἐν 15 థీ రి περιέχει παρά δὲ τὸ πὰν καὶ ὅλον οὐδὲν ἔστιν ἔξω τοῦ παντός, καὶ διὰ τοῦτο ἐν τῷ οὐρανῷ πάντα: ὁ γὰρ οὐρανὸς τὸ πῶν ἴσως. "Εστι δ' ὁ τόπος οὐχ ὁ οὐρανός, ἄλλὰ τοῦ οὐρανοῦ τι τὸ ἔσχατον καὶ ἡπτόμενον τοθ κινητοθ σώματος πέρας ήρεμουν και διά τουτο ή μέν γη έν τῷ ὕδατι, τουτο δ' έν 20 τῷ ἀέρι, οὖτος δ' ἐν τῷ αἰθέρι, ὁ δ' αἰθἡρ ἐν τῷ οὐρανῷ, δ δ' οὐρανὸς οὖκέτι ἐν ἄλλφ.

Φανερον δ' εκ τούτων δτι και αί ἀπορίαι πάσαι λύοιντ' ἄν οῦτω λεγομένου τοῦ τόπου. Οὖτε

242 a 33 τοιούτο EF : -ον GI || 242 b ι κινήσεται : -είται Sp. 589, 25 cf. Th. 119, 20 || 2 ἔνια οπ. Sp. laud. 589, 23 || 3 δ' EFG Sp. 591, 9 : οπ. Ι γὰρ Τh. 120, 5 || 7 αὐτά Ε Th. 120, 11 Ph. 602, 6: αὐτό FGI || 8 ὁ δ' οὐρανός -11 ἐστίν praeterm. Th. 120, 11 || 10 ῷ : ὁ Ε Sp. 580, 25; 591, 34; 593, 18 Maximos ap. Sp. 592, 7 || 13 τῷ : τὸ EGI Sp. 593, 10 || 16 ὂ περιέχει FGI : περιέχεται Ε || 21 οὕτος δ' : ὁ δὲ ἀὴρ Sp. 602, 4; 605, 14.

lieu, ni que deux corps soient dans le même lieu, ni que le lieu soit un intervalle corporel. 26 En effet l'intervalle, quel qu'il soit, du lieu est un corps, et non une extension corporelle; 27 le lieu est bien aussi quelque part, mais non comme dans un lieu, mais comme la limite est dans le limité. En effet tout n'est pas dans le lieu, mais seulement le corps mobile. 29 Enfin chaque corps se porte dans son lieu propre et cela se comprend ; car le corps qui est consécutif et est en contact avec celui-là sans violence, est parent; et si les choses qui sont soudées sont mutuellement impassibles celles qui se touchent sont passives et actives mutuellement. 33 Ensuite chaque chose reste en repos naturel dans son lieu propre, et il ne faut pas s'en étonner; en effet, cette partie est dans le lieu comme une partie divisée relativement au tout, ainsi qu'on peut le voir sur le mouvement d'une partie d'eau ou d'air. 1 Or tel, est le rapport de l'air à l'eau : l'un est comme matière, l'autre comme forme; l'eau matière de l'air, l'air comme un certain acte de l'eau ; car l'eau est air en puissance; mais l'air est, en un autre sens, eau en puissance. D'ailleurs on définira ces points plus tard ; mais il faut bien en parler à l'occasion : ce qui se présente maintenant sans clarté s'éclaircira à ce moment. Si donc la « matière » et l' « entéléchie » c'est la même chose (on les voit toutes les deux dans l'eau, qui est ceci en puissance, cela en acte), elle est dans la situation d'une partie relativement au tout, où à peu près ; c'est pourquoi entre ces termes il y a contact; et il y a symphyse, quand de deux ils deviennent un par génération.

Telle est notre théorie du lieu, quant à son existence et à son

essence.

6

[Le vide. Position de la question. Examen dialectique.]

Nécessité et objet de cette étude.

Nécessité et objet de cette étude.

Pour le lieu, nous devons admettre qu'il appartient au physicien d'examiner, au sujet du vide, s'il est ou non, et à quel titre, et quelle est son essence; car on a ici à peu près les mêmes raisons de croire et de ne pas croire, tenant aux points de départ: en effet, les partisans du vide en font une espèce de lieu et de vase; il semble être, d'une part, plein quand il contient la masse dont il est le réceptacle, d'autre part vide quand il en est privé; ainsi

γάρ συναύξεσθαι ἀνάγκη τὸν τόπον, οὔτε στιγμῆς εἶναι τόπον, οὖτε δύο σώματα ἐν τῷ αὖτῷ τόπω, οὖτε διάστημά τι 25 εΐναι σωματικόν. Σώμα γάρ το μεταξύ του τόπου το τυχόν, άλλ' οὐ διάστημα σώματος καὶ ἔστιν δ τόπος καὶ ποῦ, οὐχ ώς εν τόπφ δέ, αλλ' ώς το πέρας εν τῷ πεπερασμένφ. Οὐ γάρ παν τὸ ὂν ἐν τόπω, ἀλλά τὸ κινητὸν σῶμα. Καὶ φέρεται δή εἰς τὸν αύτου τόπον ἔκαστον εὐλόγως. δ γὰρ ἐφε- 3ο ξής και άπτόμενον μη βία, συγγενές και συμπεφυκότα μὲν ἀπαθη, ἁπτόμενα δὲ παθητικά καὶ ποιητικά ἀλλήλων. Και μένει δή φύσει παν έν τω οικείω τόπω εκαστον οὐκ ἀλόγως καὶ γὰρ τὸ μέρος τόδε ἐν ὅλφ τῷ τόπφ ὡς διαιρετόν μέρος πρός δλον έστίν, οΐον όταν ύδατος κινήση τις 35 μόριον ἢ ἀέρος, οὕτω δὲ καὶ ἀἡρ ἔχει πρὸς ὕδωρ οἶον ὕλη 213 α γάρ, τὸ δὲ εἶδος, τὸ μὲν ὕδωρ ὅλη ἀέρος, ὁ δ³ ἀἡρ οἶον ἐνέργειά τις ἐκείνου· τὸ γὰρ ὕδωρ δυνάμει ἄήρ ἐστιν, ὁ δ' άἡρ δυνάμει ὕδωρ ἄλλον τρόπον. Διοριστέον δὲ περὶ τούτων ύστερον· άλλά διά τὸν καιρὸν ἄνάγκη μὲν εἰπεῖν, ἄσαφῶς δὲ νθν βηθὲν τότ' ἔσται σαφέστερον. Εἰ οὖν τὸ αὐτὸ ἡ ὕλη καὶ ἡ ἐντελέχεια (ὕδωρ γὰρ ἄμφω ἀλλὰ τὸ μὲν δυνάμει τὸ δ' ἐντελεχεία), ἔχοι ἄν ὡς μόριόν πως πρὸς ὅλον. Διὸ καὶ τούτοις ἄφή ἐστιν σύμφυσις δέ, ὅταν ἄμφω ἐνεργεία εν γένωνται. Και περι μέν τόπου, και ότι έστι και τί το ἐστιν, εἴρηται.

6

Τὸν αὐτὸν δὲ τρόπον ὑποληπτέον εἶναι τοῦ φυσικοῦ θεωρῆσαι καὶ περὶ κενοῦ, εἰ ἔστιν ἢ μή, καὶ πῶς ἐστὶν καὶ τί ἐστιν, ὅσπερ καὶ περὶ τόπου καὶ γὰρ παραπλησίαν ἔχειν τήν τε ἀπιστίαν καὶ τὴν πίστιν διὰ τῶν ὑπολαμβανομένων οῗον γὰρ 15 τόπον τινὰ καὶ ἀγγεῖον τὸ κενὸν τιθέασιν οἱ λέγοντες, δοκεῖ δὲ πλῆρες μὲν εἶναι, ὅταν ἔχῃ τὸν ὄγκον οῦ δεκτικόν ἐστιν,

33 ôn : ôà Th. 122, 12.

213 a 13 xai ante τί Th. 122, 31 Sp. 646, 3: 7 codd.

vide, plein, lieu seraient le même être, mais leurs concepts seraient différents.

Examen critique des négateurs du vide. 19 Il faut maintenant commencer l'examen en prenant ce que disent les partisans du vide et ce que disent leurs adversaires, puis les opinions courantes sur ces sujets.

Les uns, il est vrai, dans leur essai de négation du vide, ne réfutent point ce que le vulgaire entend par vide, et leurs raisons ne portent pas; par exemple Anaxagore et ceux qui argumentent à sa manière. En effet, ils font voir que l'air est une réalité, en pressant des outres, montrant ainsi que l'air résiste, et en l'enfermant dans les clepsydres. Mais le vulgaire entend par vide une extension où ne se trouve aucun corps sensible; comme il pense que tout l'être est corporel, là où il n'y a rien abolument, c'est le vide; par suite, ce qui est plein d'air est vide. Ce qu'il faut donc montrer (1), ce n'est pas que l'air est une réalité, mais qu'il n'y a pas d'extension différente des corps, soit comme séparable, soit comme réalisée en acte, s'étendant à travers l'ensemble de la nature corporelle et la divisant de façon à en rompre la continuité, comme le disent Leucippe (2), Démocrite (3) et beaucoup d'autres physiologues, ou étant à l'extérieur de l'ensemble de la nature corporelle qui resterait continue.

Les partisans du vide 1er argument. <sup>2</sup>Ceux-là assurément n'arrivent pas au seuil du problème, mais plutôt les partisans du vide. <sup>4</sup> Leur premier argument, c'est que le mouvement local, c'est-à-dire le

transport et l'accroissement, n'existerait pas; en effet, semblet-il, pas de mouvement sans le vide; car il est impossible que le
plein reçoive rien; sinon, et si deux corps pouvaient être ensemble, cette coexistence serait possible pour un nombre quelconque, car on ne peut dire la différence qui empêcherait cela;
or, si c'est possible, le plus petit contiendra le plus grand, car
plusieurs quantités égales en forment une grande; ainsi, s'il est
possible que plusieurs quantités égales soient ensemble, de
même plusieurs quantités inégales. 12 Mélissus (\*), lui, démontre

<sup>(1)</sup> A. distingue: 1° le vide extérieur aux corps, 2° le vide interne qui se divise en 1° vide diffus, 2° bulles de vide.

<sup>(2)</sup> Diels, Vors., ch. 54 A, 6 sq.

<sup>(3)</sup> Ibid. ch. 55 A, 38 sq.

<sup>(4)</sup> Fr. 7, § 7-10 et Fr. 10.

όταν δὲ στερηθῆ, κενόν, ὡς τὸ αὐτὸ μὲν δν κενὸν καὶ πλῆρες καὶ τόπον, τὸ δ³ εῗναι αὐτοῖς οὐ ταὐτὸ ὄν.

"Αρξασθαι δὲ δεῖ τής σκέψεως λαβοθσιν α τε λέγουσιν οἱ φάσκοντες είναὶ καὶ 30 πάλιν & λέγουσιν οξ μή φάσκοντες, καὶ τρίτον τὰς κοινὰς περί αὐτῶν δόξας. Οι μέν οθν δεικνύναι πειρώμενοι ὅτι οὐκ έστιν, οὐχ δ βούλωνται λέγειν οἱ ἄνθρωποι κενόν, τοθτ' ἐξελέγγουσιν, άλλ' άμαρτάνοντες λέγουσιν, ώσπερ 'Αναξαγόρας καί οἱ τοθτον τὸν τρόπον ἐλέγχοντες. Ἐπιδεικνύουσι γὰρ ὅτι ἔστι τι 25 δ άήρ, στρεβλοθντες τοὺς ἀσκοὺς και δεικνύντες ὡς ἰσχυρὸς δ ἀήρ, καὶ ἐναπολαμβάνοντες ἐν ταῖς κλεψύδραις. Οἱ δ' ἄνθρωποι βούλονται κενόν είναι διάστημα έν β μηδέν έστι σώμα αισθητόν οιόμενοι δὲ τὸ δν ἄπαν είναι σώμα φασίν, έν δ δλως μηδέν έστι, τουτ' είναι κενόν, διὸ τὸ πληρες ἀέρος 30 κενὸν είναι. Οἄκουν τοθτο δεί δεικνύναι, ὅτι ἔστι τι ὁ ἀήρ, ἀλλ' ότι οὐκ ἔστι διάστημα ἔτερον τῶν σωμάτων, οὔτε χωριστόν οὔτε ἐνεργεία ὄν, δ διαλαμβάνει τὸ παν σῶμα ὥστ' εἶναι μὴ συνεχές, καθάπερ λέγουσι Δημόκριτος και Λεύκιππος και

έτεροι πολλοί τῶν φυσιολόγων, ἢ καὶ εἴ τι ἔξω τοθ παντὸς 213 Ι

σώματός έστιν συνεχοθς.

"Ουτοι μὲν οὖν οὐ κατὰ θύρας πρὸς τὸ πρόβλημα ἀπαντῶσιν, ἀλλ' οἱ φάσκοντες εἶναι μαλλον. Λέγουσι δ' ἔν μὲν ὅτι κίνησις ἡ κατὰ τόπον οὐκ ἄν εἴη (αὕτη δ' ἔστὶ φορὰ καὶ αὔξησις)' οὐ γὰρ ἄν δοκεῖν εἶναι δεκίνησιν, εἶ μὴ εἴη κενόν' τὸ γὰρ πλῆρες ἀδύνατον εἶναι δέξασθαί τι. Εἶ δὲ δέξεται καὶ ἔσται δύο ἐν ταὐτῷ, ἐνδέχοιτ' ἄν καὶ ὁποσαοῦν εἶναι ἄμα σώματα' τὴν γὰρ διαφοράν, δι' ἡν οὐκ ἄν εἴη τὸ λεχθέν, οὐκ ἔστιν εἰπεῖν. Εἶ δὲ τοῦτο ἐνδέχεται, καὶ τὸ μικρότατον δέξεται τὸ μέγιστον' πολλὰ γὰρ το πικρά ἔστι τὸ μέγα' ὥστ' εἴ πολλὰ ἴσα ἐνδέχεται ἐν ταὐτῷ εἶναι, καὶ πολλὰ ἄνισα. Μέλισσος μὲν οῦν καὶ δεί-

3ο διό τό: διότι Ε οὐ δη Pranti || 32-33 ούτε χωριστόν ούτε ένεργεία δν: ούτε άχωριστον αὐτών ούτε χωριστόν Porphyrius ap. Sp, 648, 17 καὶ χώριστον ἐνεργεία Th. 123, 13.

justement en partant de là, que le tout est immobile ; car, dit-il, s'il se mouvait il y aurait du vide et le vide est un non-être.

2º argument.

14 Voilà donc une première manière de démontrer la réalité du vide; en voici une autre : certaines choses paraissent se resserrer et se tasser; ainsi, dit-on, les tonneaux reçoivent le vin avec les outres, comme si dans les intervalles vides qui sont en lui le corps condensé se resserrait.

3º argument.

18 En outre l'accroissement semble pour toutes choses se produire grâce au vide: la nourriture en effet est un corps et deux corps ne peuvent coexister. 21 Ils tirent aussi témoignage de ce qui arrive quand

la cendre reçoit autant d'eau que le vase vide (1).

Le vide surnaturel.

22 Les Pythagoriciens (2) aussi affirmaient l'existence du vide et qu'il pénétrait de l'infinité du sousse jusque dans le ciel lui-mème; le ciel respipirerait le vide qui, ainsi, délimite les natures, le vide serait une séparation des choses consécutives et leur délimitation; de plus il serait d'abord dans les nombres, car le vide délimite leurs natures.

<sup>27</sup> Voilà donc quelles sont à 'peu près, en leur teneur et en leur diversité, les raisons apportées de part et d'autre soit pour, soit contre l'existence du vide.

7

[Examen dialectique (suite). Critique des partisans du vide.]

Signification
commune
du mot vide
et critique.

La raison en est que l'on pense que l'être
est corps (3): or tout corps est dans un lieu, et vide est le lieu où
il n'y a aucun corps, de sorte qu'à l'endroit où il n'y a pas de
corps, là, il y a le vide. D'autre part, tout corps, pense-t-on, est
tangible, or est tangible ce qui a pesanteur ou légèreté. D'où il
résulte par syllogisme que: est vide ce dans quoi il n'y a rien de

<sup>(1)</sup> Ces trois arguments sont réfutés 214 a 26, 32, b 3.

<sup>(2)</sup> Sur cette doctrine voir Zeller I4, p. 385, n. 1.

<sup>(3)</sup> Doctrine insuffisante, cf. Méta A, 7, 988 b 25.

κυυσιν ὅτι τὸ πῶν ἀκίνητον ἐκ τούτων εἰ γὰρ κινήσεται, ἀνάγκη εἶναι (φησί) κενόν, τὸ δὲ κενὸν οὐ τῶν ὄντων. Ενα μὲν

Ενα μέν οῦν τρόπον ἐκ τούτων δεικνύουσιν ὅτι ἔστι τι κενόν, ἄλλον δ' ὅτι 15 φαίνεται ἔνια συνιόντα καὶ πιλούμενα, οῖον καὶ τὸν οῖνόν φασι δέχεσθαι μετὰ τῶν ἀσκῶν τοὺς πίθους, ὡς εἰς τὰ ἐνόντα κενὰ συνιόντος τοῦ πυκνουμένου σώματος.

Ετι δὲ καὶ ἡ

Ετι δέ καὶ ἡ αὕξησις δοκεῖ πὰσι γίγνεσθαι διὰ κενοῦ· τὴν μὲν γὰρ τροφὴν σῶμα εῗναι, δύο δὲ σώματα ἄδύνατον ἄμα εῗναι. 20 Μαρτύριον δὲ καὶ τὸ περὶ τῆς τέφρας ποιοῦνται, ἡ δέχεται ἔσον ὕδωρ ὅσον τὸ ἄγγεῖον τὸ κενόν.

Εΐναι δ' ἔφασαν καὶ οἱ Πυθαγόρειοι κενόν, καὶ ἐπεισιέναι αὐτῷ τῷ οὐρανῷ ἐκ τοῦ ἀπείρου πνεύματος ὡς ἀναπνέοντι καὶ τὸ κενόν, δ διορίζει τὰς φύσεις, ὡς ὄντος τοῦ κενοῦ χωρισμοῦ τινὸς τῶν ἐφεξῆς 25 καὶ [τῆς] διορίσεως καὶ τοῦτ' εΐναι πρῶτον ἐν τοῖς ἀριθμοῖς τὸ γὰρ κενὸν διορίζειν τὴν φύσιν αὐτῶν.

Εξ ὧν μὲν οὖν

Έξ δυ μέν οθν οί μέν φασιν είναι οί δ' οὔ φασι, σχεδόν τοιαθτα καὶ τοσαθτά ἐστιν.

### 7

Πρός δὲ τὸ ποτέρως ἔχει δεῖ λαβεῖν τί σημαίνει τοὔ- 3ο νομα. Δοκεῖδὴ τὸ κενὸν τόπος εἶναι ἐν ῷ μηδέν ἐστιν. Τούτου δ᾽ αἴτιον ὅτι τὸ ὄν σῶμα οἴονται εἶναι, πῶν δὲ σῶμα ἐν τόπω, κενὸν δ᾽ ἐν ῷ τόπω μηδέν ἐστι σῶμα, ἄστ᾽ εἴ που μή ἐστι σῶμα, κενὸν εἶναι ἐνταῦθα. Σῶμα δὲ πάλιν ἄπαν οἴονται εἶναι ἀπτόν τοιοῦτο δὲ δ ἄν ἔχη βάρος ἢ κουφό- 214 a τητα. Συμβαίνει οῦν ἐκ συλλογισμοῦ τοῦτο εἶναι κενόν, ἐν ῷ μηδέν ἐστι βαρὸ ἢ κοῦφον. Ταῦτα μὲν οῦν, ἄσπερ εἴπομεν

213 h 23 αὐτῷ G Bonitz Prantl: -το codd. Th. 124, 18 || 24 πνεύματος del. Chaignet || 25 post ὡς add. αἰτίου Sp. 651, 31 Ph. 616, 2; 610, 11; at cf. 616, 3 || 26 τῆς codd. Sp. 651, 31 cf. Ph. 616, 8: eiic. Bonitz.

lourd ou de léger. C'est assurément, comme nous l'avons dit aussi tout à l'heure, une conclusion syllogistique. <sup>4</sup> Mais il est absurée qu'un point soit vide; en effet il faut que le vide soit un lieu où il y ait extension d'un corps tangible. Voilà donc la première définition que l'on obtient: le vide est ce qui n'est pas rempli d'un corps sensible au toucher, or cela est sensible au toucher, qui a pesanteur ou légèreté. <sup>9</sup> D'où une autre difficulté: que dire, si l'intervalle contient de la couleur ou du son; est-il vide ou non? il est clair, que, s'il peut recevoir un corps tangible, il est vide, sinon, non.

Signification
platonicienne
et critique.

<sup>11</sup> D'une autre façon, le vide c'est ce dans quoi il n'y a ni individu ni substance corporelle particulière. C'est pourquoi, selon certains, le vide est la matière des corps, ce

que, précisément, ils avaient dit du lieu, confondant à tort les deux choses. Car la matière n'est pas séparable des choses, et, dans ce vide, objet de leur recherche, c'est une chose séparable qu'ils ont en vue.

Critique
des
partisans du vide.
1. Assimilation
du vide au lieu.

et que nécessairement le vide est, s'il existe, un lieu privé de corps; comme, d'autre part, on a dit en quel sens le lieu existe, en quel sens il n'existe pas, on voit

qu'ainsi le vide n'existe pas, ni comme inséparable, ni comme séparé; car le vide veut être, non pas un corps, mais un intervalle de corps. Cela explique l'apparence de réalité du vide, qui tient à celle du lieu et a les mèmes raisons. En effet, le mouvement local est obtenu par les partisans de la réalité indépendante du lieu par rapport aux corps qui y viennent, tout aussi bien que par ceux du vide. Selon ceux-ci, la cause du mouvement est le vide comme ce dans quoi le mouvement se produit; or, c'est bien pour quelque chose comme cela que certains affirment l'existence du vide.

2. Critique des arguments précédents. <sup>26</sup> Mais la conclusion du mouvement au vide n'est aucunement nécessaire. En tout cas, d'abord, il n'est nullement condition absolue de tout mouvement, ce que n'a pas

vu Mélissus; car le plein est susceptible d'altération; ni, davantage du mouvement local: car les choses peuvent se remplacer mutuellement à la fois, sans qu'il faille supposer aucun intervalle séparable en dehors des corps en mouvement. Et cela se καὶ πρότερου, ἐκ συλλογισμοῦ συμβαίνει. "Ατοπον δὲ εἰ ἡ στιγμὴ κενόν δεῖ γὰρ τόπον εἶναι, ἐν ῷ σώματός ἐστι διά- 5 στημα άπτοῦ. 'Αλλ' οὖν φαίνεται λέγεσθαι τὸ κενὸν ἔνα μὲν τρόπον τὸ μὴ πλῆρες αἰσθητοῦ σώματος κατὰ τὴν ἁφήν αἰσθητὸν δ' ἐστὶ κατὰ τὴν ἀφὴν τὸ βάρος ἔχον καὶ κουφότητα. Διὸ κᾶν ἀπορήσειέ τις, τί ἀν φαῖεν, εἰ ἔχοι τὸ διάστημα χρῶμα ἢ ψόφον, πότερον κενὸν ἢ οὕ; ἢ δῆλον ὅτι το εἰ μὲν δέχοιτο σῶμα ἀπτόν, κενόν εἶναι, εἴ δὲ μή, οῦ. "Αλλον δὲ τρόπον, ἐν ῷ μὴ τόδε τι μηδ' οὐσία τις σωματική. Διὸ φασί τινες εἶναι τὸ κενὸν τὴν τοῦ σώματος ὕλην, οἵπερ καὶ τὸν τόπον, τὸ αὐτὸ τοῦτο λέγοντες οὐ καλῶς ἡ μὲν γὰρ ὕλη οὖ χωριστή τῶν πραγμάτων, τὸ δὲ κενὸν ζητοῦσιν τὸ ὡς χωριστόν.

Ἐπεὶ δὲ περὶ τόπου διώρισται, καὶ τὸ κενὸν ἀνάγκη τόπον εἶναι εἶ ἔστιν ἐστερημένον σώματος, τόπος δὲ
καὶ πῶς ἔστι καὶ πῶς οὐκ ἔστιν εἴρηται, φανερὸν ὅτι οὕτω
μὲν κενὸν οὐκ ἔστιν, οὕτε ἀχώριστον οὕτε κεχωρισμένον· τὸ γὰρ
κενὸν οὐ σῶμα ἀλλὰ σώματος διάστημα βούλεται εἶναι. 20
διὸ καὶ τὸ κενὸν δοκεῖ τι εἶναι, ὅτι καὶ ὁ τόπος, καὶ διὰ
ταὐτά. Ἡκει γὰρ δἡ ἡ κίνησις ἡ κατὰ τόπον καὶ τοῖς τὸν
τόπον φάσκουσιν εἶναί τι παρὰ τὰ σώματα τὰ ἐμπίπτοντα
καὶ τοῖς τὸ κενόν. Αἴτιον δὲ κινήσεως οἴονται εἶναι τὸ κενὸν
οὕτως ὡς ἐν ῷ κινεῖται· τοῦτο δ' ἂν εἴη οῖον τὸν τόπον φασί 25
τινες εἶναι.

Οὐδεμία δ' ἀνάγκη, εὶ κίνησις ἔστι, εἶναι κενόν.

"Ολως μὲν οὖν πάσης κινήσεως οὐδαμῶς, διὸ καὶ Μέλισσον

ἔλαθεν· ἀλλοιοθσθαι γὰρ τὸ πλῆρες ἐνδέχεται. 'Αλλὰ δὴ
οὐδὲ τὴν κατὰ τόπον κίνησιν· ἄμα γὰρ ἐνδέχεται ὑπεξιέναι

ἀλλήλοις, οὐδενὸς ὄντος διαστήματος χωριστοθ παρὰ τὰ σώ
ματα τὰ κινούμενα. Καὶ τοθτο δῆλον καὶ ἐν ταῖς τῶν συν
εχῶν δίναις, ἄσπερ καὶ ἐν ταῖς τῶν ὑγρῶν. 'Ενδέχεται δὲ

214 a 7 μη πληρες: πληρες Sp. laud. 654, 17 πληρες αναισθήτου Al. laud. ap. Sp. 655, 23 || 9 έχοι: -ει Sp. (2 codd. 654, 14) || 12 τόδε τι EFG: τόδε έστιν I Th. 125, 17 τόδε τί έστιν Sp. 656, 4 || 23 σώματα τὰ èμ. FGI: σώματα èμ. Ε σώματα èμ. εἰς αὐτὸν Sp. 658, 16.

voit notamment dans les tourbillons des choses continues, dans ceux des liquides par exemple. D'autre part, la condensation peut se produire, non par resserrement dans le vide, mais par l'expulsion de ce qui est dans le corps, comme l'eau chasse par compression l'air qu'elle contient; l'accroissement de même, non seulement par l'intussusception d'un corps, mais par l'altération, comme la génération de l'air à partir de l'eau. Somme toute, le raisonnement au sujet de l'accroissement et de l'eau versée dans la cendre s'entrave lui-même. Ou bien, en effet, l'accroissement ne portera pas sur toute partie indistinctement, ou il ne sera pas donné par un corps, ou deux corps pourront être ensemble. Ils veulent résoudre une difficulté commune, mais ils n'indiquent pas que le vide existe. Ou bien tout corps doit être vide, s'il peut être augmenté de tout côté et s'il est augmenté grâce au vide. On raisonne de même pour la cendre.

On voit donc qu'il est facile de réfuter les arguments qui pré-

tendent prouver l'existence du vide.

8

[Il n'y a pas de vide séparé.]

Démonstration par le mouvement. 1<sup>re</sup> raison. 12 Il faut expliquer une fois de plus que le vide séparé que prônent certaines théories n'existe point. En effet, s'il y a un transport propre à chacun des corps simples, et cela par

nature, par exemple pour le feu vers le haut, pour la terre vers le bas et le centre, il est clair que le vide ne peut être la cause du transport. De quel mouvement donc le vide sera-t-il cause, puisqu'on le croit cause du mouvement local et qu'il ne l'est pas?

2º raison.

17 En outre, si, avec le vide, l'on a comme un lieu privé de corps, où sera transporté le corps qu'on y a introduit? car il ne peut pas l'être dans toutes les directions. Même argument contre ceux qui affirment la réalité séparée du lieu comme terme d'aboutissement du transport. Comment, en effet, seront possibles le transport ou le repos du corps qui est à l'intérieur du lieu? et le même raisonnement s'applique au sujet du haut et du bas comme au sujet du vide, et c'est avec raison, puisque les partisans du vide en font un lieu. Et comment, enfin, une chose sera-t-elle ou dans le lieu ou dans le vide? La théorie ne va plus quand un tout est placé

καὶ πυκνοθσθαι μὴ εἰς τὸ κενὸν ἀλλὰ διὰ τὸ τὰ ἐνόντα ἐκπυρηνίζειν, οΐον ύδατος συνθλιβομένου τον ένόντα άέρα, καί αὐξάνεσθαι οὐ μόνον εἰσιόντος τινὸς ἀλλὰ καὶ ἀλλοιώσει, οΐον εί έξ δδατος γίνοιτο ἀήρ. "Ολως δέ ὅ τε περὶ τῆς αὐξήσεως λόγος και του είς την τέφραν έγχεομένου ύδατος αὐτὸς αύτὸν ἐμποδίζει. "Η γὰρ οὐκ αὐξάνεται ὅτιοθν, ἢ οὐ 5 σώματι, ἢ ἐνδέχεται δύο σώματα ἐν ταὐτῷ εἶναι. ᾿Απορίαν οθν κοινήν άξιοθσι λύειν, άλλ' οὐ κενὸν δεικνύουσιν ώς ἔστιν. "Η πῶν είναι ἀναγκαίον τὸ σῶμα κενόν, εἰ πάντη αὐ-Εάνεται καὶ αὐξάνεται διὰ κενοῦ 'Ο δ' αὐτὸς λόγος καὶ ἐπὶ της τέφρας. "Ότι μέν οδν έξ ῶν δεικνύουσιν εΐναι τὸ κενὸν λύ-

ειν βάδιον, φανερόν.

"Ότι δ' οὐκ ἔστι κενὸν οὕτω κεχωρισμένον, ὡς ἔνιοί φασι, λέγωμεν πάλιν. Εὶ γάρ ἐστιν ἑκάστου φορά τις τῶν ἄπλῶν σωμάτων φύσει, οΐον τῷ πυρὶ μὲν ἄνω τῆ δὲ γῆ κάτω καὶ πρὸς τὸ μέσον, δῆλον ὅτι οὐκ ἄν τὸ κενὸν αἴτιον εἴη τῆς 15 φοράς. Τίνος οδυ αἴτιον ἔσται τὸ κενόν ; δοκεῖ γὰρ αἴτιον εἶναι κινήσεως της κατά τόπον, ταύτης δ' οὐκ ἔστιν.

οΐον τόπος ἐστερημένος σώματος, ὅταν ἢ κενόν, ποῦ οἰσθήσεται τὸ εἰστεθέν εἰς αὐτὸ σῶμα; οὐ γὰρ δὴ εἰς ἄπαν. Ὁ δ' αὐτὸς λόγος καὶ πρὸς τοὺς τὸν τόπον οἰομένους εἶναί τι κε- 20 γωρισμένον, είς δν φέρεται πῶς γὰρ αἰσθήσεται τὸ ἐντεθέν ή μενεί; και περί του άνω και κάτω και περί του κενού δ αὐτὸς άρμόσει λόγος εἰκότως τὸ γὰρ κενὸν τόπον ποιοθσιν οί είναι φάσκοντες και πως δή ενέσται ή έν τω τόπω ἢ ἐν τῷ κενῷ; οὐ γὰρ συμβαίνει, ὅταν ὅλον τεθῆ ὡς ἐν 25 κεγωρισμένω τόπω και ύπομένοντι σώματι το γάρ μέρος

214 b 6 ἀπορίαν -8 ἔστιν unc. ind. Prantl.

<sup>21</sup> ἐντεθέν: τεθέν FGI Al. ap. Sp. 665, 14 Sp. 664, 25 | 25 οὐ γὰρ -27 τω όλω codd. Ph. 635, 20 cf. Th. 128, 21: om. nonnulli ap. Sp. 665, 26.

dans un lieu qui soit séparé et substance corporelle : car la partie, à moins qu'elle n'ait sa place distincte, ne sera pas dans un lieu mais dans le tout. D'autre part, s'il n'y a plus de lieu, comme intervalle substantiel, il n'y aura pas non plus de vide.

3e raison.

28 Ceux qui prétendent que le vide est une condition nécessaire du mouvement, abou-1. Thème de cette tissent plutôt, si l'on y fait attention, à la conclusion contraire, à savoir qu'il est

impossible que rien soit mû si le vide existe : en effet, de même que, selon certains, la terre serait au repos à cause de l'homogenéité, de même dans le vide le repos est inévitable; il n'y a rien, en effet, vers quoi le mouvement puisse de préférence se produire : car le vide, comme tel, ne comporte aucune différence.

dans le vide.

D'abord, en effet, tout mouvement est 2. Les mouvements forcé ou naturel; et si le mouvement forcé existe bien, il faut aussi que le mouvement naturel soit, car le forcé est contraire à la

nature, et ce qui est contraire à la nature est postérieur à ce ce qui lui est conforme. Ainsi, s'il n'y a pas pour chacun des corps physiques de mouvement naturel, il n'y en aura d'aucune autre sorte. Maintenant comment y aura-t-il un mouvement naturel, quand il n'y a aucune différence : c'est le vide et l'infini? car, dans l'infini, il n'y a plus ni haut ni bas, ni milieu ; dans le vide, le haut ne diffère en rien du bas; car du rien il n'y a aucune différence, de même du non-être; et le vide semble être un non-être et une privation; or, le transport naturel comporte des différences ; et les choses naturelles comportent de différences par nature. Donc ou il n'y a de transport nature en aucun lieu et pour rien, ou s'il y en a, il n'y a pas de vide. 14 En outre, les projectiles se meuvent en fait hors de la main de celui qui les a poussés, soit par le retour en contre-coup, selon certaines théories, soit par la poussée de l'air poussé qui imprime au projectile un mouvement plus rapide que son transport vers le lieu naturel. Mais, dans le vide, rien de cela ne peut se passer, et un transport n'est possible que par un véhicule.

3. Le repos est impossible dans le vide.

19 En outre, on ne saurait dire pourquoi un corps mû s'arrêtera quelque part; pourquoi serait-ce ici plutôt que là? de sorte que nécessairement ou il sera en repos ou

nécessairement il sera transporté à l'infini, si rien de plus fort ne l'arrête.

245 a

αν μή χωρίς τιβήται, οὐκ ἔσται ἐν τόπφ ἀλλ' ἐν τῷ ὅλφ. "Ετι εί μὴ τόπος, οὐδὲ κενόν ἔσται.

Συμβαίνει δέ τοις λέγουσιν είναι κενόν ὡς ἀναγκαίον, εἴπερ ἔσται κίνησις, τοὐναντίον μαλλον, ἄν τις ἐπισκοπή, μὴ ἐνδέχεσθαι μηδὲ ἐν κινεί- 30 σθαι, ἐὰν ἢ κενόν. ἄσπερ γὰρ οἱ διὰ τὸ ὅμοιον φάμενοι την γην ηρεμείν, ούτως και έν τῷ κενῷ ἀνάγκη ήρεμείν οὐ γὰρ ἔστιν οδ μαλλον ἢ ἢττον κινηθήσεται ἢ γὰρ κενόν, οὐκ έχει διαφοράν.

Πρώτον μέν οὖν, ὅτι πᾶσα κίνησις ἢ βία ἢ κατά φύσιν ἀνάγκη δ' ἄν περ ἢ βίαιος, εἶναι καὶ τὴν κατά φύσιν ή μέν γάρ βίαιος παρά φύσιν ἔστίν, ή δὲ παρά φύσιν ύστέρα της κατά φύσιν. "Ωστ' εί μη κατά φύσιν έστιν έκάστω των φυσικών σωμάτων κίνησις, οὐδὲ των άλλων ἔσται κινήσεων οὐδεμία. Αλλά μὴν φύσει γε πῶς έσται μηδεμιάς ούσης διαφοράς κατά το κενον και το άπειρον ; ἢ μέν γὰρ ἄπειρον, οὐδὲν ἔσται ἄνω οὐδὲ κάτω οὐδὲ μέσον, η δὲ κενόν, οὐδὲν διαφέρει τὸ ἄνω τοῦ κάτω ἄσπερ γάρ τοθ μηδενός οὐδεμία ἐστὶ διαφορά, οὕτως καὶ τοθ μὴ ὄν- 10 τος. Τὸ δὲ κενόν μὴ ὄν τι καί στέρησις δοκεῖ εἶναι, ἡ δὲ φύσει φορά διάφορος, ώστ' ἔσται τὰ φύσει διάφορα. "Η οθυ οὐκ ἔστι φύσει οὐδαμοθ οὐδενί φορά, ἢ εὶ τοθτ' ἔστιν, οὐκ ἔστι κενόν. "Ετι νθν μέν κινείται τὰ βιπτούμενα τοθ ἄσαντος οὐγ άπτομένου, ἢ διο ἀντιπερίστασιν, ὥσπερ ἔνιοί φασιν, ἢ διὰ 15 τὸ ὦθεῖν τὸν ὢσθέντα ἀέρα θάττω κίνησιν τῆς τοῦ ὢσθέντος φοράς, ην φέρεται είς τὸν οἰκεῖον τόπον. Ἐν δὲ τῷ κενῶ οὐδὲν τούτων ἐνδέγεται ὑπάργειν, οὐδ' ἔσται φέρεσθαι ἀλλ' ἢ ώς τὸ δχούμενον. "Ετι οὐδείς ἄν ἔχοι εἰπεῖν διὰ τί κινηθέν στήσεταί που τί γὰρ μαλλον ἐνταθθα ἢ ἐνταθθα; ὥστ' ἢ ἢρε- 20 μήσει ἢ εἰς ἄπειρον ἀνάγκη φέρεσθαι, ἐὰν μή τι ἐμπο-

<sup>28</sup> συμβαίνει διαφόραν -215 a 1 eiic. Al. laud. ap. Sp. 667, 3 215 a 8 hic antiqua manus cod. H | 10 un ovtog: x5voo H Sp. 667, 30 cf. Th. 129, 8 | 11 82: yap H Th. 129, 8 Sp. 667, 30 | 14 oùy codd. Th. 129, 20 Sp. 668, 8: μή Ε.

<sup>22</sup>En outre, c'est vers le vide que ce transport paraît se produire, sous prétexte qu'un tel milieu cède; mais, à l'intérieur dn vide, le même phénomène se produisant dans tous les sens également, le transport aura lieu dans toutes les directions.

Précisions tirées de la dynamique. les facteurs de la vitesse.

24 En outre, voici des raisons qui prouvent ce que j'avance. L'expérience montre que le même poids et corps est transporté plus vite pour deux raisons : soit une différence du milieu traversé, qui peut être par exemple

l'eau, ou la terre, ou l'air, soit, toutes choses égales d'ailleurs, une différence des mobiles par suite de l'excès de la pesanteur ou de la légèreté.

1. La différence des milieux. Théorème I.

29 D'une part le milieu traversé est cause, parce qu'il fait obstacle, surtout quand il est mû en sens contraire, puis aussi quand il est en repos ; et davantage quand il est

moins facile à diviser, c'est-à-dire plus dense. Soit donc un corps A transporté à travers B pendant le temps C, et à travers D, qui est plus subtil, pendant le temps E; si B est égal à D en longueur, le temps sera proportionnel à la résistance du milieu. En effet, supposons que B soit de l'eau, D de l'air; d'autant que l'air sera plus subtil et incorporel que l'eau, d'autant le transport de A à travers D sera plus rapide qu'à travers B; il y a donc la même proportion entre l'air et l'eau qu'entre la vitesse dans l'un et la vitesse dans l'autre; de sorte que, si la subtilité est double, le temps de la traversée de B sera double de celui de D, C sera double de E; et toujours plus le milieu traversé sera incorporel, faiblement résistant, et facile à diviser, plus rapide sera le transport.

12 Mais il n'y a pas entre le vide et le corps Théorème II. de proportion qui mesure le degré de l'excès de l'un sur l'autre, pas plus qu'entre zéro et un nombre; en effet, si quatre surpasse trois de un et deux d'une plus grande quantité, et un d'une quantité plus grande encore, il n'y a pas de proportion à son excès sur zéro; car nécessairement ce qui est en excès se décompose en l'excès et la partie inférieure, et par suite quatre consisterait en l'excès et zéro; c'est pourquoi la ligne n'a pas d'excès sur le point, puisqu'elle n'est pas constituée de points. De même le vide n'a pas de proportion avec le plein, 20 par suite le mouvement n'en a pas davantage.

δίση κρεῖττον. Ἐτι νθν μὲν εἰς τὸ κενὸν διὰ τὸ ὑπείκειν φέρεσθαι δοκεῖ ἐν δὲ τῷ κενῷ πάντη ὁμοίως τὸ τοιοθτον, ἄστε πάντη οἰσθήσεται. Ἐτι δὲ καὶ ἐκ τῶνδε φανερὸν τὸ λεγόμενον. Ὁρῶμεν γὰρ τὸ αὐτὸ βάρος καὶ σῶμα θᾶττον φερόμενον διὰ δύο αἰτίας, ἢ τῷ διαφέρειν τὸ δι' οῦ, οἷον δι' ὕδατος ἢ γῆς ἢ ἀέρος, ἢ τῷ διαφέρειν τὸ φερόμενον, ἐἀν τᾶλλα ταὐτὰ ὑπάρχῃ, διὰ τὴν ὑπεροχὴν τοῦ βάρους ἢ τῆς κουφότητος.

Τὸ δὲ κενὸν οὐδένα ἔχει λόγον ῷ ὑπερέχεται ὑπὸ τοῦ σώματος, ἄσπερ οὐδὲ τὸ μηδὲν πρὸς ἀριθμόν. Εἰ γὰρ τὰ τέτταρα τῶν τριῶν ὑπερέχει ἑνί, πλείον δὲ τοῖν δυοῖν, καὶ ἔτι πλείονι τοῦ ἑνὸς ἢ τοῖν δυοῖν, τοῦ δὲ μηδενὸς οὐκέτι ἔχει ιδ λόγον ῷ ὑπερέχει ἀνάγκη γὰρ τὸ ὑπερέχον διαιρεῖσθαι εἴς τε τὴν ὑπεροχὴν καὶ τὸ ὑπερεχόμενον, ἄστε ἔσται τὰ τέτταρα ὅσφ τε ὑπερέχει καὶ οὐδέν. Διὸ οὐδὲ γραμμή στιγμῆς ὑπερέχει, εἰ μὴ σύγκειται ἐκ στιγμῶν. Ὁμοίως δὲ καὶ τὸ κενὸν πρὸς τὸ πλῆρες οὐδένα οἷόν τε ἔχειν λόγον, ἄστ² οὐδὲ 20

<sup>24</sup> post πάντη add. όμοίως Ι Th. 130, 14 || 215 b 11 εὐδιαιρετώτερον: άδιαι- Ι || 17 δπερεχόμενον: περι- G.

216 a

21 Et si le transport à travers le milieu le Réduction plus subtil a lieu dans un temps donné sur à l'absurde. une longueur donnée, dans le vide toute proportion sera dépassée, soit, en effet, Z le vide, égal en grandeur à B et à D: si le parcours et le mouvement de A à tra vers Z dure un certain temps, soit H, plus court que E, le vide sera avec le plein dans cette proportion. Mais, dans ce même temps H, A ne parcourra de D que la longueur O. Oui, tel sera son parcours, si l'on peut, bien entendu, établir entre le degré de subtilité de Z et l'air, un rapport égal au rapport de E à H. Car si le corps Z dépasse D en subtilité autant que E dépasse H, à l'inverse, le corps A, quand il est en mouvement, traversera le vide Z avec une vitesse qui correspond à H. Si donc il n'y a aucun corps en Z, ce sera d'autant plus vite; mais c'était dans le temps H. Par suite, dans un temps égal, il parcourra une longueur vide et une longueur pleine; or, c'est impossible. Il est donc clair que, s'il existe un temps quelconque dans lequel un corps quelconque traverse le vide, on arrive à cette impossibilité: un corps peut, en un même temps, traverser le vide et le plein; car il y aura un rapport entre les corps égal au rapport entre les temps.

Résumé.

8 En bref, la raison de cette conclusion est qu'il y a toujours proportion d'un mouvement à un mouvement (car ils sont dans le temps, et il y a toujours un rapport entre deux temps, quantités limitées), mais non entre le vide et le plein(1).

2. La différence des mobiles.

11 Tels sont les résultats de la différence des milieux; voici ce qui résulte de la différence rence des mobiles transportés : l'expérience

montre que les corps dont la force est plus grande, soit en pesanteur, soit en légèreté, toutes choses égales d'ailleurs quant aux figures, traversent plus vite un espace égal et dans la proportion que les grandeurs ont entre elles. Par suite, ce serait la même chose dans le vide. Mais c'est impossible: en effet, pour quelle cause le transport serait-il plus rapide? Dans les choses pleines, c'est là une nécessité: en effet, le corps de puissance supérieure divise plus vite; car la division dépend ou de la figure

<sup>(1)</sup> On peut résumer ainsi la discussion précédente; soient t les temps de parcours d'un même espace, d l'inverse du degré de subtilité du milieu; on a  $\frac{t}{u} = \frac{d}{dt}$  et réciproquement  $\frac{d'}{d} = \frac{t'}{t}$ .

τήν κίνησιν. 'Αλλ' εί διὰ τοῦ λεπτοτάτου ἐν τοσφδί τήν τοσήνδε φέρεται διά τοθ κενοθ, παντός ύπερβάλλει λόγου. "Εστω γάρ τὸ Ζ κενόν, ἴσον δὲ τῷ μεγέθει τοῖς Β καὶ Δ. Τὸ δὴ Α εῖ δίεισι καὶ κινηθήσεται έν τινὶ μὲν χρόνφ, τῷ ἐφ' οδ Η, ἐν ἐλάττονι δὲ ἢ τῷ ἐφ' οῦ Ε, τοῦτον ἔξει τὸν λόγον τὸ  $_{25}$ κενὸν πρὸς τὸ πληρες. ᾿Αλλ᾽ ἐν τοσούτω χρόνω ὅσος ἐφ᾽ οῦ τὸ Η, τοῦ Δ τὸ Α δίεισι τὴν τὸ Θ. Δίεισι δέ γε κἂν η τι λεπτότητι διαφέρου του ἀέρος ἐφ' ῷ τὸ Ζ, ταύτην την ἀναλογίαν ην ἔχει ὁ χρόνος ἐφ' ῷ Ε πρὸς τὸν ἐφ' ῷ Η. "Αν γὰρ ἢ τοσούτω λεπτότερον τὸ ἐφ³ ῷ Ζ σῶμα τοῦ 3ο Δ, ὄσφ δπερέχει τὸ Ε τοθ Η, ἀντεστραμμένως δίεισι τῷ τάχει ἐν τῷ τοσούτᾳ, ὅσον τὸ Η, τὴν τὸ Ζ τὸ ἐφο οῦ Α, ἐὰν 216 α φέρηται. ¿Εὰν τοίνυν μηδέν ή σῶμα ἐν τῷ Ζ, ἔτι θαττον. ᾿Αλλ' ἦν ἐν τῷ Η. "Ωστ' ἐν ἴσφ χρόνφ δίεισι πλῆρές τε ὂν καὶ κενόν. κενοθ ότιοθν οισθήσεται, συμβήσεται τοθτο τὸ ἄδύνατον ἐν ἴσφ γὰρ ληφθήσεται πλῆρές τε ὂν διεξιέναι τι καὶ κενόν ἔσται γάρ τι ἀνάλογον σῶμα ἔτερον πρὸς ἔτερον ὡς χρόνος πρὸς χρόνον.

 $\Omega \subset \delta^3$  ἐν κεφαλαίφ εἰπεῖν, δήλον τὸ τοῦ συμβαίνοντος αἴτιον, δτι κινήσεως μέν πρός κίνησιν πάσης έστι λόγος (έν χρόνφ γάρ ἐστι, χρόνου δὲ παντός ἐστι πρὸς χρόνον, πεπερασμένων το

άμφοίν), κενού δέ πρός πλήρες οὐκ ἔστιν.

"Η μέν οθν διαφέρουσι δι' ῶν φέρονται, ταθτα συμβαίνει, κατὰ δὲ τὴν τῶν φερομένων υπεροχήν τάδε. δρώμεν γάρ τὰ μείζω βοπήν έχοντα η βάρους η κουφότητος, ἐὰν τᾶλλα δμοίως ἔχη τοῖς σχήμασι, θάττον φερόμενα τὸ ἴσον χωρίον, καὶ κατὰ λόγον δυ 15 ἔχουσι τὰ μεγέθη πρὸς ἄλληλα. "Ωστε καὶ διὰ τοῦ κενοῦ. Aλλ ἀδύνατον διὰ τίνα γὰρ αἰτίαν οἰσθήσεται θᾶττον; ἐν μέν γάρ τοῖς πλήρεσιν ἐξ ἀνάγκης θᾶττον γάρ διαιρεῖ τῆ ισχύι τὸ μείζου· ἢ γάρ σχήματι διαιρεί, ἢ ροπή ἢν ἔχει

27 γε om. Η Sp. 675, 27 at cf. 676, 18 | 216 a 17 ἀλλ': ἄμα δὲ Al. ap. Sp. 678, 30.

ou de la force du mobile ou du projectile. Tous les corps auraient donc la même vitesse. Mais c'est impossible.

Conclusion.

21 On voit donc d'après ce qui vient d'être dit, que le vide entraîne le contraire de ce pourquoi certains affirment son existence. Les uns déduisent le vide comme condition du mouvement local, à titre de chose distincte en soi; cela revient à dire que le lieu est une réalité séparée; ce dont on a dit l'impossibilité plus haut (1).

Démonstration par le vide considéré en lui-même. 1er argument. 1re partie. <sup>26</sup> Enfin, si on le considère en lui-même, il semble que ce fameux vide soit vraiment vide. En effet, quand on met un cube dans l'eau, il y aura déplacement d'une quantité d'eau égale au cube; de même dans l'air; mais cela échappe à la

sensation; et tout corps, qui est susceptible de changement de place, nécessairement effectuera ce déplacement vers son but naturel, à moins de compression, vers le bas si tel est le sens de son transport naturel, comme terre, vers le haut, si c'est du feu, ou dans les deux sens, enfin selon ce qu'est le corps introduit. Mais dans le vide, ce n'est pas possible, car le vide n'est pas un corps. Alors, semble-t-il, la même extension qui tout à l'heure était dans le vide devrait pénétrer le cube, comme si l'eau ou l'air n'étaient pas déplacés par le cube de bois, mais se répandaient partout en lui.

<sup>2</sup> Maintenant, le cube a une grandeur égale à celle qu'occupe le vide; or, chaud ou froid, lourd ou léger, il n'en est pas moins quelque chose de différent de ses affections, bien que non séparable; je veux dire la masse du cube de bois. Par conséquent, même s'il était séparé de toutes les autres affections, même s'il n'était ni lourd ni léger, il occuperait un vide égal et serait dans une partie du lieu et du vide égale à lui-même. Quelle différence y aura-t-il donc entre le corps du cube et un vide ou un lieu égal? Et, s'il en est ainsi pour deux choses, pourquoi des choses en nombre quelconque ne seraient-elles pas aussi ensemble? Voilà une première absurdité et impossibilité.

2º argument.

1º En outre, on voit que le cube, tout en changeant de place, conservera cette masse, comme font tous les autres corps; de sorte que, si la masse ne

τὸ φερόμενον ἢ τὸ ἀφεθέν. Ἰσοταχῆ ἄρα πάντ' ἔσται. ᾿Αλλ <sup>20</sup> ἀδύνατον. Ὅτι μὲν οῦν εἰ ἔστι κενόν, συμβαίνει τοὐναντίον ἢ δι <sup>3</sup> δ κατασκευάζουσιν οἱ φάσκοντες εἶναι κενόν, φανερὸν ἐκ τῶν εἰρημένων. Οἱ μὲν οῦν οἴονται τὸ κενὸν εῖναι, εἴπερ ἔσται ἡ κατὰ τόπον κίνησις, ἀποκεκριμένον καθ αὐτό τοῦτο δὲ ταὐτόν ἐστι τῷ τὸν τόπον φάναι εῖναί τι κεχωρισμένον τοῦτο δ <sup>3</sup> <sup>25</sup> ὅτι ἀδύνατον, εἴρηται πρότερον.

Καὶ καθ' αὐτὸ δὲ σκοποῦσι φανείη ἄν τὸ λεγόμενον κενὸν ὡς ἀληθῶς κενόν. "Ωσπερ γὰρ ἐὰν ἐν ὕδατι τιθἢ τις κύβον, ἐκστήσεται τοσοῦτον ὕδωρ ὅσος ὁ κύβος, οὕτω καὶ ἐν ἀέρι· ἀλλὰ τἢ αἰσθήσει ἄδηλον. Καὶ ἀεὶ δὴ ἐν παντὶ σώματι ἔχοντι μετάστασιν, ἐφ' δ πέφυκε 3ο μεθίστασθαι, ἀνάγκη, ἄν μὴ συμπιλῆται, μεθίστασθαι ἢ κάτω ἀεί, εἰ κάτω ἡ φορὰ ὥσπερ γῆς, ἢ ἄνω, εὶ πῦρ, ἢ ἐπ' ἄμφω, ἢ ὁποῖον ἄν τι ἢ τὸ ἐντιθέμενον. Ἐν δὲ δὴ τῷ κενῷ τοῦτο μὲν ἀδύνατον· οὐδὲ γὰρ σῶμα· διὰ δὲ τοῦ κύβου τὸ ἴσον διάστημα διεληλυθέναι δόξειεν, ὅπερ ἢν καὶ πρότερον 35 ἐν τῷ κενῷ, ὥσπερ ἄν εὶ τὸ ὕδωρ μὴ μεθίστατο τῷ ξυλίνφ 216 ἐκόβω μηδ' ὁ ἄἡρ, ἀλλὰ πάντα διἡεσαν δι' αὐτοῦ.

Αλλά μὴν καὶ ὁ κύβος ἔχει τοσοῦτον μέγεθος, ὅσον κατέχει τὸ κενόν ὁ εἰ καὶ θερμὸν ἢ ψυχρόν ἐστιν ἢ βαρὺ ἢ κοῦφον, οὐδὲν ἢττον ἔτερον τῷ εἶναι πάντων τῶν παθημάτων ἐστί, καὶ εἰ μὴ χωριστόν λέγω δὲ τὸν ἄγκον τοῦ ξυλίνου κύβου. "Ωστ' εἰ καὶ χωρισθείη τῶν ἄλλων πάντων καὶ μήτε βαρὺ μήτε κοῦφον εἴη, καθέξει τὸ ἴσον κενὸν καὶ ἐν τῷ αὐτῷ ἔσται τῷ τοῦ τόπου καὶ τῷ τοῦ κενοῦ μέρει ἴσφ αῦτῷ. Τί οὖν διοίσει τὸ τοῦ κύβου σῶμα τοῦ ἴσου κενοῦ καὶ τόπου; καὶ εἰ δύο τοιαῦτα, διὰ τὸ καὶ ὁποσαοῦν ἐν τῷ αὐτῷ ἔσται; ἐν μὲν δὴ τοῦτο ἄτοπον καὶ ἀδύνατον.

ετι δὲ φανερὸν ὅτι τοῦτο ὁ κύβος ἔξει καὶ μεθιστάμενος, δ καὶ τὰ ἄλλα σώματα πάντ' ἔχει. "Ωστ' εἰ

<sup>24</sup> ἀποχεχριμένου Sp. 682, 27 Ph. Laas Bonitz Diels: -χρινό- Bekker || 33 ἢ ante ὁποῖον om. Prantl.

diffère en rien du lieu, pourquoi donner un lieu au corps en dehors de leur propre masse, prise en dehors de ses affections? Car, rien ne sert de l'entourer de cette autre extension.

3e argument.

[17 En outre, il faudrait montrer une chose comme le vide dans les choses mues.

Or on ne la trouve nulle part à l'intérieur de reselue.

Or, on ne la trouve nulle part à l'intérieur du monde; car l'air est une réalité; certes elle n'est pas sensible. L'eau non plus, pour des poissons qui seraient de fer. Car c'est par le tact que l'on juge du sensible.]

Qu'il n'existe donc pas de vide séparé, on le voit par là.

### 9

[Il n'y a pas de vide intérieur. Le Dynamisme.]

Arguments des partisans du vide. <sup>22</sup> Pour certains, le rare et le dense sont une preuve évidente de l'existence du vide. Si, en effet, le rare et le dense n'existent pas, le resserrement et le tassement ne sont

plus possibles; or, sans ces deux phénomènes, ou le mouvement en général n'existera pas, ou le tout se mouvra par gonflement, comme dit Xuthos, ou l'air et l'eau se transformeront toujours réciproquement par quantités égales: par exemple, si un vase d'eau produit une certaine quantité d'air, parallèlement la même mesure d'air donnera une égale quantité d'eau; ou bien il y a nécessairement du vide; car, autrement, la compression et la coextension seraient impossibles.

Gritique.

3º Si donc on appelle rare ce qui contient
beaucoup de vides séparés, on voit que, s'il
est vrai qu'il ne peut exister aucun vide
séparable, ni de même aucun lieu qui ait sa propre extension,

il n'existe pas non plus de rare en ce sens.

2. Le vide diffus.
quatre arguments.

et si, néanmoins, on soutient qu'il y a à l'intérieur du corps un certain vide, l'impossibilité est moindre. Mais, d'abord il s'en suivra que le vide ne sera pas cause de tout mouvement, mais seulement du mouvement vers le haut; car le rare est léger, d'où le feu, dit-on, est rare; ¹ensuite, le vide sera cause du mouvement, non à titre de milieu du mouvement, mais, à la façon des outres qui par leur propre mouvement vers le haut emportent ce qui leur est continu, ainsi le vide serait élévateur. Or comment peut-il y avoir

30

τοῦ τόπου μηδέν διαφέρει, τί δεί ποιείν τόπον τοίς σώμασι παρά τὸν ἑκάστου ὄγκον, εἶ ἀπαθὲς ὁ ὄγκος; οὐδὲν γὰρ συμ- 15 βάλλεται, εἰ ἔτερον περὶ αὐτὸν ἴσον διάστημα τοιοῦτον εἴη.

[ Ετιδείδηλον είναι οίον κενόν έν τοίς κινουμένοις. Νθνδ' οὐδαμοθ έντὸς τοθ κόσμου δ γὰρ ἄὴρ ἔστι τι, οὐ δοκεῖ δέ γε. Οὐδὲ τὸ ὕδωρ, εὶ ἦσαν οἱ ἱχθύες σιδηροῦ τῆ ἀφῆ γὰρ ἡ κρίσις τοῦ ἀπτοῦ.] "Οτι μὲν τοίνυν οὐκ ἔστι κεχωρισμένον κενόν, ἐκ τού- 20 των έστι δήλον.

Είσὶ δέ τινες οδ διὰ τοθ μανοθ καὶ πυκνοθ οδονται φανερόν είναι ὅτι ἔστι κενόν. Εί μεν γάρ μή ἔστι μανόν καὶ πυκνόν, οὐδὲ συνιέναι καὶ πιλεῖσθαι οἶόν τε. Εἰ δὲ τοῦτο μὴ εἴη, ἢ ὅλως κίνησις οὐκ ἔσται, ἢ κυμανεῖ τὸ ὅλον, ὥσπερ 25 ἔφη Ξοθθος, ἢ εἰς ἴσον ἀεὶ μεταβάλλειν ἀέρα καὶ ὕδωρ. Λέγω δ' οΐον εὶ ἐξ ὕδατος κυάθου γέγονεν ἀήρ, ἄμα ἐξ ἴσου άέρος ύδωρ τοσοθτον γεγενήσθαι, ή κενὸν είναι έξ ανάγκης: συμπιλείσθαι γάρ και συνεπεκτείνεσθαι οὐκ ἐνδέχεται ἄλλωc.

Εὶ μὲν οὖν τὸ μανὸν λέγουσι τὸ πολλὰ κενά κεχωρισμένα έχον, φανερόν ὡς εὶ μηδὲ κενὸν ἐνδέχεται εἶναι χωριστὸν ἄσπερ μηδὲ τόπον ἔχοντα διάστημα αύτοῦ, οὐδὲ μανὸν

ούτως.

Εὶ δὲ μὴ χωριστόν, ἀλλ' ὅμως ἐνεῖναί τι κενόν, ἣττον μέν αδύνατον, συμβαίνει δὲ πρώτον μὲν οὐ πάσης κινήσεως αἴτιον τὸ κενόν, ἀλλὰ τῆς ἄνω (τὸ γὰρ μανὸν κοῦφον, διὸ 35 και το πθρ μανον είναι φασιν), έπειτα κινήσεως αίτιον ούχ 217 a οὕτω τὸ κενὸν ὡς ἐν ῷ, ἀλλ' ὥσπερ οἱ ἀσκοὶ τῷ φέρεσθαι αὐτοὶ ἄνω φέρουσι τὸ συνεχές, οὕτω τὸ κενὸν ἀνωφερές. Καίτοι πῶς οιόν τε φοράν είναι κενοθ ἢ τόπον κενοθ; κενοθ γὰρ γίγνε-

216 b 14 τοῦ τόπου Torstrik: τοῦτο ποῦ Bekker err. typ | 17 ἔτι -20 άπτοῦ add. Averroës: incl. Bekker praeterm. Th. 135, 8 Sp. 682, 19 | σιδηροί: ύγροι Bonitz.

26 post ἀεὶ add, δεῖ Bonitz | 28 γεγενῆσθαι : γίγνεσθαι Ε.

un mouvement du vide ou un lieu du vide? car, il y aurait un vide du vide, vers lequel il serait transporté. En outre, comment rend-on compte, pour les graves, de leur mouvement vers le bas? Et, évidemment, si le transport vers le haut est proportionnel au degré de rareté et de vacuité, le vide absolu sera transporté avec le maximum de rapidité. <sup>8</sup> D'autre part, peut-être y a-t-il, précisément dans un tel milieu impossibilité de mouvement : comme on a montré que tout était immobile dans le vide, pour la même raison le vide aussi est immobile; en effet, les vitesses ne sont plus commensurables.

Examen des difficultés subsistantes.

10 Or, nous nions l'existence du vide, mais les autres difficultés sont sérieuses ; à savoir ; sans condensation ni raréfaction pas de mouvement, ou alors le ciel se mouvra par gonfle-

ment, ou l'air et l'eau se produiront réciproquement par quantités égales, car il est visible que l'air produit à partir de l'eau est en quantité supérieure. Bref, il faut nécessairement, s'il n'y a pas de tassement, que sous l'action de la poussée transmise par continuité l'extrémité se gonfle, ou que, quelque part ailleurs, une égale quantité d'air se transforme en eau, pour que toute la masse de l'ensemble soit constante, ou que rien ne soit mû. Toujours, en effet, un changement de place produira la condensation, à moins d'un mouvement circulaire; or, le transport n'est pas toujours circulaire, mais il se fait aussi en ligne droite. C'est donc pour ces raisons qu'ils affirment la réalité du vide.

Solution : le dynamisme. Préliminaires.

21 Quant à nous, au contraire, voici notre théorie: d'après les principes que nous avons posés, les contraires, le chaud, le froid et les autres contrariétés physiques ont

une matière une ; la génération se fait de l'existence en puissance à l'existence en acte et la matière n'est pas séparable, mais différente quant à l'essence, et une numériquement, selon l'occasion (couleur, chaleur ou froid).

26 Ainsi, pour un corps, grand et petit, c'est la même matière. Et c'est évident ; en effet, quand l'air est engendré de l'eau, c'est la même matière qui subit la génération, sans addition de rien d'étranger, mais seulement en devenant en acte ce qu'elle était en puissance. Et de même quand, inversement, l'eau est engendrée de l'air ; tantôt la génération va de la petitesse vers la grandeur, tantôt de la grandeur vers la petitesse. Semblablement donc, alors même

ται κενόν, εἰς δ φέρεται. Ἐτι δὲ πῶς ἐπὶ τοῦ βαρέος ἀποδώ- 5 σουσι τὸ φέρεσθαι κάτω; καὶ δῆλον ὅτι εὶ ὅσῷ ἄν μανότε- ρον καὶ κενώτερον ἢ ἄνω οἰσθήσεται, εἰ ὅλως εἴη κενόν, τά- χιστ᾽ ἄν φέροιτο. Ἦσως δὲ καὶ τοῦτ᾽ ἀδύνατον κινηθῆναι. λόγος δ᾽ ὁ αὐτός, ὥσπερ ὅτι ἐν τῷ κενῷ ἀκίνητα πάντα, οὕτω καὶ τὸ κενὸν ὅτι ἀκίνητον. ἀσύμβλητα γὰρ τὰ τάχη.

Ἐπεὶ δὲ κενὸν μὲν οὔ φαμεν εἶναι, τᾶλλα δ' ἤπόρηται ἀληθῶς, ὅτι ἢ κίνησις οὐκ ἔσται, εἰ μὴ ἔσται πύκνωσις καὶ μάνωσις, ἢ κυμανεῖ ὁ οὖρανός, ἢ ἀεὶ ἴσον ὕδωρ ἐξ ἄέρος ἔσται καὶ ἀὴρ ἐξ ὕδατος 'δῆλον γὰρ ὅτι πλείων ἀὴρ ἐξ ὕδατος γίνεται. 'Ανάγκη τοίνυν, εἰ μή ἐστι πίλησις, ἢ ἐξωθούμενον τὸ ἔχόμενον τὸ ἔσχατον κυμαίνειν ποιεῖν, ἢ ἄλλοθί που ἴσον μεταβάλλειν ἐξ ἀέρος ὕδωρ, ἵν' ὁ πᾶς ὅγκος τοῦ ὅλου ἴσος ἢ, ἢ μηδὲν κινεῖσθαι. 'Αεὶ γὰρ μεθισταμένου τοῦτο συμβήσεται, ἀν μὴ κύκλφ περιίστηται οὐκ ἀεὶ δ' εἰς τὸ κύκλφ ἡ φορά, ἀλλὰ καὶ εἰς εὐθύ. Οἱ μὲν δὴ διὰ ταῦτα κενόν τι 20 φαῖεν ἄν εῖναι.

Ήμεῖς δὲ λέγομεν ἔκ τῶν ὑποκειμένων ὅτι ἐστὶν ὕλη μία τῶν ἐναντίων, θερμοῦ καὶ ψυχροῦ καὶ τῶν ἄλλων τῶν φυσικῶν ἐναντιώσεων, καὶ ἐκ δυνάμει ὅντος ἐνεργεία ὅν γίνεται, καὶ οὐ χωριστή μὲν ἡ ὕλη, τῷ δ' εἶναι ἔτερον, καὶ μία τῷ ἀριθμῷ, εἰ ἔτυχε, χροιῶς καὶ θερμοῦ 25 καὶ ψυχροῦ.

Έστι δὲ καὶ σώματος ὅλη καὶ μεγάλου καὶ μικροῦ ἡ αὖτή. Δῆλον δέ: ὅταν γὰρ ἐξ ὕδατος ἄὴρ γένηται, ἡ αὐτὴ ὅλη οὐ προσλαβοῦσά τι ἄλλο ἐγένετο, ἀλλ' δ ἢν δυνάμει, ἐνεργεία ἐγένετο. Καὶ πάλιν ὕδωρ ἐξ ἀέρος ὡσαύτως, ὅτὲ μὲν εἰς μέγεθος ἐκ μικρότητος, ὅτὲ δ' εἰς μικρότηταἐκ μεγέθους. Ὁμοίως τοίνυν κὰν ἀὴρ πολὺς ὢν ἐν ἐλάττονι γίγνηται ὄγκω καὶ ἐξ ἐλάττονος μείζων, ἡ δυνάμει οὖσα γίνε-

217 a 17 post ἀέρος add. εἰς GHI Ph. 137, 21 Sp. 687, 1 || 18 ἀεὶ -21 εἶναι praeterm. Th. 137, 22 || 21 λέγομεν FGH Sp. 687, 33: -ωμεν EI Diels.

7 h

que l'air est transformé par génération d'une grande masse en une moindre ou d'une moindre en une plus grande, c'est la matière qui, étant en puissance ceci et cela, devient ceci et cela.

33 De même, en effet, que c'est bien la Exemples. même matière qui devient un certain degré de chaud, à partir d'un certain degré de froid, et un certain degré de froid, à partir d'un certain degré de chaud, parce qu'elle était en puissance cela, de même se produit le passage du chaud au plus chaud, sans que dans la matière rien ne soit échauffé, qui n'ait point été chaud quand le chaud était moindre. Ou encore, de même que, lorsque la circonférence et la convexité d'un cercle plus grand deviennent celles d'un cercle plus petit, que ce soit la même circonférence ou une autre, la convexité ne survient dans aucune partie qui n'ait point été convexe auparavant, mais droite; car le plus et le moins ne proviennent pas d'une privation de parties; pas davantage on ne saurait trouver dans la flamme de parties qui ne contiennent pas lumière ou chaleur. Tel est donc le rapport de la chaleur première à celle qui la suit. Aussi la grandeur et la petitesse d'une masse sensible ne se développent pas par une addition de quelque chose à la matière, mais parce que la matière est en puissance l'un et l'autre; ainsi c'est la même chose qui est dense et rare, et pour ces deux qualités, il n'y a qu'une matière.

11 D'autre part le dense est lourd, le rare

Application léger.

[12 En outre, de même que la circonférence du cercle, quand elle est réduite, ne reçoit pas de l'extérieur sa convexité, mais réduit celle qu'elle avait, et qu'on ne saurait trouver de partie du feu qui ne fût chaude, de même le tout se transforme par réduction et extension de la même matière.] Car ces deux qualités, le lourd et le léger, appartiennent aux deux autres, le dense et le rare; car le lourd et le dur semblent être denses, et leurs contraires rares (le léger et le mou); mais le lourd et le dur ne sont plus unis dans le plomb et le fer.

Conclusion.

20 De ce qui précède, on voit qu'il n'existe pas de vide ni séparé (soit absolument, soit dans le rare), ni en puissance, à moins que l'on ne veuille, à toutes forces, appeler vide la cause du transport. Alors, le vide, ce serait la matière du lourd et du léger, comme telle: car c'est le dense et le rare qui, selon cette opposition, sont la cause efficiente du transport; selon la dureté et la mollesse, ils sont la cause de

20

ται ύλη ἄμφω. "Ωσπερ γάρ καὶ ἐκ ψυχροῦ θερμὸν καὶ ἐκ θερμού ψυγρον ή αὐτή, ὅτι ἢν δυνάμει, οὕτω καὶ ἐκ θερμού μαλλον θερμόν, οὐδενὸς γενομένου ἐν τῆ ὕλη θερμοῦ, δ οὐκ ἢν 217 b θερμόν, ότε ήττον ήν θερμόν. "Ωσπερ γε οδδ' ή τοθ μείζονος κύκλου περιφέρεια καὶ κυρτότης ἐὰν γίνηται ἐλάττονος κύκλου, ή αὐτή οῧσα ἢ ἄλλη, ἐν οὐθενὶ ἐγγέγονε τὸ κυρτὸν δ ἢν οὐ κυρτόν αλλ' εὐθύ· οὐ γὰρ τῷ διαλείπειν τὸ ἣττον ἢ τὸ μαλλόν έστιν· οὐδ' ἔστι της φλογός λαβείν τι μέγεθος ἐν ῷ οὐ καὶ θερμότης και λευκότης ένεστιν. Ο ύτω τοίνυν και ή πρότερον θερμότης τή ύστερον. "Ωστε και τὸ μέγεθος και ή μικρότης του αισθητου δγκου οὐ προσλαβούσης τι τῆς ὅλης ἐπεκτείνεται, ἀλλ' ὅτι δυνάμει ἐστὶν ἡ ὅλη ἀμφοῖν. ἄστ' ἐστὶ τὸ αὐτὸ πυκνὸν καὶ μα- 10 νόν, καὶ μία ὅλη αὐτῶν. Εστι δὲ τὸ μὲν πυκνὸν βαρύ, τὸ

δέ μανὸν κοθφον.

[ Έτι ὥσπερ ή τοῦ κύκλου περιφέρεια συναγομένη εἰς ἔλαττον οὐκ ἄλλο τι λαμβάνει τὸ κοῖλον, ἀλλ' δ ήν συνήχθη, και του πυρός δ τι ἄν τις λάβη παν ἔσται θερμόν, ούτω και τὸ πῶν συναγωγῆ και διαστολή τῆς αὐ- 15 της ύλης.] Δύο γάρ ἐστιν ἐφ' ἑκατέρου, τοῦ τε πυκνοῦ καὶ τοθ μανοθ· τό τε γάρ βαρύ καὶ τὸ σκληρὸν πυκνὰ δοκεῖ εΐναι, καὶ τἀναντία μανὰ τό τε κοῦφον καὶ τὸ μαλακόν. διαφωνεί δὲ τὸ βαρὺ καὶ τὸ σκληρὸν ἔπὶ μολίβδου καὶ σιδήρου.

εκ δή των είρημένων φανερόν ώς οὐτ' ἀποκεκριμένον κενόν έστιν οδθ' άπλως οδτ' έν τω μανώ οδτε δυνάμει, εί μή τις βούλεται πάντως καλείν κενόν τὸ αἴτιον τοθ φέρεσθαι. Οὔτω δ' ή του βαρέος και κούφου ύλη, ἢ τοιαύτη, εἴη ἄν τὸ κενόν τὸ γὰρ πυκνὸν καὶ τὸ μανὸν κατὰ ταύτην τὴν ἐναντίωσιν φοράς ποιητικά, κατά δὲ τὸ σκληρὸν καὶ μαλακὸν 25 πάθους και ἀπαθείας, και οὐ φοράς ἀλλ' ἐτεροιώσεως μάλ-

33 γάρ : γε Ε. | 217 b 2 γε : γάρ GH | 4 ἐγγέγονε ΕΙ | 12 ἔτι -16 ύλης om. Sp. laud. 690, 30 Ph. laud. 701, 3 incl. Bekker praeterm. Th. 139, 23 | 16 ἐφ': ἀφ EI Sp. 691, 5 et 7 cf. 691, 12 Diels.

l'affection et de l'absence d'affection, donc non d'un transport

mais plutôt d'une altération.

<sup>27</sup> Sur le vide, sur la question de savoir comment il existe et comment il n'existe pas, voilà notre théorie.

## 10

# [Étude critique du problème du temps.]

<sup>29</sup> Après ce qui précède, il nous faut aborder l'étude du temps. Il convient d'abord de poser les difficultés à son sujet, et d'examiner, dans une argumentation exotérique, s'il faut le placer parmi les êtres, ou parmi les non-êtres, puis d'étudier sa nature.

32 Que d'abord il n'existe absolument pas, Difficultés on n'a qu'une existence imparfaite et obssur l'existence du temps. cure, on peut le supposer d'après ce qui suit; 1. Les parties Pour une part il a été et n'est plus, pour

du temps. l'autre il va être et n'est pas encore; c'est là ce dont se compose et le temps infini et le temps indéfiniment périodique. Or, ce qui est composé de non-êtres semble ne pouvoir pas participer à la substance. 3 En outre l'existence de toute chose divisible, en tant que telle, entraîne nécessairement l'existence de toutes ou de quelques-unes de ses parties; or, les parties du temps sont les unes passées, les autres futures; aucune n'existe, et le temps est pourtant une chose divisible.

<sup>6</sup>D'autre part l'instant n'est pas partie, L'instant. car la partie est une mesure du tout et le tout doit être composé de parties; or, le temps, semble-t-il, n'est pas composé d'instants. 8 En outre, l'instant qui paraît délimiter le passé et le futur, est-ce qu'il subsiste un et identique, ou est-il toujours nouveau? ce n'est pas facile à voir. En effet, s'il est toujours différent, comme aucune partie d'une succession temporelle ne coexiste avec aucune autre (sauf pour les parties qui sont l'une enveloppante, l'autre enveloppée, comme un temps plus court par un temps plus long), et comme ce qui actuellement n'est pas, mais a été auparavant, doit forcément avoir été détruit à un moment, de même aussi les instants ne coexisteront pas les uns avec les autres, et celui qui précède sera forcément toujours détruit. Maintenant, détruit en lui-même? impossible parce qu'alors il est; mais être détruit en un autre instant, l'instant qui précède ne le peut.

λου. Καὶ περὶ μὲν κενοῦ, πῶς ἔστι καὶ πῶς οὖκ ἔστι, διωρίσθω τὸν τρόπον τοῦτον.

10

<sup>3</sup>Εχόμενον δὲ τῶν εἰρημένων ἐστὶν ἐπελθεῖν περὶ χρόνου. πρῶτον δὲ καλῶς ἔχει διαπορήσαι περὶ αὐτοῦ καὶ διὰ τῶν 3ο ἔξωτερικῶν λόγων, πότερον τῶν ὄντων ἐστὶν ἢ τῶν μὴ ὄντων, εἶτα τίς ἡ φύσις αὐτοῦ.

εἶτα τίς ἡ φύσις αὐτοῦ.

"Ότι μὲν οῦν ἢ ὅλως οὖκ ἔστιν ἢ μόλις καὶ ἀμυδρῶς, ἐκ τῶνδέ τις ἄν ὑποπτεύσειεν. Τὸ μὲν γὰρ αὐτοῦ γέγονε καὶ οὖκ ἔστι, τὸ δὲ μέλλει καὶ οὖπω ἐστίν.

"Ἐκ δὲ τούτων καὶ ὁ ἄπειρος καὶ ὁ ἀεὶ λαμβανόμενος χρό- 218 a νος σύγκειται. Τὸ δ³ ἐκ μὴ ὄντων συγκείμενον ἀδύνατον ἄν εἶναι δόξειε μετέχειν οὐσίας. Πρὸς δὲ τούτοις παντὸς μεριστοῦ, ἐάν περ ἢ, ἀνάγκη, ὅτε ἔστιν, ἤτοι πάντα τὰ μέρη εἶναι ἢ ἔνια· τοῦ δὲ χρόνου τὰ μὲν γέγονε τὰ δὲ μέλλει, 5 ἔστι δ° οὐδέν, ὄντος μεριστοῦ.

Τὸ δὲ νῦν οῦ μέρος, μετρεῖ τε γὰρ τὸ μέρος, καὶ συγκεῖσθαι δεῖ τὸ ὅλον ἐκ τῶν μερῶν ὁ δὲ χρόνος οὖ δοκεῖ συγκεῖσθαι ἐκ τῶν νῦν. Ἦτι δὲ τὸ νῦν, δ φαίνεται διορίζειν τὸ παρελθὸν καὶ τὸ μέλλον, πότερον εν καὶ ταὐτὸν ἀεὶ διαμένει ἢ ἄλλο καὶ ἄλλο, οὐ ῥάδιον 10 ἰδεῖν. Εἰ μὲν γὰρ ἀεὶ ἔτερον καὶ ἔτερον, μηδὲν δ' ἐστὶ τῶν ἔν τῷ χρόνῷ ἄλλο καὶ ἄλλο μέρος ἄμα, δ μὴ περιέχει, τὸ δὲ περιέχεται, ὥσπερ ὁ ἐλάττων χρόνος ὑπὸ τοῦ πλείονος, τὸ δὲ νῦν μὴ δν πρότερον δὲ ὂν ἀνάγκη ἐφθάρθαι ποτέ, καὶ τὰ νῦν ἄμα μὲν ἀλλήλοις οὐκ ἔσται, ἐφθάρθαι δὲ 15 ἀνάγκη ἀεὶ τὸ πρότερον. Ἐν ἑαυτῷ μὲν οῦν ἐφθάρθαι οὐχ οῖόν τε διὰ τὸ εἶναι τότε, ἐν ἄλλῷ δὲ νῦν ἐφθάρθαι τὸ πρότερον νῦν οὐκ ἐνδέχεται. Ἔστω γὰρ ἀδύνατον ἐχόμενα

27-28 διωρίσθω FGHI Th. 140, 6 Sp. 693, 4; 646, 14: -ώρισται Ε. 218 a -6 μετρεῖ τε: μετρεῖται Al. laud. ap. Sp. 697, 17 || 8 ante τὸ add. αὐτὸ Torstrik coll. Sp. 698, 1 cf. 697, 33 un. cod. || 10 post ἢ add. ἀεὶ Torstrik || 18 ἔστω FGHI Sp. 796, 16: -τιν Ε.

En effet, admettons-le, la continuité des instants entre eux, comme celle des points, est impossible; si donc il n'est pas détruit dans l'instant consécutif, mais dans un autre, il coexisterait avec les instants intermédiaires, qui sont en fait en nombre infini, or, c'est impossible. 21 Maintenant il ne peut pas demeurer toujours le même; car pour aucune chose divisible limitée, il n'y a qu'une limite unique, qu'elle soit continue suivant une seule direction ou suivant plusieurs; or, l'instant est une limite et il est possible de prendre un temps fini. En outre, comme la coexistence selon le temps (le fait de n'être ni antérieur ni postérieur) consiste dans le fait d'être « dans le même », entendez dans le même instant, si les choses antérieures et les postérieures sont dans cet instant, les événements vieux de dix mille ans coexisteront avec ceux d'aujourd'hui, et rien ne serait plus antérieur ni postérieur à rien.

Difficultés
sur la nature.

31 Voilà donc suffisamment exposées les
difficultés relatives aux propriétés du temps;
quel il est et quelle est sa nature, la tradi-

tion n'éclaircit pas ici l'obscurité que nous avons trouvée dans le développement précédent. Les uns, en effet, prétendent que c'est le mouvement du tout qui est le temps, d'autres que c'est la sphère elle-même. ¹Or, la partie du mouvement circulaire est encore temps, oui, mais elle n'est plus mouvement circulaire, car ce qu'on considère alors, c'est une partie de mouvement circulaire, ce n'est plus un mouvement circulaire. En outre, s'il y avait plusieurs cieux, le mouvement de l'un quelconque d'entre eux serait le temps au même titre, et ainsi coexisteraient plusieurs temps. ⁵D'autre part, si la sphère du tout a paru à certains être le temps, c'est parce que tout est dans le temps et dans la sphère du tout; c'est là une théorie trop simpliste pour qu'on en examine les impossibilités.

Rapport du temps au mouvement. 1. Le temps n'est pas mouvement. <sup>9</sup>Mais, puisque le temps paraît surtout être un mouvement et un changement, c'est cet aspect qu'il faut examiner. Or, le changement et le mouvement de chaque chose sont uniquement dans la chose qui

change, ou là où se trouve être la chose mue et changeante ellemême; mais le temps est partout et en tous également. <sup>13</sup> En outre, tout changement est plus rapide ou plus lent, le temps εΐναι ἀλλήλων τὰ νῦν ἄσπερ στιγμὴ στιγμῆς. Εἴπερ οὖν ἐν τῷ ἐφεξῆς οὐκ ἔφθαρται ἀλλ' ἐν ἄλλφ, ἐν τοῖς μεταξὺ 20 τοῖς νῦν ἀπείροις οὖσιν ἄμα ἀν εἴη· τοῦτο δ' ἀδύνατον. ᾿Αλλὰ μὴν οὐδ' ἀεὶ τὸ αὐτὸ διαμένειν δυνατόν· οὐδενὸς γὰρ διαιρετοῦ πεπερασμένου εν πέρας ἐστίν, οὔτ' ἄν ἐφ' εν ἢ συνεχὲς οὔτ' ἄν ἐπὶ πλείω· τὸ δὲ νῦν πέρας ἐστί, καὶ χρόνον ἔστι λαδεῖν πεπερασμένον. Ἔτι εἰ τὸ ἄμα εἴναι κατὰ χρόνον καὶ 25 μήτε πρότερον μήτε ὕστερον τὸ ἐν τῷ αὐτῷ εἴναι καὶ ἐν τῷ νῦν ἐστίν, εἰ τά τε πρότερον καὶ τὰ ὕστερον ἔν τῷ νῦν τφδί ἐστιν, ἄμα ἄν εἴη τὰ εἰς ἔτος γενόμενα μυριοστὸν τοῖς γενομένοις τήμερον, καὶ οὔτε πρότερον οὔθ' ὕστερον οὖδὲν ἄλλου.

Περὶ μὲν οὖν τῶν ὑπαρχόντων αὐτῷ τοσαῦτ' ἔστω διηπορημένα· τί δ' ἔστὶν ὁ χρόνος καὶ τίς αὐτοῦ ἡ φύσις, ὁμοίως
ἔκ τε τῶν παραδεδομένων ἄδηλόν ἔστι, καὶ περὶ ῶν τυγχάνομεν διεληλυθότες πρότερον. Οἱ μὲν γὰρ τὴν τοῦ ὅλου κίνησιν εἶναί φασιν, οἱ δὲ τὴν σφαῖραν αὐτήν. Καίτοι τῆς περιφορᾶς καὶ τὸ μέρος χρόνος τίς ἔστι, περιφορὰ δέ γε οὔ·
μέρος γὰρ περιφορᾶς τὸ ληφθέν, ἀλλ' οὐ περιφορά. ἔΕτι δ'
εἰ πλείους ἦσαν οἱ οὐρανοί, δμοίως ἄν ἦν δ χρόνος ἡ ὅτουοῦν
αὐτῶν κίνησις, ὥστε πολλοὶ χρόνοι ἄμα. Ἡ δὲ τοῦ ὅλου 5
σφαῖρα ἔδοξε μὲν τοῖς εἰποῦσιν εἶναι ὁ χρόνος, ὅτι ἔν τε
τῷ χρόνῷ πάντα ἔστὶ καὶ ἐν τῆ τοῦ ὅλου σφαίρᾳ· ἔστι δ'
εὐηθικώτερον τὸ εἰρημένον ἢ ὥστε περὶ αὐτοῦ τὰ ἀδύνατα
ἔπισκοπεῖν.

επεί δὲ δοκεῖ μάλιστα κίνησις εῖναι καὶ μεταβολή τις ὁ χρόνος, τοθτ' ἄν εἴη σκεπτέον. Ἡ μὲν οὖν ἑκάστου 10 μεταβολὴ καὶ κίνησις ἐν αὐτῷ τῷ μεταβάλλοντι μόνον ἐστίν, ἢ οῧ ἄν τύχῃ ὄν αὐτὸ τὸ κινούμενον καὶ μεταβάλλον· ὁ δὲ χρόνος ὁμοίως καὶ πανταχοῦ καὶ παρὰ πῶσιν. ετι δὲ

<sup>19</sup> στιγμή FGHI: -ὴν E Sp. 796, 17 || 26 καὶ ἐν τῷ codd. Sp. 796, 23: Bonitz eiic. vel in καὶ ἐνὶ τῷ commut. coll. Th. 141, 32 Sp. 699, 27 Ph. 708, 17 Aristote 218 a g, b 27 || 28 γενόμενα codd.: γενησό- Sp. 796, 25 Diels coll. 1386 a 29 || 218 b 1-2 τῆς περιφορᾶς: τοῦ χρόνου Torstrik coll. Ph. 712, 23 || 3 δ' om. F Th.142, 30.

non ; car la lenteur et la rapidité sont définies par le temps: est rapide ce qui est mû beaucoup en peu de temps, lent ce qui est mû peu en beaucoup; mais le temps n'est pas défini par le temps, ni comme quantité, ni comme qualité.

On voit donc que le temps n'est pas mouvement ; d'ailleurs pour le moment nous n'avons à faire aucune différence entre

mouvement et changement.

### 44

[Fin de l'étude critique. Définition du temps.]

2. Le temps n'est pas sans le mouvement.

21 Maintenant le temps n'existe pourtant pas sans le changement; en effet, quand nous ne subissons pas de changements dans notre pensée, ou que nous ne les apercevons

pas, il ne nous semble pas qu'il se soit passé du temps ; c'est la même impression qu'ont à leur réveil les gens qui, d'après la fable, ont dormi à Sardes auprès des héros: ils relient, en effet, l'instant d'avant à celui d'après et en font un seul, effaçant l'intervalle parce qu'il est vide de sensation. Si donc l'instant n'était pas différent mais identique et unique, il n'y aurait pas de temps; de même, quand sa variation échappe, il ne semble pas qu'il y ait un temps intermédiaire. Ainsi, puisque, s'il nous arrive de ne pas penser qu'il s'écoule du temps, c'est quand nous ne déterminons aucun changement et que l'âme paraît durer dans un état unique et indivisible, puisque au contraire, c'est en sentant et déterminant que nous disons qu'il s'est passé du temps, on voit qu'il n'y a pas de temps sans mouvement ni changement. Il est donc clair que le temps n'est ni le mouvement, ni sans le mouvement.

du mouvement.

<sup>2</sup> Mais, puisque nous cherchons l'essence L'essence du temps. du temps, il faut saisir, en partant de cette première analyse, quel élément du mouvement est le temps. En effet, c'est en perce-

vant le mouvement que nous percevons le temps : car si, quand nous sommes dans l'ombre et ne ressentons rien par l'intermédiaire du corps, un mouvement se produit dans l'âme, aussitôt alors il semble que simultanément un certain temps se soit passé; et, inversement quand un certain temps paraît s'être passé, simultanément aussi un certain mouvement paraît s'être produit. Par suite, le temps est mouvement ou quelque chose du mouvement;

μεταβολή μέν ἐστι πᾶσα θάττων καὶ βραδυτέρα, χρόνος δ' οὖκ ἔστιν τὸ γὰρ βραδὺ καὶ ταχὺ χρόνφ ἄρισται, ταχὺ μὲν τὸ ἐν δλίγφ πολὺ κινούμενον, βραδὺ δὲ τὸ ἐν πολλῷ δλίγον δ δὲ χρόνος οὖχ ἄρισται χρόνφ, οὔτε τῷ ποσός τις ... εἶναιοὔτε τῷ ποιός. "Οτι μὲν τοίνυν οὖκἔστι κίνησις, φανερόν μηδὲν δὲ διαφερέτω λέγειν ἡμῖν ἐν τῷ παρόντι κίνησιν ἢ μεταβολήν.

### 11

'Αλλὰ μὴν οὐδ' ἄνευ γε μεταβολῆς' ὅταν γὰρ μηδὲν αὐτοὶ μεταβάλλωμεν τὴν διάνοιαν ἢ λάθωμεν μεταβάλλοντες, οὐ δοκεῖ ἡμῖν γεγονέναι χρόνος, καθάπερ οὐδὲ τοῖς ἐν Σαρδοῖ μυθολογουμένοις καθεύδειν παρὰ τοῖς ἤρωσιν, ὅταν ἐγερθῶσιν' συνάπτουσι γὰρ τὸ πρότερον νῦν τῷ ὕστερον 25 νῦν καὶ ἐν ποιοῦσιν, ἐξαιροῦντες διὰ τὴν ἀναισθησίαν τὸ μεταξύ. "Ωσπερ οῦν εἰ μὴ ῆν ἔτερον τὸ νῦν ἀλλὰ ταὐτὸ καὶ ἔν, οὐκ ἀν ῆν χρόνος, οὕτως καὶ ἐπεὶ λανθάνει ἔτερον ὄν, οὐ δοκεῖ εἶναι τὸ μεταξύ χρόνος. Εἰ δὴ τὸ μὴ οἴεσθαι εἶναι χρόνον τότε συμβαίνει ἡμῖν, ὅταν μὴ δρίζωμεν μηδεμίαν ³ο μεταβολήν, ἀλλὰ ἐν ἑνὶ καὶ ἀδιαιρέτφ φαίνηται ἡ ψυχὴ μένειν, ὅταν δ' αἰσθώμεθα καὶ δρίσωμεν, τότε φαμὲν γεγονέναι χρόνον, φανερὸν ὅτι οὐκ ἔστιν ἄνευ κινήσεως καὶ μεταβολῆς χρόνος. "Οτι μὲν οῦν οὅτε κίνησις οὕτ' ἄνευ κινήσεως δ χρόνος 219 α ἐστί, φανερόν.

Ληπτέον δέ, ἐπεὶ ζητοθμεν τί ἐστιν ὁ χρόνος, ἐντεθθεν ἀρχομένοις, τί τῆς κινήσεως ἐστιν. Ἅμα γὰρ κινήσεως αἰσθανόμεθα καὶ χρόνου καὶ γὰρ ἐὰν ἢ σκότος καὶ μηδὲν διὰ τοθ σωματος πάσχωμεν, κίνησις δέ τις ἐν τῆ ψυχῆ ἐνῆ, εὐθὺς ἄμα δοκεῖ τις γεγονέναι καὶ χρόνος. Ἦλλὰ μὴν καὶ ὅταν γε χρόνος δοκῆ γεγονέναι τις, ἄμα

15 τὸ γὰρ βραδὸ καὶ ταχὸ: τὸ μὲν γὰρ θὰττον και βραδότερον Th. 143, 12 τὸ τ. κ. β. Sp. 706, 9 τὸ γὰρ β. κ. τὸ τ. I  $\parallel$  23 ἐν Σαρδοῖ F: ἐν τῆ Σ. GHI Σαρδοῦ E Th. 144, 5  $\parallel$  25 τὸ: τῷ Torstrik  $\parallel$  τῷ FGHI Th. 144, 8: τὸ E Torstrik  $\parallel$  249 a 1 ὅτι -3 ἐστί praeterm Th. 145, 7  $\parallel$  3 τί: εἴ τι Torstrik.

comme il n'est pas le mouvement, il est donc quelque chose du mouvement.

10 Or, puisque le mû est mû d'un point de L'antérieur départ à un point d'arrivée (1) et que toute et le postérieur. grandeur est continue, le mouvement obéit à la grandeur; car c'est par la continuité de la grandeur que le mouvement est continu; et, par le mouvement, le temps; en effet, le temps paraît toujours s'être écoulé proportionnellement au mouvement. 14 Or, l'antérieur et le postérieur sont originairement dans le lieu. Et cela selon la position, bien entendu; mais si la relation de l'antérieur au postérieur est dans la grandeur, nécessairement elle sera aussi dans le mouvement, par analogie avec la grandeur. Mais elle est aussi dans le temps puisque le temps et le mouvement obéissent toujours l'un à l'autre. D'autre part l'antérieur-postérieur, [pour l'un et l'autre], est dans le mouvement, et, quant au sujet, le mouvement même; mais, quant à l'essence, il est différent et n'est pas le mouvement. 22 Maintenant, et c'est notre question actuelle, nous connaissons le temps quand nous avons déterminé le mouvement en utilisant, pour cette détermination, l'antérieur-postérieur; et nous disons que du temps s'est passé, quand nous prenons sensation de l'antérieur-postérieur dans le mouvement.

Le nombre.

25 Cette détermination suppose qu'on prend ces termes l'un distinct de l'autre, avec un intervalle différent d'eux; quand, en effet, nous distinguons par l'intelligence les extrémités et le milieu, et que l'âme déclare qu'il y a deux instants, l'antérieur, d'une part, le postérieur, d'autre part, alors nous disons que c'est là un temps; car ce qui est déterminé par l'instant paraît être temps; et nous accepterons cela comme acquis.

Définition du temps.

Ouand donc nous sentons l'instant comme antérieur et postérieur dans le mouvement, ou bien encore comme identique, mais comme fin de l'antérieur et commencement du postérieur, il semble qu'aucun temps ne s'est passé par ce qu'aucun mouvement ne s'est produit. Quand au contraire nous percevons l'antérieur et le postérieur, alors nous disons qu'il y a temps; voici en effet ce qu'est le temps: le nombre du mouvement selon l'antérieur-postérieur.

(1) Principe d'apparence analytique, fondement de la théorie de la continuité du mouvement (livre VI).

καὶ κίνησίς τις φαίνεται γεγονέναι. "Ωστε ήτοι κίνησις ή τής κινήσεώς τι έστιν δ χρόνος. Έπει οθν ου κίνησις, ανάγκη της κινήσεώς τι είναι αὐτόν.

Επεί δε το κινούμενον κινείται έκ τινος εἴς τι καὶ πᾶν μέγεθος συνεχές, ἀκολουθεῖ τῷ μεγέθει ή κίνησις. διὰ γὰρ τὸ τὸ μέγεθος εΐναι συνεχές καὶ ή κίνησίς έστι συνεχής, διά δὲ τὴν κίνησιν δ χρόνος. ὅση γὰρ ἡ κίνησις, τοσοθτος καὶ ὁ χρόνος ἀεὶ δοκεῖ γεγονέναι. Τὸ δὲ δὴ πρότερον καὶ ὕστερον ἐν τόπφ πρῶτόν ἐστιν. Ἐνταῦθα μὲν δὴ 15 τῆ θέσει ἐπεὶ δ' ἐν τῷ μεγέθει ἐστὶ τὸ πρότερον καὶ ὕστερον, ανάγκη και έν κινήσει είναι το πρότερον και ύστερον, ανάλογον τοῖς ἔκεῖ. 'Αλλὰ μὴν καὶ ἐν χρόνφ ἐστὶ τὸ πρότερον και ύστερον διά το ἀκολουθείν ἄει θατέρφ θάτερον αὐτῶν. "Εστι δὲ τὸ πρότερον καὶ ὕστερον [αὐτῶν] ἐν τῆ κινήσει, δ μέν ποτε 20 ων κίνησίς έστιν· τὸ μέντοι είναι αὐτῷ ἔτερον καὶ οὐ κίνησις. \*Αλλά μὴν καὶ τὸν χρόνον γε γνωρίζομεν, ὅταν ὁρίσωμεν την κίνησιν, τὸ πρότερον καὶ ὅστερον ὁρίζοντες καὶ τότε φαμὲν γεγονέναι χρόνον, ὅταν τοῦ προτέρου καὶ ὑστέρου ἐν τῆ κινήσει αἴσθησιν λάβωμεν. 25

Ορίζομεν δὲ τῷ ἄλλο καὶ ἄλλο ύπολαβείν αὐτά, και μεταξύ τι αὐτῶν ἔτερον ὅταν γὰρ έτερα τὰ ἄκρα τοῦ μέσου νοήσωμεν, καὶ δύο εἴπη ή ψυχή τὰ υθν, τὸ μὲν πρότερον τὸ δ' ὅστερον, τότε καὶ τοθτό φαμεν είναι χρόνον. τὸ γὰρ δριζόμενον τῷ νθν χρόνος είναι δοκεί και δποκείσθω.

Όταν μέν οὖν ὡς εν τὸ νῦν αἰσθανώμεθα, και μη ήτοι ως πρότερον και ύστερον εν τη κινήσει ή ώς τὸ αὐτὸ μέν προτέρου δὲ καὶ ὑστέρου τινός, οὐ δοκεῖ χρόνος γεγονέναι οὐθείς, ὅτι οὐδὲ κίνησις. "Οταν δὲ τὸ πρότερον καὶ ὕστερον, τότε λέγομεν χρόνον τοθτο γάρ ἐστιν ὁ χρόνος, 219 b

13 διά — χρόνος Η. Th. 145, 25 Sp. 710, 25, 26-28: om. EFGI cf. Ph. 714, 14-15; 718, 31; 719, 7 | 14 82 84 FGI: 84 EH Th. 149, 11 Al. ap. Sp. 715, 13 Sp. 718, 23 δέ Sp. 712, 4 || 20 αὐτῶν om. Η Ph. 720. 24 to Torstrik | έν τῆ χινήσει om. Ph. ibid. at cf. 720, 25-27.

9 b

Éclaircissement de la définition.

2 Le temps n'est donc pas mouvement mais n'est qu'en tant que le mouvement comporte un nombre. La preuve, c'est que le nombre nous permet de distinguer le plus et le moins, et le temps, le plus et le moins de mouvement; le temps est donc une espèce de nombre.

5 Mais nombre s'entend de deux façons: il y a, en effet, le nombre comme nombré et nombrable, et le nombre comme moyen de nombrer. Or, le temps, c'est le nombré, non le moyen de nombrer. Or le moyen de nombrer et

L'instant et le temps. Jours autre, de même le temps. Le temps pris tout d'une pièce en entier est le même; car l'instant est le même dans son sujet, mais dans son essence il est autre (1). Et si l'instant mesure le temps, c'est en tant qu'antérieur et postérieur.

1. Identique et différent.

1. Identique et différent.

en un sens non; en tant qu'il varie d'un moment à l'autre, il est différent: telle est

l'essence de l'instant, nous l'avons vu tout à l'heure; quant à son sujet, il est le même. 15 En effet, comme on l'a dit, le mouvement obéit à la grandeur, et le temps au mouvement; et semblablement, au point obéit le transporté, qui nous permet de connaître le mouvement et l'antérieur et le postérieur dans le mouvement. Or le transporté est le même comme sujet (c'est ou un point ou une pierre ou une autre chose de ce genre), mais autre par la définition; ainsi les sophistes considèrent Coriscus au lycée comme différent de Coriscus sur l'agora; et cela parce qu'il est tantôt ici et tantôt là. Or, au transporté correspond l'instant, comme le temps au mouvement, car le transporté nous permet de connaître l'antérieur-postérieur dans le mouvement; or, en tant que l'antérieur-postérieur est numérable, on a l'instant; de sorte que, dans le domaine du temps, l'instant comme sujet est le même (car il est l'antérieur-postérieur du mouvement) mais il est différent quant à l'essence; car c'est en tant que l'antérieur-postérieur est numérable qu'on a l'instant.

2. Mesure le temps. 28 Et ce sont là les éléments les plus connaissables; car le mouvement est connu par le mû et le transport par le transporté; en effet, le transporté

la chose nombrée sont distincts.

<sup>(1)</sup> Cf. 219 a 20 et 218 a 8-30.

άριθμός κινήσεως κατά το πρότερον και ύστερον.

Οὐκ ἄρα κίνησις ὁ χρόνος ἀλλ' ἢ ἀριθμὸν ἔχει ἡ κίνησις. Σημεῖον δέ·
τὸ μὲν γὰρ πλεῖον καὶ ἔλαττον κρίνομεν ἀριθμῷ, κίνησιν δὲ
πλείω καὶ ἐλάττω χρόνω, ἀριθμὸς ἄρα τις ὁ χρόνος. Ἐπεὶ ὁ
δ' ἀριθμός ἐστι διχῶς (καὶ γὰρ τὸ ἀριθμούμενον καὶ τὸ ἀριθμητὸν ἀριθμὸν λέγομεν, καὶ ἢ ἀριθμοῦμεν), ὁ δὲ χρόνος ἐστὶ
τὸ ἀριθμούμενον καὶ οὐχ ῷ ἀριθμοῦμεν. Ἐστι δ' ἔτερον ῷ
ἀριθμοῦμεν καὶ τὸ ἀριθμούμενον.

Καὶ ὅσπερ ἡ κίνησις ἀεὶ ἄλλη καὶ ἄλλη, καὶ ὁ χρόνος. Ὁ δ᾽ ἄμα πῶς χρόνος ὁ αὐτός・τὸ το γὰρ νῦν τὸ αὐτὸ ὅ ποτ᾽ ἣν・τὸ δ᾽ εἶναι αὐτῷ ἔτερον. Τὸ δὲ νῦν τὸν χρόνον μετρεῖ, ἣ πρότερον καὶ ὕστερον.

Τό δὲ νῦν ἔστι μὲν ὡς τὸ αὐτό, ἔστι δ' ὡς οὐ τὸ αὐτό ἢ μὲν γὰρ ἐν ἄλλφ καὶ ἄλλφ, ἔτερον (τοθτο δ' ἢν αὐτῷ τὸ νῦν), ἢ δὲ ὅ ποτε ὄν ἐστι τὸ νῦν, τὸ αὐτό ἀκολουθεῖ γάρ, ὡς ἐλέχθη, τῷ μὲν 15 μεγέθει ἡ κίνησις, ταύτη δ' ὁ χρόνος, ὡς φαμέν. Καὶ ὁμοίως δὴ τῆ στιγμὴ τὸ φερόμενον, ῷ τὴν κίνησιν γνωρίζομεν καὶ τὸ πρότερον ἐν αὐτῆ καὶ τὸ ὕστερον. Τοῦτο δὲ δ μέν ποτε ὂν τὸ αὐτό (ἢ στιγμὴ γὰρ ἢ λίθος ἤ τι ἄλλο τοιοθτόν ἐστι), τῷ λόγφ δὲ ἄλλο, ὥσπερ οἱ σοφισταὶ λαμβάνουσιν ἔτερον τὸ 20 Κορίσκον ἐν Λυκείφ εἶναι καὶ τὸ Κορίσκον ἐν ἄγορῷ. Καὶ τοῦτο δὴ τῷ ἄλλοθι καὶ ἄλλοθι εἶναι ἔτερον. Τῷ δὲ φερομένφ ἀκολουθεῖ τὸ νῦν, ὥσπερ ὁ χρόνος τῆ κινήσει τῷ γὰρ φερομένφ γνωρίζομεν τὸ πρότερον καὶ ὕστερον ἐν κινήσει ἢ δ' ἀριθμητὸν τὸ πρότερον καὶ ὕστερον, τὸ νῦν ἐστίν 25 ‰στε καὶ ἐν τούτοις, δ μέν ποτε ὂν νῦν, ἔστι τὸ αὐτό τὸ πρό-

249 b 3 η : η η Τorstrik || 6-7 ἀριθμητόν : ἀριθμοῦν Ε || 7 δὲ : δη GF Bonitz Torstrik || 8 τὸ ἀριθμοῦμενον καὶ οὐχ ῷ : οὐχ ὁ ἀριθμοῦμενος ἀλλ' ῷ Aspasius laud. ap. Sp. 714, 33 Duhem || 12 μετρεῖ ῆ πρότερον καὶ ὕστερον FGHI cf. Sp. 722, 15: μετρεῖ ῆ πρ. κ. ὕσ. ὁρίζει Ε ὁρίζει ῆ πρ. κ. ὕσ. Τorstrik διαιρεῖ ῆ πρ. κ. ὕσ. Gottschlich. ῆ π. κ. ὕσ. ὁρίζει Prantl. || 14 νῦν : νῦν εἶναι Ph. 726, 21 Bonitz coll. b 11, 27 || ῆ δὲ δ : δ δὲ GHI Ph. 726, 27 Sp. 722, 19 Torstrik || 17 τῆ om. Ε εἰίς. Torstrik || 26 τὸ ante πρότερον om. FG.

est un être individuel, le mouvement, non. En un sens, donc, l'instant est toujours le même, et, en un autre, il n'est pas le même, et en effet c'est le cas du transporté.

b

33 L'on voit de même que, sans le temps, pas d'instant, sans l'instant pas de temps; de même, en effet, que le transporté et a le transport coexistent, ainsi coexistent le nombre du transporté et celui du transport. Le temps, en effet, est le nombre du transport et l'instant, de même que le transporté, est comme l'unité du nombre (1).

<sup>4</sup> Le temps est aussi continu par l'instant 3. Divise et continue le temps. et est divisé selon l'instant: car, ici aussi, il y a correspondance avec ce qui se passe entre le transport et le transporté. En effet, le mouvement et le transport sont un par l'unité du transporté, et s'il y a variation, c'est non quant au sujet (ce qui serait une rupture de l'unité du mouvement), mais quant à l'essence. De là vient, en effet, la détermination du mouvement comme antérieur et postérieur. Et cette propriété correspond aussi en quelque manière à celle du point: car le point rend la longueur continue et la détermine ; il est, en effet, le commencement d'une partie et la fin d'une autre. Toutefois quand on prend ainsi comme double (2) l'élément unique, un arrêt est inévitable, le même point étant fin et commencement. Mais l'instant, par le mouvement continuel du transporté, est toujours différent, de sorte que le temps est nombre, non dans l'hypothèse où l'on se servirait du même point comme commencement et fin, mais plutôt si l'on considère les extrémités d'une ligne, cette ligne étant la même et ne formant pas de parties en acte; et cela, d'abord, pour la raison qu'on a dite (on prendrait le point pour double, de sorte qu'un arrêt se produirait) 18 Et l'on voit en outre que l'instant n'est pas plus partie du temps que l'élément du mouvement ne l'est du mouvement ou les points de la ligne; mais ce sont deux lignes qui sont parties d'une ligne.

4. Résumé.

21 Donc, en tant que limite, l'instant n'est
pas le temps, mais est un accident; en tant
qu'il nombre, il est nombre; car les limites n'appartiennent

(2) Sur cette expression voir 220 a 18; 263 a 24; 427 a 12-13; 698 a 18; sur la continuité de la ligne VI, 1-3. A. étudie ici le laps.

<sup>(1)</sup> Sur la mesure du temps par l'instant cf. 218 a 6-7; 220 a 14-18. L'instant est donc un élément de grandeur qui n'en est pas partie. Sur la mesure par composition, voir Méta,  $\Delta$ , 10, 218 a 6.

τερον γάρ και ύστερόν έστι έν κινήσει το δ' είναι έτερον. ή ἀριθμητὸν γὰρ τὸ πρότερον καὶ ὕστερον, τὸ νθν ἐστίν.

γνώριμον δὲ μάλιστα τοθτ' ἐστίν· καὶ γὰρ ἡ κίνησις διὰ τὸ κινούμενον καὶ ή φορά διὰ τὸ φερόμενον τόδε γάρ τι τὸ 3ο φερόμενον, ή δὲ κίνησις οὖ. "Εστι μὲν οὖν ὡς τὸ αὐτὸ τὸ νθν ἀεί, ἔστι δ' ὡς οὐ τὸ αὐτό καὶ γὰρ τὸ φερόμενον.

Φανερον δε και ότι είτε χρόνος μήν είη, το νθν ούκ αν εἴη, εἴτε τὸ νθν μὴ εἴη, χρόνος οὐκ ἄν εἴη άμα γὰρ ώσπερ 220 a τὸ φερόμενον καὶ ἡ φορά, οὕτως καὶ ὁ ἀριθμὸς ὁ τοῦ φερομένου καὶ ὁ τῆς φορᾶς. Χρόνος μὲν γὰρ ὁ τῆς φορᾶς ἄριθμός, τὸ νθν δὲ ὡς τὸ φερόμενον οΐον μονὰς ἄριθμοθ.

Kal

συνεχής τε δή δ χρόνος τῷ νθν, καὶ διήρηται κατά τὸ νθν ἀκολουθεί γὰρ καὶ τοῦτο τῆ φορὰ καὶ τῷ φερομένο καὶ γὰρ ἡ κίνησις καὶ ἡ φορὰ μία τῷ φερομένῳ, ὅτι ἔν, καὶ οὖχ ὅ ποτε ὄν (καὶ γὰρ ἄν διαλίποι) ἀλλὰ ⟨ἄλλα⟩ τῷ λόγφ. Καὶ γάρ δρίζει την πρότερον και ύστερον κίνησιν τοθτο. "Ακολουθεί δέ και τοθτό πως τή στιγμή και γάρ ή στιγμή και συνέχει 10 τὸ μῆκος καὶ ὁρίζει ἔστι γὰρ τοῦ μὲν ἄρχὴ τοῦ δὲ τελευτή. 'Αλλ' όταν μεν ούτω λαμβάνη τις ώς δυσί χρώμενος τῆ μιὰ, ανάγκη ϊστασθαι, εὶ ἔσται ἀρχὴ καὶ τελευτὴ ἡ αὐτὴ στιγμή. Τὸ δὲ νθν διὰ τὸ κινείσθαι τὸ φερόμενον ἀεὶ ἔτερον ἄσθ' δ γρόνος ἀριθμὸς οὐχ ὡς τῆς αὐτῆς στιγμῆς, ὅτι ἀρχὴ καὶ 15 τελευτή, αλλ' ώς τα έσχατα της αυτης μαλλον, και ουχ ώς τὰ μέρη, διά τε τὸ εἰρημένον (τῆ γὰρ μέση στιγμῆ ὡς δυσί χρήσεται, ώστε ήρεμείν συμβήσεται). Καὶ ἔτι φανερόν ότι οὐδὲ μόριον τὸ νθν τοθ χρόνου, οὐδ' ἡ διαίρεσις τῆς κινήσεως, ώσπερ οὐδ' αἱ στιγμαὶ τῆς γραμμῆς αἱ δὲ γραμμαὶ 20 αί δύο της μιας μόρια. "Η μέν οθν πέρας το νθν, οδ χρόνος,

27 ante ev add. to FGHI | 31-32 to vov as! E Diels: vov Sp. 724. 24 το νῦν λεγόμενον ἀεὶ FGHI || 220 a 8 ἄλλα add. nos cf. 219 b 20, 220 b 8 || 9 post τούτο add. καὶ συνέχει Torstrik || 19 μόριον — κινήσεως: μέρος ὁ χρόνος τῆς κινήσεως Al. Aspasius ap. Sp. 728, 12 Ph. 736, 5 | 21 χρόνος: -ου Torstrik.

qu'aux choses dont elles sont les limites; au contraire le nombre de ces chevaux, la dizaine, se trouve ailleurs.

Reprise de la définition. On voit donc que le temps est nombre du mouvement selon l'antérieur-postérieur, et est continu, car il appartient à un continu.

12

[Conséquences de la définition. L'existence dans le temps.]

Le temps
comme grandeur.

absolu, c'est la dyade. Mais comme nombre concret, en un sens il existe, en un autre non: par exemple, pour la ligne, le plus petit, en quantité, c'est deux ou une seule ligne; en grandeur il n'y a pas de plus petit, car toute ligne se divise. Par suite, de même, le temps; il y a un plus petit temps selon le nombre (un ou deux temps), selon la grandeur il n'y en a pas.

<sup>32</sup> Or, l'on voit qu'on ne parle pas de la vitesse ni de la lenteur du temps, mais on dit bien qu'il y a beaucoup ou peu de temps, qu'il est grand et court. En tant que continu, en effet, il est grand et court; en tant que nombre, il y en a beaucoup ou peu. Mais il n'est ni rapide, ni lent; en effet, il n'y a pas de nombre

nombrant qui soit rapide ou lent.

Le temps comme identique et varié.

5 Et certes, il est simultanément le même partout; mais, comme antérieur-postérieur il n'est plus le même; car le changement,

en tant que présent, est un, mais différent en tant que passé et futur. N'oublions pas que le temps est nombre, non comme moyen de nombrer, mais comme nombré. Or celui-ci se produit dans l'antérieur et le postérieur, toujours différent; car les instants sont différents. Au contraire, le nombre de cent chevaux et celui de cent hommes sont uniques et identiques; ce sont les choses dont il est nombre qui différent, les chevaux des hommes. En outre, comme il peut y avoir un mouvement unique et identique par la périodicité, ainsi du temps; par exemple une année, un printemps, un automne.

Mesure réciproque du temps et du mouvement. <sup>14</sup> D'autre part nous mesurons non seulement le mouvement par le temps, mais aussi le temps par le mouvement, parce qu'ils se déterminent réciproquement; car le temps

ἀλλὰ συμβέβηκεν. ἢ δ' ἀριθμεῖ, ἀριθμός τὰ μὲν γὰρ πέρατα ἐκείνου μόνον ἐστὶν οῧ ἐστὶ πέρατα, ὁ δ' ἀριθμὸς ὁ τῶνδε τῶν ἵππων, ἡ δεκάς, καὶ ἄλλοθι. "Ότι μὲν τοίνυν ὁ χρόνος ἄριθμός ἔστι κινήσεως κατά τὸ πρότερον καὶ ὕστερον, καὶ 25 συνεχής (συνεχοθς γάρ), φανερόν.

ελάχιστος δὲ ἀριθμὸς ὁ μὲν ἀπλῶς ἐστίν, ἡ δυάς. Τίς δ' ἀριθμὸς ἔστι μὲν ὡς ἔστιν, ἔστι δ' ὡς οὐκ ἔστιν, οΐον γραμμῆς ἐλάχιστος πλήθει μέν ἐστιν αἱ δύο ἢ ἡ μία, μεγέθει δ' οὐκ ἔστιν ἐλάχιστος ἀεὶ γὰρ διαιρεῖται πάσα γραμμή. 30 "Ωσθ' δμοίως και δ χρόνος. ἐλάχιστος γὰρ κατὰ μὲν ἄριθμόν ἐστιν ὁ εῖς ἢ οἱ δύο, κατὰ μέγεθος δ' οὐκ ἔστιν.

Φανερὸν

δὲ καὶ ὅτι ταχύς μὲν καὶ βραδύς οὐ λέγεται, πολὺς δὲ 220 b καὶ δλίγος καὶ μακρὸς καὶ βραχύς. "Η μὲν γὰρ συνεχής, μακρός καὶ βραχύς, ἢ δο ἀριθμός, πολύς καὶ δλίγος. Ταχύς δὲ καὶ βραδύς οὐκ ἔστιν. οὐδὲ γὰρ ἀριθμὸς ῷ ἀριθμοῦμεν ταχύς καὶ βραδύς οὐδείς.

Καὶ ὁ αὐτὸς δὴ πανταγοῦ άμα πρότερον δέ καὶ ὕστερον οὐχ ὁ αὐτός, ὅτι καὶ ἡ μεταβολή ή μὲν παροθσα μία, ή δὲ γεγενημένη καὶ ή μέλλουσα έτέρα. Ὁ δὲ χρόνος ἀριθμός ἐστιν οὐχ ῷ ἀριθμοθμεν άλλ' ὁ ἄριθμούμενος. Οΰτος δὲ συμβαίνει πρότερον καὶ ὕστερον ἀεὶ ἔτερος· τὰ γὰρ νθν ἔτερα. "Εστι δὲ ὁ ἀριθμὸς εἶς μὲν 10 καὶ ὁ αὐτὸς ὁ τῶν ἑκατὸν ἵππων καὶ ὁ τῶν ἑκατὸν ἀνθρώπων, ῶν δ' ἀριθμός, ἔτερα, οἱ ἵπποι τῶν ἀνθρώπων. Ἐτι ὡς <sub>ε</sub>νδέχεται κίνησιν εΐναι την αὐτην καὶ μίαν πάλιν καὶ πάλιν, ούτω και χρόνον, οΐον ένιαυτον ή ἔαρ ή μετόπωρον.

<sup>22</sup> ἀριθμεῖ: -εῖται Al. laud. ap. Sp. 729, 10. || 23 δ' : γὰρ Sp. 729, 14 | 220 b 4-5 & αριθμούνεν eiic. Th. 153, 1 Torstrik | 5 δή Ε: δὲ cett. Sp. 773, I | 6 πρότερον ... υστερον EFHI Th. 153, 10 Sp. 731, 8: -05...-05 G Th. 153, 2 cf. Sp. 731, 30 | 13-14 πάλιν καὶ πάλιν codd. Torstrik : πάλιν Th. 153, 9.

détermine le mouvement dont il est nombre, et le mouvement, le temps. Et nous parlons de beaucoup ou de peu de temps, en le mesurant par le mouvement, de même que nous mesurons le nombre par le nombrable, le nombre des chevaux, par exemple, par le cheval unité; en effet, c'est par le nombre que nous connaissons la quantité des chevaux, et réciproquement, c'est par le cheval unité que nous connaissons le nombre même des chevaux (1). De même pour le temps et le mouvement; par le temps nous mesurons le mouvement, par le mouvement le temps. Et c'est naturel: car le mouvement correspond à la grandeur et le temps au mouvement, parce que ce sont des quantités et des quantités continues et divisibles ; c'est, en effet, parce que la grandeur a ces caractères qu'ils retombent sur le mouvement, et, par le mouvement sur le temps; et nous mesurons la grandeur par le mouvement et le mouvement par la grandeur; nous disons en effet qu'une route est considérable si le voyage est tel, et que le voyage est considérable si la route est telle. Et, de même, pour le temps si le mouvement l'est, et pour le mouvement si le temps l'est.

L'existence dans le temps : Du mouvement. <sup>32</sup> Mais puisque le temps est mesure du mouvement et du mouvement en train de se faire, et qu'il mesure le mouvement par la détermination d'un certain mouvement

qui sera l'unité de mesure pour le total, de même que la coudée mesure la grandeur en déterminant une certaine grandeur qui est l'unité de mesure pour le tout, ainsi pour le mouvement, être dans le temps c'est être mesuré par le temps, en soi-même et dans son existence, car simultanément le temps mesure le mouvement et son essence, et, pour le mouvement, le fait d'être dans le temps est le fait d'être mesuré dans son existence(2).

Des autres choses.

Tet enfin l'on voit que, pour les autres choses, l'existence dans le temps est le fait d'être mesurées dans leur existence sous l'action du temps. En effet, être dans le temps peut s'entendre de deux manières: d'abord c'est être quand le temps se produit, ensuite c'est être comme l'on dit que certaines choses sont dans le nombre; cela

<sup>(1)</sup> A. distingue mal la mesure d'une grandeur par une unité qui est partie de cette grandeur et la mesure d'une collection par un élément unité (Cf. 220 a 4).

<sup>(2)</sup> Cf. Alexandre (Sp. 735, 29): pour le mouvement comme pour tout ce qui a τὸ εἶναι ἐν τῷ γίνεσθαι, l'essence et l'existence se confondent.

μόνον δὲ τὴν κίνησιν τῷ χρόνω μετροθμεν, ἀλλὰ καὶ τῆ κι- τὸ νήσει τὸν χρόνον διὰ τὸ δρίζεσθαι ὑπ' ἀλλήλων' δ μέν γὰρ γρόνος δρίζει τὴν κίνησιν ἄριθμὸς ὢν αὐτῆς, ἡ δὲ κίνησις τὸν χρόνον. Καὶ λέγομεν πολύν ἢ δλίγον χρόνον τῆ κινήσει μετροθντες, καθάπερ και τῷ ἀριθμητῷ τὸν ἀριθμόν, οῗον τῷ ένι ίππω τον των ίππων αριθμόν. Τω μεν γαρ αριθμώ το 20 των ίππων πλήθος γνωρίζομεν, πάλιν δέ τῷ ένὶ ἵππφ τὸν τῶν ἵππων ἀριθμὸν αὐτόν. Ὁμοίως δὲ καὶ ἐπὶ τοῦ χρόνου καὶ της κινήσεως τῷ μὲν γὰρ χρόνφ τὴν κίνησιν, τῆ δὲ κινήσει τὸν χρόνον μετροθμεν. Καὶ τοθτ' εὐλόγως συμβέβηκεν ἀκολουθεί γὰρ τῷ μὲν μεγέθει ἡ κίνησις, τῆ δὲ κινήσει ὁ χρό- 25 νος, τῷ καὶ ποσὰ καὶ συνεχή καὶ διαιρετὰ εΐναι διὰ μέν γάρ τὸ τὸ μέγεθος εἶναι τοιοθτον ή κίνησις ταθτα πέπονθεν, διά δέ την κίνησιν δ χρόνος. Και μετροθμεν και το μέγεθος τή κινήσει και την κίνησιν το μεγέθει πολλην γάρ είναί φαμεν την δδόν, αν η ή η πορεία πολλή, και ταύτην πολ- 30 λήν, αν ή δδὸς ή πολλή. Καὶ τὸν χρόνον, αν ή κίνησις, καὶ τὴν κίνησιν, ἄν δ χρόνος. Επεί δ' ἐστὶν δ χρόνος μέτρον

Επεί δ' ἐστὶν ὁ χρόνος μέτρον κινήσεως καὶ τοῦ κινείσθαι, μετρεῖ δ' οῧτος τὴν κίνησιν τῷ ὁρί- 221 a σαι τινὰ κίνησιν ἢ καταμετρήσει τὴν ὅλην, ὥσπερ καὶ τὸ μῆκος ὁ πῆχυς τῷ ὡρίσθαι τι μέγεθος δ ἀναμετρήσει τὸ ὅλον, καὶ ἔστι τῆ κινήσει τὸ ἐν χρόνῳ εἶναι τὸ μετρεῖσθαι τῷ χρόνῳ καὶ αὐτὴν καὶ τὸ εἶναι αὐτῆς' ἄμα γὰρ τὴν κί- 5 νησιν καὶ τὸ εἶναι τῆ κινήσει μετρεῖ, καὶ τοῦτ' ἔστιν αὐτῆ τὸ ἐν χρόνῳ εῗναι, τὸ μετρεῖσθαι αὐτῆς τὸ εῖναι.

Δήλον δ'

ότι και τοις άλλοις τουτ' έστι το έν χρόνω είναι, το μετρείσθαι αύτων το είναι υπό του χρόνου. Το γάρ έν χρόνω είναι δυοίν έστι θάτερον, εν μέν το είναι τότε ότε ο χρόνος έστίν, το

30 η I: om. EFGH Th. r54, 2 Laas || 31 η eiic. Laas. || 221 a 6 καί ante τοῦτ': om. Al. ap. Sp. 735, 6 || 7 δηλον δ' EFGI: δὲ δηλον Η δηλον Th. 154, 10 Al. ap. Sp. 735, 9Ph. 749, 15 Damascius ap. Sp. 787, 36 δηλον δή Bonitz.

signifie que la chose est partie ou affection du nombre et en général quelque chose du nombre, ou bien que cette chose est en nombre. Or, le temps étant nombre, l'instant, l'antérieur et tout ce qui est tel sont dans le temps, comme l'unité, l'impair et le pair sont dans le nombre ; ceci est, en effet, quelque chose du nombre, cela est quelque chose du temps; selon l'autre sens, les choses sont dans le temps comme dans le nombre. S'il en est ainsi, elles sont enveloppées par le nombre, comme les choses dans le lieu, par le lieu. Et l'on voit que l'existence dans le temps n'est pas le fait de coexister avec le temps, de même qu'être dans le mouvement et être dans le lieu, ce n'est pas être quand le mouvement et le lieu sont; car si être dans quelque chose était cela, toutes les choses seraient dans n'importe quoi, le ciel dans un grain de mil, car le grain de mil coexiste avec le ciel. Mais cette rencontre n'est qu'un accident; c'est au contraire par une correspondance nécessaire que l'existence d'une chose dans le temps entraîne l'existence d'un certain temps, pendant que la chose existe, et que le mouvement existe quand une chose est en mouvement.

Des êtres éternels.

26 Mais, puisque l'existence dans le temps (1)
ressemble à l'existence dans le nombre, on
pourra considérer un temps plus grand que tout ce qui est
dans le temps; par suite, il est inévitable que tout ce qui est
dans le temps soit enveloppé par le temps, comme tout ce qui est
dans quelque chose, par exemple ce qui est dans le lieu est
enfermé par le lieu.

30 Et le temps produit nécessairement aussi une certaine passion; ainsi nous avons l'habitude de dire que le temps consume, que tout vieillit sous l'action du temps, que tout s'efface sous l'action du temps, mais non qu'on s'instruit ou qu'on devient jeune et beau; car le temps est en soi plutôt cause de destruction, puisqu'il est nombre du mouvement et que le mouvement défait ce qui est.

<sup>3</sup> Par suite, on voit que les êtres éternels en tant qu'éternels ne sont pas dans le temps; car le temps ne les enveloppe pas et ne mesure point leur existence: la preuve en est que le temps n'a sur eux aucun esset, parce qu'ils ne sont pas dans le temps.

(1) A. distingue, d'après ce qui suit: 1° les êtres qui nécessairement ne sont jamais; 2° ceux qui sont nécessairement et éternellement (deux propriétés liées: Gen. Corr. II, 9) 3° les êtres non-nécessaires et nécessairement soumis à la naissance et à la mort.

30

εν δε το άσπερ ένια λέγομεν ότι εν άριθμφ εστίν. Τοθτο δε σημαίνει ήτοι ὡς μέρος ἀριθμοῦ καὶ πάθος, καὶ ὅλως ὅτι του άριθμού τι, ἢ ὅτι ἔστιν αὐτου ἀριθμός. Ἐπεὶ δ' ἀριθμός δ χρόνος, τὸ μὲν νθν καὶ τὸ πρότερον, καὶ δσα τοιαθτα ούτως ἐν χρόνφ ὡς ἐν ἀριθμῷ μονὰς καὶ τὸ περιττὸν καὶ ἄρ- 15 τιον (τὰ μὲν γὰρ τοῦ ἄριθμοῦ τι, τὰ δὲ τοῦ χρόνου τί ἐστι), τὰ δὲ πράγματα ὡς ἐν ἀριθμῷ τῷ χρόνῳ ἐστίν. Εἰ δὲ τοῦτο, περιέχεται ὑπ' ἀριθμοῦ ὥσπερ καὶ τὰ ἐν τόπω ὑπὸ τόπου. Φανερόν δὲ καὶ ὅτι οὖκ ἔστι τὸ ἐν χρόνφ εἶναι τὸ εἶναι ὅτε ὁ χρόνος ἐστίν, ὥσπερ οὐδὲ τὸ ἐν κινήσει εἶναι οὐδὲ τὸ ἐν τόπφ 20 ότε ή κίνησις και δ τόπος ἐστίν. Εὶ γὰρ ἔσται τὸ ἔν τινι οὕτως, πάντα τὰ πράγματα ἐν δτφοῦν ἔσται, καὶ ὁ οὐρανὸς ἐν τῆ κέγχρφ. ὅτε γὰρ ἡ κέγχρος ἐστίν, ἔστι καὶ ὁ οὐρανός. ᾿Αλλὰ τοῦτο μὲν συμβέβηκεν, ἐκεῖνο δο ἀνάγκη παρακολουθεῖν καὶ τῷ ὄντι εν χρόνφ εΐναί τινα χρόνον, ὅτε κἀκεῖνό ἐστι, καὶ τῷ ἐν κινήσει 25 όντι είναι τότε κίνησιν.

Επεί δ' έστιν ώς έν αριθμώ το έν χρόνω, ληφθήσεταί τις πλείων χρόνος παντός του έν χρόνω όντος. διὸ ἀνάγκη πάντα τὰ ἐν χρόνφ ὄντα περιέχεσθαι ὑπὸ χρόνου, ώσπερ και τάλλα όσα έν τινί έστιν, οΐον τὰ ἐν τόπφ ὑπὸ του τόπου.

Καὶ πάσχειν δή τι ὑπὸ τοῦ χρόνου, καθάπερ καὶ λέγειν ελώθαμεν ὅτι κατατήκει ὁ χρόνος, καὶ γηράσκει πάνθ' δπό του χρόνου, και ἐπιλανθάνεται διὰ τὸν χρόνον, ἄλλ' ου μεμάθηκεν, ουδέ νέον γέγονεν ουδέ καλόν φθοράς γάρ αί- 221 h τιος καθ' αύτον μάλλον δ χρόνος. άριθμός γάρ κινήσεως, 

ὄντα, ἢ ἀεὶ ὄντα, οὖκ ἔστιν ἐν χρόνφ· οὐ γὰρ περιέχεται ὑπὸ χρόνου, οὐδὲ μετρεῖται τὸ εἶναι αὐτῶν ὑπὸ τοῦ χρόνου ση- 5 μείον δὲ τούτου ὅτι οὐδὲ πάσχει οὐδὲν ὑπὸ τοῦ χρόνου ὡς οὖκ ὄντα ἐν χρόνφ. Ἐπεὶ δ' ἐστὶν ὁ χρόνος μέτρον κινήσεως,

<sup>17</sup> post έστίν add. ὅτι τοῦ εἶναι αὐτῶν ὁ ἀριθμός ὁ χρόνος ἐστίν Torstrik.

D'autre part, puisque le temps est mesure du mouvement, il sera aussi et par accident mesure du repos, car tout repos est dans le temps. 9 Si, en effet, ce qui est dans le mouvement doit nécessairement être mû, il n'en est pas de même pour ce qui est dans le temps; car le temps n'est pas mouvement, mais nombre du mouvement; or, dans le nombre du mouvement peut exister aussi ce qui est en repos. 12 En effet, tout ce qui est immobile n'est pas pour cela en repos, mais seulement ce qui, pouvant naturellement être mû, est privé de mouvement, comme on l'a dit précédemment. Mais être dans un nombre, c'est, pour la chose, être d'un certain nombre et avoir son existence mesurée par le nombre dans lequel elle est; par suite si elle dans le temps, elle est mesurée par le temps. 16 D'autre part le temps mesurera le mû et le corps en repos, l'un en tant qu'il est mû, l'autre en tant qu'il est en repos; il mesurera en effet leur mouvement et leur repos, qui sont des quantités. 20 Par suite, le corps mû n'est pas absolument mesurable par le temps, en tant qu'il est une certaine quantité, mais en tant que son mouvement est une certaine quantité. Par suite, rien de ce qui n'est ni en repos, ni en mouvement, n'est dans le temps, car l'existence dans le temps consiste dans le fait d'être mesuré par le temps; or, le temps est mesure du repos et du mouvement.

Des non-êtres.

23 On voit donc aussi que le non-être ne sera pas toujours dans le temps, par exemple celui qui ne peut être autrement, comme la commensurabilité du diamètre au côté.

<sup>25</sup> D'une manière générale, en effet, si le temps est par soi mesure du mouvement et, par accident, des autres choses, on voit que tout ce dont il mesure l'existence aura son existence dans le mouvement et le repos. <sup>28</sup> Donc tout ce qui est soumis à la destruction et à la génération, et en général toutes les choses qui tantôt existent, tantôt n'existent pas, sont nécessairement dans le temps; car il y a un temps plus grand qui surpasse leur existence et le temps mesurant leur substance. Mais, pour celles qui n'existent pas, toutes celles que le temps enveloppe ou bien existèrent (par exemple Homère exista un jour) ou bien existeront, comme une chose de l'avenir, selon le sens dans lequel le temps les enveloppe; ou, s'il les enferme dans les deux sens c'est qu'elles peuvent avoir l'une et l'autre des deux existences. Quant à celles qu'il ne renferme d'aucune manière, elles

25

έσται καὶ ἦρεμίας μέτρον κατὰ συμβεβηκός πάσα γὰρ ήρεμία ἐν χρόνφ. Οὐ γὰρ ὥσπερ τὸ ἐν κινήσει ὂν ἀνάγκη κινείσθαι, ούτω καὶ τὸ ἐν χρόνφ· οὐ γὰρ κίνησις ὁ χρόνος, 10 άλλο άριθμός κινήσεως. Εν άριθμώ δε κινήσεως ενδέχεται είναι καὶ τὸ ἦρεμοθν. Οὐ γὰρ πᾶν τὸ ἀκίνητον ἦρεμεῖ, ἀλλὰ τὸ ἐστερημένον κινήσεως πεφυκὸς δὲ κινεῖσθαι, καθάπερ εἴρηται ἐν τοῖς πρότερον. Τὸ δ' εῗναι ἐν ἀριθμῷ ἐστὶ τὸ εἶναί τινα ἀριθμὸν τοῦ πράγματος, καὶ μετρείσθαι τὸ εἶναι αὐτοῦ τῷ 15 ἀριθμῷ ἐν ῷ ἐστίν, ὥστ' εὶ ἐν χρόνφ, ὑπὸ χρόνου. Μετρήσει δ' δ χρόνος το κινούμενον και το ήρεμουν, ή το μεν κινούμενον το δὲ ἦρεμοῦν τὴν γὰρ κίνησιν αὐτῶν μετρήσει καὶ τὴν ἦρεμίαν, πόση τις. "Ωστετό κινούμενον οὐχ ἁπλῶς ἔσται μετρητόν ὑπό χρόνου, ἢ ποσόν τί ἐστιν, ἀλλ' ἢ ἡ κίνησις αὐτοῦ ποσή. "Ωστ' ὅσα 20 μήτε κινείται μήτ' ήρεμεί, οὐκ ἔστιν ἐν χρόνφ· τὸ μὲν γὰρ ἐν χρόνω είναι τὸ μετρεισθαί έστι χρόνω, δ δὲ χρόνος κινήσεως και ήρεμίας μέτρον.

Φανερόν οῧν ὅτι οὐδὲ τὸ μὴ ὄν ἔσται παν ἐν χρόνφ, οῗον ὅσα μὴ ἐνδέχεται ἄλλως, ὥσπερ τὸ τὴν διάμετρον εῗναι τἢ πλευρὰ σύμμετρον.
"Όλως γάρ, εἰ μέτρον

Ολως γάρ, εἰ μέτρον μέν ἐστι κινήσεως ὁ χρόνος καθ' αὐτό, τῶν δ' ἄλλων κατὰ συμβεβηκός, δῆλον ὅτι ὧν τὸ εἶναι μετρεῖ, τούτοις ἄπασιν ἔσται τὸ εἶναι ἐν τῷ ἡρεμεῖν ἢ κινείσθαι. "Οσα μὲν οὖν φθαρτὰ καὶ γενητὰ καὶ ὅλως ὁτὲ μὲν ὄντα ὁτὲ δὲ μή, ἀνάγκη ἐν χρόνο εἶναι ἔστι γὰρ χρόνος τις πλείων, δς ὑπερέξει τοῦ τε ³ο εἶναι αὐτῶν καὶ τοῦ μετροῦντος τὴν οὐσίαν τῶν δὲ μὴ ὄντων ὅσα μὲν περιέχει ὁ χρόνος, τὰ μὲν ἢν, οἷον "Ομηρός ποτε ἢν, τὰ δὲ ἔσται, οἷον τῶν μελλόντων τι, ἐφ' ὁπότερα περι- 222 a έχει καὶ εὶ ἐπ' ἄμφω, ἄμφότερα καὶ ἢν καὶ ἔσται. ὅσα δὲ μὴ περιέχει μηδαμῆ, οὖτ' ἢν οὖτ' ἔστιν οὖτ' ἔσται. ἔΕστι δὲ τὰ

224 b 8 κατὰ συμβεδηκός FGHI Sp. 744, 27; 746, 27: om. Th. 155, 30 at cf. 156, 8 Al. ap. Ph. 756, 9 at cf. Sp. 742, 33 || 30-31 τοῦ τε εἶναι αὐτῶν καὶ praeterm. Sp. 745, 1 || 31 post οὐσίαν add. αὐτῶν Ε Th. 156, 31.

n'existèrent à aucun moment, ni n'existent, ni n'existeront. Mais, parmi les choses qui ne sont point, il y aussi celles dont les contraires sont éternels comme l'incommensurabilité du diamètre est éternelle; et celles-là ne seront pas dans le temps. Et pas davantage n'y sera la commensurabilité; par suite elle n'est pas, et cela éternellement, parce qu'elle est contraire à un être éternel. Mais tout ce dont le contraire n'est pas éternel peut être et ne pas être et est soumis à la génération et à la destruction.

#### 13

## [L'instant et l'existence dans l'instant.]

10 L'instant est la continuité du temps, Essence del'instant. comme on l'a dit ; car il relie le temps passé au futur ; et, d'une manière générale, il est la limite du temps ; en esset, il est commencement d'une partie, fin d'une autre. Mais cela ne se voit pas comme sur le point quand il demeure en repos. 14 Et c'est en puissance que l'instant divise. 14 Et comme tel, il est toujours autre ; au contraire, en tant qu'il relie, il est toujours le même, comme pour les lignes mathématiques. Car le même point n'est pas toujours un quant à la définition, puisqu'il est autre quand on divise la ligne; mais, en tant qu'on le prend dans sa fonction unifiante, il est le même de toutes façons (quant à la définition et quant au sujet). Ainsi l'instant est, d'un côté, division en puissance du temps, de l'autre il limite et unifie les deux parties. Or quant au sujet, la division et l'unification sont la même chose, mais non quant à l'essence.

Autres sens
de l'instant; mais il y en
a un autre, c'est quand le temps de la chose
est voisin, il viendra « à l'instant » c'està-dire tout à l'heure; il est venu à l'instant, parce qu'il est arrivé est aujourd'hui; les événements de
Troie ne se sont pas produits à l'instant, ni le déluge; et certes
le temps qui les rejoint est continu, mais il n'est pas voisin.

« Un jour. » 24 L'expression « un jour » signifie un temps limité relativement à l'instant pris au premier sens, par exemple Troie fut prise un jour et le déluge aura

<sup>(1)</sup> Cf. 220 a 12, 21: Le temps coule toujours et l'instant n'est jamais commencement et fin en acte; sinon, les parties dont il est la commune limite seraient juxtaposées.

τοιαθτα τῶν μὴ ὄὖτων, ὅσων τἀντικείμενα ἀεί ἐστιν, οθον τὸ ἀσύμμετρον εἶναι τὴν διάμετρον ἀεί ἐστι, καὶ οὐκ ἔσται τοθτ' ἐν χρόνφ. Οὐ τοίνυν οὐδὲ τὸ σύμμετρον διὸ ἀεὶ οὐκ ἔστιν, ὅτι ἐναντίον τῷ ἀεὶ ὄντι. "Οσων δὲ τὸ ἐναντίον μὴ ἀεί, ταθτα δὲ δύναται καὶ εἶναι καὶ μή, καὶ ἔστι γένεσις καὶ φθορὰ αὐτῶν.

#### 12

Τὸ δὲ νῦν ἐστὶ συνέχεια χρόνου, ὥσπερ ἐλέχθη συνέχει το γὰρ τὸν χρόνον τὸν παρελθόντα καὶ ἐσόμενον, καὶ πέρας χρόνου ἐστίν ἔστι γὰρ τοῦ μὲν ἀρχή, τοῦ δὲ τελευτή. ᾿Αλλὰ τοῦτ᾽ οὖχ ὥσπερ ἐπὶ τῆς στιγμῆς μενούσης φανερόν. Διαιρεῖ δὲ δυνάμει. Καὶ ἢ μὲν τοιοῦτο, ἀεὶ ἔτερον τὸ νῦν, ἢ δὲ συνδεῖ, ἀεὶ τὸ αὐτό, ὥσπερ ἐπὶ τῶν μαθηματικῶν τὸ γραμμῶν. Οὐ γὰρ ἡ αὐτἡ ἀεὶ μία στιγμἡ τῆ νοήσει διαιρούντων γὰρ ἄλλη ἢ δὲ μία, ἡ αὐτὴ πάντη. Οὕτω καὶ τὸ νῦν τὸ μὲν τοῦ χρόνου διαίρεσις κατὰ δύναμιν, τὸ δὲ πέρας ἄμφοῦν καὶ ἑνότης ἔστι δὲ ταὐτὸ καὶ κατὰ ταὐτὸ ἡ διαίρεσις καὶ ἡ ἕνωσις, τὸ δ᾽ εἶναι οὐ ταὐτό.

Τὸ μὲν οῦν οῦτω λέγεται τῶν νῦν, ἄλλο δ' ὅταν ὁ χρόνος ὁ τούτου ἐγγὺς ἢ.
"Ηξει νῦν, ὅτι τήμερον ἥξει ἥκει νῦν, ὅτι ἢλθε τήμερον. Τὰ
δ' ἐν Ἰλίφ γέγονεν οὐ νῦν, οὐδ' ὁ κατακλυσμὸς γέγονε νῦν καίτοι συνεχὴς χρόνος εἶς αὐτά, ἀλλ' ὅτι οὐκ ἐγγύς.

Tò ôè

222 a 6 διό — ἔστι om. Th. 157, 6 eiic. Torstrik.

10 ἐστὶ συνέχεια χρόνου : καὶ διαίρεσίς ἐστι χρόνου καὶ συνέχεια Torstrik  $\parallel$  11 παρελθόντα: -εληλυθότα G Th. 157, 13 Sp. 748, 13  $\parallel$  11-12 καὶ πέρας E Sp. 748, 18 Torstrik Diels : καὶ δλως πέρας F GHI  $\parallel$  16-17 οῦ γὰρ ἡ αὐτὴ ἀεὶ μία στιγμὴ τῆ νοήσει διαιρούντων γὰρ ἄλλη F GI : οῦ γὰρ ἡ αὐτὴ ἀεὶ στιγμὴ τῆ νοήσει καὶ ἀεὶ διαιρούντων ἀλλη καὶ ἄλλη E  $\~η$  μὲν  $\~ν$  ταύτη ἀεὶ μία ἡ στιγμὴ τῆ νοήσει δὲ διαιρούντων ἀεὶ ἄλλη καὶ ἄλλη Ph. Iaud. 764,  $9 \parallel$  17 ἄλλη : ἄλλη καὶ ἄλλη Th. 157, 23 Al. et Sp. 749, 5 Ph. 764,  $3 \parallel$  19 καὶ ante κατὰ eiic. Prantl  $\parallel$  20 οῦν GHI Th. 157, 29 Sp. 749, 33 Bonitz : om  $EF \parallel$  24 ante χρόνος add.  $\^ο$  E Th. 158, 2.

lieu un jour; il doit y avoir, en effet, limitation relativement à l'instant; il y aura donc une quantité déterminée de temps entre l'instant actuel et le futur, une autre entre l'instant actuel et le passé.

28 Mais, s'il n'y a aucun temps qui ne fût L'infinité « un jour », tout temps sera limité. Peut-il du temps. donc y avoir un épuisement du temps? Non, sans doute, puisque le mouvement existe toujours. Est-il donc autre, ou est-il le même d'une façon répétée? Évidemment il est tel que le mouvement : si le mouvement est à un moment le même et un, de même le temps sera un et le même : sinon. non. Or, comme l'instant est fin et commencement du temps, non de la même partie de temps, mais fin du passé et commencement du futur, de même que le cercle est, peut-on dire, au même point, concave et convexe, de même le temps sera toujours en train de commencer et de finir et par là, semblet-il, il est toujours différent. En effet, ce n'est pas de la même partie que l'instant est commencement et fin (car les opposés coexisteraient sous le même point de vue). Et il n'y certes pas de cessation ; car il y aura toujours du temps en train de commencer

"L'expression « tout à l'heure » indique la partie du futur qui est proche de l'instant présent indivisible. Quand te promènes-tu? Tout à l'heure, parce que le temps où cela se produira est proche. Et aussi la partie du temps passé qui n'est pas loin de l'instant présent. Quand te promènes-tu? Tout à l'heure je me suis promené. On ne dit pas que Troie a été détruite tout à l'heure, parce que c'est trop loin du présent.

« Récemment. » la partie du passé qui est proche. Quand y es-tu allé? récemment, si le temps en est voisin de l'instant actuel; au contraire, « autrefois » signifie un temps éloigné.

« Tout à coup. » 

A L'expression « tout à coup » s'applique à une modification qui arrive dans un temps

insensible par sa petitesse.

Éclaircissements.

1. Le temps
destructeur.

défaisant; et c'est dans le temps que tout est engendré et détruit; aussi les uns l'appellent-ils très sage, alors que, pour le Pythagoricien Paron, il est très ignorant, parce que c'est en lui qu'on

ποτέ χρόνος δρισμένος πρός τὸ πρότερον νθν, οΐον ποτέ ἐλή- 25 φθη Τροία, και ποτὲ ἔσται κατακλυσμός δεῖ γὰρ πεπεράνθαι πρός τὸ νθν. "Εσται ἄρα ποσός τις ἀπὸ τοθδε χρόνος καὶ εἰς ἐκεῖνο, καὶ ἢν εἰς τὸ παρελθόν.

Εὶ δὲ μηδείς χρόνος δς οὔ ποτε, πᾶς ἄν εἴη χρόνος πεπερασμένος. "Αρ' οὖν ὑπολείψει; ἢ οὖ, εἴπερ ἀεί ἐστι κίνησις. "Αλλος οὖν ἢ ὁ αὐτὸς 3ο πολλάκις; δήλον ότι ώς αν ή κίνησις, ούτω καὶ δ χρόνος. εὶ μὲν γὰρ ἡ αὐτὴ καὶ μία γίνεταί ποτε, ἔσται καὶ χρόνος εῖς καὶ ὁ αὐτός, εὶ δὲ μή, οὐκ ἔσται. Ἐπεὶ δὲ τὸ νῦν τελευτὴ καὶ ἀρχὴ χρόνου, ἀλλ' οὐ τοῦ αὐτοῦ, ἀλλὰ τοῦ μὲν παρήκοντος 222 b τελευτή, ἀρχή δὲ τοθ μέλλουτος, ἔχοι ἄν ὥσπερ δ κύκλος ἐν τῷ αὐτῷ πως τὸ κυρτὸν καὶ τὸ κοίλον, οὕτω καὶ ὁ χρό-עסק מבן בי מפעון גמן דבאבטדון, גמן סומ דסטדס ססגבו מבן בדבρος. Οὐ γὰρ τοῦ αὐτοῦ ἄρχή καὶ τελευτή τὸ νῦν' ἄμα γὰρ αν και κατά το αυτό τα άντικείμενα είη και ουχ υπολείψει

δή· ἀεὶ γὰρ ἐν ἀρχῆ.
Τὸ δ³ ἤδη τὸ ἐγγύς ἐστι τοῦ παρόντος νθν ἀτόμου μέρος τοθ μέλλοντος χρόνου. Πότε βαδίζεις; ήδη, δτι έγγυς δ χρόνος έν δ μέλλει. Και του παρεληλυθότος χρόνου τὸ μὴ πόρρω τοῦ νῦν. Πότε βαδίζεις; ἦδη βε- 10 βάδικα. Τὸ δὲ "Ιλιον φάναι ἥδη ἑαλωκέναι οὐ λέγομεν, ὅτι

πόρρω λίαν τοῦ νῦν.

Καὶ τὸ ἄρτι τὸ ἔγγὺς τοῦ παρόντος νθν[, τὸ] μόριον τοθ παρελθόντος. Πότε ηλθες; ἄρτι, ἐὰν ຖ δ χρόνος έγγύς του ένεστώτος νυν. Πάλαι δέ το πόρρω.

δ' ἐξαίφνης τὸ ἐν ἀναισθήτφ χρόνφ διὰ μικρότητα ἐκστάν. 15 Μεταβολή δὲ πασα φύσει ἐκστατικόν. Ἐν δὲ τῷ χρόνῷ πάντα

<sup>25</sup> πρότερον νον codd. Ph. 765, 5: πρότερον και τό υστερον νον Prantl | 222 b 1 αλλά — το νον 5 praeterm. Th. 158, 14 | 6 αν eiic. Bonitz | τὰ ἀντικείμενα codd. Th. 158, 14: τἀναντία ἄν Ε Bonitz Prantl cf. Sp. 751, 14 | 13 to unc. incl. Bonitz, coll. Th. 158, 20 Sp. 752, 11 | 15 άναισθήτω: άνεπαισ- Η Sp. 753, 1 || 16 μεταδολή — ἐκστατικόν post 19 όρθότερον transp. Th. 159, 2 Torstrik.

oublie, et c'est ce dernier qui a raison. On voit donc que le temps est cause par soi de destruction plutôt que de génération, comme on l'a dit plus haut, car le changement est par soi défaisant; s'il est bien cause de génération et d'existence, ce n'est que par accident. <sup>22</sup> Une indice suffisant en est que rien ne devient sans être mû en quelque manière, ni sans agir; au contraire, une chose peut être détruite sans être mue. Et c'est surtout cette destruction que nous attribuons d'ordinaire au temps. A vrai dire, le temps n'en est pas la cause efficiente, mais c'est un accident, pour ce changement même, de se produire dans un temps.

<sup>27</sup> Voilà donc expliqués l'existence du temps, son essence, les différentes acceptions de l'instant, le sens des expressions « un jour », « récemment », « tout à l'heure », « autrefois », » tout

à coup ».

#### 14

[Solutions des difficultés. Ubiquité et unité du temps.]

2. Tout mouvement est dans le temps.

1re raison.

<sup>30</sup> Après ces explications, on voit que tout changement et tout mû sont dans le temps (1); car le plus rapide et le plus lent constituent une notion qui s'applique à tout change-

ment, l'expérience le prouve de toutes les espèces. Or, je dis que le plus rapide est ce qui atteint antérieurement le sujet de la transformation, le mouvement ayant lieu sur une même distance et étant uniforme (2); par exemple, dans un transport, quand les mouvements comparés sont tous les deux circulaires, ou tous les deux rectilignes; de même pour les autres.

<sup>4</sup>Maintenant, l'antérieur est bien dans le temps, car l'antérieur et le postérieur ont trait à l'écart par rapport à l'instant, et l'instant est la limite du passé et du futur; de sorte que, puisque les instants sont dans le temps, de même l'antérieur et le postérieur sont dans le temps, car là où est l'instant, là est aussi l'écart à partir de l'instant.

(1) Cette proposition servira à la démonstration du premier moteur au livre VIII.

(2) L'uniformité du mouvement, étudiée V, 4. 228 b 13 sq., n'est pas conçue comme fonction cinématique, mais est étroitement liée au sujet; elle sera refusée aux mouvements des choses sublunaires autres que le transport (233 b 21).

150

γίνεται καὶ φθείρεται διὸ καὶ οἱ μέν σοφώτατον ἔλεγον, δ δὲ Πυθαγόρειος Πάρων ἀμαθέστατον, ὅτι καὶ ἐπιλανθάνονται έν τούτω, λέγων δρθότερον. Δήλον οδν ότι φθοράς μαλλον ἔσται καθ' αύτὸν αἴτιος ἢ γενέσεως, καθάπερ ἐλέχθη καὶ 20 πρότερον (ἐκστατικὸν γὰρ ἡ μεταβολὴ καθ' αὐτήν), γενέσεως δὲ καὶ τοθ εἶναι κατὰ συμβεβηκός. Σημεῖον δὲ ἱκανὸν ὅτι γίνεται μέν οὐδέν ἄνευ τοῦ κινεῖσθαί πως αὐτὸ καὶ πράττειν. φθείρεται δέ καὶ μηδέν κινούμενον. Καὶ ταύτην μάλιστα λέγειν εἰώθαμεν δπὸ τοῦ χρόνου φθοράν. Οὐ μὴν ἀλλ' οὐδὲ ταύ- 25 την δ χρόνος ποιεί, αλλά συμβαίνει έν χρόνφ γίνεσθαι καὶ ταύτην τὴν μεταβολήν. Ότι μὲν οθν ἔστιν ὁ χρόνος καὶ τί,

καὶ ποσαχῶς λέγομεν τὸ νθν, καὶ τί τὸ ποτὲ καὶ τὸ ἄρτι και τὸ ἦδη και τὸ πάλαι και τὸ ἔξαίφνης, εἴρηται.

#### 14

Τούτων δ' ήμιν ούτω διηριθμημένων φανερον ότι πάσα 30 μεταβολή καὶ ἄπαν τὸ κινούμενον ἐν χρόνφ. τὸ γὰρ θᾶττον καὶ βραδύτερον κατὰ πασάν ἐστι μεταβολήν ἐν πασι γὰρ ούτω φαίνεται. Λέγω δὲ θαττον κινεῖσθαι τὸ πρότερον μεταβάλλον εἰς τὸ ὑποκείμενον κατὰ τὸ αὐτὸ διάστημα καὶ δμα- 223 a λην κίνησιν κινούμενον, οΐον ἐπὶ τῆς φοράς, εἰ ἄμφω κατά την περιφερή κινείται ή ἄμφω κατά την εύθείαν δμοίως δέ και έπι των άλλων.

Αλλά μην τό γε πρότερον εν χρόνφ εστίν πρότερον γάρ καὶ ὕστερον λέγομεν κατά τὴν πρὸς τὸ νθν ἀπόστασιν, τὸ δὲ νθν ὅρος τοθ παρήκοντος καὶ τοθ μέλλοντος ιώστο έπει τὰ νθν ἐν χρόνω, και τὸ πρότερον και ὕστερον ἐν χρόνω ἔσται· ἐν ῷ γὰρ τὸ νθν, καὶ ἡ τοθ νθν ἀπόστασις. Ἐναντίως

30 διηριθμημένων EFG: διωρισμ- Η Th. 159, 20 Ph. 768, 21 Sp. 756, ι διηρημ-Ι || 31 καὶ — κινούμενον eiic. Torstrik || 32 μεταδολήν -33 φαίνεται praeterm. Th. 159, 22 | 223 a 8 έναντίως -17 ψυγήν praeterm. Th. 160, 12.

L'antérieur, d'ailleurs, selon qu'on le prend dans le passé ou l'avenir, a des significations opposées : car, dans le passé, nous appelons antérieur ce qui est le plus éloigné de l'instant, postérieur ce qui en est le plus rapproché; dans l'avenir au contraire, antérieur ce qui est le plus rapproché, postérieur ce qui est le plus éloigné. Ainsi, comme l'antérieur est dans le temps et que l'antérieur appartient à tout mouvement, on voit que tout changement, tout mouvement est dans le temps.

Solution des difficultés: Universalité du temp

tation ficultés: lité du temps.

16 Il vaut la peine d'étudier quels peuvent être les rapports du temps à l'âme et pourquoi le temps semble être dans toutes choses, dans la terre, la mer, le ciel. N'est-ce pas qu'il est une affection ou un état de

mouvement (il en est nombre), et que ces choses sont toutes mobiles? car elles sont toutes dans le lieu; or, le temps et le mouvement, celui-ci pris en puissance et en acte, sont ensemble.

Le temps et l'âme.

21 Mais la question est embarrassante de savoir si, sans l'âme, le temps existerait ou non; car, s'il ne peut y avoir rien qui nombre, il n'y aura rien de nombrable, par suite pas de nombre; car est nombre ou le nombré ou le nombrable. Mais si rien ne peut par nature compter que l'âme, et dans l'âme, l'intelligence, il ne peut y avoir de temps sans l'âme, sauf pour ce qui est le sujet du temps, comme si par exemple on disait que le mouvement peut être sans l'âme. L'antérieur-postérieur est dans le mouvement et en tant que nombrable, constitue le temps.

Unité du temps.

29 D'autre part, c'est une question de savoir de quel mouvement le temps est nombre. Est-il nombre de n'importe quel mouvement? Dans le temps, en effet, se produisent à la fois génération, destruction, accroissement, altération, transport; en tant donc qu'il y a mouvement, dans cette mesure il y a un nombre pour chaque mouvement. C'est pourquoi le temps est nombre du mouvement continu, en général, non de tel mouvement. Mais c'est un fait que, dans un même instant, se réalisent les mouvements de plusieurs choses, mouvements qui respectivement devraient avoir leur nombre. Y a-t-il donc un temps différent, et deux temps égaux existeraient-ils simultanément?

<sup>3</sup>Non, car tout temps est le même quand on le prend simultanément et égal; pris non plus comme coexistants, mais

δὲ λέγεται τὸ πρότερου κατά τε τὸν παρεληλυθότα χρόνον καὶ τὸν μέλλοντα ἐν μὲν γὰρ τῷ παρεληλυθότι πρότερον 10 λέγομεν τὸ πορρώτερον τοῦ νθν, ὕστερον δὲ τὸ ἐγγύτερον, ἐν δὲ τῷ μέλλοντι πρότερον μὲν τὸ ἐγγύτερον, ὕστερον δὲ τὸ πορρώτερον. "Ωστ' ἐπεὶ τὸ μὲν πρότερον ἐν χρόνω, πάση δ' ακολουθεί κινήσει τὸ πρότερον, φανερὸν ὅτι πασα μεταβολή καὶ πάσα κίνησις ἐν χρόνῷ ἐστίν.

"Αξιον δ' ἐπισκέψεως καὶ πῶς ποτὰ ἔχει δ χρόνος πρὸς τὴν ψυχήν, καί διὰ τί ἐν παντὶ δοκεῖ εῖναι ὁ χρόνος, καὶ έν γῆ καὶ ἐν θαλάττη καὶ ἐν οὐρανῷ. "Η ὅτι κινήσεώς τι πάθος ἢ ἔξις, ἀριθμός γε ἄν, ταθτα δὲ κινητὰ πάντα. Ἐν τόπφ γὰρ πάντα δ δὲ χρόνος καὶ ἡ κίνησις ἄμα κατά τε δύνα- 20 μιν καὶ κατ' ἐνέργειαν.

Πότερον δὲ μὴ οὔσης ψυχῆς εἴη ἄν δ χρόνος ἢ οὖ, ἀπορήσειεν ἄν τις ἀδυνάτου γὰρ ὄντος εἶναι του ἀριθμήσοντος ἀδύνατον και ἀριθμητόν τι είναι, ώστε δήλον ὅτι οὐδ' ἀριθμός ἀριθμὸς γὰρ ἢ τὸ ἠριθμημένον ἢ τὸ άριθμητόν. Εἰ δὲ μηδὲν ἄλλο πέφυκεν ἀριθμεῖν ἢ ψυχὴ καὶ 25 ψυχης νους, ἀδύνατον είναι χρόνον ψυχης μη ούσης, ἀλλ' ή τοθτο ο ποτε δν έστιν ο χρόνος, οδον εί ένδέχεται κίνησιν εξναι ἄνευ ψυχής. Τὸ δὲ πρότερον καὶ ὕστερον ἐν κινήσει ἐστίν χρόνος δὲ ταθτ' ἐστίν ἢ ἀριθμητά ἐστιν.

'Απορήσειε δ' ἄν τις καὶ ποίας κινήσεως ὁ χρόνος ἀριθμός. "Η ὁποιασοθν ; καὶ γὰρ 30 γίνεται ἐν χρόνφ καὶ φθείρεται καὶ αὐξάνεται, καὶ ἀλλοιοθται εν χρόνω και φέρεται η οθν κίνησίς εστι, ταύτη εστίν έκάστης κινήσεως ἀριθμός. Διὸ κινήσεώς ἐστιν ἁπλῶς ἀριθμὸς συνεχοθς, αλλ' οὐ τινός. 'Αλλ' ἔστι νθν κεκινησθαι καὶ άλλα, 223 b ων έκατέρας της κινήσεως είη αν αριθμός. Ετερος οθν χρόνος ἔστι, καὶ ἄμα δύο ἴσοι χρόνοι ἄν εἶεν, ἢ οὔ; δ αὐτὸς γὰρ

20 γρόνος: τόπος Ι Al. laud. ap. Sp. 758, 10 || 223 b 1 κεκινήσθαι καὶ: καὶ κινεῖσθαι Η Sp. 763, 30 || 3-4 δ αὐτὸς γὰρ χρόνος πᾶς ὁ ἴσος καὶ ἄμα nos: ὁ αὐτ. γ. χρόνος εἶς ὁμοίως καὶ ἄμα F ὁ ἄπας γ. χρόνος εἶς όμ. χ. ἄμα GI ὁ αὐτ. γ. χρόνος εἶς χ. ἴσος καὶ πᾶς ἄμα Η ὁ αὐτ. γ. γρόνος εἶς χ. ἴσ. καὶ ἄμα Ε ὁ ἴσος χρόνος πᾶς ἐν τῷ ἐνεστῶτι ὁ αὐτος εἶς

en succession, les temps sont un spécifiquement; en effet, soient des chiens et des chevaux; les premiers et les seconds au nombre de sept: le nombre est le même. De même, pour des mouvements accomplis simultanément, le temps est le même, le mouvement pouvant être rapide ou non, transport ou altération. Le temps est donc le même, puisque le nombre est égal et simultané, pour l'altération et le transport. C'est pourquoi les mouvements sont différents et séparés, tandis que le temps est partout le même, car le nombre d'objets qui sont égaux et simultanées est un et le même partout et simultanément.

Le temps et le mouvemeut de la sphère des Fixes.

1. Préliminaires.

<sup>12</sup>Or, comme il y a le transport, et spécialement le transport circulaire, comme d'autre part, chaque chose se nombre par une chose unique, qui est de même nature, les unités par une unité, des chevaux par un cheval,

de même le temps se mesure par un temps déterminé (la mesure est, comme nous l'avons dit, du temps par le mouvement, et du mouvement par le temps). Et cela parce que c'est au temps, sur un mouvement déterminé, que se mesure la quantité du mouvement et celle du temps.

2. Solution.

18 Si donc ce qui est premier est mesure (1)
pour ce qui est 'de son genre, le transport
circulaire uniforme est la principale mesure, parce que son
nombre est le plus connu. Ni l'altération assurément, ni l'accroissement, ni la génération, ne sont uniformes, mais seulement le
transport.

3. Confirmation.

21 C'est pourquoi le temps paraît être le mouvement de la sphère, parce que c'est ce mouvement qui mesure les autres mouvements et qui mesure le sussi le temps. De là, l'idée courante, que les affaires humaines sont un cercle, s'applique aussi aux autres choses qui ont le mouvement naturel, la génération et la destruction. Et cela, parce que toutes ces choses ont le temps pour règle et prennent in et commencement comme si elles se déroulaient selon une certaine période; et en esset, le temps même paraît être un certain ercle. Et cette apparence tient, à son tour, à ce qu'il est mesure l'un tel transport et qu'il est mesuré par un tel transport. De corte que dire que les choses engendrées sont un cercle, c'est ire qu'il y a un cercle du temps; et cela parce qu'il est mesuré

<sup>(1)</sup> Sur la mesure, cf. Méta. I. 1. 1052 b 25; 1053 a 24.

χρόνος πας ὁ ἴσος καὶ ἄμα. εἴδει δὲ καὶ οἱ μὴ ἄμα. εἰ γάρ εΐεν κύνες, οἱ δ' ἵπποι, ἑκάτεροι δ' ἐπτά, δ αὐτὸς ἀριθμός. Ούτω και των κινήσεων των άμα περαινομένων δ αὐτὸς χρόνος, ἀλλ' ή μὲν ταχεῖα ἴσως ἡ δ' οὔ, καὶ ἡ μὲν φορά ή δ' άλλοίωσις. Ό μέντοι χρόνος δ αὐτός, εἴπερ καὶ δ άριθμός ἴσος, καὶ άμα, της τε άλλοιώσεως καὶ της φοράς και διά τοθτο αί μέν κινήσεις έτεραι και χωρίς, δ 10 δὲ χρόνος πανταχοῦ ὁ αὐτός, ὅτι καὶ ὁ ἀριθμὸς εῗς καὶ δ αὐτὸς πανταχοῦ δ τῶν ἴσων καὶ ἄμα. Ἐπεὶ δ' ἐστὶ φορὰ

καὶ ταύτης ἡ κύκλω, ἀριθμεῖται δ' ἔκαστον ἐνί τινι συγγενεῖ, μονάδες μονάδι, ἵπποι δ' ἵππφ, οὕτω καὶ δ χρόνος χρόνφ τινί ώρισμένω. Μετρείται δ' ώσπερ είπομεν. δ τε γρόνος κι- 15 νήσει καὶ ἡ κινήσις χρόνω. Τοθτο δ' ἐστίν, ὅτι ὑπὸ τῆς ὡρισμένης κινήσεως γρόνω μετρείται της τε κινήσεως τὸ ποσὸν και του χρόνου.

Εὶ οὖν τὸ πρῶτον μέτρον πάντων τῶν συγγενών, ή κυκλοφορία ή δμαλής μέτρου μάλιστα, ὅτι ὁ ἀριθμός δ ταύτης γνωριμώτατος. Αλλοίωσις μέν οθν οδδ αύξη- 20 σις οὐδὲ γένεσις οὖκ εἰσὶν ὁμαλεῖς, φορὰ δ' ἐστίν.

Διὸ καὶ δο-

κεί δ χρόνος είναι ή της σφαίρας κίνησις, ὅτι ταύτη μετροθνται αί ἄλλαι κινήσεις και δ χρόνος ταύτη τη κινήσει. Διά δὲ τοῦτο καὶ τὸ εἰωθὸς λέγεσθαι συμβαίνει φασὶ γὰρ κύκλον είναι τὰ ἀνθρώπινα πράγματα, καὶ τῶν ἄλλων τῶν κί- 25 νησιν έχόντων φυσικήν καὶ γένεσιν καὶ φθοράν. Τοθτο δ'. ότι ταθτα πάντα τῷ χρόνῷ κρίνεται, καὶ λαμβάνει τελευτὴν καὶ ἀρχὴν ὥσπερ ἄν εἰ κατά τινα περίοδον καὶ γὰρ δ χρόνος αὐτὸς εἶναι δοκεῖ κύκλος τις. Τοῦτο δὲ πάλιν δοκεῖ, διότι τοιαύτης έστι φοράς μέτρον και μετρείται αὐτὸς ὑπὸ 30 τοιαύτης. "Ωστε τὸ λέγειν είναι τὰ γινόμενα τῶν πραγμάτων

αμα έστὶ τῷ ἀριθμῷ Sp. 764, 4 ὁ αυτ. δὲ χρ. ὁ ἴσος καὶ πᾶς αμα Sp. 773, 2 ὁ αὐτ. γ. χρ. πᾶς καὶ εἶς ὁ ἴσος καὶ ἄμα Torstrik | 12 ante ἐστὶ add. πρώτη Prantl | 16 ὁπὸ eiic. Al. ap. Sp. 769, 16.

par le mouvement circulaire ; car le mesuré ne paraît rien de différent de la mesure, si ce n'est que le tout est fait de plusieurs mesures.

Éclaircissement sur l'identité du nombre. <sup>2</sup> C'est avec raison qu'on affirme l'identité du nombre des chevaux et des chiens, s'il est égal dans les deux cas, mais la décade n'est pas la même, pas plus que ces

dix objets; de même que les triangles isocèles et scalènes ne sont pas les mêmes. Et cependant c'est la même figure, puisque dans les deux cas, ce sont des triangles; en effet, on appelle identique à une chose ce qui n'en est pas différent par une différence propre, mais non ce qui s'en distingue, comme un triangle diffère d'un triangle par une différence propre; c'est pourquoi ils different comme triangle, mais non pas comme figure (ils sont dans une seule et même division comme figure). En effet, il y a celle du cercle et d'autre part celle du triangle, et dans celui-ci celle de l'équilatéral et du scalène. Comme figure donc, c'est le même objet, car ils sont un triangle, comme triangle ce n'est plus le même. Eh bien, le nombre est aussi le même ; car le nombre des objets ne se différencie pas par une différence de nombre; mais la dizaine comme telle n'est pas la même, car les objets auxquels on l'applique sont différents : chiens, chevaux.

On a ainsi examiné le temps en lui-même et dans ses propriétés. κύκλον το λέγειν ἐστὶ τοῦ χρόνου εἶναί τινα κύκλον τοῦτο δ', ὅτι μετρεῖται τῆ κυκλοφορία παρὰ γὰρ τὸ μέτρον οὐδὲν ἄλλο παρεμφαίνεται τὸ μετρούμενον, ἄλλ' ἢ πλείω μέτρα 224 a τὸ ὅλον.

Λέγεται δ' δρθώς καὶ ὅτι ἀριθμὸς μὲν ὁ αὐτὸς ὁ τῶν προβάτων καὶ τῶν κυνῶν, εὶ ἴσος ἐκάτερος, δεκὰς δὲ ούχ ή αὐτὴ οὐδὲ δέκα ταὐτά, ὥσπερ οὐδὲ τρίγωνα τὰ αὐτὰ τὸ ἐσόπλευρον, καὶ τὸ σκαληνές. Καίτοι σχημά γε ταὐτό, ότι τρίγωνα ἄμφω· ταὐτὸ γὰρ λέγεται οῦ μὴ διαφέρει διαφορά, αλλ' οὐχὶ οῦ διαφέρει, οΐον τρίγωνον τριγώνου διαφορά διαφέρει τοιγαρούν έτερα τρίγωνα σχήματος δὲ οὖ, άλλ' εν τη αὐτή διαιρέσει και μιά. Σχήμα γάρ το μέν τοιόνδε κύκλος, τὸ δὲ τοιόνδε τρίγωνον, τούτου δὲ τὸ μὲν τοι- 10 όνδε ἰσόπλευρον, τὸ δὲ τοιόνδε σκαληνές. Σχήμα μὲν οὖν τὸ αὐτὸ και τοῦτο (τρίγωνον γάρ), τρίγωνον δ' οὐ τὸ αὐτό. Και δ άριθμός δή δ αὐτός οὐ γὰρ διαφέρει ἀριθμοῦ διαφορά δ ἀριθμὸς αὐτῶν δεκὰς δ' οὐχ ἡ αὐτή ἐφ' ὧν γὰρ λέγεται, διαφέρει τὰ μὲν γὰρ κύνες, τὰ δ' ἵπποι. Καὶ περὶ μὲν 15 γρόνου και αὐτοθ και τῶν περι αὐτὸν οἰκείων τῆ σκέψει εἴρηται.

224 a 1 τό μετρούμενον: τῷ μετρουμένῳ Torstrik || 7 τριγώνου: τριγώνου τριγώνου Torstrik || 14 λέγεται — usque ad finem libri praeterm. Th. 164, 6.

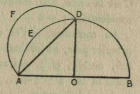
# NOTES SUPPLÉMENTAIRES

Note pour la page 31, ad I, 2. 185 a 14-17.

Voir encore Top. 11. 172 a 7; An. pr. II, 25; An. post. I, 9. 75 b 40. On ne se rend pas encore très bien compte de la différence qu'il faut mettre entre la théorie d'Antiphon et celle de Brison (Voir Montucla dans Waitz, Organon, T II, pp. 324 et 551, et d'autre part P. Tannery, Mémoires de la Société des Sciences physiques et naturelles de Bordeaux, 1° série, t. II, 1878, Diels ad Simplicii in Phys. comm. p. xxvi, Pauly-Wissova, art. Hippokrates, (Björnbo) col. 1797 sq. Le principe de ces raisonnements, dont la réfutation ne relève pas de la géométrie, était de considérer le cercle comme moyen proportionnel entre deux polygones, l'un inscrit, l'autre circonscrit.

La quadrature par les segments repose sur le principe suivant : On trace le demi-cercle ADB, de centre O, OD étant

perpendiculaire sur AB; puis sur le cercle AD on trace le demi-cercle AFD. On démontre que le segment AEDF est égal en surface au triangle AOD, car le demi-cercle AFD est égal au quart de cercle AEDO.

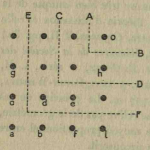


Ceci posé, sur un demi-cercle de rayon égal à AB, on trace les trois côtés de l'hexagone régulier inscrit, et sur chacun de ces trois côtés pris comme diamètre un demi-cercle. Les trois demi-cercles, plus celui que l'on a décrit tout à l'heure sur AB comme diamètre forment une surface égale à celui que l'on vient de décrire sur AB comme rayon.

Il en résulte que le demi-cercle AEDB apparaît comme égal à la différence entre le demi-hexagone inscrit et une somme de trois segments égaux chacun à un triangle. Il semblait que l'on eût ainsi égalé le demi-cercle à une figure polygonale.

Note pour la page 96, ad III, 4. 203 a 14 cf. Cat. 15 a 30.

Le gnomon est la figure coudée à angles droits qui reste quand on détache d'un carré un carré plus petit. Si l'on con-



sidère une série de points rangés E C A en carré, et si l'on détache d'abord • • • un point O en le séparant du reste B par la ligne coudée AB, puis trois points par la ligne CD, puis cinq points par la ligne EF, on obtient une série de gnomons impairs qui s'entourent successivement, depuis f le premier impair qui est l'unité: il est évident que l'addition de ces

gnomons produit une figure qui, tout en grandissant constamment, reste toujours la même comme figure, à savoir un carré. C'est la règle, bien connue, de la somme des nombres impairs consécutifs:  $1 + 3 + ...(2n - 1) = n^2$ .

Au contraire, si l'on ajoute les gnomons pairs à partir du premier pair, on obtient une série de grandeurs hétéromèques (ab, acdefb, ghl), qui représente la suite des nombres pairs selon la loi 2+4+... 2n=n(n+1) et qui sont des figures toujours différentes.

Ce sont ces propositions arithmétiques qui expliquent les caractères que les Pythagoriciens attribuaient au pair et à l'impair, comme le confirme Aristote dans ce passage et aussi quand il cite l'opposition carré-hétéromèque à côté de l'opposition pair-impair (Méta. A 5. 986 a 26, Cat. 8, 11 a 10, de An. II, 2,

413 a 17). Nous discuterons ces textes et leurs interprétations (cf. Alexandre et Philopon Schol. 203 b; Simplicius in Phys. 455 sq.; Jamblique in Ar. Nic. p. 105, cité par Renouvier, Man. de ph. anc. I, 185 n. 2; Milhaud, Philosophes géomètres de la Grèce, p. 116) dans notre commentaire.

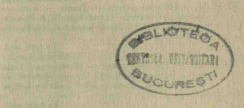
# TABLE DES MATIÈRES

|                                                                                                                                                  | Pages.         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| Introduction                                                                                                                                     | 1              |
| Tableau des sigles et abréviations                                                                                                               | 21             |
| Livre I. Des Principes des choses naturelles.                                                                                                    |                |
| Résumé et Sommaires                                                                                                                              | 23             |
| <ol> <li>Objet et méthode de la Physique (184 a 10-b 14)</li> <li>Opinions des Anciens touchant le nombre des principes (184 b</li> </ol>        | 29             |
| 15-186 a 2)                                                                                                                                      |                |
| 11)                                                                                                                                              |                |
| (187 a 12-188 a 18)                                                                                                                              | 36             |
| l'opinion des anciens (188 a 19-189 a 10) 6. Le nombre des principes : trois, et trois seulement (189 a 11                                       | 39             |
| b 29)                                                                                                                                            | 41             |
| (189 b 30-191 a 22)                                                                                                                              | 43             |
| <ol> <li>Solution des difficultés des Anciens (191 a 23-191 b 34).</li> <li>La matière. Critique de Platon. Théorie d'Aristote (191 b</li> </ol> |                |
| 35-192 b 4)                                                                                                                                      | 49             |
| LIVRE II. LA NATURE ET LES CAUSES.                                                                                                               |                |
| Résumé et Sommaires                                                                                                                              | 53             |
| 1. La nature (192 b 8-193 b 21)                                                                                                                  | 59             |
| 2. L'objet de la Physique ou science de la Nature (193 b 22-194 b 15).                                                                           |                |
| 3. Les causes. Leurs espèces et leurs modalités (194 b 16-195 b                                                                                  | 34004011000000 |
| 30)                                                                                                                                              |                |
| T _ t8                                                                                                                                           |                |

| 4. La fortune et le hasard. Etude exotérique (195 b 31-196          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|---------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| b 9)                                                                | 68                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| b 9)                                                                | 70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 6. Le hasard et la fortune. Leur différence. Leur place parmi       | 26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| les causes (197 a 36-198 a 13)                                      | 72                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 7. Le Physicien connaît des quatre causes (198 a 14 b 9)            | 74                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 8. La finalité de la nature; critique de la théorie mécaniste (198  | 14                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| b 10-100 b 33)                                                      | 76                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 9. La nécessité dans la nature (199 b 34-200 b 8)                   | STATE OF THE PARTY |
| (-93 - 04 200 0)                                                    | 79                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| LIVRE III. LE MOUVEMENT ET L'INFINI.                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Résumé et Sommaires                                                 | 84                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1. Définition du mouvement (200 b 12-201 b 15)                      | 80                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 2. Insuffisantes définitions des Anciens. Précisions apportées à la | Street                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| définition précédente du mouvement (201 b 16-202 a 12)              | 92                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 3. Le mouvement est l'acte du moteur dans le mobile (202 a 13-      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 202 b 29)                                                           | 93                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 4. L'infini. Opinions des Anciens. Difficultés sur son existence    | 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| $(202 \ b \ 30-204 \ b \ 7)$                                        | 95                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 5. Il n'y a pas d'infini donné en acte (204 a 8-206 a 8).           | 98                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 6. L'existence et l'essence de l'infini (206 a 9-207 a 32).         | 103                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 7. Propriété de l'infini (207 a 33-208 a 4)                         | 107                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 8. Réfutation des raisons de la croyance à l'existence de l'infini  | 10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| (208 a 5 a 23)                                                      | 108                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                     | 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| LIVRE IV. LE LIEU, LE VIDE, LE TEMPS.                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Résumé et Sommaires                                                 | 113                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 1. Importance et difficulté de l'étude du lieu (208 a 27-200 a      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 30)                                                                 | 123                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 2. Suite de l'introduction dialectique. Le lieu n'est ni forme ni   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| matière malgré les apparences (209 a 31-210 a 13)                   | 126                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 3. Suite de l'introduction dialectique (210 a 14-210 b 31)          | 128                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 4. Recherche de l'essence et définition du lieu (210 b 32-212 a     | 120                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 30)                                                                 | 130                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 5. La localisation. Solution des difficultés (212 a 31-213 a 11).   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 6. Le vide. Position de la question. Examen dialectique (213 a      | 133                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 13 b 20)                                                            | 25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 7. Examen dialectique (suite). Critique des partisans du vide       | 135                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| (213 h 30-21/h tr)                                                  | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| (213 b 30-214 b 11)                                                 | 137                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 8. Il n'y a pas de vide séparé (214 b 12-216 b 21).                 | 139                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 9. Il n'y a pas de vide intérieur. Le Dynamisme (216 b 22-217       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| b 28) , roblème du temps (217 b 20-218 b 20)                        | 144                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 20, Diade of the que un problème au temps (217 h 20-218 h 20)       | The                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| TABLE DES MATIÈRES                                                                                                                    | 169 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 11. Fin de l'étude critique. Définition du temps (218 b 21-220 a 26)                                                                  | 149 |
| 12. Conséquences de la définition. L'existence dans le temps (220 a 27-222 a 9).                                                      | 153 |
| 13. L'instant et l'existence dans l'instant (222 a 10-222 b 29).  14. Solution des difficultés. Ubiquité et unité du temps (222 b 30- |     |
| 224 a 17)                                                                                                                             | 150 |
| Notes supplémentaires                                                                                                                 | 163 |
| Table des matières                                                                                                                    | 167 |

DESCRIPTION OF THE PARTY OF THE



# COLLECTION DES UNIVERSITÉS DE FRANCE

publiée sous le patronage de l'Association Guillaume BUDÉ Couronnée par l'Académie française.

# PLATON

| VOLUMES DÉJA PUBLIÉS                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | S      | P                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|---------------------|
| TOME I. — (Hippias mineur. — Albiciade. — Apologies — Futbonkaria                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |        | Exempl.<br>numérote |
| de Socrate. — Euthyphron. — Griton.) Texte é                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | gie    | sur papie           |
| bli et traduit par M. M. CROISET, Membre de l'Ins                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ta-    | Lafuma.             |
| tut, Administrateur du Callina de l'Ins                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ti-    |                     |
| tut, Administrateur du Collège de France.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | . 18   | fr. épuisé          |
| Le texte ser                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 1l. 10 | 21 fr               |
| TOME II - (Hipping minus La traduction seul                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | le. g  | épuisé              |
| TOME II. — (Hippias majeur. — La traduction seul<br>Charmide.) Texte établicat en Living.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |        | Paroc               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | té     |                     |
| Decites do 1 dils.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | . 16   | 33                  |
| Le texte seu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | l. 0   |                     |
| TOME III. — Première partie. — (Protagoras.) Tex                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | e. 8   | 19                  |
| Fremiere partie - (D-at-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |        | 17                  |
| établi et traduit par M. A. Caoiser, Membre d'Institut, Doven honoraine.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | e      |                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | g      |                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |                     |
| Le texte sen                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | i. 9   | 19                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | . 5    |                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        | 11                  |
| Texte établi et traduit par M. A. Groiser, Membr                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ,      |                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |                     |
| Lettres de Paris                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |        |                     |
| Le texte seul                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |        | 33                  |
| TOME IV _ Promise La traduction seule                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | . 9    | 19                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        | 17                  |
| et traduit par M. L. Robin, Professeur à la Facult                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |        |                     |
| des Lettres de Paris.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |        |                     |
| Le texte seul.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 20     | 41                  |
| TOME VIII - Promises La traduction seule.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 12     | 25                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        | 23                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |                     |
| Facultés catholiques de l'Ouest Professeur aux                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |        |                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 10     | 21                  |
| Le texte seul.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 8      | 17                  |
| TOME VIII Deuxième partie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 7      | 15                  |
| TOME VIII. — Deuxième partie. — (Théétète.) Texte établi et traduit par M. A. Drès, Professeur aux Facultés catholiques de l'Ouverteur de l'Augustie de l'Au |        |                     |
| Facultés catholiques de l'Ouest.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |        |                     |
| de l'Ouest.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 12     | 25                  |
| Le texte seul.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 7      | 18                  |
| TOME VIII. — Troisième partie. — (Le Sophiste.) Texte                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 7      | 13                  |
| établi et traduit par M. A. Diès, Professeur aux<br>Facultés catholiques de l'Opente.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |        |                     |
| Facultés catholiques de l'Ouest                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |                     |
| Jaco ao 1 Ouest                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 14     | 29                  |
| Le texte seul.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |        | 19                  |
| TOME X - (Times Care La traduction seule.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 9      | 17                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        | 1998 St. 485        |
| Lettres de Dais:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |        |                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 20     | 41                  |
| Le texte seul.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 12     | 25                  |
| La traduction seule.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 11     | 23                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |                     |

# SOCIÉTÉ D'ÉDITION « LES BELLES-LETTRES »

95, Boulevard Raspail, PARIS

R. C. 17.053.

# OUVRAGES DÉJA PUBLIÉS

#### 1º COLLECTION DES UNIVERSITÉS DE FRANCE

L'Odyssée, 6 vol. (texte-traduction et Introduction), par M. V. Bérard.

Pindare, 4 vol., par M. A. Puech. Eschyle, 2 vol., par M. P. Mazon. Sophocle, 2 vol., par M. P. Masqueray.

Euripide, tome I, par M. L. Méridier; tomes III et IV, par MM. H. Grégoire et L. Parmentier.

Aristophane, tomes I et II, par MM. V. Coulon et H. Van Daële. Antiphon, par M. L. Gernet.

Lysias, 2 vol., par MM. L. Gernet et M. Bizos.

Isée, par M. P. Roussel.

Platon, tome I, par M. M. Croiset. Platon, tomes II et III, par M. A. Croiset.

Platon, tome IV 1, par M. L. Robin. Platon, tome VIII 1-2-3, par M. A. Diès.

Platon, tome X, par M. A. Rivaud. Démosthène, Harangues, 2 vol., par M. M. Groiset.

Aristote, Constitution d'Athènes, par M. B. Haussoullier et G. Mathieu. Aristote, Physique I, par M. H.

Carteron.
Théophraste, Caractères, par M.
O. Navarre.

Callimaque, par M. E. Cahen.

Bucoliques grecs, tome I, par M. Ph. E. Legrand.

Marc-Aurèle, par M. A.-I. Trannoy. Plotin, tomes I, II, III, par M. E. Bréhier.

L'Empereur Julien, tome I, 2° partie. Lettres, par M. J. Bidez. Lucrèce, 2 vol., par M. A. Ernout. Catulle, par M. G. Lafaye.

Cicéron, Discours, tomes I, II, III, IV, par M. H. de la Ville de Mirmont; tome X, par MM Bornecque et Bailly.

Cicéron, L'Orateur, par M. H. Bornecque.

Cicéron, De l'orateur, tome I, par M. E. Courbaud.

Cicéron, Brutus, par M. J. Martha. Cicéron, Divisions de l'Art oratoire, Topiques, par M. H. Bornecque.

Salluste, Catilina, Jugurtha, par Mile Ornstein et M. J. Roman. Cornélius Népos, par Mile A. M.

Guillemin.

Virgile. Bucoliones. par M. H.

Virgile, Bucoliques, par M. H. Goelzer.

Virgile, Géorgiques, par M. H. Goelzer.

Virgile, Enéide (I-VI), par MM. H. Goelzer et A. Bellessort. Le Poème de l'Etna, par M. J.

Vessereau. Ovide, L'Art d'aimer, par M. H.

Bornecque.
Tibulle, par M. M. Ponchont.

Phèdre, par M<sup>lle</sup> A. Brenot. Sénèque, de la Clémence, par M. F. Préchac.

Sénèque, Dialogues, tomes I et II, par M. A. Bourgery.

Sénèque, Dialogues, tome III, par M. R. Waltz. Sénèque, Thédire l, par M. L. Herr-

mann.

Pétrone, par M. A. Ernout. Tacite, Histoires, Annales, 5 vol.,

par M. H. Goelzer. Tacite, Opera minora, par MM. H.

Goelzer, H. Bornecque et G. Rabaud.

Perse, par M. A. Cartault. Juvénal, par MM. P. de Labriolle

Juvénal, par MM. P. de Labriolle et F. Villeneuve. Apulée, tome I, par M. P. Vallette.

Apulee, tome 1, par M. P. Vallette. Saint-Cyprien, Correspondance, 2 vol., par M. Bayard.

Saint-Augustin, Confessions, 2 vol., par M. P. de Labriolle.

#### 2º COLLECTION D'ÉTUDES ANCIENNES

Histoire de la littérature latine chrétienne (2° édition), par M. P. de Labriolle.

Règles pour éditions critiques,

par M. L. Havet. Sur les traces de Pausanias.

par Sir J. G. Frazer. Sénèque prosateur, par M. A.

Bourgery.

La Louve du Capitole, par M. J. Carcopino.

Le Théâtre de Sénèque, par M. Léon Herrmann.

Octavie, Tragédie prétexte, par M. Léon Herrmann. Les idées politiques d'Isocrate, par M. G. Mathieu.

La religion de la Grèce an-

tique, par Th. Zielinski. Buffon, Discours sur le style, texte français avec version latine, par J. A. Nairn.

Étude sur le style des Discours de Cicéron, Tome I, par L. Laurand.

Iconographie de l'Iphigénie en Tauride d'Euripide, par H. Philippart.

#### 3º COLLECTION DE COMMENTAIRES D'AUTEURS ANCIENS

Théophraste, Caractères, Commentaire exégétique et critique, par M. O. Navarre. Lucrèce, Commentaire, tomes I-IIe par MM. A. Ernout et L. Robin.

#### 4º COLLECTION DE TEXTES ET DOCUMENTS

Iuliani imperatoris Epistulae, Leges, Poematia, Fragmenta varia, coll. rec. I. Bidez et Fr. Cumont.

Le Maroc chez les Auteurs anciens, par M. R. Roget. De Re Metrica tractatus graeci inediti, cong. rec. W. J. W. Koster.

Aesopi fabulae, rec. Aem. Chambry.

#### 5º COLLECTION NÉO-HELLENIQUE

Histoire de la Littérature grecque moderne, par M. D.-G. Hesseling.

Chrestomathie néo-hellénique, par MM. D.-C. Hesseling et H. Pernot. Pages choisies des Évangiles, par M. H. Pernot.

Voyage en Turquie et en Grèce, du R. P. Robert de Dreux, publié par M. H. Pernot.

#### 6º COLLECTION DE LITTÉRATURE GÉNÉRALE

Études françaises, Cahiers i

Guillaume Budé et les Origines de l'humanisme en France, par J. Plattard.

L'Adolescence de Rabelais en Poitou, par J. Plattard.

Les Réfugiés huguenots en Amérique, par G. Chinard.

Amérique, par G. Chinard. L'exotisme Américain dans la littérature française au XVI° siècle, d'après Rabelais, Ronsard, Montaigne, etc., par G. Chinard.

La Doctrine de l'Américanisme des Puritains au Président Wilson, par G. Chinard. L'Amérique et le Rêve Exotique dans la littérature française au XVIII et au XVIII' siècle, par G. Chinard.

L'Exotisme Américain dans l'œuvre de Chateaubriand, par G. Chinard.

Destutt de Tracy, De l'Amour, avez une introduction de Gilbert Chinard.

La Mer, dans l'œuvre littéraire de Victor-Hugo, par J. K. Ditchy.

A Coblence, par M. Pierre de Vaissière.

Krupp et Thyssen, par M. Raphaël. La politique rhénane de Vergennes, par M. G. Grosjean.
Misère et splendeur des finances allemandes, par M. Valery de Moriès.
Gœthe en Alsace, par M. J. de Pange.
L'Œuvre de l'Espagne en Amérique, par M. Carlos Perreyra.
La Conquête des routes océaniques, par M. Carlos Perreyra.

Sir Roger de Coverley et autres

Essais littéraires, par Sir J. G. Frazer.

Les Mémoires de Jean-Chrysostome Pasek, par P. Cazin. Adam Mickiewicz et le Roman-

tisme, par S. Szpotanski. Correspondance inédite de Mickiewicz, par Ladislas Mickiewicz

Les Têtes de chien, par Jirasek.

## 7º COLLECTION DU MONDE HELLÉNIQUE

Délos, par M. P. Roussel. Delphes, par M. E. Bourguet. Le dessin chez les Grecs d'après les vases peints, par M. Edmond Pottier.

#### COLLECTION SHAKESPEARE

Publiée sous la direction de A. Koszur. Textes anglais et français en regard.

Macbeth. - Traduction de J. Derocouigny, Professeur à l'Uni-

#### Volumes publiés :

| versité de Lille (Prix Montyon 1923)                                                                                                | 7 fr.        | )) |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|----|
| Les Sonnets. — Traduction de Charles-Marie Garnier (Prix                                                                            |              |    |
| Comme il vous plaira Traduction de Lucien Worke                                                                                     | 7            |    |
|                                                                                                                                     | 7            | )) |
| Le Soir des Rois. — Traduction de Félix Sauvage                                                                                     | 7            | )) |
| Le Marchand de Venise. — Traduction de Mme Lebrun-Sudry.                                                                            | 7            | n  |
| Roméo et Juliette. — Traduction de A. Koszul, Professeur à l'Université de Strasbourg.                                              | 7            | )) |
| Troïlus et Cressida Traduction de René LALOU                                                                                        |              |    |
| Hamlet. — Traduction de J. Derocquigny                                                                                              | 8            | >> |
| Chaque volume, avec préface et annotations, est imprimé en rouge et n<br>beau papier, format in-16 cavalier, broché.                | oir si       | ar |
| Il a été tiré de chaque volume après réimposition, 200 ou 150 exemplaires rotés, sur vergé pur chiffon à grandes marges. Le volume. | num<br>5 fr. | ė- |

#### COLLECTION DE LITTÉRATURE ANGLAISE

| Dans les Sentiers de la Renaissance. — Par M. E. Legouis, |         |
|-----------------------------------------------------------|---------|
| Professeur à la Faculté des Lettres de Paris              | 7 fr. » |
| T.e Drame de Massinger Par Maurice Cuelli.                | 25 %    |

# L'ODYSSÉE

PAR

# Victor BÉRARD

Directeur d'Études à l'École des Hautes-Études

## Tome I (2 volumes)

Texte et Traduction. Chants I-VII. — Introduction. Le poème représenté.

## Tome II (2 volumes)

Texte et Traduction. Chants VIII-XV. — Introduction. Le poème édité.

## Tome III (2 volumes)

Texte et Traduction. Chants XVI-XXIV. — Introduction. Le poème transmis.

Cet ouvrage, dont l'importance est exceptionnelle, est offert au prix le plus bas possible (30 fr. le volume).

# ÉDITIONS NUMÉROTÉES

Édition originale numérotée sur vélin teinté, fabriqué spécialement à la cuve par les Papeteries d'Arches:

Texte et traduction, 3 volumes : 600 francs

Édition pur fil Lafuma:

les 6 volumes: 360 francs

VERIFICAT