## Georg Wilhelm Friedrich Begel's

## - Vorlesungen

über die

# Geschichte der Philosophie.

herausgegeben

von

Dr. Carl Ludwig Michelet.

Standhaftigkeit wird dazu nöthig fenn, fich, durch die Schwierigkeit innerlich und ben Widerfrand außerlich, nicht abhalten zu laffen, die Metaphnut, eine ber menichtichen Bernunft unentbehrliche Wiffenichaft — endlich einmal zu einem gedeihlichen und fruchtbaren Buchie zu befördern.

Dritter Theil.

3weite verbefferte Auflage.

Mit Königl. Würtembergiichem, Grobbergogl. heistichem und ber freien Stadt Frankfurt Privitegium gegen ben Nachbruck und Nachbrucks-Berkauf.

Berlin, 1844.

Berlag von Dunder und humblot.

Beorg Wilhelm Friedrich Segel's

## Wollständige Ausgabe

burch

einen Berein von Freunden bes Berewigten:

I Ph. Marheinete, D. J. Schulze, D. Ed. Gans, 11 2p. v. Senning, D. S. Sotho, D. C. Michelet, D. F. Forfter.

> αληθές άει πλείστον Ισχυει λόγου Band.

3weite Auflage.

Dit Königl. Burtembergifchem, Grobbergogl. Seisischem und ber freien Stadt Franffurt Privilegium gegen den Rachbrud und Rachbruds : Berfauf.

Berlin, 1844.

Berlag von Dunder und Sumblot.

1. palonits

Biblioteca Centrală Universitară "Carol I "Sucurești

Cota 1745

P120

B. C. U. "Carol I" - Bucuresti

\*C201801477\*

200.00

541219h

### Inhalt bes dritten Bandes.

### Erfter Theil.

Geschichte der Griechischen Philosophie.

| Dritter Abschnitt: Dritte Periobe. Reuplatonifer        | 3   |
|---------------------------------------------------------|-----|
| A. Philo                                                | 16  |
| B. Rabbala und Gnofticismus                             | 23  |
| 1. Kabbalistische Philosophie                           | 23  |
| 2. Gnoftifer                                            | 26  |
| C. Aleranbrinische Philosophie                          | 28  |
| 1. Ammonius Sakfas                                      | 32  |
| 2. Plotin                                               | 33  |
| 3. Porphyr und Jamblich                                 | 60  |
| 4. Proflus                                              | 61  |
| 5. Nachfolger bes Proflus                               | 79  |
| A Cartendaries Propagation and a comment of             |     |
|                                                         |     |
| Zweiter Theil.                                          |     |
| ONCICE AND ODITAL STATE OF THE PROPERTY S               |     |
| Philosophie des Mittelalters.                           |     |
| Einleitung                                              | 85  |
| 1. Ibee bes Christenthums                               | 85  |
| 2. Rirchenväter und heterodorien                        | 94  |
| 3. Kirche und Staat                                     | 107 |
| Erfter Abschnitt: Arabifche Philosophie                 | 110 |
| A. Philosophie ber Medabberim                           | 114 |
| B. Commentatoren bes Aristoteles                        | 119 |
| C. Moses Maimonibes                                     | 121 |
| 3 weiter Abschnitt: Scholastische Philosophie           | 129 |
| B. Allgemeine geschichtliche Gesichtspunfte             | 144 |
| 1. Bauen der Glaubenslehre auf metaphpfische Grunde     | 144 |
| a. Anselmus                                             | 145 |
| b. Abalarb                                              | 151 |
| 2. Methobische Darstellung bes firchlichen Lehrbegriffs | 152 |
| a. Petrus Lombardus                                     | 153 |
| b. Thomas von Aquino                                    | 154 |
| c. Johannes Duns Scotus                                 | 155 |
| 3. Befanntichaft mit ben Ariftotelischen Schriften      | 157 |
|                                                         |     |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Scite |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| a. Alexander von Hales                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 157   |
| b. Albertus Magnus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 159   |
| 4. Gegensat von Realismus und Nominalismus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 161   |
| a. Roscelin                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 161   |
| b. Walther von Montagne                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 163   |
| c. William Oceam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 165   |
| d. Buriban                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 169   |
| 5. Formelle Dialettif                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 169   |
| a. Julian, Erzbischof von Tolebo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 170   |
| b. Paschasius Rabbertus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 172   |
| 6. Mystifer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 174   |
| a. Johann Charlier                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 175   |
| b. Raimund von Sabunde                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 175   |
| c. Roger Baco                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 175   |
| d. Raimund Lullus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 175   |
| C. Allgemeiner Standpunft ber Scholaftifer                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 177   |
| Dritter Abidnitt: Wieberaufleben ber Biffenschaften                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 190   |
| A. Stubium ber Alten                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 191   |
| 1. Pomponatius                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 193   |
| 2. Beffarion. Ficinus. Picus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 193   |
| 3. Gaffendi. Lipfius. Renchlin. helmont                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 194   |
| 4. Ciceronianische Popularphilosophie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 195   |
| B. Eigenthümliche Bestrebungen ber Philosophie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 196   |
| 1. Carbanus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 198   |
| 2. Campanella                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 201   |
| 3. Bruno                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 201   |
| 4. Banini                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 218   |
| 5. Petrus Ramus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 224   |
| C. Die Reformation                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |       |
| TOP                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |
| Office and the second of the s |       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |       |
| Dritter Theil.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       |
| Reuere Philosophie.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |
| Einleitung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       |
| Erfter Abichnitt: Anfündigung ber neuern Philosophie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |       |
| A. Baco von Berulam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |
| B. Jacob Böhme                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       |
| 3meiter Abichnitt: Periode bes bentenben Berftanbes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |       |
| Erftes Rapitel: Berftandes-Metaphyfif                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 300   |
| A. Erste Abtheilung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 301   |
| 1. Descartes                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |       |
| 2. Spinoza                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |       |
| 3. Malebranche                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |       |
| B 2 moite of his heilung                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |       |

|                                                                | Seine |
|----------------------------------------------------------------|-------|
| 1. Lotte                                                       | 375   |
| - 2. Hugo Grotius                                              | 393   |
| 3. Sobbes                                                      | 394   |
| 4. Cubworth. Clarfe. Wollafton                                 | 398   |
| 5. Pufenborf                                                   | 400   |
| 6. Newton                                                      | 401   |
| C. Dritte Abtheilung                                           |       |
| 1. Leibnit                                                     | 403   |
| 2. Bolf                                                        |       |
| 3. Deutsche Popularphilosophie                                 |       |
| 3weites Rapitel: Uebergange-Periode                            |       |
| A. 3bealismus und Sfepticismus                                 |       |
| 1. Berfelep                                                    |       |
| 2. Sume                                                        | 446   |
| B. Schottische Philosophie                                     |       |
| 1. Thomas Reib                                                 |       |
| 2. James Beattie                                               | 454   |
| 3. James Dewald                                                |       |
| 4. Dugald Stewart                                              |       |
| C. Französische Philosophie                                    |       |
| 1. Die negative Richtung                                       |       |
| 2. Die positive Seite                                          |       |
| a. Der Materialismus                                           |       |
| b. Robinet                                                     |       |
|                                                                |       |
| 3. Jee einer concreten allgemeinen Einheit                     |       |
|                                                                |       |
| b. Montesquieu                                                 |       |
| c. Helvetius                                                   |       |
|                                                                |       |
| D. Die Deutsche Aufflärung                                     | 478   |
| Dritter Abschnitt: Reueste Deutsche Philosophie                | 485   |
| A. Jacobi                                                      | 486   |
| B. Rant                                                        |       |
| C. Fichte                                                      | . 535 |
| 1. Ursprüngliche Philosophie Fichte's                          | 555   |
| 2. Fichte's umgebilbetes Spftem                                | 578   |
| 3. Sauptmomente, bie mit ber Fichte'ichen Philosophie gusammen |       |
| hangen                                                         | . 579 |
| a. Friedrich von Schlegel                                      |       |
| b. Schleiermacher                                              |       |
| c. Novalis                                                     |       |
| d. Fries. Bouterwef. Krug                                      |       |
| D. Schelling                                                   |       |
| E. Rejultat                                                    | 617   |

### Berichtigungen und Bufage.

S. 177. 3m Columnentitel ftatt: Raimund Lullus, lies: Allgemeiner Standpunft ber Scholaftifer.

S. 222, 3. 10 v. u. hinter gemäß fepen fete hingu: und bie Bernunft nur bieß formelle Geschäft habe, ben Inhalt ber Theologie, ohne eigenen, begreiflich ju machen.

- C. 250, 3.8 v. u. hinter fich befindet fete bingu: Die Lebensumftanbe werben im eigentlichen Ginne Privat-Begebenheiten, bestimmt burd außere Umftanbe, ohne etwas Merfwurbiges gu enthalten. Das Leben wird gelehrt, einformig, gewöhnlich : fcbließt fich an außerlich gegebene Berhaltniffe an, und fann fich nicht als eine eigenthumliche Geftalt bar- und hinftellen. Man muß feinen Charafter nicht barein feten, fich als eine unabbangige Weftalt ju zeigen und fich eine aus fich geschaffene Stellung in ber Belt ju geben. Beil bie objective Macht ber außerlichen Berhaltniffe unendlich groß, und eben barum bie nothwendige Deife, wie ich barin bin, gleichgültig gegen mich geworben ift, fo ift bie Perfonlichfeit und bas inbividuelle Leben überhaupt um fo gleichgulltiger geworben. Gin Philosoph, fagt man, foll auch als Philosoph leben: b. b. von ben au-Berlichen Berbaltniffen ber Belt unabhangig fenn, und bie Beschäftigung in ihnen und bie Bemuhung um fie aufgeben. Aber fo verschränft in Ansehung aller Bedurfniffe, besonders ber Bilbung, fann Reiner fur fich bie Mittel haben, fonbern muß fie im Busammenhang mit ben Andern suchen.
  - S. 346, 3. 3 v. u., por Geine fete Anführungezeichen.
  - = 431, = 7 = " hinter baß febe es.
  - 475 fete im Columnentitel binter La Mettrie einen Punft.
  - 512, 3. 1 v. n., ftatt fein lies ein.
    - 565, 3. 10 v. v. hinter gesett fete bie Anmertung: Fichte's Anweifung jum feligen Leben, G. 80-82.
    - s 586, 3. 5 v. u. hinter Schriften seie die Anmerkung: Schelling's Spitem bes transscenbentalen 3bealismus, S. 257 Anm.; Zeitfchrift fur speculative Physif, Bb. 11, heft 2, S. 92.

Der

## Geschichte der Philosophie

erster Theil.

Griechische Philosophie.

(Schluß.)

理性

## Oridicate our Philosophic

directory

ardante in the property

Cinths)

### Dritter Abschnitt.

Dritte Periode: Neuplatoniker.

Indem ber Stepticismus bie Bernichtung ber Gegenfage ift, welche wir im Stoicismus und Epifureismus als die allgemeinen Brincipien aufgefaßt faben, aus benen alle übrigen Gegenfaße entsprangen: so ift er die Einheit, in ber fie als ideelle Bestimmun= gen find, fo daß die Idee jest als in fich concrete jum Bewußt= senn fommen muß. Mit diesem Dritten, welches bas concrete Refultat bes ganzen Vorhergebenden ift, geht eine ganz neue Epoche an. Ein gang anderer Boden ift vorhanden, indem, mit dem Wegwerfen des Kriterium's für's subjective Erfennen, que gleich überhaupt endliche Principien fortfallen; benn auf diese geht das Interesse des Kriterium's. Es ift dief die Geftalt der Philosophie bei den Neuplatonifern, die mit der Revolution, welche fich durch das Chriftenthum in der Welt gemacht hat, auf das Engfte zusammenhängt. Die lette Stufe, die wir gehabt haben - jene durch das Aufgeben alles Teften, Objectiven, durch die Flucht in die reine unendliche Abstraction in sich, durch die absolute Armuth an allem bestimmten Inhalt gesetzte subjective Befriedigung und Rudfehr des Gelbitbewußtseyns in fich felbft -, hatte sich im Skepticismus vollendet, wiewohl das Stoische und Epikureische System daffelbe Ziel haben. Mit dieser vollkommenen Erinnerung und Innerlichmachung der unendlichen Subjectivität hatte die Philosophie aber den Standpunkt erreicht, daß sich das Selbstbewußtseyn in seinem Denken als das Absolute wußte (f. Th. II, S. 516); und indem sie nunmehr dessen subsective, endliche Stellung und Differenz gegen ein nichtiges äußeres Obsiect verwarf, erfaßte sie in sich selbst den Unterschied und bildete das Wahre als eine intelligible Welt aus. Das Bewußtseyn hiervon, das sich im Geiste der Welt ausdrückte, macht jest den Gegenstand der Philosophie aus; es geschah dieß vornehmlich mit Gebrauch und auf den Grund Platonischer, aber auch Aristotelischer und Pythagoreischer Begriffe und Ausdrücke.

Diefe in die Menschen gefommene 3bee, daß das absolute Wefen nichts Fremdes fur das Gelbftbewußtseyn ift, daß ihm nichts bas Wefen ift, worin es nicht fein unmittelbares Gelbftbewußtseyn hat, - bieß Princip seben wir nun als das allgemeine bes Weltgeistes, als allgemeines Glauben und Wiffen aller Menschen erscheinen; es verändert auf einmal das ganze Aussehen ber Welt, zerftort alles Bisherige, und bringt eine Bieber= geburt der Welt hervor. Die mannigfaltigen Formen und Geftalten dieses Wiffens gehören nicht ber Geschichte ber Philosophie, fondern der Geschichte des Bewußtseyns und der Bildung an. Dieß Princip erscheint als allgemeines Rechtsprincip, wonach ber einzelne Mensch dadurch, daß er ift, als ein allgemein von Allen anerkanntes Wefen an und für sich gelte. So ift, was bas äußerliche Politische anbetrifft, diese Zeit die ber Ausbildung bes Brivatrechts, bas fich auf bas Eigenthum ber einzelnen Berfon bezieht. Indem aber ber Charafter ber Römischen Gultur, worein biefe Form der Philosophie fällt, zugleich die abstracte Allgemeinbeit gewesen ift (f. Th. II, S. 380), in beren Leblosigfeit alle eigenthümliche Dichtfunft und Philosophie, alles Staatsleben ger= ftort ift (Cicero 3. B. zeigt, wie wenige Philosophen, eine gangliche Bewußtlofigfeit über die Natur bes Buftands feines Staats): fo hat fich die Welt in ihrer Eriftenz nun in zwei Theile getheilt, einerseits die Atome, die Privatleute, und andererseits ein nur äußerliches Band berfelben, welches, als Gewalt, ebenfo in das eine Subject, des Kaisers, verlegt worden ist. Die Nömermacht ist so der reale Skepticismus. Diesen Character der abstracten Allgemeinheit als vollkommenen Despotismus, der im Untergange des Bolkslebens unmittelbar mit der Bereinzelung der Atomistik, als dem Sich-Zurückiehen in die Zwecke und Interessen des Privatlebens, verbunden ist, sehen wir nunmehr auch ganz entsprechend im Gebiet des Denkens vollendet.

Bon hier nun ift es, daß ber Beift aus diefem Bruch, aus feiner Subjectivität wieder berausgeht zum Objectiven, aber zugleich zu einer intellectuellen Objectivität, die nicht in äußerlicher Geftalt einzelner Gegenstände, nicht in ber Form von Pflichten und einzelner Moralität erscheint, sondern, als absolute Objectivi= tät, aus bem Geift und ber wahrhaften Wahrheit geboren ift. Dber mit andern Worten, wir sehen hier die Rudfehr zu Gott einerseits, andererseits die Erscheinung Gottes, wie er an und für fich in feiner Wahrheit für den menschlichen Geift ift. Dieß bildet ben Uebergang dazu, daß der Geift fich wiederherstellt, in= dem das Denken, das fich nur subjectiv erfaßt hatte, fich jest gegenständlich wird. So ift in der Römischen Welt mehr und mehr bas Bedürfniß rege geworden, aus ber schlechten Wegenwart, dieser götterlosen, rechtlosen, unfittlichen Welt, sich in ben Geift zurückzuziehen, und hier das zu fuchen, was dort nicht mehr ift. In der Griechischen Welt namentlich ift die Freude der gei= ftigen Lebendigkeit verflogen, und der Schmerz über diesen Bruch eingetreten. Diese Philosophien find so Momente, nicht bloß in der Entwickelung der Vernunft, fondern auch in der der Mensch= heit überhaupt; es find Formen, in benen fich ber ganze Weltzustand burch bas Denken ausspricht.

In andern Gestalten aber ist hier Theils die Berachtung der Natur eingetreten, daß sie gar nichts mehr für sich ist, sondern ihre Mächte dem Menschen dienen, der, ein Magier, sie seinem Gehorsam und seinen Wünschen als dienend unterwerfen kann. Borher wurden Orakel durch Bäume, Thiere u. s. f. gegeben; wo

das göttliche Wiffen, als Wiffen des Ewigen, vom Wiffen des Bufälligen nicht unterschieden war. Jest thun nicht die Götter Bunder, fondern die Menschen, welche, die Nothwendigkeit der Natur verachtend, etwas-in ihr hervorbringen, das ihr als Ratur widerftreite. Mit biefem Wunderglauben, welcher zugleich ein Unglauben an die gegenwärtige Natur ift, ift eben so ber Unglaube an bas Bergangene verbunden, ober baran, bag bie Beschichte nur dieß gewesen sen, was fie war. Alle wirkliche Beschichte und Mythologie ber Römer, Griechen, Juden, felbft die einzelnen Worte und Buchstaben, erhalten eine andere Bedeutung: fie find ein in fich Gebrochenes, haben eine innere Bedeutung, die ihr Wefen, und einen leeren Buchftaben, der ihre Erscheinung ift. Die fich in ber Wirklichkeit befindenden Menschen haben hier Sehen und Soren vollfommen, überhaupt ben Sinn ber Gegenwart, verlernt. Das finnlich Wahre gilt ihnen nichts mehr, fie lügen an Einem fort; benn fie find bes Auffaffens eines Wirklichen unfähig, weil es für ihren Geift alle Bedeutung verloren hat. Andere verlaffen die Welt, weil fie in ihr nichts mehr finden können und das Reale nur in sich finden. Wie alle Gotter in Ein Pantheon fich versammeln, fo fturgen alle Religionen in Gine, alle Vorstellungsarten absorbiren fich in Giner ; fie ift biefe, daß das Selbstbewußtseyn — ein wirklicher Mensch — das abfolute Befen ift. In Rom bringen alle jene myfteriofen Gulte ein; aber die achte Befreiung bes Beiftes ift im Chriftenthum erschienen, benn in ihm fommt er zu feinem Wefen. Bas bas absolute Wefen ift, wird bem Menschen jest geoffenbart: es ift ein Mensch, jedoch noch nicht ber Mensch ober das Gelbstbewußtfenn überhaupt.

Die Eine Form dieses Princips ift also die Unendlichkeit des Selbstbewußtsehns in sich, das sich weiß, sich in sich untersscheidet, darin aber vollkommen durchsichtige Einheit mit sich selbst bleibt; und nur als dieses sich concret in sich bestimmende Denken hat der Geist überhaupt Sinn. Daß das Absolute jest in der Weise des Selbstbewußtsehns gewußt wird, so daß die Bestimmungen

von Jenem in allen Formen von Diesem entwidelt find, bas ift ein wirkliches Selbstbewußtsenn; diese Sphare gehört eigentlich nicht ber Philosophie an, sondern ift die Sphare ber Religion, Die in einem Diefen Menschen bas Göttliche weiß. Dief Biffen, daß das Selbstbewußtsenn das absolute Befen ober das absolute Befen Gelbstbewußtfenn ift, ift jest ber Beltgeift. Er ift Dieß Wiffen, aber weiß bieß Wiffen nicht; er schaut es nur an, ober er weiß es nur unmittelbar, nicht im Gedanken. Er weiß es unmittelbar, heißt: biefes Wefen als Geift ift ihm wohl abfolutes Gelbftbewußtfeyn, aber es ift in sevender Unmittelbarfeit ein einzelner Mensch. Dieser einzelne Mensch, ber zu einer bestimm= ten Zeit und an einem bestimmten Orte gelebt hat, aber nicht ber Begriff bes Gelbftbewußtsenns ift ihm ber absolute Beift; ober bas Gelbstbewußtseyn ift noch nicht erfannt, nicht begriffen. Als gedachte Unmittelbarfeit, ift das absolute Wesen unmittelbar im Gelbstbewußtseyn, ober nur als innere Unschauung, wie wir Bilber im Beifte gegenwärtig haben.

Die andere Form ift, daß dieß Concrete in abstracterer Beife aufgefaßt wird, als die reine Ibentitat bes Denfens; und fo geht bem Gebanken noch ber Bunkt ber Gelbftischfeit ab, ber bem Concreten gutommt. Diese Seite, wie das absolute Befen als Geift im begreifenden Denfen ausgesprochen worden, aber zum Theil wie im Gelbftbewußtfenn als absolutes Wefen unmittelbar fenend, fällt in die Philosophie. Der Geift, nach allen Seiten vollendet, muß aber auch die naturliche Seite haben, welche in Diefer Geftalt der Philosophie noch fehlt. Wie nun im Chriftenthum die Weltgeschichte Diesen Fortschritt bes Beiftes in feinem Gelbstbewußtseyn that, so muß dieses Umschlagen auch im innerften Myfterium berfelben, in ber Philosophie, ebenso nothwendig erfolgen; in der That thut die Philosophie in ihrer weitern Entwickelung nichts Anderes, als diefe im Chriftenthum bloß vorgeftellte Ibee des absoluten Wesens zu begreifen. Der absolute Weist ift biefes, bag er bas ewige fich felbst gleiche Wesen sen, das sich ein Anderes wird, und dieses als sich selbst erkennt: das Unwandelbare, welches sich so das Unwandelbare ist, daß es aus seinem Andersseyn beständig in sich zurückhehrt; — die skeptische Bewegung des Bewußtseyns, aber so, daß das verschwindende Gegenständliche zugleich bleibt, oder in seinem Bleiben die Bebeutung des Selbstbewußtseyns hat.

In der chriftlichen Religion ift dieß geiftige Wefen zunächst fo vorgestellt worden, daß das ewige Wesen fich ein Anderes wird, die Welt erschafft, welche rein als ein Anderes gesett ift. Sierzu tritt dann späterhin bieß Moment hinzu, daß dieß Andere an ihm selbst nicht ein Anderes bes ewigen Wefens ift, sonbern bas ewige Wefen an ihm felbst erscheint. Darin ift brittens bie Gleichheit des Andern und des ewigen Wefens, der Geift, das Burückgekehrtseyn bes Andern in das Erfte enthalten: und zwar bes Andern nicht nur nach jenem Punfte, woran bas ewige Wesen erschienen war, sondern des Undern im Allgemeinen. Die Welt erkennt an Diesem erscheinenden absoluten Wesen fich felbst: fie ift es alfo, die gurudgekehrt ift in bas Wefen; und ber Beift ift allgemeiner Beift. Indem diese Bee des Beiftes ben Chriften aber zuerft in biefer blogen Form ber Borftellung erschien, fo war ihnen Gott, bas einfache Wefen ber Juden, außerhalb des Selbstbewußtseyns; ein folcher Gott denkt wohl, aber er ift nicht das Denken, sondern steht jenseits ber Wirklichkeit, ift nur das Anderssehn der sinnlich angeschauten Welt. Entgegen steht Jenem ebenso ein einzelner Mensch, bas Moment ber Ginheit ber Welt und bes Wefens: und ber Geift, die Allgemeinheit diefer Einheit, als eine glaubende Gemeinde, die biefe Ginheit nur in ber Borftellung, beren Wirklichkeit aber in ber Soffnung einer Zufunft hat.

Die Idee im reinen Gedanken — daß Gott dieß nicht äuferlich als ein Subject thut, alles dieß also nicht als ein zufälliger Entschluß und Rathschluß Gottes geschehe, dem es einmal eingefallen sep, so zu handeln, sondern daß Gott diese Bewegung

als die erscheinenden Momente feines Wefens, als feine ewige Nothwendigkeit an ihm felbst ift, die gar nicht in die Bedingun= gen des Geschehens fällt - finden wir bei philosophischen oder bestimmter Blatonischen Juden ausgesprochen. Die Geburts ftatte für biefen Standpunkt fällt in die Gegend, wo bas Morgenland und das Abendland an einander gerungen; benn die Drientalische freie Allgemeinheit und die Europäische Bestimmtheit find, in ihrer Durchbringung, ber Gebanke. Bei ben Stoifern ift auch die Allgemeinheit des Denkens vorhanden; fie fteht aber ber Empfin= bung, dem äußerlichen Dasen gegenüber. Die Drientalische Allgemeinheit ift bagegen gang frei; und bas Princip ber Allgemeinheit, selbst als Besonderes gefett, ift das abendlandische Denken. Bornehmlich in Alexandrien ift diefe Form der Philosophie ausgebildet worden, aber zugleich mit Ruckficht auf die frühere Ausbildung des Gedankens, in welcher die zum Theil unscheinbaren Anfänge ber Gedankenbildung des Concreten liegen, die jest zur Sauptsache wird. Schon in ber Pythagoreischen Philosophie faben wir ben Unterschied als Trias; bei Blato saben wir bann Die einfache Idee des Geiftes, als die Einheit der untheilbaren Substanz und bes Anderssehns, wenn auch nur als ein Zusammengemischtseyn aus Beiben, auftreten. Das ift bas Concrete, aber nur in einfachen Momenten: nicht auf die umfaffende Weife, daß das Anderssenn überhaupt alle Wirklichkeit ber Natur und bes Bewußtsenns ift, - und die jurudgekehrte Einheit als folche Selbstbewußtfenn, nicht nur ein Gedanke, fondern lebendiger Gott ift. Bei Aristoteles endlich ift die erégyera, als das fich selbst benkende Denken, das Concrete. Seißt diese Philosophie also auch neupythagoreisch und neuplatonisch, so kann man ste boch auch neuaristotelisch nennen; benn die Alexandriner haben ebenso den Aristoteles bearbeitet, als den Plato, und Beide fehr hoch geschätt, wie fie benn beren Philosophien zu Giner Ginheit verbanden.

Aber der Unterschied zwischen diesem Standpunkte und dem frühern ift näher aufzufassen. Schon in den frühern Philosophien

haben wir gesehen, daß der voog das Wesen der Welt ift: und ebenso faßte Ariftoteles bie ganze Reihe ber lebendigen und gei= ftigen Dinge fo, daß er ben Begriff für bas Wahrhafte berfelben anerfannt hat. Bei ben Stoifern ift diese Ginheit, dieß Suftema= tische auf das Bestimmteste herausgehoben worden, während Aristoteles mehr bem Einzelnen nachgegangen ift. Diese Einheit bes Gebankens haben wir befonders bei ben Stoifern einerseits als die Rückfehr des Selbstbewußtsenns in sich gesehen, so daß der Beift durch die Reinheit des Denkens selbstständig in fich ift; andererseits haben wir baselbst eine Objectivität gesehen, worin ber Loyog wesentlich die durchdringende Grundlage der ganzen Welt geworden ift. Bei ben Stoifern ift biefe Grundlage num aber nur substantiell geblieben, und hat so die Form des Pantheismus angenommen; benn das ist das Nächste, worauf man verfällt, wenn man bas Allgemeine als bas Wahre bestimmt, Der Bantheismus ift ber Anfang ber Erhebung bes Beiftes, inbem er Alles in ber Welt als ein Leben ber Idee auffaßt. Wenn nämlich bas Selbstbewußtseyn aus fich, aus feiner Unendlichkeit, feinem Sich-felbst-Denken heraustritt gum Bestimmten, gu befonbern Dingen, Bflichten, Berhältniffen, ober wenn ber Gebanke, ber biefe allgemeine Gubftang benft, von ba jum Befondern über= geht, ben Simmel, die Geftirne, ben Menschen u. f. f. benft, fo fällt er von bem Allgemeinen unmittelbar in's Befondere ober unmittelbar in's Endliche; benn alles bieß find endliche Geftalten. Das Concrete aber ift das Allgemeine, was fich besondert, und in Diesem Besondern, in Dieser Berendlichung doch bei fich felbft unendlich bleibt. Beim Pantheismus bagegen verendlicht fich bloß Die eine allgemeine Substanz, und tritt damit herunter. Das ift bie Weise der Emanation, wonach das Allgemeine, indem es fich befondert, Gott, indem er die Welt erschafft, burch bas Besondere fich verschlechtert, fich eine Grenze sest; fo daß diese Berendlichung ohne Rudfehr in fich felbst ift. Daffelbe Berhaltniß findet sich auch in der Mythologie der Griechen und Römer; das Bestimmen und Gestalten bes Gottes, der sein bloßes Abstractum bleibt, ist eine Berendlichung Gottes, der nur bis zum Kunstwerk fortgeht; aber das Schöne bleibt selbst eine endliche Gestalt, die nicht dazu gebracht ist, der freien Idee zu entsprechen. Das Bestimmen, das Besondern, die Realität der Objectivität muß nun von der Art seyn, daß sie dem anundfürsichsehenden Allgemeinen adäquat ist; dieß Adäquatseyn sehlt den Göttergestalten, wie den Gestalten, die natürlich sind, und denen, die Pflichten heißen.

Das Bedürfniß ift alfo jest, daß ber wiffende Beift, ber fo aus der Gegenständlichkeit in fich zurückfehrt und fich erinnert, Die Welt, Die er verlaffen hat, mit fich verfohne; fo daß ihre Objectivität zwar eine vom Beift unterschiedene, aber mit ihm abäquate Welt fen. Diefer concrete Standpunft, ber, wie er ber der Welt ift, so auch der Standpunkt der Philosophie wird, ift bas Hervorgeben bes Beiftes; benn bieg erft ift ber Beift, nicht nur reines Denken zu febn, fondern Denken, bas fich gegenftandlich macht, und darin felbst bei sich ift und sich erhält. Die fruheren Objectivirungen bes Gebankens find ein Beraustreten nur in die Bestimmung, in die Endlichkeit, nicht in eine objective Welt, die dem Anundfürsichsenenden selbst adaquat ift. Der allgemeine Standpunkt ber Neuplatonischen oder Alexandrinischen Philosophie ift hiernach, aus dem Verlufte der Welt fich eine Welt zu erzeugen, die zugleich in ihrer Aeußerlichkeit eine inner= liche bleibt, und fo eine verfohnte ift; und bieß ift die Welt ber Geistigkeit, die bier beginnt. Die Grundidee war fo das Den= fen, das fich felbst benkt, also mit feinem Begenstande, bem Bebachten, identisch ift; so daß wir das Eine und das Andere, und die Einheit Beiber haben.

Diese concrete Idee ist wieder hervorgesommen, und in der Ausbildung des Christenthumes, als das Denken auch in ihm aufging, als die Dreieinigkeit gewußt worden; und diese Idee ist das Wesen an und für sich. Diese Idee entwickelte sich von Plato und Aristoteles aus nicht unmittelbar, sondern nahm den Umweg

bes Dogmatismus. Bei ben Erftern trat fie zwar unmittelbar als Höchstes hervor; aber neben ihr und außer ihr fommt noch ber andere Inhalt, ber Reichthum ber Gedanken bes Geiftes und ber Natur vor, und wird fo aufgefaßt. Ariftoteles hat fo bas Reich ber Natur begriffen; und bei Plato ift bas Entwidelte nur in einer losen Mannigfaltigkeit bargeftellt. Daß aber bie Ibee als bas eine Alles umfaffende und in fich enthaltende Wahre erscheine, dazu gehörte, daß dieses Endliche, dieser gesammte weitere Inhalt von Bestimmungen auch auf seine endliche Weise aufgefaßt, b. h. in ber endlichen Form eines allgemeinen Wegenfates gu= fammengefaßt wurde. Das war die Function bes Dogmatismus, ber bann burch ben Skepticismus aufgelöft worden ift. Die Auflösung alles Besondern und Endlichen, welche das Wesen bes Lettern ausmacht, ift von Plato und Aristoteles nicht vorge= nommen, und somit die Idee von ihnen nicht als das Alles Enthaltende gesett worden. Jest ift ber Gegenfat aufgelöft, und ber Beift zu feiner negativen Ruhe gekommen. Das Affirmative bagegen ift die Ruhe des Geiftes in fich felbst; und zu dieser Freiheit von allem Besondern geht ber Geift jett fort. Es ift bas Wiffen von bem, was ber Beift an fich ift, nachdem er burch Die Auflösung aller Endlichfeit in fich zur Berföhnung gefommen ift. Diefe ewige Ruhe des Beiftes in fich felbst macht nun feinen Gegenstand aus; er weiß davon, und ftrebt, fie benfend weiter zu bestimmen und zu entwickeln. Darin ift auch bas Princip ber Evolution, ber freien Entwickelung, enthalten; alles Undere außer dem Geifte ift nur endlich und fich auflösend. Wenn bann ber Beift jum Besondern fortgeht, so ift dieß Besondere bestimmt als ein in dieser Idealität schlechthin Enthaltenes, was ber Geift als ein Unterworfenes weiß. Das ift bas affirmative Refultat der ffeptischen Philosophie. Es ift einleuchtend, daß auf diesem Standpunkte auf gang andere Beise geredet werden wird. Gott, ber an und fur fich reine, absolute Beift, und beffen Thätigfeit in fich ift jest ber Gegenftand. Gott wird aber nun nicht mehr als das Abstracte gewußt, sondern als das Concrete in sich selbst; und dieses Concrete ist eben der Geist. Gott ist lebendig, das Eine und das Andere und die Einheit der unterschiedenen Bestimmungen; denn das Abstracte ist nur das Einsache, das Lebendige hat aber den Unterschied in ihm selbst und ist darin doch bei sich.

Näher haben folgende Buntte befonders bas Intereffe bes Beiftes fur fich in Unfpruch genommen: erftens bag bieß fubiectiv geworbene Bewußtseyn bas Absolute als bas Wahre fich zum Wegenstand macht, dieß Anundfürsichsehende aus sich herausset; ober baß es jum Glauben an Gott fommt, bag Gott nun manifestirt wird, in die Erscheimung tritt, d. h. für das Bewußtseyn ift. Eben bas Amundfürsichsenende, gang Allgemeine, zugleich als gegenständlich geset, ift Gott. Damit tritt das Berhältniß bes Menschen zu biesem seinem Gegenstande, bem absolut Wahren, ein. Diefer neue Standpunft, ber von jest an absolutes Inter= effe gewinnt, ift also nicht ein Berhältniß zu äußerlichen Dingen, Bflichten u. f. f.; Diefe find alle ein Beftimmtes, Befchranktes, nicht das Alles umfaffende Bestimmen, wie das ift, was fo eben genannt worden ift. Es ift in diefem Berhaltniß ebenfo aufgehoben die bloße Richtung bes Subjects auf fich, dieses Reben von dem Weisen nach seiner Einseitigkeit. Diefelbe Freiheit, Seligfeit, Unerschütterlichfeit, welche 3weck bes Epikureismus, Stoicismus und Skepticismus war, foll zwar immer noch für bas Subject erreicht werben: aber jest wesentlich vermittelt nur durch Die Richtung auf Gott, burch bas Intereffe für bas anunbfür= sichsenende Wahre, nicht durch die Flucht aus dem Objectiven; fo daß durch das Objective felbft die Freiheit und Seligfeit für das Subject erworben wird. Dieß ift der Standpunkt der Berehrung, Betrachtung Gottes, fo daß burch die Richtung des Menschen auf dieß sein Object, was als frei und fest ge= genüber steht, der 3weck der eigenen Freiheit des Subjects er= reicht wird.

Es find nun hierin zweitens Gegenfätze enthalten, die nothwendig das Interesse des Geistes erregen, und um deren Vermittelung es wesentlich zu thun ist. Wird sene Stellung einseitig genommen, so ist Gott senseits und der Mensch in seiner Freiheit, worin der Mensch, als denkendes Selbstbewußtsenn, die Beziehung seiner reinen Innerlichseit auf sich als das Absolute erfaßt, ist aber nur formell absolut, nicht concret. Insosern num auch der menschliche Wille sich als negativ gegen das Objective bestimmt, so entsteht das Böse, das Uebel im Gegensatz gegen das absolut Affürmative.

Ein britter wefentlicher Sauptpunkt des Intereffes ift die Form, in welcher nun Gott überhaupt gefaßt werden muß; benn indem es wefentlich zum Begriff des Geiftes gehört, Gott als concreten, lebendigen Gott zu bestimmen: fo ift es unerläßlich, daß Gott im Berhaltniß gur Belt, gum Menschen gedacht wird. Dieg Berhältniß zur Welt ift bann ein Berhältniß zu einem Andern, was damit zunächst außerhalb Gottes erscheint; aber weil dieß Berhältniß feine Thatigfeit ift, fo ift bieß, bas Berhältniß in fich zu haben, ein Moment feiner felbst. Weil ber Zusammenhang Gottes mit der Welt eine Bestimmung in ihm selbst ift, so ist das Anderssenn des Einen, die Zweiheit, das Regative, die Unterscheidung, bas Sich=Bestimmen überhaupt wefentlich ein in ihm zu benkendes Moment; ober Gott schließt fich in fich selbst auf, sett also unterschiedene Bestimmungen in sich. Dieß Unterscheiden in ihm selbst, seine concrete Natur, ift der Bunkt, wo das Unundfürsichsenende mit dem Menschen, mit dem Weltlichen zufammenhängt, und biefes mit ihm vermittelt wird. Wir fagen, Gott hat den Menschen, die Welt erschaffen; dieß ift eine Beftimmung seiner in ihm felbst, und zugleich ber Bunkt bes Anfangs, die Wurzel bes Endlichen in Gott felbst. Auf diese Weise ist also das, was nachher endlich erscheint, noch sein Erzeugniß in ihm felbst, die besonderen Ideen, die Welt in Gott

felbst, die göttliche Welt, an der Gott angefangen hat sich zu unterscheiden, und seinen Zusammenhang mit der zeitlichen Welt hat. Darin, daß Gott als concret vorgestellt wird, haben wir unmittelbar eine göttliche Welt in ihm selbst.

Indem die Geftaltungen des Göttlichen, als Natürliches und Politisches, fich von dem Wahren getrennt haben, und die zeitliche Welt ben Menschen als das Regative, als das Nichtwahre erschienen ift, fo hat viertens ber Mensch Gott im Geift erfannt; er hat erfannt, daß die naturlichen Dinge und ber Staat nicht, wie in ber Mythologie, Die Weise seven, in ber Gott da sey: fondern die Weise sey in ihm felbst, als eine intelligible Welt. Das Unglück ber Römischen Welt lag in der Abstraction von dem, worin der Mensch bisber seine Befriedigung fand; diese Befriedigung entsprang eben aus jenem Pantheismus, wonach ber Mensch in ben natürlichen Dingen, wie Luft, Feuer, Waffer u. f. f., und bann in feinen Pflichten, im politischen Leben bes Staats fein Wahres und Söchstes hatte. Jest ift dagegen in dem Schmerz der Welt über ihre Gegenwart die Berzweiflung eingetreten, ber Unglaube an diese Gestaltungen der natürlichen endlichen Welt und an die fittliche Welt des Staatslebens; dieser Geftaltung ber Wirklichkeit, in der äußerlichen und sittlichen Natur, ist der Mensch ungetreu geworden. Der Zuftand, ben man das Leben des Menschen in der Einheit mit der Natur nennt, und in welchem der Mensch Gott mit der Natur hat, weil er darin seine Befriedigung findet, hat aufgehört. Die Einheit bes Menschen mit der Welt ift fo gebrochen, damit fie auf höhere Weise wieder hergestellt, die Welt in Gott als intelligible Welt aufgenommen werbe. Das Ber= hältniß des Menschen zu Gott bestimmt fich damit als Ordnung des Seils im Cultus, besonders aber auch als Philosophie: mit dem ausdrücklichen Bewußtseyn des Zwecks, daß das Individuum sich dazu fähig machen foll, diefer intelligiblen Welt anzugehören. Die Art und Weise, wie der Mensch fich fein Verhältniß zu Gott denft, wird besonders dadurch bestimmt, wie der Mensch sich Gott denkt. Es ist falsch, was man jest wohl sagt, man brauche Gott nicht zu kennen und könne dieß Verhältniß doch erkennen. Indem Gott das Erste ist, so bestimmt er das Verhältniß; und um daher zu wissen, was das Wahre des Verhältnisses ist, muß man Gott kennen. Indem das Denken also bis zur Negation des Natürlichen fortgeht, so ist es jest daran, das Wahre nicht in einer eristirenden Weise zu suchen, sondern aus der Erinnerung wieder herauszugehen zu einem wahrhaft Objectiven, was seine Bestimmung aus der eigenen Natur des Denkens schöpft.

Dieß sind die Haupt-Momente des jetzigen Standpunkts; und hierher gehört, was die Neuplatoniker gedacht haben. Vorher ist jedoch im Vorbeigehen noch von Philo, dem Juden, zu sprechen, und einiger Momente zu erwähnen, die in der Kirchengeschichte vorkommen.

### A. Philo.

Philo, ein gelehrter Jude zu Alexandrien, lebte um und nach Christi Geburt unter den ersten Kömischen Kaisern; er wurde nämlich zwanzig Jahre vor Christus geboren, war aber noch später als dieser am Leben. Er ist dersenige, in dem wir zuerst diese Wendung des allgemeinen Bewußtseyns als philosophisches Bewußtseyn aufgehen sehen. Unter Caligula, bei dem von Apion die Juden sehr übel angeschrieben worden, wurde er bei Jahren als Gesandter seines Volks nach Rom geschickt, um den Kömern eine bessere Vorstellung über die Juden beizubringen. Legendenhaft ist es, daß er auch unter dem Kaiser Claudius nach Rom gesommen sey, und dort den Apostel Petrus kennen gelernt habe.

Philo hat eine ganze Reihe von Werken verfaßt, von denen noch viele vorhanden sind: 3. B. Vom Bau der Welt, Von den

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bruck. Hist. crit. philos. T. II, p. 797, 799, et notae; Phil. De legatione ad Cajum, p. 992 (ed. Francf. 1691); Joseph. Antiq. Jud. XVIII, c. 10, p. 649; Euseb. Hist. eccles, II, c. 18; cf. Fabric. Biblioth. Gr. Vol. III, p. 115 (Hamburg. 1708).

Belohnungen und Strafen, Von den Opfernden, Vom Gesetz der Allegorien, Von den Träumen, Daß Gott unveränderlich sein, s. w.; sie sind 1691 zu Frankfurt in Folio herausgekommen, und dann von Pfeisser in Erlangen. Philo war wegen seiner Vielwisserei berühmt, und mit den Griechischen Philosophien sehr gut bekannt.

Ihn zeichnet besonders aus die Platonische Philosophie, und bann, daß er bemüht war, die Philosophie in den heiligen Schriften ber Juden aufzuzeigen. Indem er die Geschichte bes Jüdischen Bolfs erflärt, haben die Erzählungen und Darftellun= gen darin die unmittelbare Bedeutung der Wirklichkeit für ihn verloren. Ueberall legt er einen muftischen und allegorischen Sinn in fie hinein, findet Plato in Moses: furz, Philo zeigt daffelbe Streben, vermöge beffen die Alerandriner in der Griechisch it Mythologie Philosopheme erfannt haben. Seine Ideen enthale die Natur bes Geiftes, im Elemente bes Denkens zwar ebe nicht begriffen, aber doch ausgedrückt; - ein Ausdruck, ber qugleich noch höchst unrein, und auf die mannigfaltigste Weise mit Gestalten der Einbildung vermischt ift. Durch ben Beift ber Philosophie sind die Juden genöthigt worden, in ihren beiligen Büchern, wie die Seiden im Somer und in der Bolfs-Religion. eine tiefere speculative Bedeutung zu suchen, und ihre religiose Schriften als ein vollkommenes Suftem gottlicher Weisheit Darauftellen. Das ift der Charafter der Zeit, dem zufolge bas Berftandige in den Borftellungen nicht mehr ausgehalten bat. Das Saunt-Moment hierbei ift dieß, daß einerseits die Borftellung noch an die Formen der Wirklichkeit gebunden ift; indem aber andererseits auch nicht mehr genügt, was diese Formen nur unmittelbar aussprechen, so entsteht bas Bestreben, sie tiefer zu faffen. Obgleich man die außerlichen Geschichten in der Judischen und heidnischen Religion als Autorität und Ausgangspunkt der Wahrheit vor fich hatte, so faßte man doch den Gedanken, daß die Wahrheit nicht äußerlich gegeben sehn könne. So hat Geich. d. Phil. 2te 2lufl. \*\*

BIBLIOTECA DENTAL PORRE L'ENTRALA UNIVERSITARA CARCI

Sads and

man in das Geschichtliche den tiefen Gedanken hineininterpretirt, wie man fagt: ober herausinterpretirt, und das ift die wahrhaftere Vorstellung. Denn beim göttlichen Buch, beffen Urheber ber Beift ift, fann man nicht fagen, daß biefe Beiftigfeit nicht barin gewesen sen. Es kommt aber barauf an, ob dieselbe tiefer ober oberflächlicher vorhanden ift; hatte also auch der Mann, der das Buch geschrieben hat, diese Gedanken nicht, so find sie doch im Intensiven des Verhältniffes an sich enthalten. Es ift überhaupt ein großer Unterschied zwischen bem, was barin liegt, und bem, was ausgesprochen ift. In ber Geschichte, Kunft, Philosophie u. f. f. fommt es immer darauf an, daß das, was darin ift, auch beraus fen; die wefentliche Arbeit bes Beiftes ift gang allein, das zum Bewußtseyn zu bringen, was darin ift. Das Andere ift, daß, wenn auch aus einer Gestaltung, Religion u. f. f. bas nicht herausgebracht wird vor das Bewußtseyn, was darin gelegen hat, man boch nicht sagen fann, es sen nicht im menschlichen Beift gewesen; im Bewußtsehn war es nicht, in ber Borftellung auch nicht, aber barin ift es boch gewesen. Einerseits ift bas Zumbestimmten = Bewußtseyn = Bringen bes Gedankens ein Sineinlegen; aber andererseits, der Materie nach, ift es nicht ein Sineinlegen. Philo's Manier hat vornehmlich diese Seite. Das Prosaische ift verschwunden, und so find bei Schriftstellern ber folgenden Beiten Wunder etwas Gewöhnliches, indem ber äußerliche Busammenhang nicht mehr nach seiner Nothwendigkeit gefordert wird. Die Grundvorstellungen des Philo, und sie allein haben wir zu betrachten, find nun etwa folgende.

1. Die Hauptsache ist bei Philo, Gott zu erkennen. Hier sagt er erstens: Gott kann nur durch das Auge der Seele, durch das Schauen (δρασις) gewußt werden. Dieß nennt er auch Entzückung, Verzückung, Einwirkung Gottes; das sinden wir jett oft. Zu diesem Behuse muß sich die Seele von dem Körper losreißen, das sinnliche Wesen aufgeben, und sich zu dem reinen Gegenstande des Gedankens erheben, wo sie Gott näher ist.

Wir können dieß ein intelligibles Anschauen nennen. Das Ansbere aber ist, daß Gott von dem Auge der Seele auch nicht erkanni werden kann; sie kann nur wissen, daß er ist, nicht, was er ist. Sein Wesen ist das Urlicht. Philo spricht hier ganz in morgenländischer Weise; denn das Licht ist freilich das Einfache, wogegen Erkennen heißt: Etwas als ein Bestimmtes, in sich selbst Concretes zu wissen. So lange also die Bestimmung des Einfachen sestgehalten wird, läßt sich dieses Urlicht allerdings nicht erkennen; und indem Philo sagt: "Dieses Eine ist Gott als solcher," kann man nicht wissen, was Gott ist. Im Christenthum ist dagegen das Einfache nur ein Moment, und erst das Ganze ist Gott der Geist.

Philo fährt fort: "Das Erste ist der Raum des Universums, das er umschließt und erfüllt; dieses Wesen ist sich selbst der Ort, und ist von sich selbst erfüllt. Gott ist sich selbst genugsam, alles Andere ist dürftig und leer; und alles dieß erfüllt er dann, und hält es zusammen: selber aber wird er von Nichts umschlossen, weil er selber Einer und das All ist. Ebenso lebt Gott im Urbilde der Zeit (alw), "2 — d. h. in dem reinen Begrisse derselben. Warum hat Gott nöthig, sich mit sich zu erfüllen? Eben das Eubsective, Abstracte, bedarf auch eines Objects. Auch das All ist aber, wie bei Parmenides, das Abstractum, weil es mur die Substanz ist, die bei ihrer Erfüllung leer bleibt. Die absolute Fülle ist dagegen das Concrete, und das ist erst der Layos: worin man Erfüllendes, Erfülltes und das Dritte aus Beiden hat.

- 2. Hierzu fommt Philo nun zweitens: "Das Ebenbild und ber Abglanz Gottes ift die denkende Bernunft (λόγος),
- Phil. De confusione linguarum, p. 358; De special. legib. II, p. 806-807; De mundi opificio, p. 15; De migratione Abrahami, p. 393, 417-418; Quis rer divin. haeres, p. 518; Quod Deus sit immutabilis, p. 301-302; De monarchia I, p. 816; De nominum mutatione, p. 1045; De Cherub. p. 124; De somniis p. 576.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Phil. De somniis, p. 574-575; Liber legis allegoriarum 1, p. 48; Quod Deus sit immut., p. 298.

ber erftgeborene Sohn, ber die Welt regiert und in Dronung hält. Diefer Loyog ift ber Inbegriff aller Ibeen; Gott felber bagegen als ber Gine, als folder, ift nur bas reine Genn (to ov)' - wie auch Plato fich ausdrückte. Eigentlich ift dieß schon ein Biberfpruch; benn bas Ebenbild fann nur barftellen, mas bie Sache ift: ift also bas Bild concret, so ift auch bas Ursprungliche als concret zu faffen. Confequent ift es übrigens, nachdem Philo einmal den Namen Gottes auf das Urlicht oder das reine Seyn eingeschränft hatte, ju behaupten, daß nur der Gohn erfannt werben fonne. Denn als Diefes Genn ift Gott nur das abstracte Wesen, ober nur sein Begriff; und es ift gang richtig, daß von der Seele nicht erfannt werden fann, mas dieß Senn ift, da es eben nur eine leere Abstraction ift. Was also erfannt werden kann, ift, daß das reine Wefen nur eine Abstraction, mitbin bas Nichtige, nicht ber mahrhafte Gott ift. Es fann alfo von Gott als Einem gesagt werben, es werbe nur gesehen, baß er fen. Das Erkennen ift das Wiffen von dem concreten Infich= felbstbestimmtseyn bes lebendigen Gottes. Will man alfo Gott erkennen, fo muß man zum Sepn, als dem Erften, auch das anbere Moment rechnen: jenes ift mangelhaft, und ebenso abstract, als wenn wir fagen: "Gott ber Bater," b.h. diefer unaufgeschloffene Eine, diefer Bestimmungslose in fich, ber noch nicht geschaffen hat; das Undere aber ift das Beftimmen und Unterscheiden seiner in fich selbst, das Erzeugen. Das Erzeugte ift fein Anderes, was zugleich in ihm ift, ihm auch angehörig ift, und also Moment seiner selbst ift, wenn Gott concret und lebendig gedacht werden foll; dieß ift es, was hier von Philo doyog genannt wird. Im Christenthum wird da= her der Name Gottes nicht auf das Wesen eingeschränft, son= bern ber Sohn als eine Bestimmung aufgefaßt, die felbit gum wahren Wefen Gottes gehört. Was Gott ift, ift er also nur als Beift; und das ift die Einheit dieser Momente.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Phil. De mundi opificio, p. 4-6; De agricultura, p. 195; De somniis, p. 597, 599.

Gottes Unterschiede machen mithin nach Philo eben ben Berftand (logos) felbft aus, ber bann ber herrichende Engel (ἀρχάγγελος) ift, ein Reich des Gedankens, was das Bestimmtseyn enthält. Das ift ber Mensch als himmlischer Mensch, ber Ur= mensch, ber auch unter bem Ramen ber Weisheit (oogia, חבטה), als Abam Rabmon, als ber Aufgang ber Sonne vorfommt, - ber Mensch in Gott. Dieser Verstand theilt fich nun in die Ibeen, die von Philo auch Engel ober Boten (ayreloi) ge= nannt werben. Diese Auffaffungsweise ift noch nicht eine Auffaffung im reinen Gedanten; fondern Gestalten ber Einbildungsfraft sind noch darin verwoben. Erst hier tritt auch weiter bas Bestimmende ein, wo Gott als Thatigfeit angesehen wird; was das Seyn noch nicht war. Diefer Loyog ift daher felbft einmal die erfte rubende Gedankenwelt, wenn gleich schon unterschieden; ein anderer loyos aber ist der hervorbringende (loyos προφορικός), ale Rebe. Das ift bie Wirffamfeit, bas Schaf= fen ber Welt, wie jener ihre Erhaltung, ihr bleibenber Berftand ift. Die Rede ift immer als Erscheinen Gottes betrachtet worben, weil sie nicht körperlich ift; als Klang ist sie zeitlich und gleich verschwunden, ihr Daseyn also immateriell. "Gott sprechend schuf fogleich, nichts zwischen Beibe fegend;" bas Beschaffene bleibt ein Ideelles, wie die Rede. "Wenn man ein wahrhafteres Dogma angeben will, fo ift ber Logos bas Wert Gottes." 1

Dieser Logos ist zugleich für das Selbstbewußtseyn der Lehrer der Weisheit. Die natürlichen Dinge nämlich werden nur in ihren Gesetzen gehalten; die selbstbewußten Wesen wissen aber auch von diesen Gesetzen, und das ist die Weisheit. So

Phil. Leg. allegor. I, p. 46, et II, p. 93; Quod deterius potiori insidiari soleat, p. 165; De temulentia, p. 244; De somniis, p. 578, 586 et 588; De confus. ling. p. 341 et 345; Euseb. Praep. ev. VII, c. 13. Phil. De vita Mosis III, p. 672; De sacrif. Abel., p. 140.

ist der Lóyog der Hohepriester, der Gott und den Menschen vermittelt, der Geist der Gottheit, der die Menschen belehrt, — eben die selbstbewußte Rückschr Gottes in sich selbst, in jene erste Einheit des Urlichts. Das ist die reine intelligible Welt der Wahrheit selbst, die nichts Anderes, als das Wort Gottes ist. \text{ 'Bahrheit selbst, die nichts Anderes, als das Wort Gottes ist. \text{ '}

3. Indem ber Gedanke brittens gur Negativität gefommen ift, so steht dieser Idealwelt die finnliche, sevende Welt gegenüber. Das Princip berselben ift bei Philo, wie bei Plato, Die Materie, bas Regative (ovn ov).2 Wie Gott bas Genn, fo ift ihr Wefen das Nichtseyn: nicht das Nichts, wie wenn wir fagen, baß Gott die Welt aus Nichts geschaffen habe; fondern das Nichtsehn, das Entgegengesette des Genns, ift selbst ein Bo= sitives, und fo gut als das Senn. Es eriftirt, infofern ein Gleich= niß des an fich Wahren hineingelegt wird. Philo hatte die rich= tige Einsicht, daß das Entgegengesetzte bes Senns eben so positiv ift, als das Seyn. Wem dieß ungereimt scheint, ber braucht nur daran erinnert zu werden, daß eigentlich, wenn wir das Senn segen, bas Nichts bes Senns bas Denken ift, — etwas fehr Positives. Aber das Nähere, der Begriff Dieses Gegensages, und ber llebergang des Senns in Nichtsenn findet fich nicht bei Philo. lleberhaupt ift diese Philosophie weniger Metaphysit des Begriffes ober Denkens felbft, als daß der Geift nur im reinen Den= fen erscheint, nicht hier in der Weise der Vorstellung ift, - aber die Begriffe und Ideen noch als felbstständige Gestalten vorge= ftellt find. So heißt es 3. B .: "Das Wort Gottes hat im An= fang ben Simmel erschaffen, ber aus bem reinften Seyn besteht, und der Aufenthalt der reinsten Engel ift, die nicht erscheinen, und ben Sinnen nicht offenbar werben," nur dem Gedanken; das find die Ideen. "Der Schöpfer hat vor Allem der intelli=

<sup>&#</sup>x27; Buhle: Lehrbuch d. Gesch. d. Phil. Th. IV, S. 124; Phil. De mundi opisicio, p. 5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Phil. De mund. opific. p. 4; De victimas offerentibus, p. 857 (Buhle, a. a. D. S. 125).

giblen Welt den unförperlichen Himmel und die unfinnliche Erde gemacht, und die Idee der Luft und des Leeren, hierauf die unförperliche Essenz des Wassers und ein unsörperliches Licht, und ein unsinnliches Urbild (åqxérvnog) der Sonne und aller Sterne;" und die sinnliche Welt ist das Gegenbild davon. Philo geht nun nach der Mosaischen Ursunde sort. In der Schöpfungsgeschichte des alten Testaments werden am dritten Tag Gras, Kraut, Bäume, am vierten Tag Lichter an der Veste des Himmels, Sonne und Mond geschaffen. Philo, sagt daher (De mundi opisicio, p. 9—10): am vierten Tag habe den Himmel eine Zahl geschmückt, die Vier, die Tetrastys, die vollsommenste u. s. f. — Dieß sind die Hauptmomente der Philosophie Philo's.

### B. Habbala und Onofticismug.

Die kabbalistische Philosophie und die gnostische Theologie beschäftigen sich Beide mit diesen Vorstellungen, die auch Philoshatte. Das Erste ist auch ihnen das Sevende, Abstracte, Unerstannte, Namenlose: das Zweite die Enthüllung, das Concrete, was in die Emanation fortgeht. Zum Theil sindet sich aber auch die Rücksehr zur Einheit, vorzüglich bei christlichen Philosophen: und diese Rücksehr, welche als das Dritte angenommen wird, kommt dem Lózos zu; so war bei Philo die Weisheit, der Lehrer, der Hohepriester das, was in dem Schauen Gottes das Dritte zum Ersten zurücksührt.

### 1. Kabbalistische Philosophie.

Kabbala heißt die geheime Weisheit der Juden, in die aber viel Trübes hineingemengt ift; auch über ihren Ursprung ift viel gefabelt worden. Es wird von ihr gesagt, daß sie enthalten sew in zwei Büchern, Jezirah (Schöpfung) und Sohar (Glanz).

De mundi opificio, p. 5-6 (Brucker. Hist. crit. phil. Tom. II, p. 802-803).

Jezirah, das Hauptbuch derselben, welches einem Rabbi Afibha zugeschrieben wird, erwartet von Herrn v. Mayer in Franksurt eine vollständigere Ausgabe. Das Buch hat gewisse recht intereffante allgemeine Grundbestimmungen; und dieß Beffere barin find Ideen, die zum Theil an Philo hingehen, aber mehr für die Phantafie vorgestellt sind und oft ins Phantaftische verfallen. Ein fo hobes Alter, als die Berehrer ber Rabbala ihm gufchreiben, hat es nicht; fie erzählen nämlich, daß dieses Himmelsbuch dem Adam zum Troft feines Gundenfalles gegeben worden fen. Es ift ein aftronomisches, magisches, medicinisches, prophetisches Ge= brau; geschichtlich verfolgte Spuren zeigen, daß dieß in Negypten cultivirt wurde. Afibha lebte bald nach der Zerftörung Jerufalems, und war bei einer Revolte der Juden gegen Hadrian thätig, in welcher sie ein Heer von zweimalhunderttausend Mann zusammengebracht hatten, um Bar Cochebas fur ben Meffias geltend zu machen; ber Aufstand wurde aber unterdrückt und der Rabbiner lebendia geschunden. Das zweite Buch foll von seinem Schüler, Rabbi Schimeon Ben Jochai, herrühren, der das große Licht, der Kunfe Mosts hieß. ' Beide Bücher sind im siebzehnten Jahrhundert ins Lateinische übersett. Ein speculativer Ifraelit, der Rabbi Abraham Coben Frira, hat auch ein Buch geschrieben: Das Simmelsthor (Porta coelorum); es ift fpater, aus dem funfzehnten Jahrhundert, und enthält schon Beziehungen auf die Araber und Scholastifer. Dieß find die Quellen der hohen fabbali= stischen Weisheit.

Früher findet sich bei den Juden nichts von den Borftellungen Gottes als eines Lichtwesens, von einem Gegentheile desselben, der Finsterniß, und dem Bösen, das in Streit mit dem Lichte ist, nichts von guten und bösen Engeln, von dem Abfalle der Bösen, ihrer Berdammniß, ihrem Aufenthalte in der Hölle, einem künftigen Weltgerichte über die Guten und Bösen, von der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Brucker. Hist. crit. phil. T. II, p. 834-840, 924-927.

Berderbniß des Fleisches. Die Juden fangen hier erst an, ihre Gedanken über ihre Wirklichkeit hinauszutragen; erst hier beginnt eine Geistes= oder wenigstens Geisterwelt sich ihnen aufzuschließen, da diese Juden vorher allein sich galten, indem sie in den Schmuß und den Eigendünkel ihres Daseyns und der Erhaltung ihres Volkes und ihrer Geschlechter versenkt waren.

Bas bas Nähere ber Kabbala betrifft, fo ift es Folgendes. Das' Ein's ift als Princip aller Dinge ausgesprochen, wie basfelbe auch der Urquell aller Zahlen ift. Wie die Zahleneinheit felber keine von allen Zahlen ift, so verhält es sich auf gleiche Beife mit Gott, bem Grund aller Dinge, bem Enfoph. Die damit zusammenhangende Emanation ift die Wirkung aus der ersten Urfache, burch Einschränfung jenes ersten Unendlichen, beffen Grenze (Soos) fie ift. In biefer einen Urfache ift Alles eminenter, nicht formaliter, fondern causaliter enthalten. Das zweite Hauptmoment ift ber Abam Radmon, ber erfte Mensch, Reter, bas erfte Entstandene, Die hochfte Rrone, ber Mifrofosmus, der Mafrofosmus, womit die emanirte Belt, als der Ausfluß des Lichtes, zusammenhängt. Durch weiteres herausgeben find bann bie anderen Sphären oder Kreise ber Welt geworden; und Diese Emanation wird als Lichtströme dargestellt. Da geht es erstens fort zu zehn folcher Ausfluffe, Sephiroth, welche die reine, aziluthische Welt bilden, die ohne alle Beränderlichkeit in sich ift. Das Zweite ift die briahtische Welt, welche veranderlich ift. Die britte Welt ift Die geformte, jegirathische Welt: Die reinen Beifter in die Materie geset, die Seelen ber Geftirne, - b. h. weitere Unterscheidungen, in benen diese trübe Weise fortgeht. Biertens fommt die gemachte Welt, die afiahtische: fie ift die unterfte, vegetirende und empfindende Welt. 1

<sup>1</sup> Irira: Porta coelorum, Dissertatio I, c. 4; c. 6, §. 13. et c. 7, §. 2; IV, c. 4 sqq.; II, c. 1; V, c. 7—8; Tiebemann: Geist der speculat. Philosophie, Th. III, S. 149—150, 155—157; Buhle: Lehrbuch der Gesch. der Phil. Th. IV, S. 156, 162, 160, 157.

#### 2. Enostiker.

Bei den Gnoftikern in vielerlei Secten machen ähnliche Bestimmungen die Grundlage aus. Der Herr Professor Neander hat sie sehr gesehrt gesammelt und ausführlich bearbeitet; einige Formen entsprechen denen, die wir angegeben haben. Ihre Richtung war das Erkennen (prass); woher sie auch den Namen bekommen haben.

Einer der ausgezeichnetsten Gnoftifer ift Bafilibes. Auch bei ihm ift bas Erfte ber unsagbare Gott (θεὸς άξοητος), - ber Ensoph ber Kabbala; er ift, wie auch bei Philo, bas Senende (tò ov), ber Sevende (o wv), ber Namenlofe (avwνόμαστος), - b. h. bas Unmittelbare. Das Zweite ift bann ber Beift (vovg), der Erstgeborene, auch Loyog, die Weisheit (σοφία), das Bethätigende (δύναμις): in naberer Bestimmung die Gerechtigfeit (δικαιοσύνη), und der Frieden (εἰρήνη). Sierauf folgen weiter bestimmte Principe, die Bafilides Archon= ten nennt, Säupter von Geifterreichen. Gine Sauptsache dabei ift wieder die Rückfehr, der Läuterungs = Broces ber Seele, die Dekonomie der Reinigung (οίκονομία καθάρσεων): Aus der Materie muß die Seele jur Weisheit, jum Frieden gurudfommen. Das Urwesen trägt alle Bollfommenheit in sich ver= schloffen, aber nur der Möglichkeit nach; erft ber Geift, ber Erftgeborene, ift die erste Offenbarung des Verborgenen. Auch alle geschaffenen Wesen können nur durch die Berbindung mit Gott an der wahren Gerechtigfeit und dem daraus herrührenden Frieden Theil erhalten. 1

Das Erste nennen die Gnostifer, z. B. Marcus, auch das Undenkbare (åverröntog), sogar das Nichtsenende (åvovocog), was nicht zur Bestimmtheit fortgeht, die Einsamkeit (μονότης), und die reine Stille (σιγή); das Andere sind dann

<sup>1</sup> Neander: Genetische Entwidelung ber vornehmsten gnostischen Spsteme, S. 10, 33-34; Phil. De nominum mutat., p. 1046.

die Ideen, Engel, die Aeonen. Diese werden die Begriffe, die Burzeln, die Samen der besondern Erfüllungen (πλη-οώματα), die Früchte genannt; seder Aeone trägt dabei seine eigene Welt in sich.

Bei Andern, g. B. Balentin, heißt bas Erfte auch ber "vollendete Meon in ben unfichtbaren und unnennbaren Sohen:" oder das Unergrundliche, der Urgrund, der absolute Abgrund (abvosov, bodos), worin Alles ift, als aufgehoben: auch was noch vor dem Anfang (προάρχη), vor dem Bater (προπάτωρ) ift. Der thatige Uebergang bes Ginen ift bann bie Auseinander= legung (deadeois) biefes Abgrunds; und bief Beitere wird auch genannt bas Gichbegreiflichmachen bes Unbegreiflichen (zaτάληψις τοῦ ἀκαταλήπτου), wie wir auch bei den Stoifern (f. Th. II, C. 395) bieg Begreifen gefehen haben. Die Begriffe find bie Meonen, die besonderen Auslegungen. Das Zweite heißt auch bie Begrengung (6005); und infofern die Lebensentwickelung naher im Gegensate gefaßt wird, so wird diese Explication bestimmt als in zwei Principen enthalten, die in ber Form bes Mannlichen und Beiblichen auftreten. Das Gine ift bie Erfüllung bes Unbern, jedes hat am Andern sein Integrirendes (σύζυγος); aus ihrer Berbindung (σύνθεσις, συζυγία), die erft das Reale ift, gehen Die Erfüllungen hervor. Der Inbegriff diefer Erfüllungen ift die Aeonenwelt überhaupt, das allgemeine Erfülltsehn des Abgrunds, welcher daher, insofern das Unterschiedene in ihm noch verschlof= fen war, auch Hermaphrodit, Mannweib (adderognlug) heißt, 2 - wie ein Aehnliches schon längst bei ben Buthagoreern geschehen war (f. Th. I, S. 240).

Ptolomäus schreibt dem Abgrund zwei Verbindungen (ovzwovs), zwei Auseinanderlegungen zu, welche durch alles Daseyn vorausgesetzt werden, das Wollen und die Einsicht (Fé-

<sup>1</sup> Reander: Genet. Entwidelung u. f. w., G. 168, 170-171.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebenbaf. S. 94-97.

λημα καὶ ἔννοια). Krause, bunte Formen treten hier ein; doch ist die Grundbestimmung überall dieselbe, und Abgrund und Enthüllung die Hauptsache. Die Offenbarung, was herabgesommen ist, wird auch als die Herrlichkeit (δόξα, Schechinah) Gottes gesaßt: als himmlische Weisheit, die selbst ein Schauen Gottes ist: als die unerzeugten Kräfte, welche, um ihn herum besindlich, das glänzendste Licht ausstrahlen. Diesen Ideen wird vorzugsweise der Name Gottes beigelegt, der in dieser Kücksicht auch der Vielnamige (πολυώνυμος), der Demiurg heißt; das ist das Ersscheinen, die Bestimmung Gottes.

Alle diese Formen gehen in das Trübe, haben aber im Ganzen dieselben Bestimmungen zum Principe; und das allgemeine Bedürfniß, was dabei zu Grunde liegt, ist eben ein tieses Bedürfniß der Bernunft, nämlich: das, was an und für sich ist, als das Concrete zu bestimmen und zu fassen. An diese Formen habe ich jedoch nur erinnern wollen, um auf ihren Zusammenhang mit dem Allgemeinen hinzubeuten.

### C. Alexandrinifche Philosophie.

Philosophischer und begriffener tritt die Einheit des Selbstbewußtseyns und Seyns in der Alexandrinischen Schule auf,
welche die Hauptgestalt, und damit die eigentliche Philosophie in
dieser Sphäre bildet. Alexandrien war nämlich seit längerer Zeit,
besonders durch die Ptolomäer, zum hauptsächlichen Six der Wissenschaften gemacht. Hier, als in ihrem Mittelpunkte, berührten,
durchdrangen und vermischten sich alle Religionen und Mythologien der Völker des Orients und Occidents, ebenso ihre Geschichte, — in vielsachen Formen und Gestaltungen. Die Resigionen wurden mit einander verglichen: in jeder Theils das gesucht und zusammengestellt, was auch die andere enthielt, Theils

Reander: Genetische Entwickelung u. s. w., S. 160, 10-13; Phil. Quod Deus sit immut. p. 304.

aber vorzüglich den Vorstellungen der Religionen eine tiefere Bedeutung untergelegt, und ein allgemeiner allegorischer Sinn gegeben. Dieses Streben hat allerdings trübe Ausgeburten gehabt, die reinere Ausgeburt ist die Alexandrinische Philosophie; die Vereinigung der Philosophien mußte besser gelingen, als jene Verbindungen, die nach der religiösen Seite hin nur die trüben Ausgeburten einer sich noch nicht verstehenden Bernunft sind. Denn indem in der That in der Philosophie Eine Ive ist, so hebt sie die besondere Form, die sie angenommen hat, die Einseitigseit, in der sie sich ausspricht, durch sich selbst auf. In dem Steptieismus war dieß Regative erlangt worden, die bestimmten Weisen des Seyns, in welchen das Absolute geseht wurde, aufgehoben zu sehen.

Indem die Beise der Philosophie, die in Alerandrien entstand, fich hiermit nicht an ben bestimmten altern philosophischen Schulen hielt, fondern die verschiedenen Sufteme ber Philosophie, insbesondere bas Bythagoreische, Platonische und Aristotelische, in ihren Darftellungen als Eines erfannte, fo wurde fie haufig als Eflefticismus aufgeführt. Bruder (Hist. erit. phil. T. II. p. 193) hat dieß, wie ich gefunden habe, zuerft gethan; und Diogenes Laertius gab ihm bazu die Beranlaffung, indem er (Procemium, §. 21) von einem gewiffen Potamo aus Alerandrien spricht, der noch nicht so gar lange (nod odlivov) aus den verschiedenen Philosophien die Sauptfate und das Beste herausgenommen habe. Diogenes führt bann mehrere Gate von ihm an, wobei er fagt, berfelbe habe eine efleftische Philosophie gemacht; biefe aus bem Ariftoteles, bem Blato, ben Stoifern geschöpften Cape find aber nicht von Bedeutung, und bas, mas Die Alexandriner auszeichnet, ift darin nicht zu erfennen. Diogenes ift auch früher, als die Alexandrinische Schule; Potamo aber ift nach Suidas (s. v. Ποτάμων, T. III, p. 161) ein Lehrer ber Stieffohne des Auguftus gewesen, und für einen Pringenlehrer ift der Eflefticismus vollfommen zwedmäßig. Daher, weil

diefer Potamo ein Alexandriner ift, hat Brucker auf die Alexandrinische Philosophie den Namen der eflektischen angewendet; das ist aber der Sache nach unrecht, und auch ungeschichtlich. Der Eflekticismus ift etwas fehr Schlechtes, wenner in bem Sinne genommen wird, daß ohne Confequenz aus diefer Philosophie diefes, aus einer andern etwas Anderes aufgenommen wird, wie wenn ein Rleid aus Studen von verschiedenen Farben oder Stoffen zusammengeflicht ware. Gin folcher Eflekticismus giebt nichts, als ein oberflächliches Aggregat. Dergleichen Eklektiker find Theils die ungebildeten Menschen überhaupt, in beren Ropf die widersprechendsten Borftellungen neben einander Blat haben, ohne daß fie je ihre Gedanken zusammenbrächten und ein Bewußtsehn über ihre Widersprüche hätten: ober die klugen Leute, die es mit Bewußtseyn thun, und glauben, fo erlangen fie bas Befte, wenn fie aus jedem Syfteme bas Gute, wie fie es nennen, nehmen, und fo ein Conto von verschiebenen Gedanken sich anschaffen, worin sie alles Gute, nur die Confequenz des Denkens und damit das Denken felbft nicht ha= ben. Eine eklektische Philosophie ift eben gerade haltlos, inconfeauent: folche Philosophie ist die Alexandrinische Philosophie nicht. In Frankreich heißen die Alexandriner noch Eklektiker; und bort, wo système mit Einseitigkeit gleichbedeutend ift, und man einmal einen bestimmten Namen haben muß, ber am Wenigsten spstema= tisch und verdächtig flingt, mag man jenen ertragen.

Im bessern Sinne des Worts fann man aber die Alexandriner allerdings eklektische Philosophen nennen: oder es ist überhaupt ein überflüssiges Wort, sie zu bezeichnen. Die Alexandriner legten nämlich die Platonische Philosophie zum Grunde, benuzten aber die Ausbildung der Philosophie überhaupt, welche
sie nach Plato durch Aristoteles und alle folgenden Philosophien,
besonders die Stoische, erhalten: oder sie stellten sie, aber ausgerüstet mit einer höhern Bildung, wieder her. Daher sinden
wir auch bei ihnen keine Widerlegung der Ansichten der Philosophen, die sie ansühren. Unter diese höhere Bildung gehört denn
vorzüglich das tiesere Princip, daß das absolute Wesen als Selbst-

bewußtfenn begriffen werben muß, und daß eben dieß fein Wefen ift. Selbstbewußtsenn zu fenn, und baß es baber im einzelnen Bewußtseyn ift; was nicht so zu verstehen ift, bag, wie man zu fagen pflegt, Gott ein Beift fen, ber außer ber Welt und außer bem Gelbftbewußtfenn ift, fondern daß feine Erifteng als feiner felbft bewußter Beift eben bas wirkliche Gelbftbewußtfeyn felbft ift. Das Platonische Allgemeine, bas im Denken ift, erhalt baher diese Bedeutung, daß es als solches das absolute Wesen selbst ift. 3m höhern Sinne ift alfo ein weiterer Standpunkt ber 3bee von der Art, daß er die vorhergehenden Principe, die nur einzelne einseitige Momente ber Ibee enthalten, concret in Gins vereinigt. Dieß ift eben eine tiefere Erfenntniß ber philosophischen Idee, die concret in sich gewußt wird; so daß die abstracteren Brincipien in ber tiefern Form ber 3bee enthalten find. Denn es muß nach vorhergegangener Divergeng von Zeit zu Zeit ein= treten, daß die Identität, die an fich ift, anerkannt werde, und fo der Unterschied nur als Korm Geltung habe. So ift auch Plato eflettisch gewesen, indem er Pythagoras, Heraflit, Parmenides vereinigte: und fo find auch die Alerandriner Eflektifer, indem fie ebenfowohl By= thagoreer, als Platonifer und Aristotelifer waren; nur führt biefer Ausbruck immer gleich die Vorstellung des Herauslesens mit fich.

Alle früheren Philosophien konnten somit in der Alexandrinischen ihre Stelle sinden. In Alexandrien hatten die Ptolomäer nämlich die Wissenschaften und Gelehrten an sich gezogen, Theils durch ihr eigenes Interesse an der Wissenschaft, Theils durch die ansgemessensten Anstalten. Sie legten die berühmte große Bibliothek an, für welche auch die Griechische Uebersegung des alten Testaments angesertigt wurde; als Cäsar sie zerstört hatte, wurde sie wieder aufgelegt. Es war daselbst auch ein Museum, oder was jest Alkademie der Wissenschaften genannt wird, wo Philosophen und speciellere Gelehrte Besoldungen erhielten, und kein anderes Gesichäft hatten, als das, die Wissenschaften zu treiben. In spätern Zeiten waren auch in Athen solche Convente gestistet worden, und ohne Vorliebe für die eine oder die andere Philosophie hatte jede

philosophische Schule ihre eigene öffentliche Anstalt. ¹ So erhob sich die Neuplatonische Philosophie Theils neben den andern, Theils auf den Trümmern derselben, und verdunkelte die übrigen, dis alle früheren Systeme endlich darin ausgelöscht wurden. Sie machte also nicht eine solche eigene philosophische Schule aus, wie die disherigen; sondern indem sie alle in sich vereinigte, hatte sie das Studium Plato's, des Aristoteles und der Pythagoreer zu ihrem Hauptcharafter.

Mit diesem Studium war eine Interpretation ber Schriften diefer Männer verknüpft, welche darauf hinausging, ihre philosophi= schen Ideen in ihrer Einheit aufzuzeigen; und die hauptsächlichste Art. wie die Neuplatonischen Lehrer die Philosophie getrieben und bearbeitet haben, bestand eben darin, daß sie die verschiedenen philosophischen Werke, besonders Platonische und Aristotelische Schriften, erläuterten, ober Abriffe Diefer Philosophien gaben. Diefe Commentare über die alten Philosophen wurden entweder in Vorlesungen gehalten, oder geschrieben; und wir haben deren noch jest viele übrig, welche zum Theil vortrefflich find. Ariftotelische Werke commentirte Alexander Aphrodiffenfis, Andronifus Rhodius, Ni= folaus Damascenus, auch Porphyrius: Platonische Numenius, Maximus Thrius. Andere Alexandriner haben ben Blato fo commentirt, daß fie zugleich die anderen Philosopheme oder Phi= losophien fannten, und den Einheitspunft der verschiedenen Weifen der Idee febr wohl erfaßt haben. Die besten Commentare find aus diefer Zeit; die meiften Werke bes Proflus find Commentare über einzelne Dialoge des Plato u. f. w. Diese Schule hat insbesondere auch dieß Eigenthümliche, daß sie die Speculation als wirkliches göttliches Sehn und Leben aussprach, und daher als mustisch und magisch erscheinen läßt.

## 1. Ammonius Sakkas.

Ammonius Sakkas, d. h. der Sackträger, wird als einer der ersten oder berühmtesten Lehrer dieser Schule genannt; er starb

1 Bgl. Buhle: Lehrb. b. Gesch. b. Phil. Th. IV. S. 195—200.

243 Jahre nach Christi Geburt. <sup>1</sup> Aber von ihm haben wir feine Schriften; und auch von seiner Philosophie sind keine Nach-richten auf uns gekommen. Unter seinen sehr zahlreichen Schülern hatte Ammonius viele in andern Wissenschaften berühmte Männer, z. B. Longin, dann Drigenes; doch ist es ungewiß, ob dieß der Kirchenvater gewesen ist. Der berühmteste Schüler desselben als Philosoph ist aber Plotin, durch dessen noch vorhandene Schriften wir die Reuplatonische Philosophie am meisten kennen. Das zusammenhängende Gebäude dieser Philosophie wird ihm von den Spätern eigentlich zugeschrieben, und diese Philosophie seinen Philosophie genannt.

## 2. plotin.

Da fich Ammonius' Schüler auf den Wunsch ihres Lehrers bas Wort gegeben hatten, feine Philosophie nicht in Schriften niederzulegen: fo hat auch Plotin erft fpat geschrieben, ober vielmehr die von ihm erhaltenen Werke find nach feinem Tode von Porphyrius, einem feiner Schüler, herausgegeben. Seine Lebensgeschichte haben wir durch denselben; bas Auffallende barin ift, bag bie genaue Angabe ber Lebensumftande mit einer Menge wunderbarer Dinge vermischt ift. Es ift zwar die Zeit, wo bas Wunderbare seine Rolle fpielt; wenn man aber bas reine Philosophiren, ben reinen Sinn eines solchen Mannes fennt, so fann man fich nicht genug über bergleichen Geschichten wundern. Plotin ift ein Aegypter, und wurde um bas Jahr 205 nach Chriftus unter ber Regierung bes Septimius Severus ju Lyfopolis geboren. Nachdem er viele philosophische Lehrer schon besucht, wurde er melancholisch und tieffinnig; er kam achtundzwanzig Jahr alt zu Ammonius, fand fich endlich hier befriedigt und hörte ihn elf Jahre. Da in jener Zeit von Indischer und Brahmini= scher Beisheit bobe Vorstellungen in Umlauf gefommen waren,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Brucker. Hist. cr. phil. T. II. p. 205, 213-214. Geich. d. Phil. 2tc Aufl. \*\*

fo machte fich Plotin in bem Seere bes Kaifers Gordian nach Persien auf; aber ber Feldung lief fo unglücklich ab, baß Plotin seine Absicht nicht erreichte und fich selbst nur mit Muhe rettete. In einem Alter von vierzig Jahren ging er mm nach Rom, und blieb daselbst noch sechsundzwanzig Jahre bis an seinen Tod. In Rom benahm er sich äußerlich auf eine auffallende Weise, enthielt fich nach alter Puthagoreischer Sitte der Fleischspeisen, legte sich oft Fasten auf, und ging auch in der alten Buthagoreischen Tracht. Er gelangte aber als öffentlicher Lehrer unter allen Ständen zu großem Unsehen. Der damalige Raifer Gallien, bei bem er, so wie bei beffen Gemablin, viel galt, war geneigt, fagt man, bem Blotin eine Stadt in Campanien einzuräumen, worin derfelbe die Platonische Republik zu realistren gedachte. Die Minister aber verhinderten die Ausführung dieses Borhabens, und daran haben sie auch sehr klug gethan; benn in solcher äußerlichen Lage bes Römischen Reichs und bei der völligen Beränderung des Geiftes der Menschen seit Plato's Zeiten, wo ein anderes Princip des Geiftes zum allgemeinen werden mußte, war dieß ein Unternehmen, was viel weniger, als zu Plato's Zeit, zur Ehre der Platonischen Republik ausgefallen sehn wurde. Es macht der Einficht Plotins wenig Ehre, nur diesen Gedanken gehabt zu haben; doch wissen wir es eben nicht genau, ob fein Plan nur den Platonischen Staat enthielt, oder ob er ihm nicht eine Erweiterung oder Modification gab. Ein eigentlicher Platonischer Staat war nämlich wider die Ratur ber Sache: benn ber Platonische Staat ift ein freier, selbstständiger Staat; was aber dieser im Umfange des Römischen Reichs nicht senn konnte. Blotin ftarb zu Rom im fechsundsechszigften Jahre feines Alters, 270 nach Chrifti Geburt. 1

<sup>1</sup> Porphyrius: Vita Plotini (praemissa Ennead. Plot., Basil. 1580), p. 2-3, 5-8; Brucker. Hist. crit. phil. T. II, p. 218-221; Tiedemann; Geist d. spec. Phil. Bb. III, S. 272; Buhle: Lehrb. d. Gesch. d. Phil. Th. IV, S. 306.

Plotins Schriften find vornehmlich als Antworten auf vor= gelegte Fragen seiner Buhörer gelegentlich entstanden; er hat fie in ben letten fechszehn Jahren seines Lebens niebergeschrieben, und Porphyr hat fie erft fpater redigirt. Plotin verhielt fich in feinen Lehren fo, wie vorhin erinnert, daß er verschiedene ältere philosophische Schriften in seinen Vorlesungen commentirte. Die Schriften Plotins beißen Enneaden, beren fechs an ber Bahl find; und jede berfelben enthält neun einzelne Abhandlungen. Wir haben also zusammen vierundfunfzig folcher Abhandlungen oder Bücher, die wieder in viele Capitel zerfallen; es ift mithin ein weitschichtiges Werk. Diese Bücher bilden jedoch nicht ein zusammenhangendes Ganze, sondern es find eigentlich in jedem Buche befondere Materien vorgenommen und philosophisch behandelt; und so ift es ermüdend, sich durch sie durchzumachen. Die erfte Enneade ift vornehmlich moralisch: bas erfte Buch wirft die Frage auf, Was das Thier, was der Mensch sen; das zweite handelt Bon ben Tugenden; bas britte Bon ber Dialeftif; das vierte Bon der Seligfeit (περί εὐδαιμονίας); das fünfte untersucht, Db die Seligkeit in Ausdehnung ber Zeit (παρατάσει χοόνου) bestehe; das fechste spricht Bom Schönen; das fiebente Bom bochften (πρώτου) Gut und von den andern Gütern; das achte fragt, Woher das Boje; das neunte handelt Von einem vernünftigen Ausgang aus bem Leben. Andere Enneaden find metaphpfischer Ratur. Porphyr fagt in feinem Leben bes Plotin (p. 3-5, 9, 17-19), sie seven ungleich. Einundzwanzig Bücher habe Blotin geschrieben gehabt, ehe er zu bemselben gefommen, nämlich als Plotin neunundfunfzig Jahr alt war: vier= undzwanzig in biesem, und ben fünf fernern Jahren, die Porphor als Schüler bei ihm zubrachte. Während Porphyr bann in Sicilien gewesen, habe Plotin in ben letten Jahren vor feinem Tobe noch neun geschrieben, welche letteren schwächer seben. Kreuzer will eine Ausgabe von Plotin machen. Die Darftellung ift schwierig, und nichts weniger als eine sustematische Entwicke-

lung. Plotins Geift schwebt aber jeder einzelnen Materie, und behandelt diese raisonnirend und bialeftisch, führt fie aber alle zu Giner 3bee gurud. Bon Plotin connte im Gingelnen viel Schones angeführt werden; indem sich jedoch in seinen Werken gewiffe Sauptgebanken unendlich oft wiederholt finden, fo hat bie Lecture berfelben etwas Ermübendes. Weil bann Plotins Manier ift, bas Besondere, bas er als Anfang nimmt, immer wieber auf das Allgemeine gurudzuführen: fo fann man aus einigen Büchern die Ibeen Plotins gut fassen, ohne daß bas Lesen ber übrigen und einen eigentlichen Fortgang entbeden ließe. Befonders find bei ihm Plato's Ideen und Ausdruck herrschend, es finden fich aber bei ihm ebenfogut viele fehr weitläufige Erpositionen - gang in Ariftotelischer Weise; benn die von Ariftoteles angeführ= ten Formen ber Dynamis, Energie u. f. f. find ihm fehr geläufig, und ihr Berhältniß ift wesentlich Gegenftand seiner Betrachtung. Die Hauptsache ift, daß man ihn nicht nehmen muß, als einen Begenfat zwischen Blato und Ariftoteles ftatuirend; ja auch ben Logos ber Stoifer hat er aufgenommen.

Eine systematische Darstellung seiner Philosophie zu geben, ist sehr schwierig. Denn es ist Plotin nicht darum zu thun, die Gegenstände in ihren speciellen Bestimmtheiten aufzusassen, wie Aristoteles, sondern mehr das Substantielle gegen ihren Schein geltend zu machen. Die Hauptsache, das Charasteristische in Plotin ist die hohe, reine Begeisterung für die Erhebung des Geistes zum Gueten und Wahren, zu dem, was an und für sich ist. Er hält sich an das Ersennen, an dieß bloß Ideelle, den intellectuellen Gedansen, der an sich Leben, aber nicht stumm und verschlossen ist. Seine ganze Philosophie ist einerseits Metaphysis, aber die Tendenz, die darin vorherrscht, ist nicht so sehr de, bekümmert zu seyn, das, was als Wirslichseit sich ausdringt, zu erklären, auszulegen und zu begreisen: nicht, die Stellung und das Entstehen dieser einzelnen Gegenstände auszuzeigen, etwa z. B. eine Des

duction der Materie, des llebels zu liefern; sondern den Geist von diesem Aeußerlichen abzuziehen, und ihm seine Stellung in der Mitte der einfach klaren Idee zu geben. Der ganze Ton seines Philosophirens ist somit ein Hinführen zur Tugend und zur intellectuellen Betrachtung des Ewigen, als der Quelle dersselben: so daß die Seele zur Seligkeit des Lebens in ihr gebracht werde. Plotin geht dann insofern in's Specielle der Tugend, um die Seele von Leidenschaften, von den unlautern, unwahren Borstellungen über daß Böse, das Schicksal, auch vom Unglauben, Aberglauben, von der Aftrologie, Magie u. s. f. zu reinigen. Dieß ist ungefähr die allgemeine Richtung.

Wenn wir nun an das Nähere der Plotinischen Philosophie geben, so ist hier nicht mehr vom Kriterium die Rede, wie bei den Stoistern und Episureern, — dieß ist abgethan; sondern es wird darsauf gedrungen, sich in den Mittelpunkt zu stellen, in die reine Anschauung, in's reine Denken. Was also bei den Stoistern und Episureern das Ziel ist, sene Einigkeit der Seele mit sich selbst in der Atararie, das ist hier der Ausgangspunkt: Plotin stellt sich auf diesen Standpunkt, dieß in sich zu erwecken als ein Entzücken (Exotaois), wie er es nennt, als eine Begeisterung. Theils in diesem Namen, Theils auch in der Sache selbst ist dann der Grund gesunden worden, Plotin einen Schwärm er und Phantasten zu nennen; und das ist der allgemeine Rus über diese Philosophie, womit es zugleich sehr contrastirt, daß ihr alle Wahrheit allein in der Vernunft und in dem Begreisen liegt.

Was zunächst den Namen der Efstase betrifft, so fällt denen, die Plotin einen Schwärmer nennen, nichts Anderes ein, als ein Zustand, in den sich die verrückten Indier, Brahminen, Mönche und Nonnen versetzten, die, zum reinen Zurückziehen in sich selbst sich zu bringen, alle Vorstellungen und alles Sehen einer Wirflichteit in sich zu tilgen suchen; so daß dieß Theils ein beständiger Zustand sen, Theils aber in diesem sesten Schauen in das Leere, es erscheine nun als Helle oder als Finsterniß, feine Be-

wegung, fein Unterschied, überhaupt fein Denken sey. Die Schwärsmerei setzt die Wahrheit in ein Wesen, das zwischen der Wirkslichkeit und dem Begriffe steht, das nicht Wirklichkeit ist, noch auch begriffen, — also nur ein Wesen der Einbildung. Hiervon aber ist Plotin weit entsernt.

Aber was ihn zweitens ber Sache felbft nach gleich in Diefen Geruch gebracht hat, ift Theils dieß, daß häufig alles dasjenige Schwärmerei genannt wird, was über bas sinnliche Bewußtseyn oder über die bestimmten Berftandesbegriffe, die in ihrer Beschränftheit für Wefen gelten, hinausgeht; jum Theil aber seine Manier, überhaupt von Begriffen, geistigen Momenten als folden so zu sprechen, als ob sie eigene Substanzen wären. Plotin trägt nämlich Theils finnliche Weisen, Weisen ber Borftellung in die Welt der Begriffe hinein: Theils zieht er auch Ideen in die Sphäre bes Sinnlichen herab, indem er 3. B. ben Bufammenhang der Nothwendigkeit aller Dinge für die Magie gebraucht. Denn ber Magier ift eben ber, welcher gewiffen Worten, einzelnen finnlichen Zeichen eine allgemeine Kraft beilegt, burch Gebete u. f. f. fie in das Allgemeine einzubilden bestrebt ift. Ein folches Allgemeines ift bieß aber nicht an fich, feiner Natur nach, fonbern ift nur ein gegebenes: ober das Allgemeine bes Gedankens hat fich da noch nicht eine allgemeine Wirklichkeit gegeben, während ber Gebanke, die That eines Helben bas Wahre, Allgemeine ift, beffen Wirkung und Mittel ebenso groß und allgemein ift. In einem gewissen Sinne haben also bie Neuplatonifer ben Vorwurf der Schwärmerei wohl verdient: wie wir denn auch in den Lebensbeschreibungen ber großen Lehrer Diefer Schule, Des Plotin, Porphyr und Jamblich, gerade wie vom Pythagoras (f. Th. I, S. 219), Manches erzählt finden, was in die Borftellung von einer Wunderthätigfeit und Zauberei fällt. Indem fie ferner ben Glauben an die heidnischen Götter aufrecht hielten, behaupteten fie in Bezug auf die Berehrung ber Götterbilder, daß diese wirklich von göttlicher Wirksamkeit und Gegenwart erfüllt seinen; und so ist die Alexandrinische Schule überhaupt vom Wunderglauben nicht freizusprechen. Denn in der ganzen damasligen Welts-Periode unter Christen und Heiden ist dieses Wunderthun herrschend gewesen, weil der Geist, zurückgezogen in's Innere, voll Bewunderung der unendlichen Macht und Hoheit dieses Innern, den natürlichen Zusammenhang der Ereignisse nicht beachtete, und das Eingreisen einer hohen Macht ganz nahe legte. Aber ganz und gar fern davon ist die philosophische Lehre; außer dem oben bemerkten ganz Theoretischen von den Götterbildern enthalten Plotins Schristen nichts dahin Gehöriges.

Wer bann freilich jebe Erhebung bes Beiftes zum Unfinnlichen, jeden Glauben bes Menschen an Tugend, Goles, Göttliches, Ewiges, alle religiofe lleberzeugung Schwarmerei nennt, ber wird auch bie Reuplatonifer hierher rechnen durfen; Schwarmerei ift da aber ein leerer Name, ber nur im Munde bes fahlen Berstandes und des Unglaubens an alles Sohere vorfommen fann. Rennen wir indeffen die Erhebung zu speculativen Wahrheiten, welche ben Kategorien des endlichen Berftandes widersprechen, Schwärmereien, nun bann haben fich auch die Allerandriner berfelben schuldig gemacht; aber mit bemselben Recht wird auch die Platonische und Aristotelische Philosophie Schwärmerei sehn. Denn Plotin fpricht allerdings mit Begeifterung von ber Erhebung bes Beiftes in das Denken; ober vielmehr dieß ift die eigentliche und Platonische Begeifterung, fich in bie Sphare ber Bewegung bes Gedankens zu erheben. Diejenigen, die überzeugt find, daß Das absolute Wefen im Denken nicht das Denken selbst ift, sprechen immer davon, daß Gott ein Jenseits bes Bewußtseyns fen, und das Denken seiner ber Begriff von ihm, beffen Eriftenz ober Wirklichfeit aber noch ein ganz anderes Ding fen: wie, wenn wir und ein Thier ober einen Stein benten ober vorstellen, unfer Begriff von ihm ober unfere Borftellung etwas gang Unberes ift,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cfr. Plotin. Ennead. I, l. 6, c. 7; IV, l. 4, c. 39-43; Procli Theol. Plat. I, p. 69-70 (ed. Aem. Portus, Hamburg. 1618).

als diefes Thier felbft, - als ob dieß bas Wahre ware. Aber es ist nicht von diesem sinnlichen Thiere die Rede, sondern von seinem Wefen; und dieß ift der Begriff beffelben. Das Wefen bes Thiers ift am finnlichen Thiere nicht als Wesen vorhanden, sondern als Eins mit der gegenständlichen Einzelnheit, als einer Weise jenes Allgemeinen; als Wesen ift es unser Begriff, ber in ber That allein das Wahre, während das Sinnliche negativ ift. So ift unfer Begriff vom absoluten Wefen bas Wefen felbft, wenn er Begriff bes absoluten Wesens, nicht von irgend etwas Underem ift. Aber in diesem Wesen scheint nicht Gott erschöpft; benn er ift nicht mur Wefen ober fein Begriff, fonbern feine Erifteng. Seine Erifteng, als reines Wefen, ift unfer Denken bedfelben; aber feine reale Eriftenz ift die Natur. In biefer realen Eriftenz ift bas 3ch ein einzelnes Denfendes; es gehört zu biefer Eriftenz als Moment berfelben, aber macht fie nicht aus. Es muß von ber Erifteng bes Wefens als Wefens übergegangen werden zur Erifteng, als realer Erifteng als folcher. Als folche ift Gott allerdings ein Jenfeits bes einzelnen Gelbftbewußtfenns: und zwar einmal als Wefen ober reines Denken; bann infofern er, als einzelnes Wirkliche, die Natur ift, die jenseits bes Denfens ift. Aber eben biefe gegenständliche Weise fehrt felbft in's Wesen zurud; ober bie Einzelnheit bes Bewußtseyns wird überwunden. Was alfo bem Plotin ben Vorwurf ber Schwärmerei zugezogen hat, ift dieß, daß er den Gedanken hatte, daß das Wefen Gottes bas Denken felbst und gegenwärtig im Denken ift. Wie die Chriften ihn auf eine finnliche Weise einmal zu einer gewissen Beit und an einem gewiffen Orte gegenwärtig fagten, - aber auch, daß er in seiner Gemeinde immerfort wohne und ihr Geift fen -: fo Plotin, daß das absolute Wesen im Denken des Gelbstbewußtseyns gegenwärtig und darin als Wefen fen, ober das Denken felbst bas Göttliche sen.

Das Verhältniß des einzelnen Selbstbewußtseyns zur Erfenntniß des absoluten Wesens bestimmt Plotin (Ennead. VI,

1. 7, c. 35-36) bann naber fo, bag bie Geele, bie fich von bem Körperlichen zurudziehe und alle Vorftellungen verliere, au-Ber der Borftellung bes reinen Wesens, fich der Gottheit nahere. Das Princip ber Plotinischen Philosophie ift also bie Bernunft, die in und für fich felbst ift. Die Bergudung, burch welche allein das mahrhaft Sevende gewußt werde, nennt Plotin (Ennead. VI, 1.9, c. 11) eine Bereinfachung ber Seele, moburch sie in selige Rube verset wird, weil ihr Gegenstand selbst einfach und ruhig ift. Daß man sich aber keinen Zustand ber Schwärmerei unter biefer Bereinfachung bes Selbstbewußtfenns vor= ftellen muß, zeigt fich fogleich barin, daß eben dieses unmittelbare Biffen von Gott ein Denken und Begreifen beffelben ift, nicht ein leeres Fühlen, ober, was ebenso leer ift, ein Unschauen. Dieß, daß die Seele fich vom Körper guruckzieht, geschieht durch ben reinen Gedanken; bas Denken ift die Thätigkeit, und ebenfo der Gegenstand. Es ift also ein ruhiges Berhalten ohne Aufwallung des Bluts, oder der Einbildungsfraft. Efstase ift ja nicht bloß Entzückung der Empfindung und Phantafie, sondern vielmehr ein Heraustreten aus bem Inhalt bes finnlichen Bewußtsenns; es ist reines Denken, das bei sich selbst ift, und sich zum Gegenstand hat. Plotin spricht oft von diesem Zustande, auf ähnliche Weise, wie er einmal sagt: "Oft, indem ich aus bem Körper zu mir selbst erwache, und außerhalb bes Andern," bes Meußerlichen, "bin, innerlich bei mir felbst, und eine bewundernswürdige Anschauung habe, und ein göttliches Leben führe," u. f. f. 1 So nähert Plotin fich wohl mehr Diefer Seite bes Anschauens; doch sonderte sich die bilbliche Weise seines Aussprechens auch mehr von den zum Theil verworrenen mythischen Vorstellungen ab. Die Idee der Blotinischen Philosophie ist also ein Intellectualismus, oder ein hoher Idealismus, ber zwar von Seiten bes Begriffs noch nicht vollendeter Ibealismus ift: aber bas, beffen

Plot. Ennead. IV, l. 8. c. 1; cf. ibidem, c. 4-7.

Plotin in jener Efftase bewußt wird, find philosophische Gedanfen, speculative Begriffe und Ideen.

Was nun den bestimmten Hauptgedanken Plotins betrifft, das Objective, den Inhalt, der in dieser Ekstase, in diesem Seyn des Denkens bei sich wird: so ist dieser Inhalt nach seinen Haupt-Momenten im Allgemeinen das, wovon schon gesprochen worden ist. Die drei Principien sind ihm das Eine, der vovs und die Seele.

a. Rämlich bas Erfte, Absolute, die Grundlage ift auch bier, wie bei Philo, das reine Ceyn, das Unveränderliche, das der Grund und die Urfache alles erscheinenden Genns ift, deffen Moglichfeit nicht von feiner Wirklichkeit getrennt ift, fondern die absolute Wirklichkeit an ihm selbst ift. Es ift die ebenso wesentliche Einheit, oder die Einheit als das Wefen aller Wefen. Nicht die Bielheit bes Dasenns, die gemeine Substantialität ber Dinge, nach ber jedes als ein von dem andern getrenntes Gins erscheint, ift bas mahre Princip, sondern vielmehr schlechterdings ihre Einheit ift ihr Wefen. Diefe Einheit ift eigentlich nicht Alles; benn Alles ift erft Refultat ber Einzelnen, bas Bufammenfaffen berfelben, Die jum Grunde liegen als Wefen, in eine ihnen fremde Einheit. Es ift auch nicht vor Allem; denn es ift nicht verschieden von dem sependen Allen, weil es sonft eben wieber nur ein Gedachtes ware. 1 Die neuere Einheit, als Regulativ ber Bernunft, gilt fur ein subjectives Brincip; Plotin aber seti fie als die höchste Objectivität, als das Seyn.

Diese Einheit hat keine Vielheit an ihr, oder die Vielheit ist nicht an sich; die Einheit ist, wie bei Parmenides und Zeno, nur das absolute reine Seyn: oder auch das absolute Gute, wie wir bei Plato und besonders bei Aristoteles auch das Absolute ausgesprochen sahen. Zuerst was ist das Gute? — "Es ist das jenige, woran Alles hangt (ἀνήρτηται), 2 und welches alle Dinge

Plot. Ennead. III, l. 6, c. 6; VI, l. 9, c. 1-2; III, l. 8, c. 8.

<sup>2</sup> Dieses Aristotelische Wort, ober auch & forntau (Procl. Theol. Plat. III, p. 133), fommt oft bei ben Reuplatonifern vor.

begehren (Exieral)" - auch nach Aristoteles - "und zum Brincip haben, beffen fie alle bedürftig find, während es felber unbedurftig, fich felbst genug, bas Maaß und die Grenze von Allem ist, das aus sich den vorg und die Wesenheit (ovoiav) und Seele und Leben giebt, und die Thätigkeit ber Bernunft (negi νοῦν ἐνέργειαν). Und bis hierher ift Alles schön; es ift aber überschön (δπέρχαλος) und über das Beste (ἐπέχεινα τῶν ἀρίστων), das Uebergute, frei herrschend, foniglich im Gedanken (βασιλεύων εν τῷ νοητῷ). Es felbst aber ift nichts von demieni= gen, beffen Princip es ift. Denn wenn Du gesagt haft, bas Gute, so füge und benke weiter nichts hinzu. Wenn Du bas Senn felbst aufgehoben, und es so nimmst, so wird Dich Erstaunen ergreifen; und Dich darauf richtend und in ihm ruhend, wirst Du es verstehen und seine Größe aus demjenigen, was aus ihm ift. Und wenn Du so bas Seyn vor Dir haft, und es betrach= teft in dieser Reinheit, so wird Dich Staumen ergreifen."1

Bom absoluten Seyn behauptete nun Plotin, daß es unerstennbar ist, wie auch Philo sagte, — das Insichbleibende. Hierüber ist dann Plotin weitläusig, und kehrt häusig darauf zurück, daß die Seele sich das Denken dieser Einheit wesentlich erst durch die negative Bewegung verschaffen müsse, die ets was Anderes, als das bloße Sagen, vielmehr die skeptische Bewegung ist, welche alle Prädicate durchmacht, und nichts außer diesem Eins sindet. Alle Prädicate überhaupt, z. B. Seyn, Substanz, passen nach Plotin nicht auf es; denn sie drücken irgend eine Bestimmtheit aus. Es empsinde sich nicht, es denke sich nicht, es senke sich sieden Unterscheidung. Weil die Bestimmung des Einen so die Hauptsache ist, so ist dei Plotin das Ziel für das subjective Denken sowohl, als für das Praktische das Gute: wenn aber schon das Gute das absolut Freie, so sen das doch ohne Entschluß und

¹ Plot. Ennead. I, l. 8: Περὶ τοῦ τίνα καὶ πόθεν τὰ κακά, c. 2 (VI, l. 9, c. 6); III, l. 8. c. 9—10.

Willen; denn der Wille habe den Unterschied seiner selbst und des Guten an ihm.

Jenes Seyn ift und bleibt Gott, ist nicht außer diesem, sondern eben seine Dasselbigkeit selbst: "Die absolute Einheit ershält die Dinge, damit sie nicht außeinanderfallen, ist das seste Band der Einheit in Allem, Alles durchdringend, — sammelnd und einend, was im Gegensatz außeinander sich zu entzweien in Gefahr steht. Wir nennen es das Eine und das Gute. Es ist weder, noch ist es Etwas, noch irgend Eins, sondern über Alles. Alle diese Kategorien sind negirt; es hat nicht die Größe, ist nicht unendlich. Es ist der Mittelpunkt des Universums, die ewige Duelle der Tugend und der Ursprung der göttlichen Liebe: um das Alles sich bewegt, nach dem sich Alles hinrichtet, auß dem der vors und das Selbstbewußtseyn immer seinen Ansang und Außgang nimmt." Zu dieser Substanz führt Plotin Alles zurück; sie ist allein das Wahre, bleibt sich in Allem schlechthin gleich.

Aus diesem Ersten geht aber ebenso Alles hervor, indem es sich aufschließt; das ist der Zusammenhang mit der Schöpfung und aller Production. Diese kann aber aus dem Absoluten nicht begriffen werden, wenn es als Abstractes ein Bestimmtes ist, und nicht vielmehr als das in sich thätige Eine gesast wird. Dieser Ue bergang zum Bestimmten wird also von Plotin nicht philosophisch oder dialektisch gemacht, sondern diese Nothwendigkeit wird in Borstellungen und Bildern ausgedrückt. Er sagt nämlich (Ennead. III, 1. 8, c. 9) vom vovs, diesem Zweiten: "Das Eine absolute Gute ist eine Duelle, welche kein anderes Princip hat, aber das Princip für alle Flüsse ist, so daß es durch diese nicht ausgezehrt wird, sondern als Quelle ruhig in sich selbst bleibt,"

Plot. Ennead. V, 1. 3, c. 13-14; 1. 2, c. 1; VI, 1. 2, c. 9-10; 1. 8, c. 8-9; 1. 9, c. 3; VI, 1. 9, c. 6; 1. 8, c. 7 (13, 21).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Steinhart: Quaestiones de dialectica Plotini ratione, p. 21; Plotini Ennead. VI, l. 9, c. 1—9, passim.

und so diese Flüsse als solche in sich enthält; so daß sie, "die herausgehen da= und dorthin, noch nicht herausgestossen sind, aber schon wissen, wo hinaus sie und wohin sie sließen sollen." Dieses Unterscheiden ist der Punkt, auf den Plotin oft zurücksommt; und dieses Fortgehen vom Unaufgeschlossenen zur Offensbarung, dieß Hervorbringen ist ein Hauptpunkt.

b. Das Erfte nun, was burch biefe Einheit gezeugt worben, ber Cohn, ift ber Berftand (vovs), bas zweite gottliche Befen, bas andere Princip. Es tritt bier bie Sauptschwierigfeit ein, die befannte und von alten Zeiten gestellte Aufgabe: ju faffen, wie bas Eine fich entschlossen habe, fich zu bestimmen; und dieß Bemühen ift noch immer bas wesentliche Intereffe. Die Alten haben biefe Frage noch nicht in Diefer Beftimmtheit, als wir, aufgefaßt; fie machen fich aber barum ju thun. Denn ber vous ift eben bas Sich-felbst-Kinden feiner felbst: Er fen die reine Zweiheit (dvag), er felbft und fein Gegenstand; er enthalte alles Gebachte, er fen Dieses Unterscheiben, aber bas reine, bas zugleich fich felbst gleich bleibt. Aber die einfache Einheit fen das Erfte. Plotin fagt fo auch auf Pythagoreische Weise, daß die Dinge als Zahlen in Diesem Lovos find: "Die Zahl aber ift nicht bas Erste; benn bie Einheit ift feine Bahl. Die erfte Bahl ift die Zwei, aber als unbeftimmte Zweiheit: und bas Gins bas Bestimmende berfelben; fie ift auch die Seele. Die Zahl ist bas Dichte; was die Empfindung für fepend nimmt, ift das Spätere."1

Plotin hat hier (Ennead. V, l. 1, c. 6) allerlei Weisen ber Borstellung, um sich das Hervorgehen aus dem Einen klar zu machen: "Wie nun dieß Hervorbringen beschaffen sey, wie aus der Einheit die Zwei und das Viele überhaupt hervorgegangen, dieß zu sagen zu wissen, dazu müssen wir Gott anrusen, aber nicht mit hörbarer Stimme, sondern indem wir uns selbst im Gebete zu ihm ausdehnen; dieses können wir nur, indem wir einsam in

Plot. Ennead. III, 1. 8, c. 10 fm.; IV, 1. 3, c. 17; V, 1 1, c. 4-5; c. 7; l. 4, c. 2; l. 5, c. 1.

uns zu dem Einsamen hinzugehen. Der Betrachter muß im Innern wie in einem Tempel bei sich selbst seyn, ruhig und über Alles erhaben in sich bleiben, und so betrachten, daß es keine Beränderung ist." Das ist immer die Stimmung der denkenden Seele, zu der Plotin aufruft und Alles hinführt. In diesem reinen Denken oder Anschauen ist der vovs wirklich; das ist die göttliche Thätigkeit selbst.

Plotin fahrt fort: "Diefe Hervorbringung ift nicht eine Bewegung, Beränderung; biefe, und was durch Beränderung ift, bas Beränderliche, ift erft bas Dritte;" die Beränderung fest ein Anderssehn und geht auf etwas Anderes, der vorg ift noch das Beifichselbstbleiben ber Betrachtung. "Indem fo ber Berftand ohne Beränderung aus dem absoluten Wefen ift, so ift er ber unmittelbare Abglang beffelben, nicht burch einen Willen ober Entichluß gefest. Sonbern Gott," als Gins, bas Gute, ,,ift bas Unbewegliche; und die Erzeugung ift ein Leuchten aus ihm, der bleibt. Das Eine leuchtet um fich herum; ber Berftand fließt aus ihm, bas bleibt, wie bas Licht aus ber Conne fie umfreift. Alle Dinge, Die ein Bleiben haben, geben aus ihrer Substang um fie herum ein Wefen, bas von ihnen abhängig ift;" ober vielmehr Plotin fagt, es ift baffelbe. "Wie Feuer um fich ber Barme, Schnee Kalte verbreitet, besonders aber ber Duft ber Dinge fie umfreist," so umleuchtet ber vovg bas Genn. "Was ju feiner Bollfommenheit gelangt ift, geht in die Emanation, in den Lichtfreis über," duftet um fich herum. 1 Blotin gebraucht für dieß Hervorgehen (Tooodov), Produciren auch das Bild des Ueberfließens, wodurch das Eine aber schlechthin Eines bleibt. "Beil es in sich vollkommen, ohne Mangel ift, so fließt es über; und diefer Ueberfluß ift das Hervorgebrachte. Dieß Bervorgebrachte aber fehrt fich schlechthin nach bem Ginen," bem Guten, "bas fein Gegenstand, Inhalt und Erfüllung ift; und dieß ift ber Berftand," - biefe Umfehr bes Bervorgebrachten zu ber er-

Plot. Ennead. V, l. 1, c. 6 (IV, l. 3, c. 17).

ften Einheit. "Das erste ruhende Seyn ist das absolute Wesen, der Verstand das Anschauen dieses Wesens;" oder er entsteht dadurch, daß das erste Wesen durch Nücksehr auf sich selbst sich selbst sieht, ein sehendes Sehen ist. Das umsließende Licht ist ein Anschauen des Einen; dieß Sichinsichzurückbeugen (Ensorgégese) ist dann das Denken, oder der rovs ist diese Kreisbewesgung (Ensorgoph).

Dieß sind die Sauptbestimmungen bei Plotin; und er hat auf diese Beise die Natur ber 3bee in allen ihren Momenten wahrhaft bestimmt. Rur ift barin eine Schwierigfeit, die uns fogleich bedenklich macht; bas ift nämlich bieß hervorgehen. Daß bas Unendliche fich aufschließt, fann man fich auf vielerlei Weise vorstellen; in neuerer Zeit hat man so viel vom Berausgeben aus Gott gesprochen, was aber immer eine finnliche Borftellung oder etwas Unmittelbares ift. Die Nothwendigkeit des Sichaufschließens ift damit nicht ausgesprochen; sondern es ift nur als ein Geschehen gesett. Daß ber Bater ben ewigen Sohn zeugt, ift für die Borftellung genügend; als jene Dreiheit ift die Idee auch dem Inhalte nach gang richtig aufgefaßt, und dieß ist hoch zu achten. Sind diese Bestimmungen aber auch wahr, fo ift ba= mit die Form der Unmittelbarfeit der Bewegung für den Begriff boch noch nicht hinreichend und befriedigend. Sondern weil bas Werden der einfachen Einheit, als jenes Aufheben aller Bradicate, eben dieselbe absolute Regativität ift, welche an fich das herausgeben selber ift: so muß man nicht von der Einbeit anfangen, um bann erft zur Zweiheit überzugehen, fonbern Beibes als Eins faffen. Denn nach Plotin ift ber Gegenftand des Verftandes schlechthin nichts diesem, noch sich selbst Fremdes und Entgegengesetztes; sondern der Inhalt deffelben find nur die mannigfaltigen Ideen. Gott ift alfo im Unterscheiben und Ausbreiten ebenso Rückfehr zu fich selbst; b. h. eben diefe 3weiheit ift schlechthin in der Einheit, und deren Gegenstand.

Plot. Ennead. V, l. 2, c. 1; l. 1, c. 7; VI, l. 9, c. 2.

Das Gedachte ift nicht außer dem vovs, ber vovs hat im Gebanken fich nur felbst als benkend. Der Gegenstand bes Den= fens, das, wozu fich daffelbe guructbeugt, ift die absolute Einheit, in die aber als solche nicht eingedrungen, und die nicht bestimmt werbe, sondern das Unerkannte bleibe. Indem das Denken jedoch auch nur diefes ift, fich felbft jum Gegenstande zu haben, fo hat es damit schon einen Gegenstand, welcher Vermittelung und Thätigkeit, überhaupt die Zweiheit, in sich enthält. Dieß ift bas Denken als Denken bes Denkens. Der in ber Ausbildung bieses Denkens in fich, insofern es sein eigener Begenftand ift, liegt dem Plotin die erfte und wahrhafte intellectuelle Welt, die dann gur finnlichen Welt im Berhältniß fteht, fo daß biefe aber nur deren entfernte Nachahmung ift: Die Dinge, fo angeschaut, wie sie in diesem absoluten Denken sind, sind ihre Begriffe und Wesen (2000); und diese find die Mufter ber Sinnenwesen, wie Plato fich auch ausdrückte. 1

Daß das Denken dieses ist, sich selbst zu denken, ist eine ganz Aristotelische Bestimmung. Aber bei Plotin und den Alexandrinern ist weiter dieß der Fall, daß das vom Gedanken Erzeugte das wahre Universum, die intellectuelle Welt ist; was bei Plato die Ideen sind, ist hier der bildende Berstand, die hervordringende Intelligenz, die in dem Hervorgebrachten wirklich ist, und sich selbst zum Gegenstande hat, sich selbst denkt. Das Berhältniß dieser vielen Begriffe im Verstande bestimmt Plotin so, daß sie darin sind, wie die Elemente ein Ding constituiren, also nicht wie gleichzültige Gattungen gegeneinander, sondern als Verschiedene, die sich vollkommen einen: sie sehen nicht gleichgültig durch den Raum, sondern bloß durch inneren Unterschied unterschieden, d. h. nicht wie sehende Theile. Dadurch ist der Verstand als negative Einheit ausgesagt. Aber ebenso schlechthin unpassend ist es, wenn

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Plot. Ennead. V, 1. 3, c. 5; VI, 1. 2, c. 8; II, 1. 4, c. 4; VI, 1. 4, c. 2; V, 1. 9, c. 8—9.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Plot. Ennead. VI, 1. 2, c. 2; V, 1. 9, c. 8.

das Verhältniß der Elemente, die ein Ding ausmachen, als das der Theile bestimmt wird, aus denen das Ganze besteht, und deren jeder für und an sich ist: 3. B. wenn vorgestellt wird, daß in einem Krystalle Wasser, Kieselernig is. f. noch als solche vorhanden sind. Ihr Seyn ist vielmehr die Neutralität, worin jedes als Gleichgültiges, Sependes aufgehoben ist: ihre Einheit also die negative Einheit, das innere Wesen, das Princip der Individualität als Differente in sich enthaltend.

c. Die veranderliche Welt, die im Unterschiede befangen ift, entspringt baber, daß die Bielheit jener Formen nicht nur an fich im Berftande ift, sondern fie auch für ihn find, in der Form seines Gegenstandes. Näher ift für ihn eine dreifache Weise bes Denkens: erstens benkt er bas Unveränderliche, feine Einheit, als Gegenstand. Diese erfte Weise ift bas einfache unterschiedelose Schauen seines Gegenstandes, ober es ift bas Licht: nicht Materie, sondern reine Form, die Wirtsamkeit. Der Raum ift die abstracte reine Continuität Dieser Wirksamkeit bes Lichts, nicht bas Wirksamseyn felbst, sondern die Form seines Ummterbrochenseyns. Der Berftand als bas Denken biefes Lichts ift felbst Licht, aber bas in sich reale, ober bas Licht bes Lichts. 1 3weitens benkt er die Unterscheidung seiner von dem Wesen; die unterschiedene Bielheit bes Sependen ift fur ihn Gegenftand. Er ift bas Erschaffen ber Welt; in ihm hat Alles feine bestimmte Form gegen= einander, und dieß macht die Substanz ber Dinge aus. Indem brittens die Substantialität, das Bleiben im Denfenden die Beftimmtheit ift: fo ift fein Erzeugen ober das Ausfließen aller Dinge aus ihm ber Art, daß er von Allem erfüllt bleibt, ober Alles unmittelbar ebenso aufzehrt. Er ift bas Aufheben biefer Unterschiede, oder bas Uebergeben von einem jum andern; er benkt fich eben fo, ober ift fich fo Gegenstand. Dieß ift die Ber= anderung; fo hat das Denfen die brei Principien an ibm. Insofern der vous sich selbst als sich verändernd, aber in dieser

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Plot. Ennead. IV, 1. 3, c. 17.

Beränderung auch einfach bei fich bleibend denft, denft er bas Leben überhaupt; und bieß, daß er feine Momente fich fo als seyenden Gegensatz sett, ift das mahrhafte, lebendige Universum. Diefes Sichummenden bes Berausfließens aus fich felbft, biefes Denken feiner ift die ewige Erschaffung der Welt. 1 Es erhellt, daß in diesen Plotinischen Gedanken bas Anderefenn, bas Fremde aufgehoben ift; die eriftirenden Dinge find an fich Begriffe. Der göttliche Berftand ift ihr Denken, und ihre Erifteng ift nichts Anderes, als felbst biefes ihr Gedachtseyn im göttlichen Berftande; fie find Momente bes Denfens, und eben baburch bes Senns. Plotin unterscheibet also im rovg das Denken (vovs), das Gedachte (vontov), und den Gedanken (vonveg), fo daß ber vous Eins und jugleich Alles ift; ber Gedanke ift aber die Ginheit der Unterschiedenen. 2 Wir wurden den Gedanken nicht sowohl die Einheit, sondern mehr das Product nennen; doch auch ber Gedanke, b. i. bas Subject, schwingt fich ju Gott auf. Der Unterschied des Denfens gegen einen außerlichen Gott fällt babei freilich hinweg; beswegen flagt man die Neuplatonifer eben ber Schwärmerei an, und fie felbft bringen in ber That wunderliche Dinge vor.

a. Näher beschreibt nun Plotin das dritte Princip, die Seele:
"Der νοῦς, wie er ift, so ift er ewig auf dieselbige Weise in Thätigseit. Die Bewegung zu ihm und um ihn ift das Thun der Seele. Die Bernunft (λόγος), die von ihm zur Seele geht, macht die Seele denkend, nichts zwischen ihnen sehend. Das Denken (νοῦς) ift nicht ein Mehreres; das Denken ift einfach, und Denken, daß es denkt. Der wahrhafte νοῦς (nicht unserer, wie er z. B. in der Begierde ist) denkt in den Gedanken, und sein Gedachtes ift nicht außer ihm; sondern er selbst ist sein Gedachtes, hat nothwendig im Gedanken sich selbst und sieht sich selbst und sieht sich selbst zum Theil

Plot. Ennead. V, l. 1, c. 7; l. 2, c. 1-2; l. 6, c. 4; Vl, l. 2, c. 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Plot. Ennead. V, l. 3. c. 5: εν άμα πάντα έσται, νούς, νόησις, τὸ νοητόν.

im Ewigen" (Lichte), "ein Theil ber allgemeinen Geele; biefe felbft ift zum Theil im Ewigen, und fließt von da aus, im Anschauen ihrer felbst bleibend, nicht berichtigend aus Absicht. Die Ausschmückung bes Bangen giebt jedem Körperlichen, was es vermag nach seiner Bestimmung und Natur auszuführen, wie Feuer in ber Mitte Alles um fich ber erwarmt. Das Gine follte nicht ein= fam fenn, benn fo mare Alles verborgen und hatte feine Geftalt an ihm; und es ware nichts von dem, was ift, wenn Jenes in fich selbst stände: und es ware nicht die Menge ber Sependen, die vom Eins erzeugt find, wenn die nicht das Hervorgeben erhalten hatten, die die Ordnung ber Seelen befommen haben. Ebenso mußten nicht allein Seelen fenn, als ob das durch fie Erzeugte nicht erscheinen follte; benn jeder Natur ift dieß inwohnend, etwas nach ihr zu machen und ins Licht zu segen, wie ber Saame aus einem ungetheilten Anfang. Nichts verhindert, daß Allem von der Natur des Guten mitgetheilt werbe." Blotin läßt das Körperliche, Sinnliche gleichsam auf ber Seite liegen, und hat fein Intereffe, es zu erflären, sondern will nur immer davon reinigen, damit die allgemeine Seele und unfere Seele nicht gefährbet werbe.

Belt, welches die Materie ist, und womit der Ursprung des Bösen zusammenhängt. Ueber diese Materie philosophirt er viel: Die Materie ist das Nichtseyende (oùx őv), das ein Bild des Seyenden an ihm hat. Die Dinge sind verschieden durch ihre reine Form, die sie unterscheidende Disserenz; das Allgemeine der Disserenz ist das Negative, und dies ist die Materie. Wie die erste absolute Einheit das Seyn ist, so ist diese Einheit des Gegenständlichen das rein Negative; sie ist ohne alle Prädicate und Eigenschaften, ohne Figur u. s. f. Sie ist so selbst ein Gedanke, reiner Begriff, und zwar der Begriff der reinen Unbestimmtheit; oder sie ist die allgemeine Möglichkeit ohne Energie. Plotin

Plot. Ennead. II, 1. 9, c. 1-3, 6.

beschreibt diese reine Möglichkeit sehr gut, und bestimmt fie als bas negative Princip. Er fagt: "Das Erz ift nur ber Möglichfeit nach eine Bildfäule; in dem, was nicht bleibend ift, war fo bas Mögliche ein gang Anderes. Wenn aber ber Grammatifer der Möglichkeit nach es auch der Wirklichkeit nach wird, fo ift hier bas Mögliche baffelbe mit bem Wirflichen. Der Unwiffende ift es beziehungsweise (κατά συμβεβηκός); und nicht insofern er unwiffend, ift er ein Biffender der Möglichfeit nach. Die Seele, die für fich ift, erhalt das, was fie ber Möglichteit nach war, auch insofern fie wiffend ift. Es ware nicht unpaffend, die Energie, insofern fie der Energie nach und nicht bloß ber Möglichkeit nach ift, Form und Idee zu nennen: nicht schlechthin Energie, fondern Energie von etwas Bestimmtem. Denn wir können eine andere Energie vielleicht eigentlicher fo benennen, nämlich die entgegengesett ift der in die Wirklichkeit führenden Möglichfeit; benn bas Mögliche hat bas von einem Andern, ber Wirflichfeit nach zu fenn. Durch die Möglichfeit aber hat bas Mog= liche auch an ihm felbft die Wirklichkeit, wie die Fertigkeit und die sich darauf beziehende Thätigkeit die Tapferkeit und das tapfere Handeln. Wenn in dem Gedachten (er roig vontoig!) feine Materie ift, — als welche bas ift, was der Möglichkeit nach ift, - und fein Solches wird, bas noch nicht ift, noch ein in Underes fich Beränderndes, noch ein Solches, bas als bleibend ein Anderes erzeugt, ober aus fich heraustretend dem Andern ftatt feiner zu fenn erlaubt: bann ift ba fein bloß Mögliches, fondern bas Sepende, bas Ewigfeit und feine Zeit hat. Sollte die Materie ba als Form fenn, wie auch bie Seele, obgleich eine Form, für Anderes Materie ift? Die Materie ift aber überhaupt nicht der Wirklichkeit nach; fie ift bas ber Möglichkeit nach Sepende. 3hr Senn ift nur ein Werben Berfundendes; fo daß ihr Sehn fich

<sup>1</sup> Wollten wir überseiten: "in ber intelligibeln Beit," so ware bieß ein schiefer Ausbruck; benn nirgends steht "Welt." Auch "intelligible Dinge" bursen wir nicht sagen, als ob es noch eine andere Art von Dingen gabe; solche Unterscheibungen und Bestimmungen kommen gar nicht vor.

ftets in bas verfehrt, was fenn wird. Das, was ber Möglichfeit nach ift, ift nun nicht Etwas, fondern Alles;" erft die Energie ift bestimmt. "Die Materie bleibt mithin immer fich neigend zu Anderem, die Möglichfeit fur bas Folgende; fie ift gurudgelaffen als ein - schwaches und trübes Bild, das nicht formirbar ift. Ift fie nun der Wirklichkeit nach Bild? Alfo der Wirklichkeit nach Lüge? Dieß ift baffelbe, als wahrhafte Luge, dieß ift das wahrhaft Richtsepende;" fie ift ein Unwahres durch die Energie. "Das ift alfo nicht ber Birflichfeit nach ein Sependes, bas fein Bahres in dem Nichtsevenden hat;" es ift in Wahrheit nicht, benn "in bem Richtfeyn hat es fein Ceyn. Wenn man bem Falfchen fein Falsches nimmt, so nimmt man ihm alle Wefenheit, die es hatte. Chenfo wenn Du in dasjenige, was fein Seyn und fein Wefen in ber Möglichfeit bat, die Wirflichfeit einführft: fo zerftorft Du die Urfache feiner Substang (υποστάσεως), weil ihm bas Genn in ber Möglichfeit bestand. Will man alfo bie Materie unverfehrt bewahren, fo muß man fie als Materie bewahren; man muß daher, wie es scheint, fagen, daß fie nur ber Möglichkeit nach fen, damit fie bleibe, was fie ift."

Hiernach bestimmt Plotin (Ennead. III, I. 6, c. 7—8) sie also: "Die Materie ist ein wahres Nichtseyn, als das sich selbst aufhebende Bewegen: die absolute Unruhe, aber diese selbst ruhend, — das Entgegengeseste an sich selbst; sie ist das Große, das steine, das groß ist, das Mehr, das weniger, das Weniger, das mehr ist. Auf die eine Weise bestimmt, ist sie vielmehr das Gegentheil: nämlich angeschaut, gesetz, ist sie nicht gesetzt, entslohen; oder nicht gesetzt, ist sie gesetzt, — das schlechthin Trügliche." Die Materie selbst ist deswegen unvergänglich, sie sam in Nichts übergehen. Die Idee der Beränderung selbst ist das Unvergängliche; aber was in dieser Idee befangen ist, ist veränderlich. Diese Materie ist indessen nicht ohne Form; und wir haben gesehen, daß der Verstand zu seinem Gegenstande sich auf

Plot. Ennead. II, l. 4, c. 4, 12-15; l. 5, c. 2-5.

eine dritte Weise verhält, nämlich als Unterschiede beziehend. Da num diese Beziehung und Beränderung, dieser Uebergang das Leben des Universums, die allgemeine Seele desselben ist: so ist ihr Seyn ebenso nicht eine Beränderung, die im Berstande vorgeht; sondern ihr Seyn ist ihr unmittelbares Gedachtseyn durch ihn.

y. Auch bas Bofe, bem Guten gegenüber, fängt jest an, Gegenstand ber Betrachtung zu senn, wie benn die Frage nach dem Ursprung des Bosen das Bewußtseyn des Menschen überhaupt intereffiren muß. Das Regative gegen bas Denken haben Diese Alexandriner als die Materie geset; indem dann aber das Bewußtseyn bes concreten Beiftes eingetreten ift, fo wird auch das abstracte Negative in diefer concreten Beise aufgefaßt als innerhalb bes Beiftes felbft, alfo als bas geiftig Regative. Plotin betrachtet dieß Bose vielfach; aber die benkende Betrachtung über diesen Punkt geht noch nicht weit. Im Allgemeinen herr= fchen nun Diese Borftellungen: "Das Gute ift ber vorg, aber nicht wie wir den Berftand zu nehmen pflegen, der aus einer Voraussehung fich erfüllt, und bas versteht, was ihm gefagt wird, ber schließt, und aus dem, was folgt, die Theorie macht, und aus der Folge, was ift, erkennt, - als ein Solcher, der es vor= ber nicht hatte, fondern vor feiner Erkenntniß leer war, ob er gleich Berftand. Sondern jener vovs enthält Alles in fich, ift Alles und wohnt bei fich; er hat Alles, indem er es nicht hat," weil es ideell in ihm ift. "Nicht aber befigt er es in dem Sinne, wie man Etwas, bas man befitt, als etwas Underes oder Fremdes ansieht; sondern was er besitzt, ift nicht von ihm unterschieden. Denn er ift gang ein Jedes und überall Alles und nicht gemischt, sondern wiederum an und für sich. Bas deffelben theil= haftig ift, ift nicht theilhaftig des Alles zugleich, fondern theil= haftig, so weit es fann. Der voog ift die erfte Energie und die erfte Substanz der Seele, die um jenen thatig ift. Die außer= halb um ihn freisende Seele, ihn betrachtend und inwendig in ihm sebend, schaut Gott durch benselben; und dieß ift das übellose und felige Leben der Götter," - insofern die Intelligenz,

die aus fich herausgeht, in ihrem Unterschiede nur mit fich zu thun hat, und in ihrer gottlichen Ginheit bleibt. "Wenn es ba= bei fteben bliebe, wurde fein Uebel fenn. Aber es find erfte Buter und zweite und britte, alle um ben König von Allem; und Diefer ift ber Urheber von allem Guten und Alles ift bas Geinige, und die zweiten freisen um bas 3weite und die britten um bas Dritte. Ift bieß nun bas Sepende und bas noch über bas Senn Erhabene, fo ift bas Bofe nicht im Sependen, noch in bem über bas Cenn Erhabenen; benn bieß ift bas Gute. Es bleibt alfo nur übrig, daß das Bofe, wenn es ift, in dem Richtfeven= ben ift, wie eine Form bes Nichtsependen, - bas Nichtsepende aber nicht als ganglich nicht fevend, sondern nur als ein Underes bes Cependen." Das Boje ift fein absolutes, von Gott unabhängiges Princip, wie bei ben Manichaern. "Es ift nicht ein Nichtsependes, wie Bewegung und Ruhe am Sependen, sondern wie ein Bild des Genenden, ober auch noch in ftarferem Grabe nicht sepend; es ift bas finnliche Universum." Das Bose hat fo feine Wurzel im Nichtseyn.

Im achten Buch der ersten Enneade sagt Plotin (c. 9, 3, 4, 7): "Wie wird aber das Böse erkannt? Insosern das Densten sich won sich abkehrt, entsteht die Materie; sie ist nur durch die Abstraction des Andern. Was zurückleibt, wenn wir die Ideen hinwegnehmen, sagen wir, ist die Materie; der Gedanke wird daher ein Anderes, ein Nichtgedanke, indem er es wagt, sich auf das zu richten, was nicht das Seinige ist. Wie das Auge sich vom Lichte wegwendend, um die Finsterniß zu sehen, mit dem es sie nicht sieht — eben dieß ist ein Sehen, das Nichtsehen ist —: so der Gedanke leidet das Entgegengesetzt dessen, was er ist, damit er das ihm Entgegengesetzte sehen, was er ist, damit er das ihm Entgegengesetzte sehen. Dieß abstracte Andere ist eben die Materie, und auch das Böse; das Sehen des Maaßlosen ist eben ein Nichtsehen. "Das Sinnliche in Beziehung auf das Maaß, oder das Begrenzte, ist das Maaßlose, das Grenzenslose, das Unbestimmte, Nichtruhende, Unersättliche, schlechthin Bes

Plot. Ennead. 1, 1. 8, c. 2-3.

burftige; folches ift ihm nicht Accidenz, fondern feine Substanz." Es ift immer auf bas Werben gerichtet; man fann nicht fagen, daß es ift, sondern nur, daß es immer fenn wird. "Die Seele jum vovs gerichtet ift rein, halt die Materie ab, und alles Un= bestimmte und Maaflofe. Warum ift benn aber, wenn das Gute ift, auch bas Bofe nothwendig? Weil die Materie in dem Ganzen sehn muß, weil aus Entgegengesehten nothwendig bas Gange besteht. Es ware nicht, wenn die Materie nicht ware; die Ratur ber Welt ift gemischt aus vors und Rothwendigfeit. Bei ben Göttern fenn, heißt im Gebachten fenn; benn fie find unfterblich. Wir können bes Bofen Rothwendigkeit auch fo faffen: Da bas Gute nicht allein fenn kann, fo ift bie Materie nothwendig dem Herausgehen eine Gegenlage gegen daffelbe. Dber man fonnte auch fo fagen, das Neußerste burch das ftete Berab= gehen und den Abfall, und über das hinaus nichts mehr wer= den könne, sen das Bose; nothwendig sen aber Etwas nach dem Ersten, fo daß auch das Meußerste. Das ift aber die Materie, nichts mehr von ihm habend; und das ift die Nothwendigfeit des Böfen."

Bei Plotin ist auch, wie bei Pythagoras, die Hinführung der Seele zur Tugend eine Hauptseite. Plotin hat daher häusig, besonders im neunten Buch der zweiten Enneade (c. 15), die Gnostiser getadelt, daß "sie gar nicht von der Tugend und dem Guten sprechen: nicht davon, wie sie erworben wird, noch wie die Seele gebildet und gereinigt werden soll. Denn zu sagen, Echaue auf Gott, damit wird nichts gefördert; sondern man muß auch zeigen, wie das bewirft werde, den Menschen zu diesem Sehen zu bringen. Denn was hindert, könnte man fragen, daß Einer schaut, dabei aber doch sich keiner Lust enthält, und sich vom Jorn hinreißen läßt? Die Tugend, die auf einen letzen Endzweck geht und in der Seele inwohnt mit Weisheit, zeigt Gott; ohne die wahre Tugend aber ist Gott ein bloßes Wort."

<sup>&#</sup>x27; Statt dei in bem Sate: où yao dei to eineir, ist wohl di ober etwas bergleichen zu lesen.

Die Gnoftifer machen bas Geiftige, Intellectuelle jum allein Wahrhaften; gegen biefe bloße Intellectualität erflärt fich nun Plotin bestimmt, und halt fest als wesentlich ben Zusammenhang des Intelligiblen mit dem Wirklichen. Plotin ehrte die heidnischen Götter, indem er ihnen einen tiefen Sinn und eine tiefe Wirksam= feit unterlegte. Er fagt in berfelben Abhandlung (c. 16): "Nicht, die Welt und die Götter in ihr und das andere Schöne verach= ten, ift es, wodurch man gut wird. Der Bofe verachtet die Got= ter, und ist erst bann recht bose, wenn er dies vollbracht hat. Die vorgegebene Berehrung ber Gnoftifer für die intelligiblen Götter (νοητούς θεούς) hat nichts Entsprechendes (ἀσυμπαθής αν yévolto):" b. h. es ift feine harmonie in ben Bedanken und ber wirklichen Welt, wenn man nur beim Gedachten ftehen bleibt. "Wer Etwas liebt, ber liebt auch alles bemfelben Berwandte, also auch die Kinder des Baters, welchen er liebt. Jede Seele ift beffen Tochter. Die Seelen aber in den himmlischen Sphären find intelligibler und beffer und bem Sohern noch viel mehr verwandt, als die unfrigen. Denn wie follte diese wirkliche Welt abgeschnitten senn von Jenem? Die bas mit Jenem Berwandte verachten, fennen Jenes nicht, als nur mit Worten. Wie follte es fromm fenn, daß die göttliche Vorsehung (πρόνοια) nicht gelange zu dem Hiefigen? Warum ift Gott nicht auch hier? Denn woher follte er erkennen, daß das Dieffeitige hier ift? Er wohnt also Allem bei, und ift in dieser Welt, auf welche Weise es auch sen, fo daß die Welt an ihm Theil hat. Wenn er von der Welt entfernt ist, so ist er es auch von uns; und ihr könntet nichts über ihn und seine Erzeugnisse fagen. Auch diese Welt hat von ihm, und ist nicht verlassen von ihm, noch wird es je seyn. Denn bas Ganze ift noch viel mehr als ber Theil bes Göttlichen theilhaftig, und noch viel mehr jene Weltseele. Dieß beweisen bas Senn und bas Verminftigfenn ber Welt."

Dieß macht die Haupt=Idee des Plotinischen Intellectualis= mus aus, die allgemeinen Vorstellungen, worauf das Specielle

gurudgeführt wird; biefe Burudführungen find aber oft bilblich. Was alfo baran zu vermiffen ift, ift erftens, wie fchon bemerft, ber Begriff. Entzweiung, Emanation, Ausfließen ober Bervorgeben, Bervortreten, Berausfallen find Worte, die auch in neuern Zeiten viel berhalten mußten, in ber That aber nichts fagen. Der Stepticismus und Dogmatismus, als Bewußtsenn, Erfennen, fest ben Gegenfat von Subjectivität und Objectivität. Plotin hat ihn weggeworfen, sich in die höchste Region geschwungen, in das Aristotelische Denken bes Denkens; er hat viel mehr vom Aristoteles, als vom Blato, und ift dabei nicht dialektisch, weder aus fich selbst herausgehend, noch als Bewußtseyn aus fich felbst in sich zurückgehend. Damit bangt zweitens zusammen, daß nun das weitere Berabfteigen, Theils zur Natur, Theils zum erscheinenden Bewußtseyn, wenn auch als Wirfung ber höhern Seele ausgesprochen, doch viele Willführ enthält, und ohne Nothwendigfeit bes Begriffs ift, indem, was in Begriffen bestimmt fenn follte, in bunten Bilbern, in der Form einer Wirklichkeit ausgedrückt ift; was wenigstens ein unnüger und ungemäßer Ausbruck ift. 3ch führe nur Ein Beispiel an: Unfere Seele gehore nicht ber Berftandeswelt allein an, wo sie vollkommen, selig ohne allen Mangel war; nur ihre Denkfraft gehöre bem erften Verftande. Ihr Bewegungsvermögen, ober fie als Leben, floß aus ber verständigen Weltseele, bas Empfinden aber aus ber Seele ber empfundenen Welt. Nämlich Plotin fest die erfte Weltfeele als unmittelbare Wirksamfeit bes Berftandes, der fich gegenftandlich ift: fie fen die reine Seele über der sublunarischen Gegend, und wohne in dem oberen Himmel der Firsterne. Diese erzeuge; es fließe aus ihr wieder eine gang finnliche Seele. Das Berlangen ber einzelnen, besondern, von bem Bangen getrennten Geele gebe ihr einen Körper; Diefen erhalte fie in der oberen Region des Simmels. Mit diesem Kor= per erhalte sie Phantasie und Gedächtniß. Endlich begebe fie sich zur Seele der Sinnenwelt; und von dieser befomme sie Empfindung, Begierden und das vegetativ sich erhaltende Leben.

Diefen Abfall, diefes weitere Körperlichwerben ber Seele beschreiben Nachfolger bes Plotin fo, daß fie aus der Milchstraße und bem Thierfreise in die weiter unten fich befindlichen Planetenfreise berabsinkt und in jedem neue Bermögen erhält und in jedem auch Diefe Rrafte gu üben anfangt: 3m Saturn zuerft fommt bie Seele jum Bermögen, über Dinge Schluffe ju machen; in Jupiter empfängt fie bie Rraft ber Wirksamkeit bes Willens; in Mars Reigungen und Triebe; in ber Sonne Empfindung, Meinung und Einbildung; in ber Benus finnliche, aufs Einzelne gehende Begierben; im Monde endlich die Zeugungsfraft. 2 Auf folche Weise macht Plotin felbst, was er als intelligible Momente nach einer Seite angiebt, auch fur bas Beiftige zu einer febenben befondern Erifteng. Die Seele, die nur begehrt, ift bas Thier: die nur vegetirt, nur bas Bermogen zu zeugen hat, bie Pflanze. Aber Jenes find nicht besondere Buftande bes Beiftes, außerhalb bes allgemeinen Beiftes, in bes Weltgeiftes besondern Stufen feines Selbstbewußtfenns über fich; und ber Saturn und Jupiter haben bamit weiter nichts zu thun. Wenn fie in ihrer Potenz als Momente ber Seele ausgesprochen werben, so ift dieß um nichts beffer, als wenn fie jest jeder ein befonderes Metall ausbrücken follen. Wie Saturn bas Blei, Jupiter bas Binn u. f. f. ausbrudt, fo Saturn auch bas Schließen, Jupiter ben Willen u. f. w. Allerdings ift es leichter ju fagen, Saturn entspreche bem Blei u. f. f., er fen bas Schließen, ober er repräsentire bas Blei, bas Schlie-Ben, ober wie man will, ftatt seinen Begriff, sein Wesen auszusprechen; Jenes ift eine Bergleichung mit einem ebenso nicht Begriffenen, sondern mit einem sinnlichen Dinge, das aus der Luft, oder

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buhle: Lehrb. d. Gesch. d. Phil. Th. IV, S. 418—419; Tiebemann: Geist d. spec. Phil. Bb. III, S. 421—423; cf. Plotini Ennead. IV, 1. 3 et 8 passim.

<sup>2</sup> Buhle: Lehrb. d. Gesch. d. Phil. Th. IV, S. 419-420.

vielmehr vom Boden zunächst aufgegriffen ist. Solche Vorstellungen sind schief und falsch; denn wenn man sagt, dieß sen Blei, so meint man damit das Wesen oder das Ansich des Blei, zu dem die Seele komme: dieses ist aber nicht mehr das sinnliche Seyn, was eben Blei genannt wird, noch hat für die Seele dieß Moment eines solchen Zustands eine Wirklichkeit.

## 3. Porphyr und Jamblich.

Berühmte Schüler Plotins find Porphyr und Jamblich, beren schon (Th. I, S. 215) als Biographen des Pythagoras erwähnt worden; Erfterer, ein Sprier, ftarb 304: Letterer, ebenfalls aus Sprien, im Jahre 333. 1 Bon Porphyrius haben wir unter Unberem auch noch eine "Einleitung" in bas Organon bes Ariftoteles über Gattungen, Arten, Urtheile, worin die Logif beffelben nach ihren Saupt-Momenten vorgetragen wird: eine Schrift, die übrigens zu allen Zeiten bas Lehrbuch für ben Bortrag ber Ariftotelischen Logif, und eine Quelle gewesen ift, woraus man die Form berselben geschöpft hat; und unsere gewöhnlichen Lehrbücher ber Logif enthalten wenig mehr, als fich in diefer Ginleitung befinbet. Porphyr's Bemühungen um die Logif zeigen, daß ein beftimmtes Denken mehr in die Neuplatonifer hereingekommen; dieß ift aber etwas fehr Verständiges, Formelles. Es tritt also hier bas Gigenthumliche ein, daß fich fo bei ben Neuplatonifern die Berftandes Logif, die ganz empirische Behandlung der Wiffenschaften mit ber gang speculativen Idee, und in Rucksicht aufs Praktische mit bem Glauben an Theurgie, bem Wunderbaren und Sonderbaren vereinigt findet: wie Borphyr denn in seiner Lebensbeschreibung Plotins diesen auch als einen Bundermann beschreibt, was wir indeffen der Literatur überlaffen muffen.

Mehr Trübheit und Verworrenheit zeigt Jamblich, der zwar ein sehr hochgeachteter Lehrer seiner Zeit war, so daß er sogar den Namen eines göttlichen Lehrers erhielt; aber seine phis

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Brucker: Hist. crit. phil. T. II, p. 248, 268.

losophischen Schriften find eine Compilation ohne viele Eigenthumlichfeit, und feine Lebensbeschreibung bes Buthagoras macht feinem Berftande eben feine große Ehre. In der Buthagoreischen Philosophie war es ebenso, daß die Reuplatonifer viel suchten, und besonders die Form der Zahlenbestimmung derselben wiedererwedten. In Jamblich finft ber Gebanke gur Ginbilbungefraft, bas intellectuelle Universum zu einem Reiche von Dämonen und Engeln mit einer Klaffification berfelben, und die Speculation gur Weise ber Magie berab. Die Reuplatonifer nannten bieß Theurgie (Geovoyia); benn im Wunder ift Die Speculation, Die göttliche Ibee, gleichsam unmittelbar in Berührung mit ber Wirklichfeit gebracht, nicht auf eine allgemeine Beise gefett. Bon ber Schrift De mysteriis Aegyptiorum weiß man nicht gewiß, ob fie von Samblich herrührt; Proflus fpater macht viel Aufhebens von ihm, und bezeugt, feine Saupt-Idee ihm fchuldig zu fenn. 1

## 4. proklus.

Wichtiger ist Proflus, ein späterer Neuplatoniker, der noch zu erwähnen; er ward 412 zu Konstantinopel geboren und starb zu Athen 485, studirte und lebte auch vornehmlich in Athen bei Plutarch. Sein Leben ist von Marinus in demselben Styl beschrieben, wie das der schon oben Genannten. Hiernach waren seine Aeltern auß Kanthus in Lycien in Kleinasien; und da Apollo und Minerva die Schutzotheiten dieser Stadt waren, so verehrte er sie dankbar: und sie selber würdigten ihn, als ihren Liebling, besonderer Rücksichten und persönlicher Erscheinungen, wie er denn von Apoll durch Berührung seines Kopfes in einer Krankheit geheilt, von Minerva aber aufgesordert wurde, nach Athen zu gehen. Zuerst ging er nach Alexandria, Rhetorif und Philosophie zu studiren, dann nach Athen, bei Plutarch und Sprian, den Platonikern. Hier studirte er zuerst Aristotelische, dann

cf. Procli Theol, Plat. III, p. 140.

Platonische Philosophie. Vornehmlich weihte ihn die Tochter des Blutarch, die Asklepigenia, in das Innerfte der Philosophie ein, die, wie Marinus versichert, die einzige zu Proflus Zeiten war, welche die ihr von ihrem Bater überlieferte Kenntniß von den großen Orgien und der ganzen theurgischen Wissenschaft bewahrte. Proflus hat Alles ftudirt, was zu ben Mufterien gehört, die Orphischen Gedichte, Die Schriften bes Bermes, und Die religiöfen Anstalten jeder Art; so daß er, wohin er auch fam, die Geremonien des heidnischen Gottesdienstes beffer verftand, als die bei benfelben besonders angestellten Briefter. Proflus foll fich in alle beidnische Musterien haben einweihen laffen. Er feierte selbst alle religiösen Feste und Handlungen ber verschiedensten Rationen; felbst ben Aegyptischen Gottesbienft fannte er, beobachtete auch die Reinigungs= und Feiertage der Aegypter, und gewisse Fasttage brachte er mit Beten und Hymnen zu. Proflus hat felbst viele Symnen verfertigt, von denen wir noch einige sehr schöne übrig haben, auf bekannte, auch auf ganz besondere Local-Gottheiten. Daß er - "ber gottesfürchtigfte Mann" - fich mit so vielen Religionen abgegeben hat, darüber sagt er selbst: "Einem Philosophen gebühre es nicht, Diener der Culte (Jegaπευτήν) Einer Stadt ober des bei Einigen einheimischen zu fenn, fondern allgemein der Hierophant der gangen Welt." Dr= pheus hielt er für den Urheber aller Griechischen Theologie; und legte besonders großen Werth auf Orphische und Chaldaische Drafel. In Athen hat er gelehrt. Natürlich ergählt nun fein Biograph, Marin, auch von ihm die größesten Bunder, daß er Regen vom Simmel herbeigeführt und große Site gemäßigt, daß er Erdbeben gestillt und Rrankheiten geheilt und Göttererscheinungen gefehen habe. 1

Proklus führte ein äußerst gelehrtthätiges Leben; er war ein tiefer speculativer Mann, und besaß ben größten Umfang von

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Brucker: Hist. cr. phil. T. II, p. 320; Tennemann, Bb. VI, ⊚. 284 —289; Marinus: Vita Procli, passim (praem. Theol. Plat.).

Kenntniffen. Auch bei ihm, wie bei Plotin, muß man fich wundern über ben Gegensatz ber Ginficht folcher Philosophen, und beffen, was die Schüler bann in ben Lebensbeschreibungen angeben, ba von ben Bunderdingen der Lebensbeschreiber fich wenig Spuren in ben Werfen ber Manner felbft finden. Broflus hat viele Schriften hinterlaffen, von benen wir noch viele haben; auch mehrere mathematische Schriften, 3. B. lleber die Rugel, besitzen wir von ihm. Seine philosophischen Werte find besonders Commentare über Blato's Dialoge, von benen verschiedene zu verschiedenen Zeiten berausgegeben worden find, und der zum Timäus besonders berühmt war. Mehrere aber waren nur in Manuscripten vorhanden, aus benen Coufin in Paris die Commentare jum Alcibiades (Vol. II -III) und jum Parmenibes (Vol. IV-VI) jum erften Male herausgegeben hat. Der erfte Band in ber Coufin'ichen Musgabe enthält einige nur noch lateinisch vorhandene Schriften bes Proflus Ueber die Freiheit, die Borfehung und das Bofe. Besonders abgedruckte Bucher find Proflus Sauptschriften: Die Blatonische Theologie (eig the Matwog Jeologiae) und seine philosophischen Elemente (στοιχείωσις θεολογική); biese lettere fleine Schrift hat Kreuzer wieder neu abdrucken laffen, wie auch einige von jenen Commentaren.

Proflus lebte gleichsam im Gottesdienste der Wissenschaft. Es ist ein großer Tiessinn in ihm nicht zu verkennen, und größere Aussührung und Klarheit, als bei Plotin: so wie die wissenschaftliche Entwickelung gewonnen hat, und im Ganzen eine vorstressliche Diction sich sindet. Seine Philosophie hat, wie die Plotinische, die Form, eine Commentation des Plato zu seyn; "Ueber die Theologie Plato's" ist sein interessantestes Werk in dieser Kücksicht. Die Haupt-Ideen seiner Philosophie sind leicht aus dieser Schrift zu erkennen; und sie hat besonders daher viele Schwierigkeiten, weil darin die heidnischen Götter betrachtet und philosophische Bedeutungen von ihnen eruirt werden. Dadurch aber unterscheidet er sich ganz besonders von Plotin, daß bei ihm

die Neuplatonische Philosophie wenigstens schon zu einer systematischern Anordnung im Ganzen und ausgebildetern Form gekommen ist; so daß sich in seiner Platonischen Theologie besonders (so sehr auch das Werk dialektisch ist) ein bestimmteres Fortschreiten und Unterscheiden der Sphären in der Idee sindet, was bei Plotin weniger der Fall ist. Seine Philosophie ist ein Intellectualssystem; wir wollen sehen, wie wir damit zurecht kommen. Seine Darstellung ist nicht vollkommen deutlich, sondern hat noch vieles Mangelhafte.

Proflus weicht zuerft von Plotin darin ab, daß er nicht das Seyn zum Princip ober rein abstracten Momente macht, fondern von ber Einheit anfängt, und das Genn ober Subsistiren erft als das Dritte begreift; so hat Alles bei ihm eine viel concretere Geftalt. Die Selbstentwickelung biefer Einheit aber wird bei Proflus nicht eben mehr zur Nothwendigfeit des Begriffs gemacht, als bei Plotin; dieß muffen wir ein für allemal aufgeben, ben Begriff ber Entzweiung hier zu fuchen. Broflus (Theol. Plat. II, p. 95) fagt: "Das Eine ift an fich unaussprechlich und unerkennbar; aber es wird aus feinem Bervorgeben und Infichzurudgeben aufgefaßt." Proflus bestimmt ebendafelbft (p. 107 -108) Diefe Selbstentzweiung, Die nachste Bestimmung ber Ginheit, als ein Hervorbringen (παράγειν), ein Hervorgehen (πρόodog), auch als ein Darstellen ober Zeigen. Das Berhältniß der Einheit, welche hervorbringt, jum Unterschiede ift aber nicht ein Berausgeben aus fich; benn ein Berausgeben ware eine Beränderung, und so ware die Einheit als nicht mehr fich selbst gleich gesetzt. Die Einheit leidet daher auch durch ihr Hervorbringen feine Abnahme ober Berringerung; benn fie ift bas Denfen, das feine Abnahme burch Erzeugung eines bestimmten Gedankens erleidet, sondern daffelbe bleibt, und das hervorgebrachte auch in sich erhält. 1 Insofern wird ber Begriff eigentlich nicht mehr, als bei Plotin deutlich.

Procli Institutionis theologicae c. 26.

Bas den Proflus auszeichnet, ift fein tieferes Studiren der Platonischen Dialektif; so beschäftigt er sich in seiner Platonischen Theologie mit ber scharffinnigften und weitläufigften Dialeftif bes Ginen. Es ift ihm nothwendig, das Biele als Eins und das Eins als Bieles zu zeigen: Die Formen, Die bas Eins annimmt, barzulegen. Aber es ift eine Dialektik, die mehr ober weniger außerlich geführt wird, und die höchst ermüdend ift. Während aber bei Blato felbft diefe reinen Begriffe, Ginheit, Bielheit, Geyn u. f. f., unbefangen auftreten, und gleichsam ohne eine weitere Bedeutung, als die welche fie unmittelbar haben, wie wir fie etwa als allgemeine Begriffe bestimmen, die in unserem Denken find, fo ha= ben fie bei Proflus eine höhere Bedeutung; und daher fommt es, daß berfelbe, wie wir (Th. II, S. 205-206) faben, im schein= bar negativen Resultate bes Platonischen Parmenibes besonders und ausbrücklich die Natur bes absoluten Wesens erkannt fand. Proflus zeigt nun nach ber Platonischen Dialeftik, wie alle Beftimmungen, besonders die Bielheit, fich in fich selbst auflösen und in die Einheit gurudfehren. Bas dem vorftellenden Bewußtseyn eine seiner Sauptwahrheiten ift, - bag viele Substangen find, ober daß die vielen Dinge, beren jedes ein Eins und fo Substanz heißt, in Wahrheit an fich feven, - geht in biefer Dialektik verloren; und es resultirt, daß nur die Einheit wahrhaftes Wesen ift, alle anderen Bestimmungen aber nur verschwindende Größen, nur Momente, ihr Cenn alfo nur ein unmittelbarer Bebanke ift. Da wir nun aber einem Gebanken keine Gubstantia= lität, fein eigenes Genn zuschreiben, fo find alle solche Beftimmungen nur Momente eines Dinges im Denken. Was ben Neuplatonifern und dem Broflus hierbei eingewendet und ent= gegengehalten wird, ift beständig dieses, daß freilich für das Denfen Alles in die Einheit gurudgebe: aber daß dieß auch nur eine logische Einheit, eine Einheit bes Denkens, nicht ber Wirklichkeit fen, mithin von jener nicht auf die Wirklichkeit geschloffen werden fonne; baraus also gar nicht folge, daß alle wirklichen Dinge nicht wirkliche Substanzen seyen, verschiedene, von einander unabhängige Principien haben, und selbst verschiedene Substanzen seyen, deren jede getrennt von der andern an und für sich sey. D. h. dieses Widerlegen fängt immer die Sache wieder von vorne an, wenn es von der Wirklichkeit sagt, daß diese etwas an sich sey; denn die so versahren, nennen die Wirklichkeit ein Ding, eine Substanz, ein Gins, — was blose Gedanken sind; kurz sie bringen immer das wieder als etwas Ansichseyendes vor, dessen Verschwinden oder Nichtansichseyn ausgezeigt worden ist.

Dabei aber macht Proflus eine tieffinnige Bemerfung über Die Art, wie Diefe Production im Parmenides des Plato erscheint, ber eben in diefem Dialoge auf eine negative Weise zeigt, baß, wenn Die Einheit ift, das Geyn ber Bielheit nicht ift, u. f. f. Ueber biefe Regationen (ἀποφάσεις) fagt nun Proflus (Theol. Plat. II, p. 108-109), daß fie nicht ein Aufheben des Inhalts (oreοητικαί των υποκειμένων) senen, von dem sie gesagt werden, fondern Erzeugungen ber Beftimmungen nach ihren Begenfågen (γεννητικαί των οξον αντικειμένων): "Wenn Plato alfo zeigt, daß bas Erfte nicht Bieles fen, fo hat dieß die Bebeutung, daß das Biele vom Ersten hervorgeht; wenn, daß es nicht ein Ganges fen, - bag die Gangheit von ihm ausgeht. Die Wendung (roonog) der Negationen ift also als Bollfommenheit zu nehmen, die in der Einheit bleibt, aus Allem berausgeht und in einem unaussprechlichen Uebermaaß ber Ginfachbeit ift. Ebenso umgekehrt muß Gott diesen Regationen auch wieder entnommen werden; fonft ware fein Begriff (logos) berfelben, und auch feine Regation. Der Begriff des Unaussprechlichen wälzt fich um fich selbst herum, und ruht nicht, und befämpft fich felbst:" b. h. bas Eine fest feine Bestimmungen ideell, das Gange ift in bem Einen enthalten. Die Bielheit ift nicht empirisch aufgenommen, und dann nur aufgehoben; das Regative enthält eben, als das Entzweiende, Broducirende, Thatige, nicht bloß ein Brivatives, fondern auch affirmative Bestimmungen. So gewinnt jene Platonische Dialektik für Proklus eine positive Bedeutung; durch Dialektik will er alle Unterschiede auf die Einheit zurücksühren. Mit dieser Dialektik des Einen und des Vielen macht sich Proklus viel zu thun, besonders in seiner berühmten Elementar-Lehre. Das Versinken von Allem in die Einheit bleibt aber nur jenseits dieser Einheit liegen, statt daß eben diese Negativität vielmehr als ihre Erzeugung aufgefaßt werden muß.

Das Hervorbringende bringt weiter nach Proflus burch einen lleberfluß ber Rraft hervor. Es giebt wohl auch ein Bervorbringen durch Mangel: alles Bedürfniß, aller Trieb 3. B. wird Ursache burch Mangel; und sein Hervorbringen ift die Erfüllung seiner. Der Zweck ift hier unvollständig, und die Wirksamkeit entspringt aus bem Streben, fich zu vervollständigen; fo daß erft in ber Hervorbringung bas Bedürfniß fich vermindert, ber Trieb aufhört, ein folcher zu fenn, oder fein abstractes Für-fich = Senn verschwindet. Die Einheit geht bagegen aus sich heraus durch die Ueberfülle ber Möglichfeit, und biefe überfliegenbe Möglichfeit ift die Wirklichfeit überhaupt; Diefer Gedanke bes Broklus ift gang Aristotelisch. Das Hervorgehen ber Einheit befteht baber barin, daß fie fich felbst vervielfältigt, die reine Bahl bervorgebt; aber biefe Bervielfältigung negirt oder verminbert jene erfte Einheit nicht, sondern geschieht vielmehr auf Einheits= weise (Eriaiws). Das Biele hat Antheil an der Einheit, aber die Einheit nicht an der Vielheit. Die absolute Einheit, die fich zu vielen Eins vervielfältigt, hat damit die Bielheit, wie sie an diefen Einst ift, erzeugt. Proflus wendet eine vielfache Dialeftif an, um ju zeigen, daß das Biele nicht an fich, nicht Urheber des Bielen sen, daß Alles in die Einheit zurückgehe, also die Einheit auch Urheber des Vielen sen. Es ift aber nicht deutlich gemacht, wie dieß die negative Beziehung des Eins auf fich felbft fen; wir feben

Procli Institut. theol. c. 27; Theol. Plat. III, p. 119; II, p. 101 -102; III, p. 121; Institut. theol. c. 5.

überhaupt dann eine mannigfaltige Dialektif, die nur über biefes Berhältniß des Einen zum Bielen hin und hergeht.

In diesem Fortgang ift bem Proflus eine Sauptbestimmung, daß derfelbe durch die Aehnlichkeit geschehe, und das dem Wahren Unähnliche weiter von demfelben abliege: Das Biele hat an der Ginheit Theil, aber zum Theil ift es auch nicht Eines, fondern ihm unähnlich. Da das Biele aber auch seinem Erzeugenden ähnlich ift, so hat es auch die Einheit zu feinem Wesen; die Vielen sind mithin felbftftandige Senaben. Gie enthalten bas Brincip ber Einheit in sich; sind sie dann als Viele auch verschieden, so sind fie doch gleichsam nur fur ein Drittes Biele, an und fur fich aber Einheiten. Diefe Senaben erzeugen num wieder andere, Die aber unvollkommener feyn muffen; benn gang gleich ift bie Birfung ber Urfache, bas Hervorgebrachte bem Bervorbringenden nicht. Diefe nachften Einheiten find Bange, b. h. folche, Die nicht mehr wefentliche Einheiten, nicht Selbsteinheiten find, fonbern an benen die Einheit mur Accideng ift. Weil die Dinge felbst aber in ihrer synthetischen Natur nur Gange find, inbem ihre Seelen das Verbindende find: fo find fie ber erften Einheit unähnlich, und fonnen nicht unmittelbar mit ihr vereiniat senn. Die abstract gedachte Bielheit ift also ihre Mitte; die Bielheit ift ber absoluten Einheit ähnlich, und ift bas, was Die Ginheit mit dem gangen Univerfum verfnüpft. Die reine Bielbeit macht die Verschiedenen einander gleich, und verbindet fie daher ber Einheit; die Dinge aber haben nur Aehnlichkeit mit ber Einheit. Go entfernen fich die Erzeugungen immer mehr von ber Einheit, und haben weniger Antheil an ihr. 1

Ausgezeichnet ist die sernere Bestimmung der Idee, als Trisnität (τριάς). Bon dieser giebt Proklus (Theol. Plat. III, p. 140) zunächst die abstracte Bestimmung an, daß ihre drei Formen drei Götter sepen; und es ift nun besonders herauszu-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Procli Institut. theol. c. 1-2; c. 28; Theol. Plat. III, p. 118, 122-125; II, p. 108-109.

beben, wie er die Trinität bestimmt hat. Diese Trinität ift überbaupt bei den Reuplatonikern interessant; besonders aber ift fte es bei Proflus, weil er sie nicht in ihren abstracten Momenten gelaffen hat. Sondern biefe brei abstracten Bestimmungen bes Absoluten betrachtet er wieder jede für fich als eine folche Totalität ber Dreieinigfeit, wodurch er Eine reale Trinität erhalt: fo baß es im Bangen brei von einander unterschiedene Sphären find, welche bie Totalität ausmachen, aber fo, daß jede wieder als in sich erfüllt und concret zu betrachten ift; und bieß muß als ein vollkommen richtiger Gesichtspunkt ausgesprochen werben, ju bem er fortgeschritten ift. Weil jeber biefer Unterschiede in ber 3dee, als in der Einheit mit fich bleibend, wefentlich wieder bas Bange Diefer Momente ift, fo find es verschiedene Dronungen der Erzeugung; und das Gange ift ber Brocef, daß die brei Totalitä= ten in einander fich identisch seben. Welche Ordnungen dieß find, wird fich sogleich ergeben; um dieselben ift es dem Proflus viel zu thun, indem er die verschiedenen Potengen in benfelben wieder aufzeigen will. Proflus ift beswegen viel bestimmter, und viel weiter gegangen ale Plotin; ja man fann fagen, bag er in biefer Rudficht das Borzüglichste und Ausgebildetste unter den Neuplatonifern enthält.

Das Nähere seiner Trinität betressend, so sind nach seiner Bestimmung die drei abstracten Momente derselben, die in seiner Platonischen Theologie ausgeführt sind, das Eine, das Unendsliche und die Grenze; die beiden letzten Bestimmungen haben wir auch bei Plato (Th. II, S. 214) gesehen. Das Erste, Gott, ist nun eben die schon ost besprochene absolute Einheit, die für sich unerkembar und unausgeschlossen ist, weil sie ein blosses Abstractum ist: es kann nur erkannt werden, daß sie ein Abstractum ist, da sie noch nicht Thätigkeit ist. Diese Einheit ist das Ueberssende (ônegovotor); ihre erste Production sind zweitens die vielen Eins (krádes) der Dinge, die reinen Zahlen. Dieß sind die denkenden Principien der Dinge, durch welche sie an der

absoluten Einheit Theil haben; aber jedes hat an ihr nur Theil durch eine individuelle, einzelne Einheit, durch das Eins, die Seele aber durch die gedachten, allgemeinen Einheiten. Sierhin bringt Broflus nun die Formen der alten Mythologie. Wie er nämlich jene erfte Einheit Gott nennt, so nennt er biefe vielen gedachten Ginheiten, die aus ihr fliegen, Gotter, aber die folgengenden Momente auch fo. Er fagt (Institut. theol. c. 162): "Nach dem, was von den Ordnungen (räsewr) abhängt, werden Die Götter genannt; beswegen ift es möglich, ihre unerkennbaren Spooftasen, die ihre Bestimmtheit ausmachen, aus diefem zu er= fennen. Denn unaussprechbar ift für sich alles Göttliche und unerfennbar, als bem unaussprechbaren Einen eingewachsen; aus ben Theilhabenden aber, aus der Beränderung geschieht es, des= felben Eigenthümlichkeiten zu erkennen. Daher find gedachte Got= ter, die das mabrhaft Sepende ausstrahlen; beswegen ift das wahrhaft Sevende das gedachte Göttliche, und ift das Unmittheilbare, vor bem vovg Berwirklichte." Es bleibt aber immer ein 3wang, die Mythologie in der Bestimmtheit des Begriffs darzustellen. Diese Götter ober Einheiten entsprechen nicht fo ber Ordnung ber Dinge, daß fo viele und folche Benaden oder Got= ter sind, als Dinge; benn diese Einheiten verknüpfen die Dinge nur mit ber absoluten Einheit. Das Dritte ift eben die Grenze, welche diese Henaden zusammenhält und ihre Einheit mit der abfoluten Benade ausmacht; die Grenze fest die Bielen und bas Eine felbst als Eines. 1

Besser ist dieß durch Folgendes ausgedrückt, wo Proklus nun die drei Grund-Principien, die Grenze, das Unendliche und das Gemischte, aus Plato's Philedus ausnimmt, indem der Gegensatz so reiner bestimmt ist; und es scheinen also dieß die ersten Götter zu seyn. Aber solche Abstractionen sind dem Namen Götter nicht angemessen; sondern erst als zurückgekehrt sind sie das Göttliche. Proklus sagt (Theol. Plat. III, p. 133 — 134):

Procli Theol. Plat. III, p. 123-124.

"Bon jener erften Grenze (πέρας)," dem absoluten Gins, "haben die Dinge (Egypenrae) Einung, Ganzbeit und Gemeinschaft," das Princip der Individualität, "und göttliche Maaße. Singegen alle Trennung und Fruchtbarkeit und das hervorgehen zur Bielheit beruht auf ber erften Unendlichfeit (aneigor);" bas Unendliche ist so die Quantität, das Unbestimmte, wie auch Plato im Philebus das Unendliche als das Schlechte, das Bergnugen als nicht bas Wahre fest, weil feine Bernunft in ihm ift (f. oben Th. II, S. 214-215). ,Wenn wir daher von bem Bervorgeben eines jeglichen Göttlichen sprechen, so ift gemeint, daß es fest in den individuellen Eins bleibe, und nur nach ber Unendlichfeit fortschreite," ber Continuität als Sichfelbstproduci ren, "und das Eins zugleich an fich habe und die Bielheit: jenes vom Princip ber Grenze, dieß vom Princip der Unendlichfeit. In allem Gegensate ber göttlichen Geschlechter gehört bas Bortrefflichere ber Grenze, bas Schlechtere aber bem Unendlichen an. Aus diefen beiben Principien hat Alles feinen Fortgang bis jum hervortreten ins Genn. Go hat bas Ewige, fofern es bas Maaß als intellectuell ift, Theil an ber Grenze: fofern es aber die Urfache der unaufhörlichen Kraft nach dem Genn, an der Unendlichkeit. Go ift der Berftand, infofern er die Muftermaaße (παραδειγματικά μέτρα) an ihm hat, ein Grzeugniß der Grenze; sofern er ewig Alles producirt, hat er unvermindernde Kraft der Unendlichkeit." Bielheit als Begriff, nicht als die Bielen, ift felbft Einheit; fie ift die 3weiheit überhaupt, oder die Bestimmtheit, welcher die Unbestimmtheit gegenübersteht. Das Dritte ift nun nach Broflus (Theol. Plat. III, p. 137) ein Ganses, die Einheit des Beftimmten und Unbeftimmten, oder bas Gemischte (uurov): "Dieses ift nun erft alles Sevende, eine Monade vieler Möglichfeiten, ein erfülltes Befen, ein Gins-Bieles (Er nolla)." Der Ausbrud "Gemischtes" ift nicht fehr paffend, ift schlecht, da die Mischung gunächst nur eine außerliche Verbindung ausdrückt, während hier boch eigentlich bas Concrete, die Einheit ber Entgegengesetzten, und noch mehr bas Subjective gemeint ift.

Bei ber nabern Betrachtung ber Natur bes Gemischten ergeben fich nun auch die drei Triaden; denn jede sener drei ab= ftracten Grundbestimmungen ift felbst eine folche gange Trias, aber unter einer dieser besondern Formen. Proflus fagt (Theol. Plat. III, p. 135): "Das erfte Gem (to nowitus ov) ift bas Gemischte, Die Einheit ber Trias mit fich felbft; es ift bas Senn ebenso wohl des Lebens, als des Berftandes. Das Erfte der Ber= mischten ift bas Erfte alles Sevenden, bas Leben und ber Beift find die zwei anderen Ordnungen; Alles ist mithin triadisch. Diese brei Triaden bestimmen fich also als absolutes Seyn, Leben und Beift; und fie find geiftig, im Gedanfen ju faffen." Rur bie intelligible Welt ift dem Proflus hiernach bas Wahrhafte. Daß Proflus aber aus ber Einheit nicht unmittelbar ben Berftand hervorgehen läßt, ift der zweite Bunkt, worin er fich von Plotin unterscheidet; Proflus ift darin logischer und folgt Plato genauer. Seine Reihe ift hubsch; und er hat Recht, ben Verftand, als das Reichere, julest zu seben, indem erft aus der Entwickelung der Momente, welche im Leben find, der Verstand hervorquelle, und aus biefem bann bie Seele. 1 Proflus fagt (Theol. Plat. I, p. 21-22, 28), daß zwar in der erften Einheit Alle übereinftimmen, allein Blotin laffe gleich nach der Einheit die benkende Natur erscheinen; beffer jedoch habe sein (des Proflus) Lehrer, der ihn in alle göttliche Wahrheit eingeführt, diese unbeftimmte Betrach= tung der Aelteren begrengt, und diese unordentliche Bermengung der verschiedenen Ordnungen zu einer gedachten Unterscheidung gebracht, und gerathen, die Unterscheidung ber Bestimmungen genau zu befolgen und festzuhalten. In der That sehen wir mehr Unterscheidung und Klarheit bei Proflus, als in der Plotinischen Trübheit; es ift gang richtig, daß er den vovg als das Dritte erfennt, da derselbe das Umkehrende ift.

Das Berhältniß der drei Ordnungen faßt nun Proflus

Procli Theol. Plat. III, p. 141, 127; Instit. theol. c. 192.

an der vorhin angeführten Stelle (Theol. Plat. III, p. 135 - 136) alfo: "Diefe Drei find aber felbst wesentlich in bem Sependen ent= halten; benn barin ift die Subftang, bas Leben, und ber vong und ' die Spige des Segenden (augotys two ortwo)," die selbstische Individualität, das Fürsichsevende, Subjective, der Bunft der negativen Einheit. "Das mit bem Bedanken aufgefaßte Leben ift bas mittlere Centrum bes Sependen felbft. Der Berftand aber ift bie Grenze bes Sehenden, und er ift gedachtes Denken (& vonrog vovs); benn im Gedachten ift bas Denken, und im Denken bas Gedachte. Aber im Gedachten ift das Denken auf gedachte Weise (vonzug), in dem Denken ift das Gedachte auf benkende Weise (voeows). Die Substanz ift das Bleibende des Sevenden, und das, mas mit den ersten Principien verwoben ift und aus dem Einen nicht herausgeht." Das Zweite, "bas Leben ift bann aber das, was aus den Principien hervorgeht, und mit der unendlichen Möglichkeit mitgeboren ift;" es ift felbst die gange Totalität in ber Bestimmtheit ber Unendlichkeit, so daß es ein concretes Mannigfaltiges ift. "Der Berftand aber ift bie Grenze, welche wieder zu den Brincipien zurückführt und dem Brincip gemäß macht, und einen intellectuellen Kreis vollbringt. Da er nun ein Dreifaches in sich ift, Theils das Substantielle in sich felbst, Theils das Lebendige, Theils das Intellectuelle, Alles aber substantiell in ihm enthalten ift: fo ift er das Erfte ber Gevenben, bas aus ben erften Brincipien Geeinte." Erft bas ift bas Reale. Sehr gut! "Ich heiße es die Substang; benn die Ursubstanz (avroovoia) ift alles Senns Spige, und wie die Monas von Allen. Der Berftand felbft ift bas Erfennende, bas Leben aber bas Denken, bas Seyn felbst bas Bedachte. Wenn nun bas gange Sepende gemischt ift, bas Urfenende (to avroov) aber die Substang ift: fo ift die Substang, die aus ben brei Brincipien ift (υφισταμένη), das Gemischte. Das Ge-

<sup>&#</sup>x27; Es ware bie Frage, ob nicht bas zal ausgelassen werden mußte, so baß ή άχρότης των όντων bie Apposition bes νούς wurde.

mischte ift nun also gedachte Substang; fie ift von Gott, von dem auch das Unendliche und die Grenze. Go find vier Momente, indem bas Gemischte bas Bierte." Das Erfte ift nämlich die Monas, bas absolut Gine: bann bie Bielen, Die felbst Benaben find, das Unendliche Plato's; das Dritte ift die Grenze überhaupt. Das Eine ift das schlechthin Durchdringende, bei sich Bleibende, alles Umfaffende; so erscheint es nicht als Eins der drei Momente, sondern Proflus fügt noch ein Biertes hinzu, das dann ebenso als drittes Moment vorkommt, wie es die Totalität ift. "Dieses Geeinte ift nicht nur aus jenen Principien, die nach dem Eins find; fondern es geht auch aus ihnen hervor, und ist triadisch." Es ist Eine Dreieinigkeit und brei Dreieinigkeiten. Die Grenze und bas Unendliche find bei Broflus (Theol. Plat. III, p. 138-139) vor ber Gubftang und wieder in derfelben: und diese Einheit der Momente das Erste alles Sependen (πρωτίστη οδοία). In ber abstracten Dreieinigkeit ift so Alles an sich enthalten. Proflus fagt (Theol. Plat. III, p. 139-140): "Das wahrhaft Eriftirende hat die Dreieinigfeit ber Schonheit, ber Wahrheit und ber Symmetrie in fich" (wie er diese brei Triaden auch nennt, nach Plato): "bie Schönheit zur Dronung, die Wahrheit zur Reinbeit, die Symmetrie zur Einheit der Berbundenen. Die Sommetrie ift Urfache, daß das Sevende Einheit ift: Die Wahrheit, daß es das Seyn ift; die Schönheit, daß es ein Gedachtes ift." Proflus zeigt, daß in jeder der drei Triaden die Grenze, das Unbegrenzte und das Gemischte enthalten ift: jede Ordnung ift also dasselbe, aber in Einer ber drei Formen gesett, welche die erste Trias ausmachen.

a. Proflus fagt (Theol. Plat. III, p. 140): "Dieß ift num die erste Trias alles Gedachten, — die Grenze, das Unendliche und das Gemischte. Die Grenze ist der Gott, dis zur denkenden Spise hervorgehend aus dem unmittheilbaren und ersten Gott, Alles messend und bestimmend, und alles Bäterliche und Zusammenhaltende und das unbesleckte Geschlecht der Götter in sich

aufnehmend. Das Unendliche aber" (bie Quantität) "ift die un= erschöpfliche Möglichfeit biefes Gottes, bas, mas alle Ausgebur= ten und Ordnungen erscheinen macht, und die gange Unendlich= feit, sowohl die vorwesentliche, als die substantielle und bis zur letten Materie. Das Gemischte ift aber die erfte und hochste Anordnung (deaxoguog) ber Götter, und die verborgen Alles in sich zusammenhalt, nach ber gedachten, Alles in sich begreifenben Trias erfüllt, von allem Sependen bie Urfache in einfacher Beife umfaffend, und in ben erften Gedachten bie Spite, Die ben Gangen entnommen ift, befestigend." Die erfte Ordnung ift fo in ihrer Spige bie abftracte Substang, in ber bie brei Bestimmungen als folche ohne Entwidelung eingeschloffen und fest im Sproben zusammengehalten find; biefe reine Wefenheit ift infofern bas Unaufgeschloffene. Gie ift bie Spite bes Denkens und wefentlich ebenso Umfehren, wie bieß auch bei Plotin vorfommt; und bieß Erfte erzeugt in seiner Spige bie zweite Ordnung, bie im Bangen bas leben ift, und ju feiner Spige ben voug hat.

b. Diefes Zweite ift in ber Bestimmung des Unendlichen gefest. Bei biefem Fortgange bricht Proflus (Theol. Plat. III, p. 141 - 142) in Begeifterung, in bacchantischem Enthusiasmus aus, indem er fagt: "Rach biefer erften Trias, die in der Ginheit bleibt, lagt und nun bie zweite in Symnen preifen, bie von diefer ausgeht, und durch das Alogische von der, die vor ihr ift, ausgefüllt ift. Wie Die erfte Ginheit Die Spige bes Genns erzeugt, fo erzeugt bie mittlere Ginheit bas mittlere Genn; benn fie ift ebenso erzeugend und in fich haltend." In ber zweiten Ordnung treten wieder, wie vorhin, drei Momente ein: "Sier ift die Grundlage oder das Erste die Substang, welche die Endung der erften Trias war; das Zweite, was dort das Unendliche war, ift hier die Möglichkeit (dunqueg). Die Einheit diefer Beiben ift das Leben (ζωή)," das Centrum, was ber ganzen Drb= nung bie Bestimmtheit überhaupt giebt; "bas zweite Genn ift das gedachte Leben, benn in bem außerften Gedachten haben bie Ideen ihre Subsistenz (ὁπόστασιν). Die zweite Ordnung ist eine Trias, analog der ersten; denn ein Gott ist die zweite gleicheills." Das Verhältniß dieser Dreiheiten ist dabei dieses: "Indem die erste Trias Alles ist, aber intellectuell (νοητῶς) und unmittelbar aus dem Einen (ἐνιαίως) und in der Grenze bleibend (περατοειδῶς): so ist die zweite Alles, aber lebendig und im Princip der Unendlichkeit (ζωτικῶς και ἀπειροειδῶς); wie die dritte nach der Weise des Gemischten hervorgegangen ist. Die Grenze bestimmt die erste Dreieinigseit, das Unbegrenzte die zweite, das Concrete (μικτόν) die dritte. Zede Bestimmtheit der Einheit, eine neben die andere gestellt, erpsieirt auch die intelligible Drdnung der Götter; sede enthält alle drei Momente unter sich, und sede ist diese Dreiheit unter einem dieser Momente gesest." Diese drei Drdnungen sind die höchsten Götter; später aber sommen bei Prossus (in Timaeum p. 291, 299) vierlei Götter vor.

c. Proflus fommt (Theol. Plat. III, p. 143) gur britten Trias, welche das Denfen felbft als folches, ber vous, ift: "Die dritte Monas stellt den gedachten vous um fich herum, und er= füllt ihn mit der göttlichen Einheit; fie ftellt die mittlere zwischen fich und das absolute Senn, erfüllt dieses durch die mittlere und wendet es zu fich. Diese dritte Trias ift nicht als Urfache (xar' airiar), wie das erfte Senn, noch offenbart fie das All, wie die zweite: fondern ift Alles, als Actus und äußernd (Exparus); deßhalb ift fie auch die Grenze alles Gedachten. Die erfte Trias bleibt verborgen in ber Grenze felbst, und hat alles Bestehen bes Intellectuellen in ihr firirt. Die zweite ift ebenso bleibend, und schreitet zugleich vorwärts;" das Lebendige scheint, ift aber darin zur Einheit zurückgeführt. "Die britte nach dem Fortschreiten wendet und fehrt die intelligible Grenze zum Anfang, und dreht die Ordnung in fich felbst gurud; benn ber Verstand ift bas Burudlenfen und bas bem Gedachten" (ber Ginheit) .. gemäß Machen. Und dieß Alles ift Ein Denken, Gine Idee: bas Bebarren, bas Borschreiten und bas Umfehren." Jebes ift Totali=

tat für fich, aber alle Drei werben in Eins zurückgeführt. Im rove find die zwei erften Triaden felbst nur Momente; benn ber Beift ift eben bieß, die Totalität ber beiben erften Sphären in fich zu faffen. "Diese brei Dreieinigkeiten verfündigen nun auf eine muftische Weise die völlig unerkannte (apvwotor) Urfache des erften und unmitgetheilten (aus 9 extov) Gottes," ber bas Princip ber erften Einheit ift, in ben Drei aber manifestirt wirb: "bie eine seine unaussprechliche Einheit; Die andere den Ueberfluß aller Kräfte; die dritte aber die vollkommene Ausgeburt der Wefen überhaupt." Das Muftische baran ift, daß diese Unterschiede, die als Totalitäten, als Götter bestimmt find, als Eins gefaßt werben. Bei ben Reuplatonifern fommt überhaupt ber Ausbrud "mpftisch" oft vor. Go fagt Proflus 3. B. (Theol. Plat. III, p. 131): "Nehmen wir wieber die Einführung in die Mysterien (uvoraywyiar) des Einen auf." Muftagogie ift eben diese speculative Betrachtung ber Philosophie, Diefes Geyn im Denken, Diefer Selbstgenuß und biese Anschauung. Eben so hat uvorhow bei ben Alerandrinern nicht den Ginn, den wir darunter verftehen; fondern es heißt bei ihnen überhaupt speculative Philosophie. Co find auch die Myfterien im Chriftenthum fur ben Berftand zwar ein unbegreifliches Geheimniß; aber indem fie fpeculativ find, so fast die Bernunft fie: und geheim find fie auch nicht, benn sie sind ja geoffenbart.

Jum Schluß stellt Proflus eine Vergleichung zwischen diesen Triaden an: "In der ersten Ordnung ist das Concrete selbst die Substanz, in der andern ist es das Leben, in der dritten der gedachte Gedanke." Die Substanz nennt Proflus auch Eoria, das Feste, die Grundlage. "Die erste Dreieinigseit ist der gedachte Gott (Ieds vontos): die zweite der gedachte und denkende (Ieds vontos kai vosoos)," der thätige: "die dritte der" reine, "denkende Gott (Ieds vosoos)," der in sich diese Umsehr zur Einheit ist, in der als Rücksehr alles Dreies enthalten ist; denn "Gott ist das Ganze in ihm." Diese drei sind also schlechthin

das absolut Eine; und dieß macht dann Einen absoluten concreten Gott aus. "Gott erkennt ungetheilt das Getheilte, zeitlos das Zeitliche, das nicht Nothwendige nothwendig, das Beränderliche unveränderlich, und überhaupt alle Dinge vortrefflicher, als nach ihrer Ordnung. Dessen die Gedanken sind, dessen sind auch die Substanzen, indem der Gedanke eines Zeden dasselbe mit dem Seyn eines Zeden; und Zeder ist Beides, der Gedanke und das Seyn" u. s. w. 1

Dieß find die Hauptbestimmungen in der Theologie des Broflus; und es bleibt uns nur noch übrig, einiges Aeußerliche anzuführen. Die Einzelnheit des Bewußtsenns ift zum Theil in ber Form einer Wirflichfeit Magie und Theurgie; dieß fommt bei ben Reuplatonifern und bei Broflus oft vor, und heißt einen Gott machen. Das Theurgische wird so in Beziehung auf die beidnischen Götterbilder gebracht: "Die ersten und vorzüglichsten Namen ber Götter, muß man annehmen, grunden fich in den Göttern felbit. Das göttliche Denken macht von feinen Gedanken Namen, und zeigt zulett die Bilber ber Götter; jeder Name zeugt gleichsam ein Bild eines Gottes. Wie die Theurgie nun durch gewiffe Symbole die neidlose Gute Gottes jum Leuchten der Bildniffe der Kunftler hervorruft: so macht die Gedankenwiffenschaft durch Zusammensehungen und Trennungen der Töne die verborgene Wefenheit Gottes scheinen."2 Go zeigen bie Bilbfaulen, die Gemälde ber Runftler bas innere speculative Denken, bas Erfülltsenn vom Göttlichen, das sich zur Aeußerlichkeit bringt; fo wird auch das Einweihen von Bildern vorgestellt. Es ist damit der Zusammenhang ausgesprochen, daß die Neuplatoniker noch das Mythische mit dem Göttlichen selbst befeelt haben; so daß in den Bilbern u. f. f. die göttliche Kraft vorhanden sen. Ich habe

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Procli Theol. Plat. III, p. 144 (VI, p. 403); Instit. theol. c. 124, 170.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Procli Theol. Plat. 1, p. 69 – 70.

indessen an dieß Moment nur erinnern wollen, weil es in dieser Zeit eine große Rolle spielt.

## 5. Nachfolger des Proklus.

Proflus ift die Spite der Neuplatonischen Philosophie; diefes Philosophiren gieht fich nun weit hinein in spate Zeiten, felbst burch das gange Mittelalter. Proflus hatte noch mehrere Nachfolger auf dem Lehrftuhl ju Athen, Marinus, feinen Lebensbeschreiber, bann Ifidorus von Baga, endlich Damascius. Bon dem Letten find auch noch fehr intereffante Schriften ba; er war der lette Lehrer der Neuplatonischen Philosophie in der Afademie. Denn 529 n. Chr. Geb. ließ Kaifer Juftinian Diese Schule schließen, und trieb alle heibnischen Philosophen aus feinem Reiche; unter ihnen befand fich auch Simplicius, ein berühmter Commentator bes Aristoteles, von bessen Commentaren mehrere gar noch nicht gedruckt find. Sie suchten und fanden Schutz und Freiheit in Berfien unter Rosroes. Nach einiger Beit durften fie zwar auch wieder in's Römische Reich zurückfehren, konnten aber feine Schule zu Athen mehr bilden; und die beidnische Philosophie ging so auch in ihrer äußerlichen Eristenz zu Grunde. Eunapius handelt von dieser letten Zeit; und Coufin hat fie in einer fleinen Schrift behandelt. Dbgleich Die Neuplatonische Schule äußerlich aufgehört hat, so haben sich ihre Ideen, befonders die Philosophie des Proflus, doch noch lange in der Kirche festgesett und erhalten; und wir werden fpaterhin noch mehrmals darauf zuruckweisen. Die älteren, reineren, myftischen Scholaftifer haben baffelbe, was wir bei Proflus faben; und bis auf die späteren Zeiten auch in der fatholischen Kirche, wenn myftisch tief von Gott gesprochen wird, so find dieß Neuplatonische Vorstellungen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Brucker: Hist. cr. phil. T. II, p. 350, 347; Joan. Malala: Hist. chron. P. II, p. 187; Nic. Alemannus ad Procopii anecdot. c. 26, p. 377.

In den von und gegebenen Proben ift vielleicht das Befte der Neuplatonischen Philosophie enthalten; in ihr hat sich die Welt bes Gedankens gleichsam consolidirt, nicht als ob die Reuplatonifer neben einer finnlichen Welt auch Gedanken gehabt hatten: sondern die finnliche Welt ift verschwunden, und das Gange in ben Beift erhoben, und dieß Gange Gott und fein Leben in ihm genannt worden. Sier fteben wir an einer großen Umtehrung; und damit ift nun die erfte Periode, die der Griechischen Philosophie, geschloffen. Das Griechische Princip ift Freiheit als Schönheit, Berföhnung in ber Phantafie, natürliches freies Berföhntseyn, das unmittelbar realisirt ift, also eine 3dee in sinnlicher Geftalt dargeftellt. Durch die Philosophie will fich ber Gedanke aber bem Sinnlichen entreißen; benn fie ift die Ausbildung bes Gedankens zur Totalität jenseits des Sinnlichen und der Phantafie. Es ift barin biefer einfache Fortgang enthalten; und bie Besichtspunfte, die wir hatten, find in furger Uebersicht Die.

Buerft fahen wir bas Abstracte in naturlicher Form; bann ben abstracten Gebanken in feiner Unmittelbarkeit: fo bas Gine, das Seyn. Das find reine Gedanken, aber ber Gedanke ift noch nicht als Gedanke aufgefaßt; diese Gedanken find nur fur uns allgemeine Gedanken, benen aber noch das Bewußtfenn des Gebankens fehlt. Sofrates ift bie zweite Stufe, mo ber Bebanke als Gelbit auftritt, das Absolute das Denfen felber ift: der Inhalt ift nicht nur bestimmt, g. B. das Genn, das Atom, sondern concretes, in fich bestimmtes, subjectives Denfen. Das Gelbst ift Die einfachste Form bes Concreten, es ift aber noch inhaltslos; insofern es bestimmt ift, wird es concret, wie die Platonische Idee. Dieser Inhalt ift aber nur an sich concret, er wird noch nicht als concret gewußt; Plato, vom Gegebenen anfangend, nimmt den bestimmteren Inhalt aus der Anschauung. Aristoteles hat die höchste Idee, das Denken des Denkens steht in der oberften Spige; aber ber Inhalt ber Welt ift noch außer ihr. Infofern nun bieß mannigfaltig Concrete jum Gelbft, als ber legten einfachen Einheit bes Concreten, zurückgeführt werden, ober umgefehrt das abstracte Brincip Inhalt gewinnen foll, fo faben wir die Syfteme bes Dogmatismus entstehen. Jenes Denfen bes Denfens ift im Stoicismus bas Princip ber gangen Welt; und er hat ben Berfuch gemacht, die Welt als Denken zu faffen. Der Sfepticismus vernichtet bagegen allen Inhalt; benn er ift Gelbftbewußtseyn, Denfen in feiner reinen Ginfamfeit mit fich. und damit die Reflexion auf jenes Anfangen von Voraussesungen. Drittens wird bas Absolute als Concretes gewußt, und bis dahin ging die Griechische Philosophie. Während nämlich im Syftem ber Stoifer bie Beziehung bes Unterschiedes auf bie Einheit nur als ein Sollen, als eine innere Forderung vorhanben ift, ohne daß die Identitat ju Stande fame: fo ift zulett in ber Neuplatonischen Schule bas Absolute in feiner gang concreten Bestimmung, Die 3bee somit als Dreieinigfeit, als eine Dreiheit von Dreiheiten geset, fo daß diese immer noch weiter emaniren. Bede Sphare ift aber ein Dreieiniges in fich, fo baf bie abftracten Momente biefer Trias felbst auch als Totalität gefaßt find. Als wahr gilt nur ein Solches, das fich manifestirt und darin sich als das Eine erhält. Die Alexandriner find so die concrete Totalität an fich, und haben die Natur bes Beiftes er= fannt; fie find aber weder von der Tiefe ber unendlichen Gubjectivität, und ihrem absoluten Bruche ausgegangen, noch haben fie die absolute, oder, wenn man will, abstracte Freiheit bes 3ch als ben unendlichen Werth bes Subjects erfaßt.

Dieser Standpunkt der Neuplatoniker ist also nicht so ein Einfall der Philosophie, sondern ein Ruck des Menschengeistes, der Welt, des Weltgeistes. Die Offenbarung Gottes ist ihm nicht als von einem Fremden geschehen. Was wir so trocken, abstract hier bestrachten, ist concret. "Solches Zeug," sagt man, "das wir bestrachten, wenn wir so in unserem Cabinet die Philosophen sich zanken und streiten, und es so oder so ausmachen lassen, sind Wort-Abstractionen." Nein! Kes sind Thaten des Welt-

geistes, meine Herren, und darum des Schickfals. Die Philosophen sind dabei dem Herrn näher, als die sich nähren von den Brosamen des Geistes; sie lesen oder schreiben diese Cabinetsorsdres gleich im Original: sie sind gehalten, diese mitzuschreiben. Die Philosophen sind die Mysten, die beim Ruck im innersten Heiligthum mit und dabei gewesen; die Anderen haben ihr bessonderes Interesse: diese Herrschaft, diesen Reichthum, dies Mädschen. Wozu der Weltgeist hundert und tausend Jahre braucht, das machen wir schneller, weil wir den Vortheil haben, daß es eine Vergangenheit ist, und in der Abstraction geschieht.

are Tentenburghen Louis est einheite in silver good refere ren Tenbungung, sie Gran femt in Limitalische bis eine Cose Der

## Geschichte der Philosophie

zweiter Theil.

Philosophie des Mittelalters.

## Geschichte ver Philosophie

aird I rolling

Obilotophic oce shiftetellers,

## Einleitung

in die Philosophie des Mittelalters.

Die erste Periode umfaßt tausend Jahre, von Thales 550 vor Chr. Geb. bis Proklus, der 485 nach Chr. Geb. starb, und bis zum Untergang der äußern Etablissements der heidnischen Philosophie 529 nach Chr. Geb. Die zweite Periode reicht bis in das sechszehnte Jahrhundert, und umfaßt so wieder tausend Jahre, über welche wir wegzukommen, Siebenmeilenstiesel anlegen wollen. Während bisher die Philosophie innerhalb der heidnischen Religion siel, so hat sie von jest an ihre Stelle in der christlichen Welt; denn Araber und Juden sind nur äußerlich, geschichtlich zu bemerken.

1. Mit der Idee des Christenthums, als der neuen Religion, welche in der Welt aufgekommen ist, sind wir durch die Neuplatonische Philosophie ganz in Bekanntschaft getreten. Denn diese hat zu ihrem wesentlichen Princip, daß das Absolute als Geist auf concrete Weise bestimmt wird, Gott nicht eine bloße Borstellung überhaupt ist. Obgleich das Absolute auch Denken ist, so muß es doch, um wahr zu seyn, in sich selbst concret, nicht abstract seyn; dieß ist dann erst der anundsürsichseyende Geist, den wir eben schon gesehen haben. Aber ungeachtet ihrer tiesen und wahren Speculation hatten die Neuplatoniser doch ihre Lehre, daß die Dreieinigkeit das Wahre ist, noch nicht bewiesen; denn

es fehlte ihr die Form der innerlichen Nothwendigkeit. Die Neuplatonifer fangen von bem Einen an, bas fich felbst bestimmt, bas fich ein Maß fest, woraus das Bestimmte hervorgeht; dieß ift aber felbft eine unmittelbare Darftellungs-Weise, welche eben bas Ermüdende bei Plotin, Proflus u. f. f. ausmacht. Es fommen wohl dialektische Betrachtungen hinein, in benen die Gegenfate, die als absolut genommen werden, sich als nichtig auszeigen; aber diese Dialeftif ift nicht methodisch, sondern nur vereinzelt. Das Brincip bes Zuruckbeugens und Zusammenfaffens bei ben Neuplatonifern ift bas ber Substantialität überhaupt; indem aber die Subjectivität fehlt, geht ihrer Idee bes Geiftes Gin Moment ab, - bas Moment ber Wirklichkeit, ber Spige, welche alle Momente in Gins zieht, und bamit unmittelbare Ginheit, Allaemeinheit und Senn wird. Der Geift ift also bei ihnen nicht in= dividueller Geift; dieser Mangel wird durch das Chriftenthum erfeht, in welchem ber Geift als basevenber, gegenwärtiger, unmittelbar in ber Welt eriftirender Beift ift, ber abfolute Beift in unmittel= barer Gegenwart als Mensch gewußt wird.

Um die Idee des Chriftenthums zu faffen und anzuwenden, muß man also wohl bie philosophische Ibee, von der wir bei den Neuplatonifern bereits sprachen, für fich erkannt haben; aber innerhalb des Chriftenthums ift die Grundlage der Philo= fophie, daß im Menschen das Bewußtseyn ber Wahrheit, des Geiftes an und fur fich aufgegangen ift, und bann, daß der Mensch das Bedürfniß hat, dieser Wahrheit theilhaftig zu werben. Der Mensch muß fähig fenn, baß für ihn biefe Wahr= beit ift; er muß ferner von diefer Möglichkeit überzeugt fenn. Dieß ift die absolute Forderung und Nothwendigkeit; man muß zu dem Bewußtseyn gefommen fenn, daß dieß allein das Wahr= hafte ift. Das erfte Intereffe in ber chriftlichen Religion ift alfo, daß der Inhalt der Idee dem Menschen offenbar werde: in naberer Bestimmung, daß dem Menschen jum Bewußtsevn fomme bie Einheit der gottlichen und menschlichen Ratur, und zwar einerseits als an fich sepende Ginheit, andererseits in der Wirklichkeit als Cultus. Das chriftliche Leben ift, baß Die Spite ber Subjectivität mit biefer Borftellung vertraut ift, das Individuum felbst in Anspruch genommen wird, gewürdigt wird, für fich zu biefer Ginheit zu gelangen, fich felbst zu wurdigen, daß ber Beift Gottes, die Gnade, wie es genannt wird, in ihm wohne. Die Lehre von ber Berföhnung ift baher, baß Gott gewußt wird als fich mit ber Welt verföhnend: b. h. wie wir in der Reuplatonischen Philosophie gesehen haben, daß er sich befondert, nicht abstract bleibt. Bum Besondern gehört nicht bloß Die äußerliche Natur, sondern die Welt überhaupt; besonders aber foll die menschliche Individualität sich in Gott wiffen. Das Intereffe des Subjects felbst wird mit hineingezogen und spielt hier die wefentliche Rolle, damit Gott realifirt fen und fich realifire im Bewußtfeyn ber Individuen, die Beift und frei an fich find; fo daß diese durch den Proces an ihnen selbst jene Berföhnung vollbringen, ihre Freiheit verwirflichen: b. h. zu bem Bewußtfeyn bes himmels auf Erben, ber Erhebung bes Menschen zu Gott gelangen. Die wahre Intellectual-Welt ift also nicht jenseits, sondern bas fogenannte Endliche ein Element darin : und fein Suben und Druben unterschieden. Das wesentlich Concrete in Ansehung ber absoluten Ibee ift, das Weltliche, das Andere in Gott als an sich göttlich zu wiffen, als Allgemeines, als intellectuelle Welt, als in Gott seine Burgel, aber auch nur die Burgel habend. In Gott ift der Mensch nur in seiner Wahrheit, nicht in seiner Unmittel= barkeit aufgenommen: und so ift biefe Lehre nicht bas, was wir Bantheismus heißen; benn biefer läßt bas Unmittelbare, wie es ift, bestehen. Den Proces der Verfohnung hat der Mensch selbst bann in fich zu vollbringen, um zu feiner Wahrheit zu gelangen. Bir haben fo gesehen, bag ber Mensch die Bestimmung Gottes als erftgeborner Sohn, Abam Radmon, ber erfte Menich, enthält; diese Einheit können wir als die concrete 3dee bestimmen, die aber so nur an sich ift.

Daß aber für den Menschen, indem er für das Göttliche empfänglich ift, auch die Identität der göttlichen und der

menschlichen Natur ba seyn muffe: das ift den Menschen auf eine unmittelbare Weise in Chrifto bewußt geworden, als in welchem die göttliche und die menschliche Natur an sich eins seven. In der Welt ift also dieß felbst geschehen, daß das Abfolute ge= offenbart worden ift als das Concrete: und zwar näher nicht nur im Gedanken auf allgemeine Weise als intelligible Welt, sondern indem es zu seiner letten Intensität in sich fortgegangen ift. So ift es ein wirkliches Selbst, Ich: bas absolut Allgemeine, bas concret Allgemeine, bas Gott ift; und bann ber absolute Gegensatz zu dieser Bestimmung, das schlechthin Endliche in Raum und Zeit dasepend, aber dieses Endliche in Einheit mit bem Ewigen als Gelbst beftimmt. Das Abfolute als concret gefaßt, die Einheit dieser beiden absolut unterschiedenen Beffimmun= gen, ift ber wahrhafte Gott; eine jede berfelben ift abstract, und bie Eine von ihnen für fich also noch nicht der wahrhafte Gott. Daß den Menschen das Concrete fo in dieser Bollendung als Gott gewußt ift, macht die Umfehrung in der Weltgeschichte aus. Die Dreieiniafeit ift damit nicht nur in der Vorstellung vorhanden, was noch nicht das vollkommen Concrete wäre; fondern die Wirklichkeit ift vollkommen damit vereinigt. Im Bewußtseyn ber Welt ift mithin für die Menschen aufgegangen, daß das Absolute bis zu diefer "Spige" ber unmittelbaren Wirflichkeit, wie Broflus fagt, fortgegangen ift; das ift die Erscheinung des Chriftenthums. Die Griechen hatten Anthropomorphismus, ihre Götter waren menichlich gebildet; ihr Mangel ist aber, daß sie nicht anthropomorphistisch genug waren. Der vielmehr die Griechische Religion ift einerseits zu viel, andererseits zu wenig anthropomorphistisch: zu viel, indem unmittelbare Eigenschaften, Geftalten, Sandlungen in's Göttliche aufgenommen sind; zu wenig, indem der Mensch nicht als Mensch göttlich ift, nur als jenseitige Gestaltung, nicht als Dieser und subjectiver Mensch.

Diese Wahrheit erreicht der Mensch also, indem für ihn die Gewisheit als Anschauung wird, daß in Christo der Lóyog Fleisch

geworden ift. Da haben wir also erstens ben Menschen, ber durch diesen Proces zur Geiftigkeit kommt, und zweitens ben Menschen als Christus, in welchem diese ursprüngliche Identität beider Naturen gewußt wird. Da nun der Mensch überhaupt diefer Proces ift, die Regation des Unmittelbaren zu fenn, und aus Diefer Regation gu fich felbft, gur Ginheit mit Gott gu fommen: fo foll er damit feinem natürlichen Bollen, Wiffen und Senn entfagen. Dieses Aufgeben feiner Natürlichkeit wird angeschaut in Chrifti Leiden und Tod, und in seiner Auferstehung und Erhebung zur Rechten bes Baters. Chriftus ift ein vollkommener Mensch ge= wefen, hat das Loos aller Menschen, ben Tob, ausgestanden; ber Mensch hat gelitten, sich geopfert, sein Natürliches negirt, und fich dadurch erhoben. In ihm wird dieser Proces, diese Converfion feines Andersfenns jum Geifte, und die Rothwendigkeit bes Schmerzes in der Entfagung gegen die Natürlichkeit felber angeschaut; aber biefer Schmers, baß Gott felbft tobt ift, ift bie Ge= burtoftatte ber Beiligung und bes Erhebens zu Gott. Go wird, was im Subjecte vorgehen muß, - Diefer Proces, Diefe Conver= fion des Endlichen, - als an fich vollbracht in Chrifto gewußt. Dieß ift die Ibee bes Chriftenthums überhaupt.

Aus dem Gesagten solgt, daß es zweitens darauf ankommt, das Weltliche überhaupt nicht in seiner unmittelbaren Natürlichkeit zu lassen. Das Ursprüngliche, an sich Sehende ist nur im innersten Begriffe des Geistes, oder als seine Bestimmung: unmittelbar ist der Mensch nur ein Lebendiges, das zwar die Möglichkeit hat, wirklich Geist zu werden; aber der Geist ist nicht von Natur. Der Mensch ist also nicht von Natur Dieses, in dem Gottes Geist lebt und wohnt; der Mensch ist überhaupt nicht von Natur so, wie er seyn soll. Das Thier ist von Natur, wie es seyn soll. Was in dieser Rücksicht aber zu bemerken ist, daß die natürlichen Dinge nur in ihrem anssichsenden Begriffe bleiben: oder ihre Wahrheit tritt nicht in ihre sinnliche Lebendigseit ein, da diese ihre natürliche Einzelnheit nur ein Borübergehendes ist, das nicht das Zurückschauen hat. Dieß

ift eben das Unglück der naturlichen Dinge, daß fie nicht weiter tommen, ihr Wefen nicht für fie felbst ift; worin liegt, daß fie nicht zur Unendlichkeit, nicht zur Befreiung von ihrer unmittelbaren Einzelnheit, b. i. nicht gur Freiheit fommen, fondern nur in der Rothwendigfeit bleiben, die der Zusammenhang des Ginen mit einem Andern ift: fo daß, wenn fich dieß Andere mit den naturlichen Dingen vereinigt, diese zu Grunde geben, weil sie ben Widerspruch nicht ertragen fonnen. Indem für den Menschen aber, als Bewußtseyn, bas Wahre ift, und er darin die Beftimmung zur Freiheit hat, fo ift er eben fähig, das Anundfürsichsepende anzuschauen, fich in ein Berhältniß zu demfelben zu feten, bas Wiffen jum Zwed zu haben; und barin liegt bie Befreiung bes Geiftes, baß das Bewußtfeyn nicht als naturliches bleibe, fondern geiftiges werde: b. h. daß für ihn sen das Ewige, d. i. die Berföhnung des Endlichen als biefes Subjects mit bem Unendlichen. Bewußtfeyn ift alfo, nicht im Ratürlichen fteben zu bleiben, fondern der Broces ju fenn, wodurch dem Menschen bas Allgemeine jum Gegenstand, zum Zweck wird. Der Mensch macht fich göttlich, aber auf geiftige, b. h. nicht auf unmittelbare Weife. In den altern Religionen ift bas Göttliche auch vereint mit bem Raturlichen, bem Menschlichen; aber biese Einheit ift feine Berföhnung, sondern eine unmittelbare, nicht hervorgebrachte, und fo geiftlofe Einheit, eben weil fie bloß naturlich ift. Weil der Geift aber nicht natur= lich, sondern nur das ift, wozu er fich macht: so ift erft der Procef in fich, Diefe Einheit hervorzubringen, bas Beiftige. Bu biefer geiftigen Einheit gehört die Regation ber Naturlichfeit, bes Fleisches, als worin der Mensch nicht bleiben foll; denn die Ratur ift boje von Saufe aus. Ebenfo ift ber Menfch von Natur boje; denn Alles, was der Mensch Boses thut, kommt aus einem natürlichen Triebe. Da mm der Mensch an fich das Ebenbild Gottes, in der Eriftenz aber nur naturlich ift: fo foll bas, was an fich ift, hervorgebracht, die erfte Natürlichfeit aber aufgehoben werden. Um so mehr wird der Mensch erst geistig und gelangt zur Wahrheit durch Erheben über das Natürliche, als sogar Gott selbst nur so ein Geist ist, daß er das Eine, Berschlossene zum Andern seiner selbst machte, um aus diesem Andern wieder in sich zurückzusehren.

Daß dieß nun als die Grund-Idee des Chriftenthums angegeben oder behauptet wird, ist einerseits eine historische Frage; zu verschiedenen Zeiten ift diese Idee anders gefaßt worden, und jest z. B. macht man sich wieder besondere Vorstellungen davon. Um zu entwickeln, daß dieß die hiftorische Idee des Chriftenthums sey, müßten wir auf eine historische Erörterung eingehen; ba es uns aber hier nicht barum zu thum ift, so muffen wir es als einen Lehnsatz der Geschichte annehmen. Infofern andererseits diese Frage in die Geschichte der Philosophie fällt, so hat die Behauptung, daß dieß die Idee des Chriftenthums fen, eine anbere Stellung, als bie nach hiftorischer Begrundung; und bieß ift das britte Interesse. In dem Zusammenhang der bisberigen Gestalten hat es fich gezeigt, daß biefe Ibee bes Chriftenthums jest hervortreten, und zwar allgemeines Bewußtfenn ber Bolfer werden mußte. Daß fie als Welt = Religion aufgetreten ift, ift der Inhalt der Geschichte; diese Rothwendigkeit der Ibee ift es, die in der Philosophie der Geschichte bestimmter darzulegen ift. Bu bem Ende muß ber Begriff bes Geiftes jum Grunde gelegt, und nun gezeigt werben, daß die Geschichte ber Broces bes Geiftes felbst ift, aus feinem ersten ungrundlichen, eingehüllten Bewußtfenn fich zu enthullen und zu diesem Standpunkt seines freien Selbstbewußtseyns zu gelangen: damit bas absolute Gebot bes Beiftes, "Erfenne Dich felbft," erfüllt werbe. Das Erfennen dieser Nothwendigkeit hat man das Construiren ber Geschichte a priori genannt; es hilft nichts, es als unzuläffig, ja felbft übermuthig zu verschreien. Man ftellt sich die Entwickelung ber Beschichte entweder als zufällig vor. Der wenn es Ernft ift mit der Borfehung und Weltregierung Gottes, fo ftellt man fich dieß fo vor, als wenn bas Chriftenthum gleichsam fertig war in Gottes Kopfe; dann erscheint es als zufällig, wann er es in die Welt geworsen. Es ist aber hierbei das Vernünstige, und damit das Nothwendige dieses Rathschlusses Gottes zu betrachten: und dieß kann eine Theodicee, eine Nechtsertigung Gottes, d. i. eine Verichtigung unserer Idee, genannt werden. Sie ist ein Aufzeigen, daß es, wie ich sonst gesagt, vernünstig in der Welt zugegangen: und sie enthält, daß die Welt-Geschichte den Proces des Geistes, zum Theil als die Geschichte des Geistes, darstellt, der sich in sich zu reslectiren hat, um zum Vewustseyn dessen, was er ist, zu kommen. Dieß ist es, was in der Geschichte in der Zeit ausgelegt wird: und zwar eben darum als Geschichte, weil der Geist die lebendige Vewegung ist, von seiner unmittels baren Existenz ausgehend, Revolutionen der Welt, wie der Individuen zu erzeugen.

Indem hierbei vorausgesett wird, daß biefe Idee allgemeine Religion hat werden muffen, fo liegt barin viertens die Quelle einer eigenthumlichen Erfenntnifmeife für das besondere Bewußtseyn. Die neue Religion hat nämlich die intelligible Welt der Philosophie zur Welt des gemeinen Bewußtseyns gemacht; Tertul= lian fagt baber: "Best wiffen die Rinder von Gott, was die größten Weisen bes Alterthums nur gewußt haben." Damit aber Alle bas Wahre wiffen fonnen, muß biefe Ibee an biefelben fommen als ein Gegenftand, nicht für bas benfende, philosophisch ausgebilbete Bewußtfeyn, fondern fur das finnliche noch in ungebildeter Borftellungsweise stehende Bewußtseyn. Erhielte und behielte diese Idee nicht diese Form des äußerlichen Bewußtseyns, fo ware sie eine Philosophie ber chriftlichen Religion; benn ber Standpunkt der Philosophie ift die Idee in der Form bes nur allgemeinen Denkens, nicht wie die 3bee fur bas Subject ift und an dieses gerichtet ift. Das, wodurch diese Ibee als Religion ift, gehört aber in die Geschichte ber Religion; und biefe Ent= wickelung ihrer Form muffen wir hier auf ber Seite liegen laffen. Durch diese Formen muffen wir jedoch nicht etwa den Inhalt verkennen, noch viel weniger geradezu verwerfen, sondern ihn viels mehr da durcherkennen; man muß sie aber auch nicht als absolute Formen sesthalten, und die Lehren schlechthin nur in dieser Gestalt behaupten wollen, wie dieß ehemals bei einer strohernen Orthodorie stattgefunden hat.

Rur Ein Beispiel ift hier anzugeben. Die sogenannte Lehre von der Erbfunde enthält dieß, daß unsere ersten Meltern gefundigt haben, dieß Bofesenn also als eine erbliche Krankheit zu allen Menschen hindurchgedrungen, und auf die Nachkommen äußerlicher Weise als etwas Angeborenes gekommen sen, das nicht zur Freiheit des Geiftes gehöre, noch seinen Grund darin habe; durch Diese Erbfunde, heißt es weiter, habe der Mensch den Born Got= tes auf fich gezogen. Wenn fich nun an diese Formen gehal= ten wird, fo find barin enthalten zuvörderft bie erften Weltern ber Zeit nach, nicht bem Gebanken nach; ber Gebanke von die= fen Ersten ift aber nichts Anderes, als der Mensch an und für fich. Was von ihm als folchem gesagt wird, was allgemein jeder Mensch an ihm selbst ift, dieß ift hier in der Form des erften Menschen, Abam, vorgestellt; und bei biesem ersten Menschen zeigt fich die Sunde auch als etwas Zufälliges, vollends daß er fich habe verführen laffen, vom Apfel zu effen. Aber es ift wieber gar nicht bloß vorgestellt, als habe er von der Frucht nur gegeffen, fondern es ift ber Baum ber Erfenntniß bes Guten und Bösen; als Mensch muß er davon effen, nicht als Thier. Der Grundcharafter aber, wodurch er sich vom Thier unterscheibet, ist eben, daß er weiß, was Gut und Boses ift; so fagt benn auch Gott, "Siehe, Mam ift worden als unfer einer, er weiß, was gut und bofe ift." Rur badurch aber, daß ber Mensch ein Denfendes ift, fann er den Unterschied von gut und bofe machen; im Denfen liegt also allein die Quelle des Bofen und Guten, ebenso aber auch die Heilung des Bosen, was durch das Denfen angerichtet ift. — Das Zweite ift, bag ber Mensch von Natur bose sen und es vererbe. Dagegen wird erinnert: "Wie soll der

Bofe Strafe befiwegen erleiben, da feine Burechnung über Angeborenes eriffirt?" In der That, daß ber Mensch an sich, oder von Natur bofe fen, scheint ein hartes Wort zu fenn. Wenn wir num aber bieß harte Wort weglaffen, nicht von einer Strafe Gottes u. f. f., sprechen, sondern milbere, allgemeine Worte gebrauchen: fo liegt fur und in Diefer Borftellung ber Erbfunde bief, daß der Mensch, wie er von Natur ift, nicht ift, wie er vor Gott fem foll, fondern die Bestimmung hat, für sich zu werden, was er nur an sich ift; daß dieß nun in der Bestimmung des Menschen als solchen liegt, ift eben als Erblichkeit vorgeftellt. Das Aufheben der bloßen Natürlichkeit ift und bekannt als bloße Er= giehung, und macht fich von felbst; durch Erziehung wird Begahmung bewirft, und damit ein dem Guten Adaquatmachen überhaupt erzeugt. Scheint dieß num auch auf leichte Weise vor fich zu geben, fo ift es doch von unendlicher Wichtigkeit, daß eben die Berföhnung der Welt mit sich selbst, das Gutmachen, durch die einfache Weise ber Erziehung zu Stande gebracht wird.

2. Das Interesse, um das es sich jest handelt, ist, das Princip des Christenthums, was weitläusig erläutert worden ist,
zum Princip der Welt zu machen; es ist die Aufgabe
der Welt, diese absolute Idee in sich einzuführen, in sich wirflich zu machen, und sich dadurch mit Gott zu versöhnen. Diese
Aufgabe zerfällt wieder in drei Aufgaben.

Zuerst gehört dazu die Verbreitung der christlichen Religion, daß sie in die Herzen der Menschen komme; dieß liegt jedoch aufer dem Kreise unserer Betrachtung. Das Herz heißt der subjective Mensch als Dieser, und dieser hat durch dieß Princip eine andere Stellung als früher; es ist wesentlich, daß dieses Subject dabei sep. Das einzelne Subject ist der Gegenstand der göttlichen Gnade; jedes Subject, der Mensch als Mensch hat für sich einen unendlichen Werth, ist dazu bestimmt, Theil zu nehmen an diesem Geiste, der ja eben, als Gott, im Herzen jedes Menschen geboren werden soll. Der Mensch ist zur Freiheit bestimmt, er

ist hier anerkamt als an sich frei; diese Freiheit ist aber zunächst noch formell, weil sie innerhalb des Princips der Subjectivität stehen bleibt.

Das Zweite ift, daß das Princip der chriftlichen Religion für ben Gedanken ausgebildet werde, ber benkenden Erkenntniß angeeignet werde, in dieser verwirklicht sen: fo daß sie gur Verföhnung komme, die göttliche Idee in sich habe, und der Reichthum der Gedankenbildung der philosophischen Idee mit dem christlichen Brincip vereinigt werbe. Denn die philosophische Idee ift die Idee von Gott; und das Denken hat das absolute Recht, daß es versöhnt werde, oder daß das chriftliche Princip dem Gedanken entspreche. Diese Ausbildung der chriftlichen Religion in ber benkenden Erkenntniß haben die Rirchenväter geleiftet: doch auch diese Verarbeitung des christlichen Princips haben wir nicht näher zu betrachten, da fie der Kirchengeschichte angehört; mur ift hier über die Beziehung ber Kirchenväter auf die Philosophie ber Standpunft anzugeben. Sie lebten vornehmlich in ber alten Römischen Welt und der Lateinischen Bildung; doch gehören auch die Byzantiner hierzu. Wir wiffen, daß die Kirchenväter fehr philosophisch gebildete Männer waren, und daß sie die Philosophie, besonders die Neuplatonische, in die Kirche eingeführt haben; fie haben dadurch einen chriftlichen Lehrbegriff ausgebildet, womit fie über die erfte Weise der Erscheinung des Chriftenthums in der Welt hinausgegangen find, indem derfelbe in diefer erften Er-- scheinung nicht vorhanden gewesen ift. Alle Fragen über die Natur Gottes, über die Freiheit des Menschen, über das Berhältniß gu Gott, der das Objective ift, den Ursprung des Bosen u. f. f. haben die Kirchenväter behandelt; und was der Gedanke über diefe Fragen bestimmt, das haben fie in den chriftlichen Lehrbegriff eingetragen und aufgenommen. Die Natur des Geiftes, Die Ordmung des Heils, d. i. den Stufengang der Vergeiftigung des Subjects, feine Erziehung, den Proces des Beiftes, wodurch er

Geift ift, diese seine Conversionen haben sie ebenso in seiner Freiheit behandelt und in seiner Tiese nach seinen Momenten erkannt.

So fonnen wir bas Berhältniß ber Rirchenväter bestimmen, und noch bemerken, daß man ihnen diefe erfte, philosophische Ausbilbung bes chriftlichen Princips jum Verbrechen gemacht hat: fie hatten badurch jene erfte Erscheinung bes Chriftenthums verunreinigt. Ueber die Natur biefer Berunreinigung haben wir gut fprechen. Befanntlich hat Luther bei seiner Reformation ben 3wed fo bestimmt, daß die Kirche auf die Reinheit ihrer erften Geftalt in ben erften Jahrhunderten gurudzuführen fen; aber biefe Bestalt zeigt felbst schon bieß Gebäude von einem weitläufigen verstrickten Lehrbegriff, ein ausgebildetes Gewebe ber Lehren, mas Gott fen und das Verhältniß des Menschen zu ihm. Während der Reformation ift daher auch ein bestimmtes Lehrgebäude gar nicht aufgeführt, sondern bas alte nur von den spätern Zusätzen gereinigt worden; es ift ein verwideltes Gebäude, in dem die verwideltften Dinge vorfommen. Diefer Stridftrumpf ift in neuern Beiten vollends aufgetröselt worden, indem man das Chriftenthum auf ben planen Faben bes Wortes Gottes gurudführen wollte, wie es in ben Schriften des neuen Teftaments vorhanden ift. Damit hat man die Ausbreitung bes Lehrbegriffs, die durch die Boee und nach ber Ibee bestimmte Lehre des Chriftenthums auf gegeben, und ift bis auf die Weise ber erften Erscheinung (und auch darin mit Auswahl, in Ruckficht auf's Unanwendbare) zurudgegangen: fo baß jest nur bas, was von ber erften Erfcheinung berichtet ift, als die Grundlage bes Chriftenthums angefehen wird. Ueber die Berechtigung ber Philosophie und ber Kirchenwäter, die Philosophie im Chriftenthum geltend zu machen, ift Folgendes zu bemerken.

Die Borftellung der modernen Theologie formulirt einerseits nach den Worten der Bibel, die zu Grunde gelegt werden sollen, so daß das ganze Geschäft des eigenen Borstellens und Denkens nur eregetisch sep; die Religion soll in der Form von Positivem behalten fenn, jo daß es ein Empfangenes, Gegebenes, schlechthin auf außerliche Beise Gesettes, Geoffenbartes ift, woran angefnupft wird. Diese Worte, biefer Text ift aber zugleich fo beschaffen, daß er bem Belieben ber Borftellung alle Breite läßt; fo ift die andere Seite babei, daß ebenfo ber Spruch ber Bibel angewendet wird: "Der Buchstabe todtet, der Geift aber macht lebendig." Dieß ift zuzugestehen, und ber Beift heißt nichts Un= beres, als das benen Inwohnende, bie fich an den Buchstaben machen, um ihn geistig aufzufassen und zu beleben: b. i. daß die mitgebrachten Borftellungen es fenen, die fich in dem Buchftaben geltend zu machen haben. Diese mitgebrachten Gedanken können num der gang gewöhnliche Menschenverstand seyn: wie man in neuerer Zeit auch meint, eine Dogmatif folle popular fenn. Co wird fich also auf jene Weise bas Recht herausgenommen, ben Buchftaben mit Beift zu behandeln, b. i. mit eigenen Gedanken herangufommen; aber ben Rirchenvätern wird es abgesprochen. Sie haben ihn auch mit Beift behandelt; und es ift die ausbrudliche Bestimmung, daß der Geift der Kirche innewohne, fie bestimme, belehre, erflare. Die Rirchenväter haben so daffelbe Recht, mit dem Geift sich zu verhalten zu dem Positiven, zu dem von der Empfindung Gesetzten. Gang allein wird es auf ben Beift an und für fich ankommen, wie biefer beschaffen ift; benn die Geifter find fehr verschieden.

Freilich wird die Stellung davon, daß der Geist den bloßen Buchstaben lebendig zu machen habe, näher so angegeben, daß der Geist nur das Gegebene erklären solle: d. h. er solle den Sinn dessen lassen, was in dem Buchstaben unmittelbar enthalten sehn. Aber man muß in seiner Bildung noch weit zurück sehn, wenn man den Betrug nicht einsieht, der in diesem Berhältnisse liegt. Erklären ohne eigenen Geist, als ob der Sinn ganz nur ein gegebener wäre, ist unmöglich. Erklären heißt klar machen, und es soll mir klar werden; dieß kann nichts, als was schon in mir ist. Es soll entsprechen meiner subsectiven Entscheidung,

ben Bedurfniffen meines Wiffens, meines Erfennens, meines Berzens u. f. f.; fo nur ift es fur mich. Man findet, was man fucht: und eben indem ich es mir flar mache, mache ich darin meine Borftellung, meinen Gebanken geltend; fonft ift es ein Tobtes, Aeußeres, bas gar nicht für mich vorhanden ift. Go ift es fehr fchwer, fremde Religionen, die tief unter unferem Bedurf= niffe bes Geiftes fteben, fich flar zu machen; aber fie berühren doch eine Seite meiner geiftigen Bedurfniffe, Standpunkte, wenn es auch mir eine trube, sinnliche Seite ift. Wenn man also fagt "flar machen," fo verstedt-man, was die Sache ift, in ein Wort; macht man fich dieß Wort selbst aber flar, so ift nichts darin, als daß ber Geift, der im Menschen ift, sich selbst barin erkennen will, und nichts Anderes erkennen fann, als was in ihm liegt. Man hat fo, fann man fagen, aus ber Bibel eine wachserne Rase gemacht: Dieser findet dieß, Jener jenes barin; ein Festes zeigt fich sogleich als unfest, indem es vom subjectiven Beifte betrachtet wird.

In biefer Rudficht ift naher bie Beschaffenheit bes Tertes zu bemerken, ber die Beise ber erften Erscheinung bes Chriftenthums beschreibt; er kann noch nicht auf sehr ausdrückliche Weise bas enthalten, was im Brincip des Chriftenthums liegt, fondern nur mehr die Ahnung von dem, was der Geift ift und wiffen wird als wahr. Dieß ift auch ausbrudlich in dem Terte felbst ausgesprochen. Chriftus fagt: "Wenn ich von Euch entfernt bin, will ich Guch ben Trofter fenden; biefer, ber Beift, wird Guch in alle Wahrheit einführen," - nicht ber Umgang Chrifti und feine Worte. Erft nach ihm und nach feiner Belehrung burch ben Tert werde also ber Geift in die Apostel kommen, werden fie erft bes Geiftes voll werben. Man fann beinahe fagen, daß, wenn man das Chriftenthum auf die erfte Erscheinung zurudführt, es auf den Standpunkt der Geiftlosigfeit gebracht wird, ba Chriftus eben felber fagte, daß das Beiftige erft fommen werbe, wenn er weg fen. Im Tert ber erften Erscheinung feben wir bagegen Christus nur als Messias, und in weiterer Bestimmung als blosen Lehrer; er ist ein sinnlicher, gegenwärtiger Mensch für seine Freunde, Apostel u. s. f., und hat noch nicht das Berhältniß des heiligen Geistes. Seine Freunde haben ihn gesehen, seine Lehren gehört, auch Bunder gesehen: und sind dadurch dazu gebracht, an ihn zu glauben. Aber Christus selbst schilt die heftig, welche Bunder von ihm verlangen; wenn er also als Gott für den Menschen seyn, Gott im Herzen der Menschen seyn soll, so kann er nicht sinnliche, unmittelbare Gegenwart haben. Der Dalatzama ist als ein sinnlicher Mensch der Gott für die Tibetaner; im christlichen Princip aber, wo Gott in die Herzen der Menschen einstehrt, kann er nicht sinnlich gegenwärtig vor ihnen stehen bleiben.

So ift das Zweite dieß, daß die finnliche gegenwärtige Geffalt verschwinden muß, damit sie in die Mnemospne, in das Reich ber Vorftellung aufgenommen werbe; erft bann fann bas geiftige Bewußtsenn, das geiftige Verhältniß eintreten. Auf die Frage aber, wohin Chriftus fich entfernt habe, ift die Bestimmung gegeben, "fein Sit jur Rechten Gottes:" b. h. erft jest hat Gott gewußt werden können als biefes Concrete, als ber Gine, ber bann bas andere Moment, feinen Sohn (loyog, σοφία), in fich habe. Um also bas, was bas Princip des Christenthums ift, als Wahrheit zu erkennen, muß die Wahrheit der Idee bes Geiftes als concreter Geift erfannt fenn; und dieß ift die eigenthumliche Form bei ben Kirchenvätern. Damit ift Die Borftellung, daß das abstracte Göttliche in ihm felbst aufbricht und aufgebrochen ift, erst eingetreten; dieß andere Moment im Göttlichen barf aber nicht in Weise einer intelligiblen Welt gefaßt werben, oder, wie wir es wohl in der Borftellung haben, eines Simmelreichs mit vielen Engeln, die auch endlich, beschränkt find, und so bem Menschlichen näher stehen. Aber es ift nicht hinreichend, daß bas concrete Moment. in Gott gewußt wird; fondern es ift nothwendig, daß auch gewußt wird, Chriftus sen ein wirklicher, dieser Mensch gewesen. Dieß Dieser ift bas ungeheure Moment im Christenthum, weil es das Zusammenbinden der ungeheuersten Gegenfäße ist. Diese höhere Vorstellung hat nicht im Tert, nicht - in der ersten Erscheinung vorhanden sehn können; das Große der Idee konnte erst später eintreten, nachdem der Geist die Idee auszgebildet hatte.

Daß die Offenbarung Chrifti diefe Bedeutung habe, ift der Glaube der Chriften an ihn, während die profane, unmittelbare und nächste Bedeutung dieser Geschichte ift, daß Chriftus ein blo-Ber Brophet gewesen, und das Schicksal aller alten Propheten gehabt habe, verkannt zu fenn. Daß sie aber die von uns angegebene Bebeutung habe, das weiß ber Beift; benn ber Beift ift eben in dieser Geschichte explicirt. Diese Geschichte ift der Begriff, die Idee des Geiftes selbst; und die Weltgeschichte hat in ihr ihre Vollendung gefunden, auf diefe unmittelbare Weife das Wahre zu wiffen. Der Geift also ift es, der fie so auffaßt; und auf unmittelbar anschauliche Weise ift das im Pfingstfeste gegeben. Denn vor biefem Tage hatten die Apostel diese unend= liche Bedeutung von Chrifto noch nicht; fie wußten noch nicht, daß biefes die unendliche Geschichte von Gott ift: geglaubt hatten sie an ihn, aber noch nicht an ihn als an diese unendliche Wahrheit.

Diese Wahrheit ist das, was die Kirchenväter entwickelt haben; das allgemeine Verhältniß der ersten christlichen Kirche zur Philosophie ist hiermit angegeben. Einerseits ist die philosophische Idee in diese Religion versetzt worden; andererseits ist dieß Moment in der Idee, nach welchem dieselbe sich in sich besondert, als Weischeit, thätiger Logos, Sohn Gottes u. s. f., darin aber noch in der Allgemeinheit bleibt, herausgespist worden zur Subjectivität, und damit zur sinnlichen unmittelbaren Einzelnheit und Gegenwärtigkeit eines in Raum und Zeit erscheinenden menschlichen Individuums. Diese zwei Elemente haben in diesem christlichen Lehrbegriff einander wesentlich durchslochten: die Idee selbst, und dann die Gestalt, wie sie sich durch die Verknüpfung mit einer

einzelnen in Raum und Zeit vorhandenen Individualität darstellt. Diese Geschichte hatte also überhaupt bei den Kirchenvätern die Idee zur Grundlage; die wahrhafte Idee des Geistes war somit bei ihnen zugleich in der bestimmten Form der Geschichtlichkeit. Die Idee war aber noch nicht, als solche, von der Geschichte unterschieden; indem sich die Kirche also an diese Idee in der geschichtlichen Form hielt, bestimmte sie die Lehre. Dieß ist denn nun der allgemeine Charafter.

Mus diefer Idee, wie sie durch den Beift gefaßt ift, entstan= ben viele sogenannte Repereien in ben erften Jahrhunderten des Christenthums. Dahin gehören von den Gnoftifern die, welche Die chriftlichen Bücher zu Grunde legen, aber babei Alles in ein Beiftiges verwandeln. Sie find nämlich nicht bei diefer geschicht= lichen Form ber 3bee bes Beiftes ftehen geblieben, fondern fie haben die Geschichte interpretirt, und sie als Geschichtliches auf= gelöft. Die von ihnen hineingebrachten Gedanken find, wie wir (S. 26-28) gesehen haben, mehr ober weniger Bedanken ber Merandrinischen oder auch der Philonischen Philosophie. Ihrer Grundlage nach haben fie fich also speculativ gehalten, find aber zu Ausschweifungen im Phantastischen und auch in der Morali= tät fortgegangen, wenn gleich in biefem trüben und phantaftischen Befen die Elemente immer zu erkennen find, die wir geschichtlich gehabt haben. Aber die Form bes unmittelbaren Dasenns, bie in Chriftus ein wefentliches Moment ift, verflüchtigen fie zu einem allgemeinen Gedanken; fo daß die Bestimmung bes Individuums als Diefes verschwindet. Dem bie Doketen fagten g. B., Chriftus habe nur einen Scheinleib, ein Scheinleben gehabt; bei welchen Behauptungen der Gedanke jedoch den Sintergrund ausmachte. Die Gnoftifer find so ber abendländischen Kirche entge= gen gewesen; und diese hat, wie Plotin und die Neuplatonifer, den Gnofticismus vielfach befämpft, weil er eben im Allgemeinen fteben blieb, die Vorstellung in Form der Einbildungsfraft faßte, und diese Borftellung dem Chriftus im Fleische (Xocords er σαρχί) entgegengesett war. 1 Die Kirche hielt bagegen an ber bestimmten Gestalt der Perfönlichkeit, als dem Principe der concreten Wirklichkeit, fest.

Aus bem Drient find andere Formen bes Gegenfates ber Brincipien, als die wir bei ben Gnoftifern angaben, hineingebracht: nämlich Licht und Kinsterniß, Gutes und Bojes. Befonbers ift aber biefer Parfifche Gegenfat im Manichaismus ber= vorgetreten, worin Gott, als bas Licht, bem Bofen, Nichtseyenben (oux ou), ber van, bem Materiellen, sich felbst Bernichten= ben entgegentritt. Das Bose ift bas, was ben Widerspruch in fich felbst hat: Die fich selbst überlassenen und in blinder Feind= schaft gegen einander tobenden Mächte des Bosen (van) find von einem Schimmer aus dem Lichtreiche getroffen und angezogen worben; und biefes hat bie Materie fo weit befänftigt, daß fie aufhörten, einander zu bestreiten, und sich sogar vereinigten, um in das Lichtreich einzudringen. Bur Lockspeife für die Materie, um ihre blinde Buth durch eine unwiderstehlich wirkende Kraft zu lähmen und zu befänftigen, ihre endliche Bernichtung und die allgemeine Herrschaft bes Lichts, bes Lebens, ber Geele herbeizuführen, gab ber Vater des Lichtes eine der Mächte des Guten Preis. Das ift die Weltseele (ψυχή ἀπάντων); diese wurde von der Materie verschlungen, und diese Vermischung ift die Grundlage ber gangen Schöpfung. Daber ift die Seele überall bin verbreitet, und in der todten Hulle überall wirfend und fampfend in dem Menichen, dem Mifrofosmus, wie in dem Weltall, dem Mafrofosmus, aber mit ungleicher Gewalt; benn wo Schönheit fich offenbart, fiegt bas Licht-Brincip, Die Seele, über Die Materie: in bem Säßlichen unterliegt es, herrscht die Materie vor. - Diefe gefangene Seele nannte Mani auch ben Sohn bes Menschen, nämlich des Urmenschen, des himmlischen Menschen, des Abam Radmon: Aber nur ein Theil von bem Lichtwesen, der dazu beftimmt war, bas Reich bes Bofen zu bekampfen, ift auf biefe

1 Reander: Genet. Entwidelung b. pornehmften anoft. Sufteme, S. 43.

Beise Breis gegeben; ju schwach, gerieth er in Gefahr ju unter= liegen, und mußte einen Theil feiner Ruftung, biefe Geele, ber Materie hingeben. Der Theil ber Seele, welcher burch folche Bermifchung mit ber Materie nicht gelitten, fondern fich frei gum Simmel erhoben hatte, wirft von Dben gur Lauterung ber ge= fangenen Geele, ber verwandten Lichttheile; und bas ift Jefus, ber Menschensohn, insofern er nicht gelitten hat (ana 9/15), im Begenfahe gegen ben leibenden Menschensohn, die in dem ganzen Beltall gefangene Geele. Aber jene erlofenbe Geele bleibt in bem zwei= ten, sichtbaren Lichte, welches noch von dem ersten und unnahbaren unterschieden ift, und bat barin ihren Gis, und wirft burch Sonne und Mond auf den Läuterungs-Proces der Natur ein. - Durch fie aber erscheint bem Manes ber gange Lauf ber phyfischen, wie ber geiftigen Belt, ale ein Läuterunge : Procef: Die gefangenen Lichtwesen mußten aus bem Kreislauf ber Metempspchose zur un= mittelbaren Wiebervereinigung mit bem Lichtreich erhoben werben. Deshalb ftieg bie reine himmlische Seele gur Erbe herab, und erschien in menschlicher Scheinform, um ber leibenben Seele (bem νούς παθητικός bes Aristoteles?) die hand zu reichen. - Die Manichaer fprechen auch gang in bem Sinne, bag Gott, bas Gute, hervorgehe, umleuchte, und so eine intelligible Welt hervorbringe. Das Dritte ift bann ber Geift als umfehrend, bas Zweite und Erfte als Eins fegend und empfindend; und biefe Empfindung ift die Liebe. Diese Regerei erfennt die Idee sehr wohl, hebt aber Die Form ber vereinzelten Erifteng, in ber die 3dee in ber chriftli= chen Religion vorgeftellt ift, auf. Die Kreuzigung Chrifti wird fomit als bloß scheinbar genommen, ift nur allegorisch, nur ein Bild: Jene bloß scheinbare Kreuzigung bes unleidenden Jefus, bas freilich nur scheinbare Mitleiben bes nicht mit ber Materie Bereinigten, entspricht bem wirflichen Leiben ber gefangenen Seele. So wie über Chriftus aber bie Machte ber Finfterniß feine Bewalt ausüben fonnten, fo follte auch ihre Gewalt über die ver= wandte Seele fich als nichtig zeigen. - Bei ben Manichaern kommt so die Borstellung vor von einem Jesus, der in aller Welt und in der Seele gekreuzigt ist; die Kreuzigung Christi bedeutet also mystisch nur die Wunden des Leidens unserer Seele. Durch die Begetation würden die Lichttheile gebunden; und dieß Gebundensemperpenden derseuge sich als Pflanze. Die schwangerwerdende Erde erzeuge den leidenden (patibilis) Jesus, der das Leben und Heil der Menschen ist, und an sedem Holze gekreuzigt wird. Der in Zesus erschienene vors seh alle Dinge. Die Kirche hat ebenso vornehmlich die Einheit der göttlichen und menschlichen Ratur behauptet. Aber indem diese Einheit in der christlichen Religion zum vorstellenden Bewußtseyn gekommen ist, so wurde die menschliche Natur in ihrer Wirklichseit genommen als Dieser, und nicht bloß im allegorischen oder philosophischen Sinn.

Wenn mm einerseits das Wesentliche der orthodoren Kirchenväter, welche fich biefen gnoftischen Speculanten entgegen ftell= ten, dieses ift, gegen fie bie bestimmte Form ber Begenständlichkeit Chrifti feftgehalten zu haben: fo find fie andererseits ben Aria= nern, und was dahin gehört, gegenübergetreten, die das erschienene Individuum anerkennen, aber die Berfon Chrifti nicht in die Berknüpfung fegen mit ber Besonderung, bem Aufbrechen ber göttlichen Idee. Sie haben Chriftus für einen Menschen genommen, ihn zwar zu einer höhern Natur aufgespreizt: aber nicht als Moment Gottes, bes Geiftes felbft gefett. Die Arianer gingen gwar noch nicht so weit, als die Socinianer, welche Chriftus nur als einen ausgezeichneten Menschen, als Lehrer u. f. f. nahmen, und daher auch noch nicht in der Kirche eristirten, sondern Seiden waren. Immer aber hatten auch die Arianer, da fie Gott nicht in Chriftus wußten, die Dreieinigkeit und damit der gangen fpeculativen Philosophie die Grundlage weggenommen. Zenes Auffpreizen zu einer höhern Natur ift auch eine Sohlheit, die nicht genügen fann; gegen diese haben die Rirchenväter also die Ginheit der göttlichen und menschlichen Natur behauptet, die in den

<sup>1</sup> Reander: Genetische Entwidelung u. f. w., G. 87-91.

Individuen der Kirche zum Bewußtsehn gekommen ist, und dieß ist die Hauptgrundbestimmung. Die Pelagianer aber läugneten die Erbsünde, und behaupteten, daß die Natur des Menschen zur Tugend und Religiosität hinreichend wäre. Aber der Mensch soll nicht sehn, wie er von Natur ist; er soll vielmehr geistig werden. So wurde auch diese Lehre als Reperei ausgeschlossen. So wurde mithin die Kirche vom Geiste regiert, um an den Bestimmungen der Idee sesstyllaten, immer aber in der geschichtlichen Weise. Dieß ist die Philosophie der Kirchenwäter; sie haben die Kirche erzeugt, wie denn der entwickelte Geist einer entwickelten Lehre bedarf, und nichts so ungeschickt ist, als das Bestreben oder Berslangen einiger Neuern, die Kirche auf ihre erste Form zurückzusühren.

Das Dritte ift bann, bag ber Wirklichkeit bie 3bee eingeimpft, ihr immanent fen, daß nicht nur sen eine Menge von glau= benden Bergen, fondern baß aus bem Bergen vielmehr, wie bas Naturgeset eine sinnliche Welt regiert, so constituirt werde ein höheres Leben ber Welt, ein Reich, - Die Berfohnung Gottes mit fich in ber Welt fich vollbringe, nicht als ein himmelreich, bas jenseits ift. Diese Gemeinde ift bas Reich Gottes auf Erben, in ber Kirche: "Wo zwei ober brei," fagt Chriftus, "versammelt sind in meinem Namen, bin ich mitten unter ihnen." Die Idee ift nur insofern fur ben Beift, fur bas subjective Bewußtsenn, als fie fich in der Wirklichkeit realisirt: und hat fich also nicht nur im Bergen, sondern zu einem Reiche des wirklichen Bewußtsenns zu vollenden. Die Idee, die der Mensch, das Gelbftbewußtsehn erkennen soll, muß ihm objectiv überhaupt werden, bamit er wahrhaft sich als Beift und ben Geift fasse, somit auf geistige Weise geistig sey, nicht auf empfundene Weise. Die erste Objectivirung ift schon im ersten unmittelbaren Bewußtseyn ber Idee vorhanden gewesen, wo sie als ein einzelner Gegenftand, als die einzelne Eriftenz eines Menschen erschien. Die zweite Objectivität ift die geiftige Verehrung und Gemeinschaft zur Rirche erweitert. Man konnte sich vorstellen eine allgemeine Gemein=

schaft der Liebe, eine Welt der Frommen und Heiligen, eine Welt von Brüderschaft, von Lämmlein und Beifteständeleien, eine gottliche Republik, einen Simmel auf Erden. Aber fo ift es auf ber Erbe nicht gemeint; jene Phantasie ist in den Simmel, d. i. an= berswohin, verwiesen, nämlich in ben Tob. Jede lebendige Wirflichkeit braucht noch gang andere Gefühle, Anftalten und Thaten. Buerft bei ber Erscheinung heißt es, "Mein Reich ift nicht von diefer Welt;" aber die Realistrung hat weltlich werden muffen und follen. Mit andern Worten, Die Gefete, Sitten, Staats= verfassungen, und was überhaupt zur Wirklichkeit bes geiftigen Bewußtseyns gehört, foll vernünftig werden. Das Reich vernünftiger Wirklichkeit ift ein gang anderes, muß benkend, mit Berftand in sich organisitt und entwickelt seyn; das Moment der felbstbewußten Freiheit bes Individuums muß fein Recht erhalten gegen objective Wahrheit und objectives Gebot. Eben dieß ift bann die mahrhafte wirkliche Objectivität bes Geiftes in Geftalt eines wirklichen Zeitlichen als Staat, wie die Philosophie die gebachte, in Gestalt ber Allgemeinheit vorhandene Objectivität ift. Solche Objectivität fann nicht Anfange fenn, fondern muß, burch= gearbeitet burch Geift und Gedanken, hervorgehen.

Im Christenthum ist dieß Anundfürsichseyn der Intellectual-Welt, des Geistes, allgemeines Bewußtseyn geworden. Das Christenthum ist aus dem Judenthum hervorgegangen, aus der sich bewußten Berworsenheit. Das Jüdische hat von Ansang dieß Selbstgefühl der Nichtigkeit ausgemacht: ein Elend, eine Niederträchtigkeit, wo Nichts war, das Leben und Bewußtseyn hat. Dieser einzelne Punkt ist später zu seiner Zeit universalhistorisch geworden; und in dieß Element des Nichts der Wirklichseit hat sich die ganze Welt erhoben, eben aus diesem Princip aber in das Neich des Gedankens, indem jenes Nichts in's positiv Bersöhnte umgeschlagen ist. Dieß ist eine zweite Weltschöpfung, die nach der ersten entstanden ist; erst in ihr hat sich der Geist als Ich = Ich, d. h. als Selbstbewußtseyn verstanden. Diese zweite

Weltschöpfung ist zuerst ebenso unmittelbar im Selbstbewußtseyn in der Form einer sinnlichen Welt, in der Form eines sinnlichen Bewußtseyns aufgetreten. Was vom Begriff darein gekommen ist, haben die Kirchenväter von den erwähnten Philosophen aufgenommen: ihre Dreieinigkeit, insofern ein vernünstiger Gedanke, nicht eine bloße Borstellung darin ist, so wie andere Ideen. Was sie aber überhaupt unterscheidet, ist, daß für die Christen diese intelligible Welt zugleich diese unmittelbare sinnliche Wahrheit eines gemeinen Geschehens hatte: eine Form, die sie für das Allgemeine der Menschen haben und behalten muß.

3. Aber diefe neue Welt hat darum auch von einem neuen Menschengeschlechte aufgenommen werben muffen, von Barba= ren: benn ber Barbaren ift es, bas Beiftige auf eine finnliche Beife zu nehmen; von nordischen Barbaren, benn nur bas nordische Infichsenn ift bas unmittelbare Princip bieses neuen Beltbewußtsenns. Mit biesem Gelbftbewußtsehn ber intelligiblen Welt als einer unmittelbar wirklichen ift ber Geift, nach bem, was er an fich geworden, höher als bisher; aber auf ber andern Seite in Rudficht seines Bewußtseyns ift er gang in ben Anfang ber Cultur zurückgeworfen, und bieses hat von vorne anzufangen gehabt. Bas es zu überwinden hatte, war auf einer Seite Diefe finnliche Unmittelbarkeit feiner intelligiblen Welt, und zweitens Die entgegengesetzte finnliche Unmittelbarkeit ber Wirklichkeit, die feinem Bewußtsenn als das Nichtige gilt. Es schließt die Sonne aus, erfest fie burch Rergen, ift nur mit Bilbern ausstaffirt; es ift nur an fich, im Innern, nicht für bas Bewußtsehn verföhnt: für das Selbstbewußtseyn ift eine fündige, schlechte Welt vorhan= ben. Denn eben dieß hatte die intelligible Welt der Philosophie noch nicht an sich vollendet, sich ebenso zur wirklichen Welt zu machen, - in der wirklichen die intelligible, in der intelligiblen die wirkliche zu erkennen. Es ist etwas Anderes, die Idee der Phi= losophie zu haben, das absolute Wesen als absolutes Wesen zu erfennen, - und es als bas Suftem bes Universums, ber Natur

und des eigenen Selbstbewußtseyns, als die ganze Entwickelung seiner Realität zu erkennen. Jenes Princip der Realistrung hatten die Neuplatonifer gefunden — nämlich dieselbe reale Substanz, die sich selbst wieder ganz unter entgegengesetzten, an ihnen selbst reellen Bestimmungen setzt —, aber von hier aus nicht die Form, das Princip des Selbstbewußtseyns gesunden.

Den Germanischen Rationen hatte ber Weltgeift bie Ur= beit aufgetragen, einen Embryo gur Geftalt bes bentenben Mannes zu vollführen. Das erfte Berhaltniß ift ber begriffene Beift; und damit ift die nicht in den Geift aufgenommene Subjectivi= tat bes Willens in Gegenfat, jufammengebunden bas Reich ber Bahrheit und das der Weltlichkeit, und ebenso schlechthin entzweit. Gine intelligible Welt hat fich alfo in ber Borftellung ber Menschen in ber Beise berselben Birklichkeit befeftigt, wie ein ferne liegendes Land, das so wirklich vorgestellt wird als dasjenige, bas wir feben, bevölfert, bewohnt, aber bas uns nur etwa wie burch einen Berg verborgen ift. Es ift nicht die Griechische ober eine andere Götterwelt und Mythologie, - ein unbefange= ner, unentzweiter Glaube; fondern es ift zugleich bie hochfte Regativität barin, nämlich ber Wiberspruch ber Wirklichkeit und jener andern Welt. Diese intellectuelle Welt brudt die Natur bes realen absoluten Wesens aus. Un ihr ift es, bag bie Philoso= phie fich versucht und bas Denken fich zerarbeitet. Wir haben in allgemeinen Bugen von diefen eben nicht erfreulichen Erscheinungen zu sprechen. -

Was wir num zunächst von Philosophie innerhalb des Christenthums sahen (S. 95—105), ist ein trübes Herumtreiben in den Tiefen der Idee, als den Gestalten derselben, die ihre Mosmente ausmachen: ein hartes Ringen der Bernunft, welche nicht aus der Phantasse und Vorstellung heraus zum Begriffe kommen kann. Es ist keine Abentheuerlichkeit, welche die Phantasse schunkeit der Weil sie von der Vernunft getrieben nicht mit der Schönheit der Bilder sich begnügen kann, sondern vielmehr darüber hinauss

geben muß. Es ift ebenso feine Abentheuerlichfeit ber Bernunft, in die sie nicht fiele, weil sie über das Bild nicht Meifter werden fann, sondern innerhalb dieses Elements nur im Kampfe mit bemfelben begriffen ift. Der Zeit nach fpater, als bas abendländische Bertiefen in fich, entstand im Drient die Expansion, die Negation alles Concreten, die Abstraction von allen Beftimmungen; dieß reine Anschauen ober reine Denken im Muhamedanismus entspricht dem chriftlichen Niedersteigen in sich. Innerhalb bes Chriftenthums felbft ift aber jenem erften cabbali= ftischen Wesen entgegengesetzt die intellectuelle Welt, worin die reinen Begriffe herrschen, welche die Ibeen im Denken constituiren, und womit wir in die scholaftische Philosophie eintreten. Philosophie, so wie Wiffenschaften und Künfte, wie sie im Abendlande burch die Herrschaft ber Germanischen Barbaren verstummten, flohen zu den Arabern, und gelangten dort zu einer schönen Bluthe; und die nächste Quelle, aus der dem Abendlande etwas zufloß, waren fie. Durch die Voraussetzung des unmittelbar vorhandenen und aufgenommenen Wahren hatte bas Denfen feine Freiheit und die Wahrheit ihre Gegenwart im begreifenden Bewußtseyn verloren; und das Philosophiren fant zu einer Verftanbes - Metaphysik und zu einer formellen Dialektik herunter. Wir haben alfo in diefer Periode erftens die Philosophie im Morgen= lande, zweitens die im Abendlande zu betrachten: bas ift bie Philosophie der Araber, dann die scholaftische Philosophie. Die Scholaftifer find die Hauptpersonen in dieser Beriode; es ift die Europäische Philosophie im Europäischen Mittelalter. Das Dritte ift das Auflösen deffen, was in der scholaftischen Philosophie sich festsette; neue kometarische Erscheinungen treten ein, die der dritten Beriode, dem eigentlichen Biederaufleben der freien Bhiloso= phie, porangegangen find.

## Erster Abschnitt.

# Arabische Philosophie.

Indem jett im Abendlande die Germanischen Bölfer sich in den Besit beffen gesetht hatten, was bis dahin Römisches Reich war, und ihre Eroberungen Festigkeit und Gestalt erhielten, brach bagegen im Morgenlande eine andere Religion hervor, die Muhamedanische. Das Morgenland reinigte sich von allem Beson= bern und Bestimmten, während das Abendland in die Tiefe und Begenwärtigfeit bes Geiftes nieberftieg. Go fchnell bie Araber mit ihrem Fanatismus fich über die öftliche und weftliche Welt verbreiteten, fo schnell haben fie auch die Stufen ber Bilbung durchlaufen, und find in Kurzem in der Bildung viel weiter gewesen, als das Abendland. Im Muhamedanismus nämlich, der schnell seine Vollendung sowohl nach äußerlicher Macht und Herrschaft, als nach ber Bluthe bes Geistes erlangte, bluhte balb neben den verschiedensten Kunften und Wiffenschaften auch die Philosophie gar fehr, ungeachtet sie hier nichts Eigenthümliches ift. Die Philosophie wird bei ben Arabern gehegt und aufgenommen; Die Philosophie ber Araber ift baher in ber Geschichte ber Philosophie zu erwähnen. Was wir indeffen zu fagen haben, betrifft mehr die außerliche Erhaltung und Fortpflanzung ber Philosophie. Die Araber wurden nämlich in's Besondere burch bie Griechisch gebildeten Sprer in Borberaften, Die unter ihre Botmäßigfeit famen, mit ber Griechischen Philosophie befannt. In Syrien, das ein Griechisches Reich bildete, zu Antiochien, besonders in Berytus und Edessa, waren große gelehrte Anstalten; und so machten die Syrer den Berknüpfungs-Punkt zwischen der Griechischen Philosophie und den Arabern aus. Die Syrische Sprache war selbst in Bagdad Bolkssprache.

Moses Maimonibes, ein gelehrter Jube, spricht näher in seinem Doctor perplexorum hiftorisch folgendergestalt von diesem Uebergang ber Philosophie ju ben Arabern: "Alles, was bie Ismaeliten von ber Einheit Gottes und andern philosophischen Dingen geschrieben haben" - befonders die Secte Muatzali מצחרולה), d. h. die Getrennten), welche zuerst Interesse an der abstract gedachten Erfenntniß solcher Gegenstände genommen habe, während die Secte Affaria (השצרייה) fpäter entstanden sen -, "ift auf die Grunde und Gabe gebaut, die aus den Buchern ber Griechen und Aramäer" (Sprer) "genommen find, welche fich bemühten, die Lehren der Philosophen zu widerlegen und zu vernichten. Die Ursache hiervon ist nämlich diese. Als das Bolk der Chriften auch jene Bölfer in fich faßte, und die Chriften viele Dogmen vertheidigten, die ben philosophischen Gagen entgegen waren, unter diesen Bölfern aber die Lehren der Philosophen sehr gemein und ausgebreitet waren (benn von ihnen hat die Philosophie ihren Ursprung), und Könige aufstanden, die die christliche Religion annahmen: so haben die chriftlichen Griechischen und Aramäischen Gelehrten, da fie sahen, daß ihre Lehren so deutlich und augenscheinlich von den Philosophen widerlegt seven, eine eigene Weisheit, die Weisheit der Worte (Devorim), ausgedacht; und fie felbst heißen daher die Redenden (Medabberim, מרברים). Sie stellten Principien auf, welche dazu dienten, sowohl ihren Glauben zu befestigen, als die entgegengesetzen Lehren ber Phi= losophen zu widerlegen. Als nachher die Ismaeliten folgten und zur herrschaft gelangten, und die Bücher ber Philosophen selbst

<sup>1</sup> Tennemann, Bb. VIII, Abth. 1, S. 366; Buhle: Lehrb. b. Gesch. b. Phil. Th. V, S. 36; Brucker. Hist. crit, phil. T. III, p. 23-24, 28-29.

zu ihnen famen und mit ihnen auch die Antworten, welche die" christlichen "Griechen und Aramäer gegen die Bücher der Philosfophen geschrieben hatten, wie die Schriften des Johannes Grammaticus, Aben Adi und Anderer: so haben sie mit beiden Händen zugegriffen, und Alles ausgenommen." Bei Christen und Ismaeliten war also dasselbe Bedürsniß nach Philosophie; die Ismaeliten haben sich wohl auch noch deswegen um solche Ersenntniß bemüht, weil es ihr nächstes Bedürsniß war, den Muhamedanismus gegen das Christenthum zu vertheisbigen, zu dem ein großer Theil der unterworsenen Völser gehörte.

Der äußerliche Bang ift ber, daß Sprische llebersegungen Briechischer Werke vorhanden waren, und diese nun von den Arabern weiter in's Arabische übersett worden sind; oder es wurde unmittelbar aus dem Griechischen in's Arabische übertragen. Unter Sarun al Raschid werden mehrere Sprer genannt, die in Baadad gelebt, und vom Kalifen aufgeforbert diese Werke in's Arabische übersetten. Sie waren die ersten Lehrer der Wiffenschaften unter ben Arabern, besonders Merzte; fie übersetten baber medicinische Werfe. Sierher gehört Johannes Mesue aus Damaskus, der unter Al-Raschid (+ 786 n. Chr. Geb.), Al-Mamon (+ 833) und Al-Motawackel (+ 847) lebte, etwas früher als die Türken mächtig wurden (862); er wurde Hofpital-Auffeher in Bagdad. Al-Raschid stellte ihn an zur Uebersetzung aus dem Sprischen in's Arabische; er eröffnete eine öffentliche Schule für Arzneiwiffenschaft und alle alten Wiffenschaften. Sonain war gleichfalls ein Chrift, wie fein Lehrer Johannes, aus bem Stamme ber Araber Chabi; er lernte felbst Griechisch, und hat besonders viel in's Arabische übersett, auch in's Sprische: 3. B. ben Nifolaus De summa philosophiae Aristotelicae, ben Btolomaus, ben Sippofrates, den Galenus. Ein anderer ift Con Adda, ein großer Dialef-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Moses Maimonides: More Nevochim, P. I, c. 71, p. 133-134 (Basil. 1629).

tiker, der von Abulfaraius angeführt wird. Don den philosophisschen Werken der Griechen waren es dann fast ausschließlich die Aristotelischen Werke, welche von diesen Syrern übersetzt wurden: insgleichen die späteren Commentatoren derselben; also nicht die Araber selber übersetzten jene Schriften.

In der Arabischen Philosophie, die eine freie, glangende, tiefe Einbildungefraft zeigt, nahm alfo im Allgemeinen bie Philosophie und die Wiffenschaften die Wendung, die fie früher bei ben Griechen genommen hatten. Wie Plato mit seinen Ibeen ober Allgemeinheiten ben Anfang ber felbstständigen Intellectual - Welt machte, und bas absolute Wefen als ein Wefen, bas schlechthin in ber Weise bes Denkens ift, septe, und Aristoteles das Reich bes Gebankens ausbildete, erfüllte und bevölkerte: fo ging, nachdem bie Neuplatonische Philosophie die intelligible Welt als Idee des in fich felbftftandigen Wefens, bes Geiftes, gewonnen hatte, biefe erfte Ibee, wie wir schon bei Proflus gesehen haben, in eben bie Ariftotelische Ausbildung und Erfüllung über. Der Arabischen, fo wie der scholaftischen Philosophie, und Allem, was in der christlichen geschehen ift, liegt somit als bas Wesen bie Alexandrinische ober Neuplatonische Ibee zu Grunde; auf ihr ift es, daß die Beftimmungen bes Begriffs fich bemühen und umhertummeln. Gine besondere Beschreibung der Arabischen Philosophie hat Theils wenig Intereffe, Theils hat diefe Philosophie mit der scholaftischen die Hauptsache gemeinschaftlich.

Wir können von den Arabern fagen: Ihre Philosophie macht nicht eine eigenthümliche Stufe in der Ausbildung der Philosophie, phie. Hauptpunfte in dieser, wie in der spätern Philosophie, sind die Frage gewesen, ob die Welt ewig ist: dann die Aufgabe, die Einheit Gottes zu beweisen u. s. w. Gine Hauptrücksicht war dabei aber, die Muhamedanischen Lehren zu vertheidigen, wodurch das Philosophiren innerhalb derselben eingeschränkt wurde: die Araber sind

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Abulphar. Dynast. IX, p. 153, 171, 208-209; Brucker. Hist. cr. phil. T. III, p. 27-29, 44.

also, wie die abendländischen Christen, durch die Dogmen der Kirche (wenn man es so nennen kann) beschränkt worden, so wenig sie hatten; doch sind sie, um dieses lettern Umstands willen, auch freier gewesen. Aber nach Allem, was wir von ihnen kennen, haben sie kein wahrhaft höheres Princip der sich bewußten Vernunft ausgestellt, und also die Philosophie nicht weiter gebracht. Sie haben sein anderes Princip, als das der Offenbarung, also nur ein äuserliches.

## A. Philosophie ber Medabberim.

Bon Mofes Maimonibes werben insbefondere als eine weitverbreitete und ausgezeichnete philosophische Schule ober Secte die Medabberim angeführt. Er fpricht (More Nevochim P. I, c. 71, p. 134-135) von der Eigenthumlichfeit ihres Philosophirens etwa folgendermaßen: "Die Ismaeliten haben aber ihre Reden noch ausgebehnt und nach andern wundervollen Lehren getrachtet, wobon feiner ber Griechischen Redenden irgend etwas gewußt, weil diese noch in Einigem mit ben Philosophen übereinkamen. Die Hamptfache ift, baß alle Redenden, sowohl aus ben Griechen, welche Chriften geworden find, als unter ben 38maeliten, in Erbauung ihrer Principien nicht ber Natur ber Sache felbft gefolgt find, ober aus ihr geschöpft haben, sondern nur barauf gesehen haben, wie die Sache beschaffen fenn muffe, um ihre Behauptung zu unterftügen ober wenigstens nicht aufzuhe= ben; und hinterher haben sie dann fühnlich versichert, so verhalte fich die Sache felbst, und haben anderweitige Grunde und Grundfabe für ihren 3wed herbeigeholt. Nur bas behaupteten ffe, was, wenn auch auf's Entfernteste, wenn auch durch hundert Confequenzen, ihrer Meinung beiftimmte. Go haben es bie erften Gelehrten gemacht, verfichernd, daß fie durch die Speculation allein zu folchen Gedanken, ohne Ruckficht auf eine vorausgesette Meinung, gefommen fenen. Die Folgenden thaten bieß nicht" u. f. f. In der reinen Philosophie der sogenannten Redenden sprach

fich das dem morgenländischen Geiste eigenthümliche Princip ber Auflöfung bes beftimmten Denfens in ihrer gangen Confequeng als Auflösung alles Zusammenhanges und Berhältniffes aus. Maimonides fagt (P. I, c. 71, p. 135; c. 73, p. 149): "Das Saupt-Fundament ber Medabberim ift, man fonne feine gewiffe Erfenntniß von den Dingen haben, daß fie fich fo ober fo ver= halten, weil im Berftande bas Gegentheil immer febn und gebacht werben fonne. Ueberbem verwechseln sie in den meisten Orten die Imagination mit dem Verstande, und geben sener ben Ramen von biefem. - Gie haben jum Princip bie Atomen und den leeren Raum angenommen," wo dann alle Berbindung als ein Zufälliges erscheint. "Die Erzeugung sen nichts Anderes als eine Berbindung von Atomen, und das Bergeben nichts Anderes als eine Trennung berfelben; und die Zeit bestehe aus vielen Jest." Rur das Atom ift fo. Sie haben fo bei höherer Gedankenbildung den Hauptstandpunkt, der es noch für die Orientalen ift, die Substang, die Eine Substang zum Bewußtsehn gebracht. Diefer Bantheismus, wenn man will Spinozismus, ift fo die allgemeine Anficht ber Drientalischen Dichter, Geschichtsschreiber und Philosophen.

Ferner sagen die Medabberim: "Die Substanzen, d. h. die Individuen, die" übrigens "von Gott erschaffen sind, haben viele Accidenzen, wie im Schnee jedes Theilchen weiß ist. Kein Accidenz aber kann zwei Momente dauern; wie est entsteht, so geht est wieder unter, und Gott schafft an seine Stelle immer ein anderes." Alle Bestimmungen sind so schlechthin vorübergehend, untergehend; nur das Individuum ist das Bestehende. "Wenn es Gott gefällt, ein anderes Accidenz in einer Substanz zu erschaffen, so dauert sie; wenn er aber aushört zu erschaffen, so geht die Substanz unter." Damit ist aller nothwendige Zusammenhang ausgehoben, so daß die Natur keinen Sinn hat. "Sie läugnen also, daß von Natur etwas eristire, ingleichen daß die Natur bieses oder senes Körpers est mit sich bringe, diese vielmehr als andere Accident

bengen zu haben. Sondern fie fagen: Gott schaffe alle Accidenzen im Augenblicke, ohne natürliche Mittel und ohne Beihülfe anderer Dinge." Das allgemeine Beharren ift die Substang, und bas Befondere wird jeden Augenblick verändert, und fo gefett von ber Substang. "Nach biesem Sate fagen fie 3. B., daß wir feineswegs ein rothes Kleid, das wir mit der rothen Farbe gefärbt au haben meinen, gefärbt haben; sondern Gott habe in dem Augenblicke die rothe Farbe in dem Kleide geschaffen, in dem wir es mit ber rothen Farbe zu verbinden geglaubt. Gott beobachte Diefe Bewohnheit, daß die schwarze Farbe nicht hervorkomme, außer wenn bas Rleib mit einer folchen Farbe gefärbt werbe; und die erste, die bei ber Verbindung entstanden, bleibe nicht, sondern sie verschwinde im ersten Momente, und es erscheine in jebem Momente eine andere, die wieder geschaffen werde. Ebenfo fen auch die Wiffenschaft ein Accidenz, bas in jedem Augenblick, da ich etwas weiß, von Gott geschaffen wird; wir besitzen heute die Wiffenschaft nicht mehr, die wir gestern besaßen. Der Mensch bewege" beim Schreiben "die Feber nicht, wenn er fie zu bewegen meint, sondern bie Bewegung sen ein Accidenz ber Feber, geschaffen von Gott in diesem Augenblick." So ift wahrhaft Gott allein die wirkende Urfache; er hätte Alles aber auch anders machen können. "Ihr achter Sat lautet: Es ift nichts als Substanz und Accidenz, und die natürlichen Formen find felbst Accidenzen; nur die Substanzen find Individuen. Der neunte Sat heißt: Die Accidenzen halten einander nicht, fie ha= ben feinen Caufal = Zusammenhang ober sonftiges Berhältniß; in jeder Substang fonnen alle Accidengen eriftiren. Die gehnte Broposition ift ber llebergang, (nawen, transitus, possibilitas):" "Alles, was wir uns einbilden können, könne auch in den Verftand übergehen, b. i. sen möglich. Auf diese Weise ift aber Alles möglich," da die Gesetze des Verstandes nicht find; dieser Ueber= gang des Gedankens ift so vollkommen zufällig. "Ein Mensch so groß wie ein Berg, ein Floh wie ein Elephant, seh möglich.

Es könne Jegliches ebenso gut anders sehn, als es ist; und es seh gar kein Grund vorhanden, warum sede Sache vielmehr so seh oder sehn solle, als anders. Sie nennen's eine bloße Gewohnheit, daß die Erde sich um einen Mittelpunkt, das Feuer nach Oben bewege, daß das Feuer heiß seh; es seh ebenso gut möglich, daß das Feuer friere."

Wir seben so einen vollkommenen Unbestand von Allem; und Dieser Taumel von Allem ift acht Drientalisch. Zugleich ist bieß nun aber auch allerdings eine vollkommene Auflösung alles beffen, was zur Bernünftigkeit gehört, freilich in Einklang mit ber morgenländischen Erhabenheit, die an nichts Bestimmtem hält. ift in fich bas vollkommen Unbeftimmte, seine Thätigkeit gang abstract, und das durch fie gesette Besondere daher vollkommen zufällig; und wird es nothwendig genannt, so ift biefes Wort dann leer und nicht begriffen, und es foll auch zum Begreifen fein Versuch gemacht werden. Die Thätigkeit Gottes ift so als vollfommen unvernünftig vorgestellt. Diefe abstracte Regativität, mit bem verharrenden Ginen verbunden, ift fo ein Grundbegriff ber Drientalischen Borstellungsweise. Die Drientalischen Dichter find vornehmlich Pantheisten; es ift ihre gewöhnlichste Anschau= ungsweise. Die Araber haben so die Wiffenschaften, die Philosophie ausgebildet, ohne die concrete Idee weiter zu bestimmen; bas Lette ift vielmehr bas Auflösen aller Bestimmung in biefer Substang, mit ber nur bie bloge Beranderlichfeit als abstractes Moment ber Negativität verbunden ift.

#### B. Commentatoren beg Ariftoteleg.

Sonst haben die Araber im Ganzen sehr fleißig Aristoteles' Schriften studirt, und sich insbesondere sowohl seiner metaphysischen und logischen Schriften, als seiner Physis bedient; sie vielsach zu commentiren und das abstracte Logische noch weiter hinauszutreiben, war

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Moses Maimonides: More Nevochim, P. I, c. 73, p, 152-155, 157-159.

eine Hauptarbeit. Von diesen Commentaren sind sehr viele noch jest vorhanden. Dergleichen Werke sind im Abendlande bekannt, auch in's Lateinische übersest und gedruckt; aber es ist nicht viel daraus zu holen. Die Araber haben Verstandes-Metaphysist und formelle Logis ausgebildet. Die berühmten Araber haben zum Theil noch im achten und neunten Jahrhundert gelebt; dieses ist also sehr schnell gegangen, da das Abendland noch sehr wenig ausgebildet war.

Alkendi, Commentator der Logik, blühte um und nach 800 unter Almamun. 1 — Alfarabi starb 966, schrieb Commentare über Aristoteles' Organon, die von den Scholastisern sleißig benutzt worden; dann: "Bon dem Ursprung und der Eintheilung der Wissenschaften." Man erzählte von ihm, daß er Aristoteles' Abhandlung "Bom Gehör" vierzig Mal und seine Rhetorik zweihundert Mal durchgelesen habe, ohne daß ihn ein Ueberdruß ansgewandelt; 2 er muß einen guten Magen gehabt haben. — Selbst die Aerzte haben sich mit Philosophie beschäftigt, und sind so zu einer Theorie gesommen: z. B. Avicenna (geb. 984, gest. 1064) aus Bochara, im Osten des Kaspischen Meeres, Commentator des Aristoteles. 3 — Algazel (gest. 1127 zu Bagdad) schrieb Compendien über Logik und Metaphysik; er war ein geistreicher Skeptiker, hatte großen Orientalischen Sinn, hielt die Worte des Propheten für reine Wahrheit, schrieb Destructio philosopho-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Pocock. Specim. hist. Arab. p. 78-79; Hottinger. Biblioth. orient. c. 2, p. 219; Brucker. Hist. cr. phil. T. III, p. 65-66; Tennemann: Banb VIII, Abth. 1, ©. 374.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hottinger, l. l. p. 221; Gabriel Sionita: De moribus Orient. p. 16; Brucker. l. l. p. 73-74; Tennemann, a. a. D. S. 374-375.

<sup>3</sup> Leo Africanus: De illustrib. Arabum viris, c. 9, p. 268; Abulphar. Dynast. IX, p. 230; Tiebemann; Geist. b. spec. Phil. Bb. IV, S. 112 u. sig.; Brucker. l. l. p. 80—84.

rum. 1 — Thophail starb in Sevilla 1193. 2 — Averroes, ber 1217 starb, hieß vorzugsweise ber Commentator bes Aristoteles. 3

Die Befanntschaft der Araber mit Aristoteles hat das geschichtliche Interesse, daß auf diesem Wege auch das Abendland zuerst mit Aristoteles bekannt geworden ist. Die Commentarien über Aristoteles und die Zusammenstellung der Aristotelischen Stellen sind so für die Abendwelt eine Duelle der Philosophie geworden. Die Abendländer haben lange nichts gekannt vom Aristoteles, als solche Rückübersehungen Aristotelischer Werke und Uebersehungen Arabischer Commentare über Aristoteles. Von Spanischen Arabern, besonders von Juden im südlichen Spanien und Portugal und in Afrika, wurden nämlich diese Uebersehungen aus dem Arabischen in's Lateinische gemacht; ja oft ist noch eine Hebräische Uebersehung dazwischen.

#### C. Jübifche Philofophen.

An die Araber schließen sich die Jüdischen Philosophen an, unter denen der schon oben genannte Moses Maimonides ausgezeichnet ist. Er war 1131 (im Jahr der Welt 4891, nach Andern 4895) zu Cordova in Spanien geboren, und lebte in Aegypten. Under seinem Werke More Nevochim, das in's Lateinische übersetzt ist, hat er auch noch andere Schriften versaßt; von ihm und andern Juden könnte noch vieles besonders Literarische gesagt werden. In ihrer Philosophie dringt eines Theils das Kabbalistische in Astrologie, Geomantie u. s. f. durch; dagegen sinden wir bei Moses Maimonides, wie bei den Kirchenvätern, das Geschichtliche zu Grunde gelegt: und dieß ist in sehr strenger abstracter Metaphysik behandelt, die sich nach Art Phis

<sup>1</sup> Leo Afric. l. l. c. 12, p. 274; Brucker. l. l. p. 93—95; Tiebes mann, a. a. D. S. 120—126; Теппетапп, а. а. D. S. 383—396.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Brucker. l, l. p. 97.

<sup>3</sup> Brucker. 1. 1. p. 101; Tennemann, a. a. D. S. 420-421.

<sup>4</sup> Brucker. 1. 1. T. 11, p. 857; Tennemann, a. a. D. S. 446-447.

Iv's mit den Mosaischen Büchern und deren Explication verknüpfte. Wir sinden in diesen Jüdischen Philosophen Beweise der Einheit Gottes, daß die Welt erschaffen und die Materie nicht ewig ist; auch spricht Maimonides von Gottes Eigenschaften. Daß Gott Eins ist, ist behandelt, wie schon bei den alten Eleaten und den Neuplatonisern: so nämlich, daß nicht das Viele, sondern das sich selbst hervorbringende und aushebende Eine das Wahre ist.

<sup>1</sup> Moses Maimonides: More Nevochim, P. I, c. 51, p. 76-78; c. 57-58, p. 93-98; II, c. 1-2, p. 184-193; III, c. 8, p. 344-350; etc. etc.

Legisland Land of the 1910 State of the State of the State of the State of the 1910 of the

## 3weiter Abschnitt.

## Scholaftische Philosophie.

Was wir zuerst von Philosophien sinden im Mittelalter, im Beginn selbstständiger Staatenbildung, das sind noch dürstige Ueberdleibsel der Römischen Welt, die nach ihrem Verfall in jeder Rücksicht herabgesunken war, so daß die Cultur der Welt gleichsam abbrach. So hat man im Abendlande fast weiter nichts gestannt als Porphyrius' Isagoge, Boethius' Lateinische Commentare über die logischen Schriften des Aristoteles, und Auszüge des Kassiodor daraus, die höchst dürstige Compendien sind: und ebenso dürstige, dem Augustin zugeschriedene Abhandlungen De dialectica, und De categoriis, deren letztere eine Paraphrase der Aristotelischen Schrift über die Kategorien ist. Ge waren die ersten Behelse und Hüssismittel zum Philosophiren; das Aeußerslichste und Formellste ist da angewendet.

Das Ganze der scholastischen Philosophie hat ein einfardiges Ansehen. Bergeblich hat man sich bisher bemüht, bestimmte Unterscheidungen und Stusen in die Herschaft dieser Theologie vom achten, ja sechsten Jahrhundert bis beinahe in's sechszehnte zu bringen. Die scholastische Philosophie ebensowohl, als die Arabische, erlaubt die Zeit nicht, und wenn sie es auch erlaubte, die Natur der Sache nicht, in ihren einzelnen Systemen oder Erscheinungen auseinanderzulegen, sondern nur eine Charasteristrung und die Hauptangabe der Momente, die sie im Gedanfen wirklich genommen hat. Sie ist nicht durch ihren Inhalt in-

<sup>1</sup> Tennemann: Band VIII, Abtheil. 1, G. 49.

tereffant, benn bei biefem kann man nicht fteben bleiben; fie ift feine Philosophie. Sondern Dieser Name bezeichnet eigentlich mehr nur eine allgemeine Manier, als ein Suftem, wenn von einem philosophischen Sufteme Die Rebe fenn fonnte. Die Scholaftif ift nicht eine fire Lehre, wie 3. B. Platonische ober ffeptische Philosophie, sondern ein fehr unbeftimmter Rame, ber bie philosophischen Beftrebungen bes Chriftenthums fast innerhalb eines Jahrtaufends begreift. Allein biefe beinahe taufendjährige Beschichte ift in ber That innerhalb Eines Begriffs beschloffen, ben wir naber betrachten wollen; fie ift immer auf bemfelben Stand= punfte, bemfelben Brincipe geblieben, indem wir das firchliche Glauben, und einen Formalismus erbliden, ber nur das ewige Auflösen und Herumtreiben in fich selbst ift. Das Allgemeiner= werben ber Ariftotelischen Schriften hat nur einen Gradunterschied, feinen wiffenschaftlichen Fortschritt hervorgebracht. Es ift wohl eine Geschichte ber Männer, aber eigentlich nicht ber Wiffenschaft vorhanden; diese find fromme, edle, höchst ausgezeichnete Männer.

Das Studium der scholastischen Philosophie ist schwierig, schon wegen der Sprache. Die Ausbrücke der Scholastiser sind allerdings barbarisches Latein; aber dieß ist nicht die Schuld der Scholastiser, sondern vielmehr die der Lateinischen Bildung. Die Lateinische Sprache ist ein unangemessens Instrument für solche philosophische Kategorien, indem die Bestimmungen der neuen Geistesbildung nicht anders durch diese Sprache auszudrücken waren, als daß man ihr Gewalt anthun mußte; das schöne Latein des Cicero kann sich nicht in tiese Speculation einlassen. Es ist nun keinem Menschen zuzumuthen, daß er diese Philosophie des Mittelasters aus Autopsie kenne, da sie ebenso umfassend und voluminös, als dürstig und schrecklich geschrieben ist.

Wir haben von den großen Scholastisern noch viele Werke übrig, die sehr weitschichtig sind; so daß es keine geringe Ausgabe ist, sie zu studiren: und sie sind je später, desto formeller. Die Scho-lastiser schrieben nicht nur Compendien; wie denn die Schriften des

Duns Scotus z. B. zwölf, die des Thomas von Aquino achtzehn Folianten ausmachen. Man findet Auszüge in verschiedenen Wersfen. Die Haupt=Quellen sind: 1) Lambertus Danäus, in den Prolegomenen zu seinem Commentarius in librum primum sententiarum Petri Lombardi, Genevae 1580 (es ist die beste Quelle im Auszuge); 2) Launop: De varia Aristotelis in Academia Parisiensi fortuna; 3) Kramer: Fortschung von Bossuc's Weltgeschichte, in den zwei letzten Bänden; 4) Die Summa von Thomas von Aquino. In Tiedemann's Geschichte der Philosophie sindet man auch Auszüge aus den Scholastisern, ebenso bei Tennemann; auch Kirner zieht Bieles zweckmäßig aus.

Wir beschränken uns auf die allgemeinen Gesichtspunkte. Der Name kommt daher, daß, von Karl's des Großen Zeiten, nur an zwei Orten, an den großen Schulen bei großen Kathebral-Kirchen und Klöstern, ein Geistlicher, namentlich ein Domsherr, der über die Lehrer (informatores) die Aussicht hatte, scholasticus hieß; er hielt auch wohl selbst in der wichtigsten Wissenschaft, über Theologie, Borlesungen. In den Klöstern unterrichtete der geschickteste die Mönche. Von diesen ist eigentlich nicht die Rede; aber obgleich scholastische Philosophie etwas Anderes war, so blieb doch von ihnen der Name allein denen, welche die Theologie wissenschaftlich und in einem Systeme vortrugen. An die Stelle der patres ecclesiae erstanden so später die doctores.

Die scholastische Philosophie ist so wesentlich Theologie, und biese Theologie unmittelbar Philosophie. Der sonstige Inhalt der Theologie ist nur der, welcher in den Vorstellungen der Religion enthalten ist; die Theologie ist aber die Wissenschaft vom Lehrbegriff, wie ihn seder Christ, Bauer u. s. f. inne haben muß. Oft wird die Wissenschaftlichkeit der Theologie im äußern geschichtlichen Inhalt, im Kritischen gesetzt: daß es so und so viel Handschriften vom Neuen Testamente giebt, ob sie auf Pergamen, oder Baumwolle, oder Papier, ob mit Uncial-Buchstaben geschrieben, aus welchem Jahrhundert sie sehen; ferner was die Zeitvorstellungen der Juden, die Geschichte der Päpste, der

Bischöfe, Kirchenväter, wie es bei ben Kirchenversammlungen gugegangen fen. Aber alle biefe Rotizen gehören nicht zur Ratur Gottes und jum Berhältniß berfelben jum Menschen. Der wes fentliche, einzige Gegenstand ber Theologie, als Lehre von Gott, ift die Natur Gottes; und biefer Inhalt ift feiner Natur nach wesentlich speculativ, die ihn betrachtenden Theologen können daher nur Philosophen fenn. Wiffenschaft über Gott ift allein Phi= losophie. Philosophie und Theologie haben baher auch hier als Eins gegolten; und ihr Unterschied macht eben ben lebergang in bie moderne Zeit aus, als man nämlich meinte, daß für die benkende Vernunft Etwas mahr fenn könne, was es nicht fen für die Theologie. 3m Mittelalter felbft liegt bagegen zum Grunde, baß es nur Eine Wahrheit seh. Die Theologie ber Scholaftifer ift dabei also nicht allein so vorzustellen, daß fie nur, wie bei uns, auf geschichtliche Weise Lehren von Gott u. f. w. enthalte, son= bern in ber That die tiefften Speculationen des Ariftoteles und ber Neuplatonifer. Es war ihr Philosophiren und vieles Bor= treffliche nur einfacher und reiner bei Aristoteles; auch lag ihnen bas Gange jenseits ber Wirklichkeit, und vermischt mit ber vor= geftellten chriftlichen Wirklichkeit.

Bom Christenthum aus, innerhalb bessen wir jetzt stehen, hat sich die Philosophie wiederherzustellen. Im Heidenthum war die Burzel des Ersennens die äußere Natur als selbstloses Denken, und die subjective Natur als das innere Selbst. Sowohl die Natur, als das natürliche Selbst des Menschen, ebenso das Densen haben dort affirmative Bedeutung gehabt; alles dieses war daher gut. Im Christenthum hat die Wurzel der Wahrheit aber einen ganz anderen Sinn; es war nicht nur die Wahrheit gegen die heidnischen Götter, sondern auch gegen die Philosophie, gegen die Natur, gegen das unmittelbare Bewußtsehn des Menschen. Die Natur ist da nicht mehr gut, sondern nur ein Negatives; das Selbstbewußtsehn, das Denken des Menschen, sein reines Selbst, alles dieses erhält eine negative Stellung in dem Christenthum. Die Natur hat keine Gültigkeit, und soll kein Interesse gewähren:

ebenso haben ihre allgemeinen Gesetze, als das Wefen, worunter die einzelnen Eriftenzen der Natur gefammelt werden, feine Berechtigung; Himmel, Sonne, Die gange Natur ift ein Leichnam. Die Natur ift bem Geiftigen und felbst ber geiftigen Subjectivi= tät Breist gegeben; so wird ber Lauf ber Natur aller Orten von Wundern unterbrochen. Mit diesem Aufgeben der naturlichen Rothwendigkeit ift auch dieß verbunden, daß aller weitere Inhalt, alle jene Bahrheit, die das Allgemeine jener Ratur ift, eine ge= gebene, geoffenbarte ift. Der Eine Ausgangspunft, die Raturbetrachtung, ift fo für bas Erfennen gar nicht vorhanden. Dann ift ebenfo auf die Seite geftellt, daß ich als Selbst babei sey. Das Selbst foll, als biefe unmittelbare Gewißheit, aufgehoben werben; es foll fich gwar auch in ein anderes Gelbft, aber in ein jenfeitiges verfenten, und nur barin feinen Werth haben. Dieses andere Selbst, worin das eigene Selbst seine Freiheit ha= ben foll, ift zunächst ebenso ein bieses Selbst, das nicht die Form ber Allgemeinheit hat: es ift in Zeit und Raum bestimmt, begrenzt; und hat zugleich die Bedeutung des Absoluten, Amund= fürsichsenenden. Die eigene Selbstischkeit ift also wohl Preis ge= geben; was aber das Selbstbewußtseyn dagegen gewinnt, ift nicht ein Allgemeines, ein Denken. Bei bem Denken habe ich wesentlich affirmative Bebeutung, nicht als Dieser, fondern als allgemeines 3ch; ber Inhalt ber Wahrheit ift aber jest schlechthin vereinzelt, so fällt das Denken des Ich weg. Damit ift jedoch ber höchst concrete Inhalt ber absoluten Idee gesett, in dem die schlechthin unendlichen Gegenfätze vereint sind; er ist die Macht, welche in sich eint das dem Bewußtseyn unendlich entfernt von einander zu liegen Scheinende, das Sterbliche und das Abfolute. Dieses Absolute ift selbst erft dieses als dieses Concrete, nicht als Abstraction, sondern als Einheit des Allgemeinen und Einzelnen; dieses concrete Bewußtseyn ift zunächst die Wahrheit. Der Grund, warum der sonstige Inhalt auch wahr sen, erscheint als ein mei= nem Selbst nicht Angehöriges, sondern selbstlos Empfangenes. Es gehört zwar bas Zeugniß bes Geiftes bazu, und ba ift mein

innerstes Selbst dabei; aber das Zeugniß des Geistes ist ein Eingehülltes überhaupt, das sich in sich nicht weiter entwickt, den Inhalt sich nicht aus sich erzeugt, sondern ihn empfängt. Der Geist, der Zeugniß giebt, ist ferner selbst wieder unterschieden von mir als Individuum; mein zeugender Geist ist ein anderer, und mir bleibt nur die leere Hülse der Passivität übrig. Innerhald dieses harten Standpunsts hatte die Philosophie wieder hervorzugehen. Die erste Verarbeitung dieses Inhalts, das Hineinwirsen des allgemeinen Gedankens in denselben ist die Arbeit der schluß nacht der Gegensaß des Glaubens, und der Vernunst, welche das Bedürsnis fühlte, einerseits sich an die Natur zu machen, um unmittelbare Gewisheit zu erhalten, andererseits im eigentlichen Densen, im specifischen Erzeugen aus sich, dieselbe Befriedigung zu sinden.

Wir haben nun naher von der Art und Beife ber Scholaftifer zu fprechen. In biefem scholaftischen Treiben treibt bas Denten fein Geschäft gang abgesondert von aller Rudficht auf Erfahrung; es ist nicht mehr die Rede davon, die Wirklichfeit aufzunehmen, und fie durch den Gedanken zu bestimmen. Wenn der Begriff früher auch durchdrang, so war erstens in Ariftoteles der Begriff nicht als die Nothwendigkeit gefaßt, den Inhalt fortzuführen; fondern diefer murde in der Reihe feiner Erscheinungen nacheinander aufgenommen, und es war nur eine Bermischung ber mahrgenommenen Wirklichfeit und bes Gebanfens vorhanden. Noch weniger war zweitens der größte Theil des Inhalts von Begriffen durchdrungen, sondern oberflächlich in die Form des Gedankens aufgenommen, befonders bei Stoikern und Spifureern. Bon diesem Bemühen abstrahirt die scholaftische Philosophie überhampt; fie läßt die Wirklichkeit gang neben fich liegen als das Berachtete, und hatte fein Intereffe fur fie. Denn die Bernunft fand sich ihr Daseyn, ihre Berwirklichung in einer andern Welt, nicht in Diefer Welt; ber gange Fortgang ber Gultur geht aber barauf, ben Glauben an Diefe Belt wieber herzustellen. Zunächst jedoch war alles Wissen und Thun, was fich auf bas Intereffe an biefer Welt bezieht, im Ganzen verbannt. Kenntniffe, die dem Intereffe zu feben und zu hören u. f. f. angehören, das ruhige Betrachten und Beschäftigen mit ber gemeinen Wirklichkeit fand da keinen Play: ebenso nicht die Wiffenschaften, Die eine bestimmte Sphare ber Wirklichkeit nach ihrer Beise erkennen, und das Material für die reale Philosophie ausmachen: noch die Kunfte, welche der Idee ein finnliches Dafenn geben. Ebenso galt das Recht, das Anerkanntsenn des wirklichen Menschen, nicht in den gesellschaftlichen Berhältniffen, sondern anderswo als hier. In diefer Abwesenheit ber Bernunftigkeit bes Wirklichen, ober ber Bernimftigfeit, die ihre Wirklichkeit an bem Dasenn hat, bestand die Barbarei felbst des Denkens, fich in einer andern Welt zu halten, und ben Begriff ber Bernunft nicht gu haben, - ben Begriff, daß die Gewißheit feiner felbst alle Wahrheit ift.

Der abgesonderte Gedanke nun hat einen Inhalt, die intelligible Welt, als eine für sich bestehende Wirklichkeit, an die sich ber Gebanke wendet. Gein Verhalten ift hier mit bemjenigen gu vergleichen, wenn der Verstand sich an die sinnliche und wahrgenommene Welt wendet, fie als die Substanz zum Grunde legt, baran einen festen Gegenstand hat, und darüber raisonnirt; er ift dann nicht die felbitftandige Bewegung der eigentlichen Philofophie, welche das Wefen durchdringt und es ausspricht, sondern findet nur Prädicate von ihm. So hat die scholaftische Philofophie die intelligible Welt ber chriftlichen Religion, Gott und alle baran gefnüpften Begebenheiten beffelben, jum felbfiftanbigen Begenffande; und ber Gedanke betrachtet, daß Gott unveränderlich, ob die Materie ewig, der Mensch frei sen u. f. w.: wie der Ber= stand sich über das Erscheinende und Wahrgenommene hin und ber treibt. Hier war nun die scholaftische Philosophie der end= losen Beweglichkeit der bestimmten Begriffe Preis gegeben; die Rategorien von Möglichfeit und Wirklichfeit, Freiheit und Rothwendigfeit, Beschaffenheit und Substang u. f. f., sind eben von biefer Natur, nichts Feftes, sondern reine Bewegungen zu fenn. Irgend etwas, bestimmt als Mögliches, wandelt sich ebenso in bas Entgegengesette um, und muß aufgegeben werden; und bie Bestimmung läßt sich nur burch eine neue Unterscheidung retten, indem fie von einer Seite aufgegeben, von einer andern feftgehal= ten werden muß. Die Scholaftifer find fo wegen ihres en blo = fen Diftingutrens berüchtigt. Bum Behufe Diefer Beftimmungen burch ben abstracten Begriff war denn eben die Aristotelische Philosophie herrschend, aber nicht in ihrem ganzen Umfange, sondern das Aristotelische Organon und zwar ebenso sehr nach feinen Denkgeseten, als nach ben metaphpfischen Begriffen, ben Rategorien. Diese abstracten Begriffe in ihrer Bestimmtheit mach= ten den Berftand der scholastischen Philosophie aus, der nicht über fich hinaus zur Freiheit fommen noch die Freiheit der Vernunft zu erfassen vermochte.

Mit diefer endlichen Form ift auch unmittelbar ein endlicher Inhalt verbunden. Bon einer Bestimmung wird zur andern fortgegangen, und folche Bestimmungen als befondere find end= liche überhaupt; die Bestimmung verhalt fich ba als äußerlich, nicht als fich mit fich zusammenschließend. Die Folge von die= fer Bestimmung ift, daß das Denken sich wefentlich als schließend benehmen wird; benn Schließen ift die Weise des formell logischen Fortgangs. Das Philosophiren bestand also in einem schulgerech= ten fullogiftifchen Raifonniren. Wie die Sophiften Griechenlands jum Behufe ber Wirklichfeit fich in ben abstracten Begriffen herumtrieben, fo die Scholaftifer jum Behufe ihrer intellectuellen Welt. Jenen galt bas Seyn, das fie Theils gegen bie Regativität bes Begriffs retteten, Theils eben damit burch ihn rechtfertigten. Ebenfo war ber Scholaftifer vorzügliches Treiben, die Grundlage, die chriftliche Intellectual=Welt, gegen die Berwirrung des Begriffs zu retten, und fie durch ihn ihm gemäß zu erweisen. Die allgemeine Form ber scholaftischen Philosophie be-

# A. Derhältniß ber scholastischen Philosophie zum Christenthum.

Bei ben Scholaftifern hatte bemnach das Philosophiren ben= felben Charafter ber Unfelbftftandigfeit, als früher bei ben chriftlichen Kirchenvätern und bei den Arabern. Die fertige Kirche hat in ben Germanischen Nationen ihren Sit gehabt, und burch ihre Constitution das Philosophiren bedingt. Die chriftliche Gemeinde hatte fich zwar in ber Römischen Welt ausgebreitet, besonders aber im Anfang nur fo, daß fie eine eigene Gemeinschaft bildete, von der die Welt aufgegeben war, und die feinen Anspruch machte zu gelten; ober ihre Ansprüche barauf waren nur negativ, indem die Individuen in der Welt nur Marthrer waren, ober ihr entfagten. Aber die Kirche ift auch herrschend geworden. Dit- und Weströmische Kaiser sind Christen geworden; und die Kirche hat so eine öffentliche, unverfummerte Eriftenz erlangt, die vielen Einfluß auf das Weltliche bekommen hat. Die politische Welt aber ift in die Sande ber Germanischen Nationen gefallen; damit ift eine neue Geftalt entstanden, und dieser gehört die scholaftische Philosophie an. Wir fennen diese Revolution als Bolferman= berung (f. oben G. 107-108). Frische Stamme haben fich über die alte Römische Welt ergossen, und sich darin festgesett; fte haben so auf ben Trummern ber alten Welt ihre neue Welt

Beich. b. Phil. 2te Mufl. \*\*

erbaut: ein Bild, was uns noch jest der Anblid Roms gewährt, wo die Pracht der chriftlichen Tempel zum Theil Refte der alten find, und die neuen Paläfte auf und unter Ruinen fteben.

1. Das Saupt=Element im Mittelalter ift biefe Ent= zweiung, dieß Gedoppelte: es zeigen fich in ihm zwei Rationen, zwei Sprachen. Wir feben Bolfer, Die vorher geherrscht haben, eine vorhergehende Welt, Die eigene Sprache, Kunfte, Wiffenschaften fertig hatte; und auf dieß ihnen Fremde setzen fich die neuen Nationen, die so gebrochen in sich angefangen. Wir haben so in dieser Geschichte nicht vor und die Entwickelung einer Nation aus fich felbst, fondern als ausgehend vom Gegenfag, und die mit diesem Gegenfag behaftet ift und bleibt, ihn in fich felbft aufnimmt und zu überwinden hat. Diese Bölfer haben so auf diese Weise die Natur des geistigen Processes an sich bargeftellt. Der Beift ift bieß, fich eine Boraussetzung zu machen, das Natürliche sich als Widerlage zu geben, sich davon zu scheiden, es fo jum Object ju haben, und bann erft biefe Boraussehung zu bearbeiten, zu formiren, und fo aus fich hervorzubringen, zu erzeugen, in fich zu reconftruiren. Defiwegen ift bas Chriftenthum in ber Römischen, wie in ber Byzantinischen Welt als Kirche zwar triumphirend geworden; allein beibe find nicht fähig gewesen, die neue Religion in sich zu bethätigen, und eine neue Welt aus diesem Princip hervorzubringen. Denn in beiben war ein fertiger Charafter: Sitte, Gefete, Rechtszuftand, Reichsverfaffung (wenn es Verfaffung genannt werben fann), politischer Buftand, Geschicklichkeiten, Kunft, Wiffenschaft, geistige Bilbung, - furz Alles war schon fertig. Hingegen ber Ratur bes Geiftes ift es nur gemäß, daß biefe gebildete Welt aus ihm erzeugt werbe, und daß diefe Erzeugung vor fich gehe durch die Gegenwirfung, burch bie Affimilation eines Borhergegangenen. Diefe Eroberer alfo haben fich festgesett in einem Fremben, und find bie Herrschenden barüber gewesen; aber zugleich sind fie in die Bewalt eines neuen Geiftes gekommen, ber ihnen überhaupt auferlegt worden ift. Obgleich herrschend einerseits, sind sie aber andererseits durch das Geistige beherrscht worden, indem sie sich dagegen passiv verhalten haben.

Die geiftige Ibee ober die Geiftigkeit ift hineingelegt worden in die Stumpfheit des Gemuths und des Geiftes diefer roben Barbaren; ihr Berg ift damit durchstochen worden. Die robe Ratur ift der 3bee auf diese Weise als eine unendlich entgegengesetzte immanent geworden: ober es ift in ihnen die unendliche Qual, bas entfetiliche Leiden entzündet, fo daß fie felbft als ein gefreuzigter Chriftus bargeftellt werben konnen. Diefen Rampf in fich hatten fie gut bestehen; und eine Seite beffelben ift bie Philosophie, die später sich unter ihnen eingestellt hat, und gunächst als ein Gegebenes überkommen ift. Es find noch ungebildete Bolfer, aber tief an Berg und Gemuth bei barbarischer Dumpfheit; in diefe ift bann bas Princip bes Geiftes gelegt worben, und damit ift biefe Qual, biefer Rampf bes Beiftes und bes Raturlichen nothwendig gefest. Die Bilbung fangt hier vom ungeheuersten Widerspruch an, und diesen hat sie auf= gulofen. Es ift ein Reich ber Qual, aber bes Fegefeuers; benn es ift ber Geift, ber in ber Qual ift, nicht ein Thier: ber Geift aber ftirbt nicht, fonbern geht aus feinem Grabe hervor. Die zwei Seiten diefes Widerspruchs find wefentlich fo im Berhaltniß gegen einander, daß bas Geiftige es ift, was über Barbaren regieren foll.

Die wahrhafte Herrschaft des Geistes kann aber nicht Herrschaft in dem Sinne senn, daß das Gegenüberstehende ein Unterworsenes ist: der Geist an und für sich kann den subjectiven Geist, zu dem er sich verhält, nicht als einen äußerlich Gehorchenden, Knechtischen gegenüber haben; denn dieser ist selbst Geist. Sondern die Herrschaft muß die Stellung haben, daß der Geist im subjectiven Geist mit sich selbst in Harmonie ist. Das Allgemeine ist also jener Gegensaß, worin das Eine mur die Macht haben kann mit Unterwerfung des Andern: der aber das Prin-

cip ber Auflösung schon in fich enthalt, indem der Beift herrschen foll; und deßhalb ift die folgende Entwickelung nur die, daß der Beift als Berfohnung gur Berrschaft tommt. Dagu gehört, daß bas subjective Bewußtsenn, Gemuth, Berg nicht nur, sondern auch die weltliche Herrschaft, das Geset, die Inftitutionen, das menschliche Leben u. f. f., so weit dieß im Beifte fteht, vernunftig wird. Wir haben bei Plato in feiner Republic die 3bee gefehen, daß bie Philosophen regieren follen. Jest ift bie Zeit, in ber ausgesprochen wird, daß das Beiftige herrschen folle; aber dieß Beiftige hat ben Sinn erhalten, bag bas Beiftliche, bie Beiftlichen herrschen follen. Das Geiftige ift fo gur besondern Geftalt, jum Individuum gemacht; aber ber rechte Ginn ift, baß bas Beiftige als folches bas Beftimmende fenn foll, was bis auf unfere Zeiten gegangen ift. Go feben wir in ber Frangöfischen Revolution, daß der abstracte Gedanke herrschen foll: nach ihm follen Staatsverfaffung und Gefete beftimmt werden, er foll bas Band unter ben Menschen ausmachen; und das Bewußtseyn ber Menfchen foll fenn, daß das, was unter ihnen gilt, abstracte Bedanfen find, Freiheit und Gleichheit bas Geltende ift, worin auch bas Subject feinen wahren Werth felbst in Beziehung auf bie Wirflichfeit hat.

Gine Form Diefer Berfohnung ift auch bie, bag bas Subject in fich felbft mit fich, wie es fteht und geht, mit feinen Gedanfen, feinem Wollen, mit feinem Beiftigen, gufrieden ift; fo bag fein Wiffen, Denken, feine Ueberzeugung jum Sochften geworben ift, die Bestimmung bes Göttlichen, bes an und für fich Geltenben hat. Das Göttliche, Geistige ift fo in meinen subjectiven Geift gefest, identisch mit mir; ich felbft bin das Allgemeine, und es gilt nur, wie ich es unmittelbar weiß. Diese Form ber Berfohnung ift die neueste, aber die einseitigfte. Denn bas Beiftige ift da nicht als objectiv bestimmt, sondern nur aufgefaßt, wie es in meiner Subjectivität ift, in meinem Gewiffen; meine Ueberzeugung als folche wird fur bas Lette genommen, und bas ift die formelle Verföhnung der Subjectivität mit fich. Sat die Berföhnung diese Gestalt, so hat die Stellung, von der wir vorhin sprachen, fein Interesse mehr; es ift nur etwas Bergangenes. Hiftorisches. Ift die Ueberzeugung, wie sie sich unmittelbar im Innern jedes Subjects offenbart, das Wahre, das Anunbfürfichsenende: so ift dieser Bang ber Bermittelung Gottes, als bes Wahren und Anundfürsichsenenden, mit dem Menschen nicht mehr Bedurfniß in und. Ebenso haben dann die Lehren ber drifflichen Religion bie Stellung eines Frembartigen, einer besonbern Beit Angehörigen, mit dem fich jene Menschen bemubt haben. Daß die Idee an und für sich concret ift, und als Geift im Berhältniß bes Gegensates zum Subject ift, dieß ift verschwunden. und erscheint nur als vergangen. Insofern hat das, was ich vom Princip des chriftlichen Lehrbegriffs gefagt habe, und noch von ben Scholaftifern fagen werbe, nur Intereffe auf bem Standvunkte, den ich angegeben habe, wo die Idee in ihrer concreten Bestimmung intereffirt, nicht auf bem Standpunfte ber unmittel= baren Berföhnung bes Subjects mit fich felbft.

2. Näher haben wir nun zu betrachten den Charafter des Gegensatzes zur Bergleichung mit dem Philosophiren; und hierbei ist an das Geschichtliche kurz zu erinnern, jedoch nur an die Haupt-Momente. Das Erste ist der Gegensatz im Weltzu=stande. Diese Gestalt des Gegensatzes, wie sie in der Geschichte erscheint, ist die Geistigkeit, die als solche die Geistigkeit des Herzens sehn soll; der Geist ist aber Einer, und so ist die Gemeinschaft derer, die in dieser Geistigkeit stehen, gesetzt. So entsteht eine Gemeinde, die dam eine äußerliche Anordnung wird, und sich so, wie wir (S. 105—106) sahen, zur Kirche ausdreitet. Insosern der Geist ihr Princip ist, so ist sie, als das Geistige, unmittelbar allgemein; denn das Einzelnseyn in der Empsindung, Meinung u. s. f. ist geistlos. Die Kirche organistrt sich, geht aber selbst fort zum weltlichen Dasen, zum Reichthum, zu Gütern, wird selbst weltlich mit allen Leidenschaften der Rohheit; denn

das Geiftige ift nur erft bas Brincip. Das Berg, was zum Dafenn, zur Weltlichkeit gehört, und dieß gange Berhältniß unter ben Menschen ift nach jenen Neigungen, Begierben, Leibenschaften, nach jener Robbeit noch bestimmt. Die Kirche hat so nur das geistige Brincip in sich, ohne daß es wahrhaft real ift, und fo, daß die weiteren Verhältniffe noch nicht vernünftig find; benn fo find fie vor ber Entwickelung bes geiftigen Princips in ber Welt. Ohne daß das Weltliche angemeffen ift bem Geiftigen, ift bas Weltliche auch vorhanden als Dasenn, und ift bas unmittel= bar natürliche Weltliche; so wird die Kirche in ihr felbst das unmittelbar natürliche Princip haben. Alle Leidenschaften, Die Berrichfucht, Sabsucht, Gewaltthätigfeit, ben Betrug, Raub, Mord, Reid, Haß, alle diese Lafter ber Robbeit wird fie an fich haben; und fle gehoren ebenfo zu bem Regiment. Diefe Berrschaft ift also schon, obgleich sie Herrschaft bes Geiftigen senn foll, eine Herrschaft ber Leidenschaft; so hat die Kirche meistentheils Unrecht uach bem Princip ber Weltlichkeit, aber fie hat Recht nach ber geiftigen Seite.

Die neue Religion hat daher die Weltanschauung in zwei Welten, in die intellectuelle, aber subjectiv nicht gebachte, und in die zeitliche getrennt. Deswegen zerfiel das allgemeine Leben in zwei Theile, in zwei Reiche. Dem geiftlich = weltlichen Reiche steht schroff gegenüber das weltliche Reich für sich, der Rai= fer gegen Bapft, Bapftthum und Rirche; fein Staat, fonbern eine weltliche Herrschaft: sene die jenseits liegende, diese die diesfeits liegende Welt. Zwei absolut wesentliche Principien zerschlagen sich an einander; die weltliche Robbeit, die Knorrigkeit bes individuellen Wollens erzeugt die härteste, fürchterlichste Entgegenfegung. Für die nunmehr eintretende Bildung fteht daher diefe nicht vollendete Realität als wirkliche Welt ihrer Gedankenwelt entgegen, und sie erkennt Eine in der andern nicht; sie hat zweierlei Haushaltungen, zweierlei Maaß und Gewicht, die sie nicht aufammenbringt, sondern Eins fern vom Andern halt.

Das geiftliche Reich hat als Kirche zugleich eine unmittelbare Gegenwart gemeiner Wirklichfeit, bas weltliche aber, fowohl als äußerliche Natur wie als bas eigenthumliche Selbst bes Bewußtsenns, keine Wahrheit und Werth in fich: sondern diese als ein Jenseits seiner, und was davon in ihm leuchtet, wird ihm als ein Unbegreifliches, völlig Fertiges von Außen gegeben. Das weltliche Reich foll also bem geiftigen Reiche, was weltlich geworden ift, unterworfen fenn; ber Raifer wird fo Rirchenpogt (advocatus ecclesiae). Das Weltliche stellt sich einerseits für fich, ift aber mit bem Andern in Bereinigung; fo bag es bas Geiftliche als herrschend anerkennt. In diesem Gegensate muß ein Kampf entstehen eben wegen bes Weltlichen, was in ber Kirche selbst ift, und ebenso wegen bes schlechten Weltlichen, bes Gewaltthätigen, ber Barbaret in bem weltlichen Regiment für fich. Der Kampf aber muß junachft jum Nachtheil bes Belt= lichen ausfallen; benn ebenfo wie es fich für fich ftellt, fo anerfennt es auch bas Andere, muß fich biefem, bem Geiftigen und beffen Leibenschaften, mit Ehrfurcht unterwerfen. Die tapferften, ebelften Kaifer find von Bapften, Cardinalen, Legaten, auch Erzbischöfen und Bischöfen in ben Bann gethan worden: und fonnten nichts bagegen thun, sich nicht auf die außerliche Macht verlaffen; benn sie war in sich gebrochen, und so waren sie immer bie Bestegten und mußten nachgeben.

Was nun zweitens die Sitte in den Individuen anbetrifft, so sehen wir einerseits hier die Religion in diesem Zustand ihre wahrhaft edle und schöne Gestalt nur in wenigen einzelnen Individuen haben, und zwar in solchen Gemüthern, die der Welt abgestorben, von ihr entsernt sind, die sich in der Empsindung halten und in einem kleinen Kreise lebend sich auf die Sphäre der Religion beschränken können: so in Weibern des Mitztelalters, oder in Mönchen oder andern Einsiedlern, die sich in der zusammengezogenen, — contracten Innigseit des Herzens, worin das Geistige unendlich geltend ist, aber als in einer Wirk-

lichkeitslosigfeit, halten können. Die Eine Wahrheit ftand ifolirt im Menschen, die gange Wirklichkeit bes Geistes war noch nicht von derfelben durchdrungen. Auf ber andern Seite ift es aber nothwendig, baf ber Beift als Wille, Triebe, Leibenschaft noch eine ganz andere Stellung, Ausbreitung und Berwirflichung als folche einfame Contraction forbert, - baß die Welt einen ausgebehnteren Kreis bes Dafenns, einen wirklichen Zusammenhalt der Individuen, Berninftigfeit und Gedanken in den wirklichen Berhältniffen und den Handlungen erfordert. Diefer Kreis ber Berwirklichung bes Geiftes, bas menschliche Leben, ift aber qunachst abgeschnitten von jener geistigen Region ber Wahrheit. Die subjective Tugend hat mehr ben Charafter bes Schmerzes und ber Entbehrung für fich, die Sittlichkeit ift eben biefes Sich= Entziehen, Aufgeben: und die Tugend gegen Andere hat nur ben Charafter ber Milbthätigfeit, ein Momentanes, Bufälliges. Berhältnifloses. Alles bas, was zur Wirklichkeit gehört, ift so nicht durchgebildet durch die Wahrheit, die nur ein himmlisches, ein Jenseits ift. Die Wirklichkeit, bas Irbische ift bamit gottverlaffen, und so Willführ; also einzelne wenige Individuen find heilig, die anderen unheilig. Wir feben in diefen Andern die Abwechselung von der Seiligkeit eines Moments in der Biertelftunde des Cultus: und dann wochenlang ein Leben der roheften Eigenfüchtigkeit, Gewaltthat und graufamften Leibenschaft. Die Individuen fallen aus Einem Extrem in's andere, von bem Er= trem ber rohften Unbandigfeit und Barbarei, bes Gelbstwillens in bas ber Entfagung von Allem, ber Befiegung aller Reigun= gen u. f. f.

Das Heer ber Kreuzfahrer giebt uns das größte Beispiel hiervon. Zu heiligen Zwecken ziehen sie aus, auf dem Zuge aber verfallen sie in alle Leidenschaften, wobei die Ansührer ihnen vorangehen; die Individuen lassen sich in Gewalt, Abscheulichkeit aus. Nachdem sie den Zug auf das Kopfloseste, auf die unverständigste Weise gemacht, und Tausende verloren haben, kommen fie vor Jerusalem an; es ift schon, als sie Jerusalem anfichtig waren, hier Alle, Buge thuend, ihr Berg gerfnirschend, auf die Stirne fallen und anbeten zu feben. Aber bieß ift mur ein Moment, ber auf monatlange Tollheit, Dummheit, Gemeinheit gefolgt ift, Die fich überall auf ihrem Zuge bewies. Da von höchster Tapferkeit begeiftert fturmen und erobern fie bie beilige Stadt; und barauf baben fie fich in Blut, find unendlich graufam, wuthen in viehischer Wildheit. Davon find fie wieder zur Zerknirschung und Bufe übergegangen; bann fteben fie verföhnt und geheiligt auf von den Knien, und überlaffen fich wieder allen Kleinlichkeiten elender Leidenschaften, des Eigennutes und Reides, des Geizes und ber Sabsucht: find für ihre Lüfte thatig, und ruiniren ben Befit, ben fie fich burch ihre Tapferkeit erworben haben. Dieß fommt baher, weil bas Princip nur als abstractes Princip in ihnen, im Innern ift, und die Wirklichkeit des Menschen noch nicht geiftig ausgebildet ift. Dieß ift die Art und Weise bes Gegensates in ber Wirklichkeit.

Bas brittens ben Gegenfas im Inhalt ber Reli= gion, im religiofen Bewußtseyn anbetrifft, fo hat er viele Bestalten; es ift jedoch hier nur an das Innerste zu erinnern. Einerseits ift die Ibee von Gott, daß er als die Dreieinigkeit erfannt wird; das Andere ift der Gultus, d. h. der Proces der In= bividuen, fich dem Geift, dem Gott angemeffen zu machen, die Gewißheit davon zu haben, in bas Reich Gottes einzugeben. Eine fertige Kirche ift eine Wirklichkeit bes Reichs Gottes auf Erben: fo bag biefes für jeben Menschen Gegenwart hat, jebes Indivibuum im Reiche Gottes lebt und leben foll. In Diefe Unftalt fällt die Verföhnung eines jeden Individui; dadurch wird es Bürger dieses Reichs, und erhalt Antheil am Genuß biefer Gewißheit. Diese Berföhmung ift nun aber baran gefnüpft, baß in Christo die Einheit der göttlichen und menschlichen Natur angeschaut wird, b. h. wie der Geift Gottes im Menschen senn soll. Diefer Chriftus barf also nicht senn als ein gewesener, und bas

Leben ber Berföhnung nicht als eine Erinnerung an ben Bergangenen; fondern wie die Frommen im Simmel Chriftum schauen, so foll auch auf Erden Christus ein Gegenstand sehn, der ebenso geschaut werden fann. Sodann foll ber Proces vorhanden sehn, daß das Individuum mit diesem ihm Gegenständlichen vereint, dieses mit ihm identisch wird; diese Geschichte Chrifti, daß Gott fich als Mensch erweist, sich aufopfert, und durch diese Aufopserung fich zur Rechten Gottes erhebt, wird immer am Individuum in diesem höchsten Punkt, ber bas Megopfer heißt, vollbracht. Das Bermittelnbe, zu dem das Individuum fich im Gultus ver= hält, ift als das Objective, beffen das Individuum theilhaftig werden foll, als Softie und als Genuß berfelben, in der Meffe immer noch vorhanden. Diese Hoftie gilt einerseits, als gegen= ftändlich, für das Böttliche; andererseits ift fie ber Geftalt nach ein ungeistiges, äußerliches Ding. Das ift aber ber tieffte Bunkt ber Aeußerlichkeit in ber Kirche; benn vor bem Dinge in diefer vollkommenen Aeußerlichkeit muß bas Knie gebeugt werden, nicht sofern es Gegenstand des Genusses ift. Luther hat diese Weise verändert; er hat in dem, was das Abendmahl genannt wird, ben muftischen Punkt beibehalten, daß das Subject in sich bas Göttliche empfängt: aber behauptet, daß es nur insofern göttlich ift, als es in dieser subjectiven Geistigkeit bes Glaubens ge= noffen wird, und aufhört, ein äußerliches Ding zu fenn. In ber Kirche bes Mittelalters aber, in der katholischen Kirche überhaupt, ift die Hostie auch als äußerliches Ding verehrt: so daß, wenn eine Maus eine Hoftie frift, fie und ihre Excremente gu verehren find; da hat benn bas Göttliche vollkommen die Geftalt ber Aeußerlichkeit. Dieß ift ber Mittelpunkt bes ungeheuern Gegensates, ber einerseits aufgelöft ift, andererseits im vollkommenen Widerspruche bleibt: so daß die Hostie, noch als bloß äußerliches Ding festgehalten, bennoch bieß Hohe, Absolute senn foll.

Mit dieser Aeußerlichkeit ift verbunden die andere Seite, bas Bewußtseyn über dieß Verhältniß: da ift benn das Bewußtseyn bes Geistigen, bessen, was die Wahrheit ist, im Besitz einer Priesterschaft. So als Ding ist es natürlich auch im Besitz eines Andern, von welchem es, da es ein Ausgezeichnetes ist, diese Auszeichnung zu erhalten hat, d. h. geweiht werden muß; was auch nur eine äußerliche Handlung von Individuen ist. Dem Dinge diese Auszeichnung zu geben, das ist im Besitze der Kirche; von ihr empfangen es die Laien.

Außerbem ift aber noch bas Berhalten bes Subjects in ihm felbft, baß es ber Kirche angehöre und ein wahrhaftes Mitalied berselben sen, zu betrachten. Auch nach der Aufnahme in die Rirche muß diese Theilhaftigkeit der Individuen an berfelben bervorgebracht werben; bas ift feine Reinigung von Gunben. Dazu gehört aber: erftens überhaupt zu wiffen, was Bofes ift; zweitens, daß das Individuum das Gute und Religiose wolle; brittens, bag ber Mensch aus natürlicher Gunbhaftigkeit fehle. Da nun boch bas Innere, bas Gewiffen rechter Art fenn foll, fo muffen bie begangenen Fehler aufgehoben und ungeschehen gemacht, ber Mensch muß immer gereinigt, gleichsam von Neuem getauft und von Neuem aufgenommen, das ihn ausschließende Regative immer von Neuem weggenommen werben. Gegen biefe Sündhaftigfeit find nun positive Bebote, Gefete gegeben: fo baf nicht aus ber Natur des Geiftes gewußt werden fann, was gut und bose ift. So ift das göttliche Geset ein Neußerliches, was baher in Jemandes Befit fenn muß; und die Priefterschaft ift geschieden von den Andern, so daß sie ausschließlich weiß sowohl bie Bestimmungen ber Lehre, als auch bie Gnabenmittel: b. h. die Art und Weise, wie bas Individuum im Gultus religiös ift, und gur Gewißheit tommt, daß es des Göttlichen theilhaftig fen. Ebenso wie der Kirche in Begiehung auf den Cultus bas Austheilen ber Gnabenmittel als außerlicher Befit gufommt, fo ift sie auch im Besit ber moralischen Würdigung ber Handlungen ber Individuen, im Befit bes Gewiffens, wie des Wiffens überhaupt; fo daß bas Innerfte bes Menschen, die Zurechnungs=

fähigkeit, in fremde Hände, an eine andere Person übergeht, und das Subject bis in das Innerste selbstlos ist. Die Kirche weiß auch, was das Individuum thun soll: die Fehler desselben müssen gewußt werden, und ein Anderer, die Kirche, weiß sie; die Sünde muß abgethan werden, und auch dieß geschieht auf eine äußersliche Weise, durch Abkaufen, Absasten, Abprügeln, Abmarsschiren, Pilgrimschaft u. s. w. Das ist nun ein Verhältniß der Selbstlosigkeit, Ungeistigkeit und Geistlosigkeit des Wissens und Wollens in den höchsten Dingen sowohl, wie in den trivialsten Handlungen. — Dieß sind die Hauptverhältnisse der Aeußerlichskeit in der Religion selbst, wovon denn alle weiteren Bestimmungen abhängen.

3. Damit ift une nun auch jest bas Berhältnif in ber Philosophie näher bestimmt; aber in den barbarischen Bölfern fonnte das Chriftenthum nur diese Form des Neugerlichseuns ha= ben, und bieß gehört ber Geschichte an. Denn ber Stumpfheit und der fürchterlichen Wildheit derselben mußte die Knechtschaft entgegengesett, und durch diesen Dienst die Erziehung vollbracht werden. Unter folchem Joche dient die Menschheit; solche grause Bucht mußte fie durchmachen, um die Germanischen Rationen gum Beift zu erheben. Aber biefer graufe Dienft hat ein Ende, ein Biel; er ift unendlicher Quell und unendliche Glafticität, die Freibeit bes Geiftes der Breis. Die Indier haben eben folchen Dienft, aber fie find unrettbar verloren, an die Natur gebunden, mit der Natur ibentisch, aber in sich gegen die Natur. Das Wiffen also ift innerhalb ber Kirche eingeschränft, aber auch bei diesem Wiffen felbst liegt eine positive Autorität fest jum Grunde; und fie ift ein Sauptzug biefer Philosophie, beren erfte Bestimmung mithin die der Unfreiheit ift. Das Denken erscheint also nicht als von sich ausgehend und sich in sich gründend, sondern als we= fentlich felbftlos und abhängig von einem gegebenen Inhalt, ber firchlichen Lehre, die, obzwar felbst speculativ, doch auch die Weise bes unmittelbaren Dasenns äußerlicher Gegenstände in fich enthält.

In theologischer Form fann man fagen, bas Mittelalter ift im Allgemeinen die herrschaft bes Cohnes, nicht bes Beiftes; benn dieser ift noch im Besitz ber Priefterschaft. Der Sohn ift das vom Bater fich Unterscheidende, und aufgefaßt als im Unterschiede bleibend, so daß der Bater in ihm nur an sich ist; aber die Einheit Beiber ift erft ber Geift, ber Sohn als Liebe. Salten wir und ungehörig einen Augenblid bei bem Unterschiede auf, ohne die Ibentität zugleich zu feten, so ift der Sohn bas Andere; und fo finden wir bas Mittelalter bestimmt. Der Cha= rafter ber Philosophie im Mittelalter ift also zweitens ein Denken, ein Begreifen, ein Philosophiren, bas mit absoluten Boraussetzungen behaftet ift; benn es ift nicht die benfende Idee in ihrer Freiheit, sondern mit der Form einer Aeußerlichkeit gefest. Es ift fo hier in der Philosophie derfelbe Charafter vor= handen, wie in dem Allgemeinen bes Zustandes, und barum habe ich vorher an den concreten Charafter erinnert: wie denn in einer Zeit immer Eine Bestimmung ausgeprägt ift. Die Philo= fophie des Mittelalters enthält also das chriftliche Princip, bas die höchste Aufforderung zum Denken ift, weil die Ideen darin burchaus speculativ find. Gine Seite barin ift, bag die Ibee mit bem Bergen aufgefaßt wird, wenn wir Berg ben einzelnen Menschen nennen. Die Ibentität bes unmittelbar Einzelnen mit ber Ibee liegt barin, daß ber Sohn, ber Vermittler gewußt wird als Diefer Mensch; dieß ift die Identität bes Geiftes mit Gott für das Herz, als folches. Aber diefer Zusammenhang selbst, da er zugleich ein Zusammenhang ift mit Gott in Gott, ift beswegen unmittelbar muftisch, speculativ; so liegt darin die Aufforderung sum Denken, welcher erft die Kirchenväter und bann die Scholaftifer genügt haben.

Indem aber drittens der Gegensatz der kirchlichen Lehre, und des weltlichen Menschen besteht, der sich aus dieser Barbarei zwar durch den Gedanken herausgearbeitet hat, aber an seinem gesunden Menschenverstande noch nicht in die Vernünstigkeit

hineingebrungen ift: fo hat die Weise des Philosophirens in diefer Beit, jum Drientiren bes formellen Denkens, noch keinen concreten Inhalt. Wir können und auf das menschlich concrete Gemüth berufen, haben barin als Denkende und Fühlende lebendige Gegenwart; folcher concrete Inhalt hat in den Gedanken bes Menschen Wurzel, und macht ben Stoff für fein felbftständiges Bewußtfeyn aus. Das formelle Denken orientirt fich baran; die Berirrungen des abstracten Reflectirens haben an folchem Bewußtsehn ein Ziel, welches ihnen eine Grenze sett, und die Berirrungen auf menschlich Concretes jurudführt. Was aber bei ben Scholaftifern auch über folchen Inhalt reflectirt wird, hängt bann haltungslos an ben Bestimmungen bes formellen Denkens, bes Schließens; und was etwa von Bestimmungen über natürliche Berhältniffe, Gefete ber Ratur u. f. f. vorfommt, hat an ben Erfahrungen noch nicht seinen Widerhalt, ist noch nicht vom gefunden Menschenverstand bestimmt. Der Inhalt ift auch in Dieser Rüdficht ein Geiftloses; und diese geiftlosen Berhältniffe werben umgekehrt und in bas Geiftige himibergetragen, insofern zu Bestimmungen bes Höhern fortgegangen werben foll. Diese brei Bunfte bilben hier ben allgemeinen Charafter bes Philoso= 

Wir wollen furz, an das Rabere gebend, die Sauptmo= mente herausheben. Man beginnt die scholaftische Philosophie gewöhnlich mit Johann Scotus Erigena, ber um bas Jahr 860 blühte, und nicht mit dem spätern Duns Scotus verwechfelt werben muß. Gein Baterland ift nicht gang bestimmt: es ift ungewiß, ob er aus Schottland ober aus Irland war; benn Scotus beutet auf Schottland, Erigena auf Irland. Er war ber Erfte, mit dem nun eine wahrhafte Philosophie beginnt, und vor= nehmlich nach Ideen der Neuplatoniker. Uebrigens waren hier und da einzelne Schriften des Aristoteles bekannt, schon dem Johann Scotus; aber die Kenntniß bes Griechischen mar fehr beschränft und selten. Er zeigt einige Renntniß ber Griechischen,

Sebräischen und felbst ber Arabischen Sprache; man weiß aber nicht, wie er dazu gefommen. Er übersette auch aus bem Griechischen in's Lateinische Schriften von Dionys bem Areopa= giten, einem fpätern Griechischen Philosophen aus ber Meranbrinischen Schule, ber besonders bem Proflus folgt: De coelesti hierarchia und andere, die Bruder (Hist. crit. phil. T. III, p. 521) nugae et deliria Platonica nennt. Michael Balbus, Kaifer von Konftantinopel, hatte im Jahre 824 bem Kaifer Lubwig dem Frommen biese Schriften zum Geschenk gemacht; Karl ber Kahle ließ fie fich von Scotus, ber fich lange an feinem hofe aufhielt, überfeten. Daburch wurde im Abendlande Etwas von Alexandrinischer Philosophie befannt. Der Bapft zankte mit Karl, und beklagte fich bei ihm über ben llebersetzer, dem er den Vorwurf machte, "er hätte bas Buch ber Gewohnheit gemäß ihm porher schicken und approbiren laffen follen." Rachher lebte Johannes Scotus in England, als Borfteher einer Afademie zu Orford, die von König Alfred gestiftet worden. 1

Auch schrieb Scotus eigene Werke, die einige Tiefe und Scharssim haben: Ueber die Natur und deren verschiedene Ordnungen (De naturae divisione) u. s. f. Dr. Hort in Kopenhagen hat auch einen Auszug aus den Schriften des Erigena geliefert, 1823. Scotus Erigena geht philosophisch zu Werke, in der Weise der Neuplatoniker, nicht frei aus sich, erzählend. So freuen wir uns in der Weise des Erzählens dei Plato, auch dei Aristoteles, einen neuen Begriff zu sinden, und in Vergleichung mit Philosophie richtig und tief zu sinden; hier aber hat man Alles sichon fertig. Immer wurde dei Scotus die Theologie noch nicht auf Eregese und Autorität der Kirchenväter gebaut; die Kirche verwarf aber auch vielfach seine Schriften. So sind dem Scotus von einer Lyoner Kirchenversammlung Borwürfe gemacht worden, indem sie sagte: "Es sind zu uns die Schriften eines prahlerischen, ge-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Brucker. Hist. crit. phil. T. III, p. 614—617; Bulaeus: Hist. Universitatis Parisiensis, T. I, p. 184.

schwäßigen Menschen gekommen, der von der göttlichen Vorsehung und Prädestination auf menschliche Weise, oder, wie er sich selbst rühmt, mit philosophischen Argumenten disputirt, ohne sich auf die heilige Schrift zu stüßen, und die Autoritäten der Kirchenväter beizubringen; sondern er wagt, dieß aus sich zu vertheidigen, und auf seine eigenen Gesetze zu stellen, ohne sich den göttlichen Schriften und Autoritäten der Bäter zu unterwersen." Scotus Erigena sagte daher schon: "Die wahre Philosophie ist die wahre Religion, und die wahre Religion ist die wahre Philosophie." Die Tremung ist erst später. Scotus machte nun so den Ansang; er gehört aber eigentlich nicht zu den Scholastisern.

# B. Allgemeine geschichtliche Befichtspunkte.

Die nähere scholastische Philosophie hält sich vielmehr an die Glaubenslehre der christlichen Kirche; das kirchliche System, was sie dabei zu Grunde legte, wurde früh durch Kirchenconcilien festgeset, während der Glaube der evangelischen Kirche schon vor diesen Concilien, auf die sich die katholische Kirche stütt, vorhanden gewesen ist. Die Hauptgedanken und Interessen des Denkens, die den Scholastiskern eigen sind, sind einerseits der Streit zwischen Nominalismus und Realismus, andererseits die Beweise vom Daseyn Gottes, eine ganz neue Erscheinung.

# 1. Bauen der Glaubenslehre auf metaphysische

Näher war das Bemühen der Scholastifer erftens, die Glaubenslehre der christlichen Kirche auf metaphysische Gründe

¹ Bulaeus: Hist. Univ. Paris, T.I, p. 182. (Tennemann, Bb. VIII, S. 71-72.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> De praedestinatione. Procemium. (Veterum auctorum, qui IX saeculo de praedestinatione et gratia scripserunt, opera et fragmenta, cura Gilb. Mauguin. Paris. 1650. T. I, p. 103.)

zu bauen. Hernach werben auch die gesammten Lehren der Kirche systematisch behandelt. Dann hatten die Scholastiser Zweige, Mostificationen an dieser Lehre, die durch den Lehrbegriff nicht entschieden waren. Jene Gründe selbst und dann diese weiteren speciellen Seiten waren dem freien Raisonnement überlassene Gegenstände. Neuplatonische Philosophie lag zunächst den Theologen vor; man erkennt die Manier dieser Schule in den ältern und reinern Scholastistern. Unselmus und Abälard haben sich unter den spätern besrühmt gemacht.

#### a. Anfelmus.

Unter benjenigen, welche firchliche Lehren auch durch den Gedanken erweisen wollten, ist Anfelmus ein sehr angesehener und geehrter Mann: geboren zu Aosta in Piemont gegen 1034, wurde er 1060 Mönch zu Bec, und sogar 1093 zum Erzbischof von Canterbury erhoben; er ist 1109 gestorben. Er hat die Lehre der Kirche auf philosophische Weise zu betrachten und zu beweisen gesucht; es wird sogar von ihm gesagt, daß er den Grund zur scholastischen Philosophie gelegt habe.

Er sagt in Ansehung des Berhältnisses des Glaubens zum Denken Folgendes: "Unser Glaube ist gegen die Gottlosen mit der Vernunft zu vertheidigen, nicht gegen die, welche sich des Namens eines Christen rühmen; denn von diesen wird mit Recht verlangt, daß sie die durch die Tause übernommene Verbindslichkeit unverbrüchlich halten werden. Jenen muß vernünstig aufgezeigt werden, wie unvernünstig sie gegen uns streiten. Der Christ muß durch den Glauben zur Vernunft fortgehen, nicht von der Vernunft aus zum Glauben kommen: noch weniger aber, wenn er nicht zu begreisen vermag, vom Glauben abgehen. Sondern wenn er zum Erkennen durchzudringen vermag, so hat er

<sup>1</sup> Tennemann, Banb VIII, Abth. 1, S. 115, 117. Geich. b. Phil. 2re Aufl. \*\*

seine Freude daran: wo nicht, so verehrt er." Eehr merkwürdig sagt er, was das Ganze seines Sinnes enthält, in seiner Abhandlung Cur Deus homo (I, 2), die reich an Speculationen ist: "Es scheint mir eine Nachlässigseit zu sehn, wenn wir im Glauben sest sind, und nicht suchen, das, was wir glauben, auch zu begreisen." Zett erklärt man dieß für Hochmuth; unmittelbares Wissen, Glauben hält man für höher als Erkennen. Anselmus aber und die Scholastifer haben das Gegentheil sich zum Zweck gemacht.

Unselm kann ganz besonders als der Grundleger der scholaftischen Theologie von biefer Seite angesehen werben. Denn ber Gebanke, burch ein einfaches Raifonnement zu beweisen, was geglaubt wurde — daß Gott ift —, ließ ihm Tag und Nacht feine Ruhe, und qualte ihn lange. Anfänglich hielt er es für des Teufels Berfuchung, daß er die göttlichen Wahrheiten durch die Vernunft beweisen wollte, und war angst und bange davor: endlich aber fen es ihm gelungen burch die Gnade Gottes, in feinem Proslogium. 2 Dieß ift der fogenannte ontologische Beweis vom Dasenn Gottes, ben er aufgestellt hat, und ber ihn besonders berühmt gemacht hat. Dieser Beweis ift bis auf die Kantischen Zeiten, und von dem, welcher noch nicht bis zum Kantischen Standpunkt gekommen ift, noch bis auf die heutige Zeit, unter ber Reihe der Beweise genannt worden. Er ift verschieden von dem, was wir bei den Alten finden und lefen: Gott, fagte man nämlich, ift ber abfolute Gedanke, als objectiv; benn weil Die Dinge in ber Welt zufällig find, fo find fie nicht bas Wahre an und für sich, sondern dieß ist das Unendliche. Auch kannten die Scholastifer wohl aus der Ariftotelischen Philosophie den metaphnfifchen Cap, daß die Möglichkeit nichts für fich, sonbern

<sup>1</sup> Anselmi Epistol. XLI, l. 11. (Tennemann, Band VIII, Abth. 1, S. 159-160.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tennemann, Banb VIIII, Abth. 1, €. 116; Eadmerus: De vita Anselmi (subjuncta operibus Anselmi editis a Gabr. Gerberon. 1721. Fol.), p. 6.

schlechthin eins mit ber Wirklichfeit ift. Später bagegen bei Un= felm tritt ber Wegenfat von Webante felbft und Genn auf. Es ift merkwürdig, baß jest erft burchs Mittelalter im Christenthum und nicht früher der allgemeine Begriff und das Senn, wie in der Borftellung, in dieser reinen Abstraction als diese unendlichen Extreme festgestellt wurden, und so bas bochfte Gefet aum Bewuptseyn gefommen ift; es ift aber die hochfte Tiefe, den hochften Gegenfat zum Bewußtfenn zu bringen. Nur blieb es bei der Entzweiung als solcher stehen, wiewohl Anselm auch die Ber= bindung beiber Seiten gefucht hat. Während aber bisher Gott als das absolut Sevende erschien, und ihm das Allgemeine als Brabicat beigelegt wurte: fo fangt mit Anfelm ber umgefehrte Bang an, bag bas Senn jum Prabicate wird, und bie absolute Ibee zuerst gesett ift als bas Subject, aber bes Denfens. Wenn fo einmal bas Genn Gottes als bas erfte Borausgesette aufge= geben und als ein Gedachtsenn gesetzt ift: fo ift bas Gelbstbewußtsenn auf dem Wege, in fich zurückzufehren. Dann fällt die Frage ein: Ift Gott? während nach ber andern Seite die Saupt= frage war: Was ift Gott?

Der ontologische Beweis, welcher ber erste eigentlich metaphysische Beweis vom Daseyn Gottes ist, nahm mithin die Wendung, daß Gott als die Idee des Wesens, das alle Realität in sich vereinigt, auch die Realität des Seyns in sich hat; dieser Beweis sließt also aus dem Begriffe Gottes, daß er das allgemeine Wesen der Wesen. Der Inhalt dieses Naisonnements ist dei Anselm (Proslogium, c. 2.) folgender: "Es ist etwas Anderes, daß eine Sache im Verstande sey; etwas Anderes, einzusehen, daß sie eristirt. Auch ein Unwissender (insipiens) wird also überzeugt seyn, daß etwas ist im Gedanken, über das nichts Größeres gedacht werden kann; dem so wie er dieß hört, versteht er es: und Alles, was man versteht, ist im Verstande. Dassenige nun aber, über welches nichts Größeres gedacht werden kann, kann doch gewiß nicht allein im Verstande seyn. Denn wenn es nur als Gedach-

tes genommen wird, fann also auch genommen werben, baß es fen: bas ift aber größer," als bas nur Gedachte. "Bare alfo bas, worüber nichts Größeres gedacht werden fann, bloß im Ber= ftande: so mare das, worüber nichts Größeres gedacht werden fonne, Etwas, worüber etwas Größeres gedacht werben fann. Das ift aber boch wahrlich unmöglich; es eriftirt also ohne Zweifel Etwas, über welches nichts Größeres gedacht werden fann, fowohl im Berftande als in der Sache." Die hochfte Borftellung fann nicht allein im Verstande sehn; es muß bazu gehören, baß fie eriftire. Go erhellt, daß bas Senn oberflächlicher Weife unter das Allgemeine der Realität subsumirt ift, daß insofern das Senn nicht in ben Gegenfat mit bem Begriffe tritt. Das ift gang richtig; mur ift ber llebergang nicht gezeigt, bag ber subjective Verstand sich selbst aufhebt. Dieß ift aber eben bie Frage, bie bas gange Intereffe ausmacht. Indem Realität ober Bollfommenes gefagt wird, fo daß es noch nicht fenend gefett ift: fo ift es ein Gedachtes, und dem Seyn vielmehr entgegengesett, als daß dieß unter es subsumirt ware.

Diese Argumentation hat bis auf Kant gegolten; und wir sehen darin das Bestreben, die Lehre der Kirche durch Vernunst zu erkennen. Dieser Gegensat von Sehn und Denken ist der Anfangspunkt der Philosophie: das Absolute, das die beiden Gegensähe in sich enthält, — ein Begriff, nach Spinoza, der sein Sehn zugleich in sich schließt. Gegen Anselmus ist aber zu bemerken, daß die formell logische Weise des Verstandes, der Gang des scholaktischen Raisonnirens darin vorhanden ist; der Inhalt ist wohl richtig, die Form aber mangelhaft. Denn erstens wird die Bestimmung, "der Gedanke eines Höchsten," als das prius vorausgesetzt. Das Zweite ist, daß es zweierlei Gedachtes gebe, eines das seh und ein anderes, das nicht seh; der Gegenstand, der nur gedacht seh, ohne zu sehn, seh ein ebenso unvollkommener als der, welcher nur seh, ohne gedacht zu werden. Das Dritte ist, das Höchste müsse also auch sehn. Es darf aber das Höchste, der Masstab,

an bem bas Beitere gemeffen werben foll, feine blofe Borausfegung fenn, wie wir fie im Begriff bes Bollfommenften aufgeftellt finden, als eines Inhalts, ber Gebante ift und zugleich ift. Diefer eigent= liche Inhalt, die Einheit des Senns und Denkens, ift also zwar ber wahrhafte Gehalt; weil Anselm ihn aber nur in Form bes Berftandes vor fich hatte, fo find die Gegenfate nur in einer britten Bestimmung - bem Bochften -, Die insofern als Regel außer ihnen ift, identisch und an ihr gemeffen. Sierin liegt, bag man zunächst den subjectiven Gedanken, und unterschieden davon das Cenn hat. Wir geben zu, daß, wenn wir einen Inhalt benfen (und ob dieß Gott fen oder irgend ein anderer, scheint gleich= gültig): fo fann es ber Fall fenn, daß biefer Inhalt nicht fen. Die Bestimmung, "ein Gedachtes, das nicht ift," wird nun unter jene Regel subsumirt, und ift ihr nicht angemeffen. Wir räumen ein, daß bas Wahrhafte ift, was nicht bloß Denken ift, fondern auch ift. Bon biefem Gegenfate fpricht man bier aber nicht. Allerdings ware Gott unvollfommen, wenn er bloß Gebanke ware, und nicht auch die Bestimmung bes Senns hatte. In Bezug auf Gott muffen wir aber bas Denfen gar nicht als bloß subjectiv nehmen; ber Gebanke heißt hier ber absolute, ber reine Gebanke, und so muffen wir ihm die Bestimmung bes Senns zuschreiben. Umgefehrt mare Gott nur Genn, murbe er nicht als Selbstbewußtsehn von sich selbst gewußt, so ware er nicht Beift. ein Denfen, das sich benft.

Kant dagegen hat den Anselmischen Beweis aus dem Grunde angegriffen und verworfen — welcher Verwerfung die ganze Welt hintennachgelausen ist —, daß die Voraussehung die ist, daß die Einheit des Senns und Denkens das Vollkommenste sen. Was Kant so heutiges Tages aufzeigt, daß das Sehn und Denken verschieden sen, und mit dem Denken noch gar nicht gesetzt sen, daß es seh, kritisirte nun schon zu jener Zeit ein Mönch, Gau-nilo, der gegen diesen Beweis des Anselm einen liber pro in-

sipiente geschrieben hat, wogegen Anselm felbst feinen liber apologeticus adversus insipientem richtete. 1 So fagt Kant (Kritif b. reinen Bernunft, G. 464 ber fechften Mufl.): Wenn wir und hundert Thaler benken, so schließt diese Vorstellung noch nicht bas Senn in fich. Das ift allerdings richtig: was nur vorge= ftellt ift, ift nicht, ift aber auch fein mahrhafter Inhalt; fondern was nicht ift, ift eben nur eine unwahre Borftellung. Bon einer folchen ift aber hier nicht die Rebe, sondern von dem reinen Denfen; es ift dieß auch gar feine Neuigkeit, baß fie verschieden find, das wußte Anselm ebenso gut. Gott ift das Unendliche, wie Leib und Seele, Genn und Gedanken auf ewig verbunden find; Dieß ift die speculative, mahrhafte Definition von Gott. Dem Beweise, den Kant fritisirt, so wie es noch jest nach seiner Urt gang und gabe ift, fehlt alfo nur die Ginficht in die Ginheit bes Denfens und Senns beim Unendlichen; und biefe nur muß ber Anfang sehn.

Andere Beweise, wie & B. der kosmologische, welcher von der Zufälligkeit der Welt auf ein absolutes Wesen schließt, has ben damit nicht die Idee des absoluten Wesens als Geist erschöpft, und sind ohne Bewußtsehn darüber, daß es ein Gedachtes ist. Der alte physicotheologische, den schon Sokrates hatte, aus der Schönheit, Anordmung, den organischen Zwesen, seht zwar einen Berstand, ein reicheres Denken des absoluten Wesens, nicht nur das unbestimmte Sehn; aber in diesem Beweise bleibt es ebenso bewußtlos, daß Gott die Idee ist. Und dann was für ein Verstand ist Gott? Ein anderer, unmitteldarer; dann ist dieser Geist sür sich. Ferner ist ebenso Unordnung; und es muß also noch etwas Anderes begriffen werden, als nur diese erscheinende Ordenung der Natur. Davon aber nach dem Dasenn Gottes zu sragen, seine gegenständliche Weise zu einem Prädicate zu machen, und so zu wissen, daß Gott Idee ist, dis dahin, daß das abso-

Gaunilo: Liber pro insipiente, c. 5; Tennemann, Band VIII, Abth. 1, S. 139; Brucker, Hist. crit. phil. T. III, p. 665,

lute Wesen Ich = Ich, das denkende Selbstbewußtsehn ist, nicht als Prädicat, sondern so, daß jedes denkende Ich das Moment diesses Selbstbewußtsehns ist, ist noch ein weiter Schritt. Hier, wo wir diese Form zuerst auftreten sehen, ist das absolute Wesen schlechthin für das Ienseits des endlichen Bewußtsehns zu nehmen; dieß ist sich das Nichtige, und hat sein Selbstgefühl noch nicht ersaßt. Es hat allerhand Gedanken über die Dinge, die Dingheit selbst ist ihm auch solch' ein Prädicat; aber es ist damit noch nicht in sich zurückgefehrt, weiß vom Wesen, nur nicht von sich selbst.

Histelm den ersten förmlichen Grund zur scholastischen Theologie gelegt;" schon vorher aber war dasselbe, nur beschränkter, und nur für einzelne Dogmen vorhanden, wie auch noch bei Anselm. Seine Schristen zeugen von Tiefsinn und Geist; und er erregte die Philosophie der Scholastiser, indem er die Theologie mit der Philosophie verband. Die Theologie des Mittelalters steht so viel höher, als die der neuern Zeit; nie sind Katholisen solche Barbaren gewesen, daß über die ewige Wahrheit nicht erkannt, sie nicht philosophisch gesaßt werden sollte. Dieß ist daß Eine, was dei Anselm herauszuheben ist; daß Andere ist, daß jener höchste Gegensaß von Denken und Sehn in seiner Einheit aufzgesaßt wurde.

#### b. Abälard.

An Anselm schließt sich Peter Abalard an, die Beide vornehmlich dazu beitrugen, die Philosophie in die Theologie einzuführen. Abalard lebte um 1100, von 1079—1142; und ist durch
seine Gelehrsamseit befannt, noch berühmter aber in der empfindsamen Welt durch seine Liebe zu Heloise und seine Schicksale. <sup>1</sup>
Er ist nach Anselm zu großem Ansehen gelangt: und hat die

¹ Tiebemann: Geist b. specul. Philos. Band IV, S. 277; Brucker. Hist. crit. phil, T. III, p. 762.

Lehre der Kirche ebenso behandelt, besonders die Dreieinigkeit auf philosophische Weise zu beweisen gesucht. Er lehrte zu Paris. Wie um jene Zeit Bologna für die Juriften, fo war Paris für bie Theologen der Mittelpunkt der Wiffenschaften; es war der bamalige Sit ber philosophirenden Theologie. Abalard hat bort oft vor Schaaren von taufend Zuhörern vorgetragen. Die theologische Wissenschaft und das Philosophiren darüber war in Frankreich (wie in Italien die Jurisprudeng) ein Saupt-Moment, bas, als für die Entwickelung Frankreichs höchst bedeutend, bisher nur au fehr vernachläffigt ift. Es galt die Borftellung, daß Philofophie und Religion ein und daffelbe seven; was sie an und für fich auch find. Man fam aber bald auf die Diftinction, "baß Manches in der Philosophie wahr und in der Theologie falsch fenn könne;" dieses hat die Kirche geläugnet. Tennemann (Band VIII, Abth. 2, S. 460-461) führt fo aus einem Rescripte des Bischof Stephan an: "Sie fagen, daß dieß mahr fen nach der Philosophie, und nicht nach dem katholischen Glauben; als ob es zwei widersprechende Wahrheiten geben, und in den Aussprüchen der verdammten Seiden eine der Wahrheit der heiligen Schrift widerstreitende Wahrheit vorhanden sehn könne." Indem dann allerdings, burch die 1270 erfolgte Absonderung ber vier Facultäten der Parifer Universität, die Philosophie von der Theologie ausgeschieden wurde, so wurde ihr doch zugleich ver= boten, theologische Glaubensfäte dem Disputiren zu unterwerfen. 1

# 2. Methodische Darstellung des kirchlichen Lehrbe= griffs.

Das Weitere ift die nähere bestimmtere Form, die die schoslaftische Theologie bekommen hat; so entstand setzt in einer zweisten Richtung der scholastischen Philosophie das Hauptbemühen, den Lehrbegriff der christlichen Kirche methodisch zu machen, zusgleich in Verbindung mit allen jenen metaphysischen Gründen.

<sup>1</sup> Tennemann, Band VIII, Abth. 2, S. 457-458.

Diese stellte man nebst ihren Gegengründen bei allen Lehren gegeneinander auf, so daß die Theologie in einem wissenschaftlichen Systeme dargestellt worden ist: während früher der firchliche Unterricht für die allgemeine Bildung der Geistlichen darauf beschränkt war, daß man Glaubenslehren nach einander vortrug, und über jeden Sat aus Augustin namentlich und andern Kirchenvätern Stellen zusammenschrieb.

### a. Petrus Combardus.

Die Männer, die Jenes geleistet haben, waren erstens Petrus aus Novara in der Lombardei, in der Mitte des zwölsten Jahrhunderts, der Urheber dieser Methode; er ist im Jahre 1164 gestorben. Petrus Lombardus stellte ein Ganzes von scholastischer Theologie auf, welches mehrere Jahrhunderte lang die Grundlage des kirchlichen Lehrbegriffs blieb. Er verfaßte so seine quatuor libri sententiarum, daher er auch den Namen Magister sententiarum erhielt: wie jeder scholastische Gelehrte damals ein Prädicat hatte, z. B. Doctor acutus, invincibilis, sententiosus, angelicus u. s. f. Auch Andere bedienten sich dieses Titels für ihre Werfe; so schrieb Robert Pulleyn sententiarum libros octo.

Lombardus sammelte die Hauptbestimmungen der firchlichen Lehre aus Concilien und Kirchenvätern, und fügte dann über bestondere Umstände subtile Fragen hinzu, welche die Schule beschäfstigten, und ein Gegenstand der Disputationen wurden. Er selbst beantwortete zwar diese Fragen, ließ aber dann noch Gegengründe solgen; und seine Antwort läßt die Sache oft problematisch, so daß die Fragen eigentlich nicht entschieden waren. Die Gründe werden also von beiden Seiten aufgezählt; auch die Kirchenväter widerspreschen sich, und für die eine und die andere entgegengesetzte Seite sammelte man so eine Menge Beweisstellen aus ihnen. So entstanden theses, dazu quaestiones, hierzu argumenta, dagegen positiones, und endlich dudia, — je nachdem man die Worte in diesem oder

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Brucker. Hist. crit. phil. T. III, p. 764-768.

jenem Sinne nahm, diefer ober jener Autorität folgen will. Es fam doch Methobe herein.

Ueberhaupt macht diese Mitte bes zwölften Jahrhunderts bie Epoche aus, wo die Scholaftif als gelehrte Theologie allgemeiner wurde. Das Buch bes Lombardus ift im gangen Mittelalter von ben doctores theologiae dogmaticae commentirt worben, welche nun als die öffentlichen Bewahrer der firchlichen Lehre galten, mahrend die Geiftlichfeit die Seelforge hatte. Jene Doctoren hatten große Autorität, hielten Synoben, fritifirten und verdammten biese ober jene Lehren und Bucher als teterisch u. f. f.: auf Synoben, ober als Sorbonne, eine Gefellichaft folder Doctoren an ber Universität zu Paris. Man fann fie für Kirchenversammlungen, für eine Art von Batern in Ansehung bes chriftlichen Lehrbegriffs ansehen. Besonders verwarfen fie die Schriften von Muftifern, wie bes Amalrich und feines Schulers David von Dinanto, die in ihrer Unficht, bem Broflus ahnlich, auf die Einheit zurückgingen. Amalrich, der 1204 als Reper angeklagt wurde, fagte 3. B .: "Gott ift Alles, Gott und Die Creatur find nicht verschieden; in Gott find alle Dinge, Gott ift die Eine allgemeine Substang." David behauptete: "Gott ift Die erfte Materie, und Alles ift Eins ber Materie nach und Gott eben biefe Einheit." Er theilte alle Dinge in brei Rlaffen, Körper, Seelen, ewige immaterielle Substangen ober Beifter: "Das untheilbare Princip ber Seelen ift ber voug, bas ber Beifter Gott. Diese brei Principien find identisch, und baber alle Dinge bem Wefen nach Eins." Seine Bücher wurden verbrannt. 1

# b. Thomas von Aquino.

Der Andere, ber hier ebenfo berühmt ift, als Petrus Combardus, war Thomas Aquinas: aus dem gräflichen Ge-

<sup>1</sup> Tennemann, Banb VIII, Abth. 1, ©. 317, 325; Brucker. Hist. crit. phil. T. III, p. 688; Thomas Aquinas: in IV libros sentent. L. II, Dist. 17, Qu. 1, Art. 1; Alberti Magni: Summa Theol. P. I, Tract. IV, Qu. 20 (Oper. T. XVII, p. 76).

schlechte Aquino im Neapolitanischen auf bem väterlichen Schlosse Roccasicca 1224 geboren. Er trat in den Dominicaner-Orden, und starb 1274 auf einer Reise zu einer Lyoner Kirchenversamm-lung. Er besaß eine sehr außgebreitete Kenntniß der Theologie und des Aristoteles; er hieß auch Doctor angelicus und communis, ein zweiter Augustin. Er war ein Schüler des Albertuß Magnus, schrieb Commentarien über Aristoteles und den Petruß Lombarduß, und versaßte auch selbst eine summa theologiae (d. h. einen Lehrbegriff), die ihm, wie seine übrigen Schriften, das größte Ansehen erwarb, und ein Hauptbuch in der ganzen scholastischen Theologie wurde. Wis sinden sich in diesem Buche zwar logische Förmlichseiten, aber nicht dialestische Spipfindigkeiten, sondern gründliche metaphysische Gedanken, über den ganzen Umfang der Theologie und Philosophie.

Thomas von Aquino hat ebenso Fragen, Antworten und Zweisel hinzugesügt, und den Punkt angegeben, von dem die Auslösung abhängt. Das Hauptgeschäft der scholastischen Theologie hat darin bestanden, die summa des Thomas auszusühren. Die Hauptsache war, die Theologie philosophisch und weiter spstematisch zu machen; Petrus Lombardus und Thomas von Aquino sind in dieser Rücksicht die berühmtesten, und man hat sie bei allen weitern gelehrten Bearbeitungen lange zum Grunde gelegt. Zum Grunde liegen bei Thomas Aristotelische Formen, & B. die des Substantiellen (sorma substantialis), seiner Entelechie (erégreca) analog. Ueber die Ersenntnisslehre sagte er: Die materiellen Dinge bestehen aus Form und Materie; die Seele hat die substantielle Form des Steines in sich.

### c. Johannes Duns Scotus.

In Rücksicht der formellen Ausbildung der philosophischen Theologie ist ein Dritter berühmt, Duns Scotus, Doctor

<sup>1</sup> Tennemann, Band VIII, Abth. 2, S. 550-553; Brucker. 1. 1. p. 802.

<sup>2</sup> Tennemann, Band VIII, Abth. 2, G. 554-561.

subtilis, ein Franciscaner, geboren zu Dunfton in ber Graffchaft Northumberland, ber nach und nach an breißigtaufend Zuhörer hatte. Im Jahre 1304 fam er nach Paris, und 1308 nach Köln, als Doctor ber bafigen neuen Universität. Er wurde mit großer Feierlichkeit empfangen, ftarb jedoch daselbst bald nach feiner Anfunft am Schlagfluß, und foll lebendig begraben worden fenn. Er foll nur 34, nach Andern 43, nach Andern 63 Jahr alt geworden fenn; benn bas Jahr feiner Geburt ift nicht befannt. 1 Er schrieb Commentarien über ben Magister sententiarum, bie ihm ben Ruhm eines sehr scharffinnigen Denkers verschafften: nach ber Ordnung, daß er anfängt mit dem Beweise ber Nothwendigkeit einer übernatürlichen Offenbarung gegen bas bloße Licht ber Ber= nunft. 2 Wegen seines Scharffinns hat man ihn auch ben Deus inter philosophos genannt. Er erhielt ganz ungeheure Lobeser= hebungen. Man fagte von ihm: "Er hat die Philosophie so ausgebilbet, daß er felbft beren Erfinder hatte fenn fonnen, wenn er fie nicht schon vorgefunden hatte; er wußte die Mufterien bes Glaubens fo, daß er fie faft nicht geglaubt hat: Die Bebeimniffe ber Borsehung, als ob er fie durchdrungen: Die Eigen= schaften ber Engel, als ob er felbft ein Engel ware; er schrieb in wenigen Jahren fo Bieles, daß es zu lefen kaum Gin Menfch, es zu verstehen faum irgend Jemand hinreicht." 3

Es scheint nach allen Zeugnissen, daß Scotus der scholastischen Disputirmethode und dem Stoff derselben mit Gründen und Gegengründen in Schlüssen zu ihrem höchsten Gipfel verholsen; seine Manier ist, einer jeden Sentenz eine lange Reihe distinctiones, quaestiones, problemata, solutiones, argumenta pro et contra beigefügt zu haben. Indem er seine Argumentationen in einer eben solchen Reihe auch widerlegte, so siel damit auch wieder

Brucker. Hist. crit. phil. T. III, p. 825-828; Bulaeus: Hist. Univ. Paris. T. IV. p. 970.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Duns Scotus in Magistrum sententiarum. Procemium (Tenne-mann, Band VIII, Abth. 2, S. 706).

<sup>3</sup> Brucker. Hist. crit. phil, T. III, p. 828; et not. aus Sancrutius.

Alles auseinander; daher gilt er dafür, daß er der Urheber der quodlibetanischen Methode gewesen. Die Quodlibeta hiesen Sammlungen vermischter Abhandlungen über einzelne Gegenstände in der gewöhnlichen Manier zu disputiren, die über Alles spricht, aber ohne systematische Ordnung, und ohne daß ein Ganzes ausgeführt und dargestellt wurde; die Anderen schrieben daz gegen summas. Das Latein des Scotus ist sehr barbarisch, aber zur philosophischen Bestimmtheit gut geeignet; er hat eine unendzliche Menge neuer Sähe, Wörter und Zusammensehungen erfunden.

## 3. Befanntichaft mit ben Ariftotelischen Schriften.

Ferner ist eine dritte Richtung zu bemerken, die aus dem äußerlich geschichtlichen Umstand entsprang, daß zu Ende des zwölsten und im dreizehnten Jahrhundert die abendländischen Theologen allgemeiner mit den Aristotelischen Schriften und deren Griechischen und Arabischen Commentatoren in Lateinischen Uebersehmegen aus dem Arabischen befannt wurden, die num auch von ihnen vielsach benutzt, weiter commentirt und argumentirt wurden; und die Berehrung, Bewunderung und das Ansehen des Aristoteles stieg auf's Höchste.

#### a. Alexander von hales.

Zuerst wird diese Befanntschaft mit Aristoteles und den Arabern sichtbar in Alexander von Hales (gest. 1245), dem Doctor irrestragabilis. Der frühere Weg dieser Besanntschaft ist schon oben (S. 119) angezeigt. Bisher war die Besanntschaft mit Aristoteles dürstig, und beschränkte sich, wie wir (S. 121) sahen, viele Jahrhunderte hindurch besonders auf dessen Logist durch Boethius, Augustin und Kasstodor, was sich von der ältesten Zeit her erhalten hat; nur bei Scotus Erigena sahen wir (S. 142—143) eine, wenn gleich ganz vereinzelte Kenntniß des Griechischen. In Spanien unter den Arabern blühten die Wissenschaften sehr, namentlich war die Universität Corduba in Andalussen Mittelpunkt der Ge-

lehrsamseit; viele Abendländer reisten hierher, wie schon der als Gerbert früher so bekannte Pahst Silvester II. als Mönch nach Spanien entstohen war, bei den Arabern zu studiren. ¹ Besonders Arzneiswissenschaft und Alchimie wurden sleißig betrieben. Die christlichen Aerzte studiren dort bei Jüdisch-Arabischen Lehrern. Es sind vornehmlich die Aristotelische Metaphysis und Physis, die damals bekannt wurden; daraus sind Auszüge (summae) versertigt worden. Die Logis und Metaphysis des Aristoteles wurden nun in endlose Unterscheidungen auf das Weiteste ausgesponnen, und in eigenthümliche syllogistische Berstandes-Formen gebracht, die die Grundlage zur Behandlung der Materien vornehmlich ausmachten; wodurch die dialestische Spitzsindigkeit noch sehr vermehrt ward, während das eigentlich Speculative bei Aristoteles im Hintergrund blieb für den Geist der Aeußerlichkeit und damit auch der Unvernunft.

Der Sohenstaufische Kaiser Friedrich II. ließ fodann Artstotelische Bücher aus Konstantinopel fommen, und in's Lateinische übersegen. Anfangs zwar, beim erften Erscheinen ber Ariftotelischen Schriften, machte die Kirche Schwierigkeiten; bas Lefen von feiner Metaphysik und Physik und ben baraus ver= fertigten Summen, fo wie auch der Bortrag barüber murbe verboten in einer Kirchen = Synode zu Paris 1209. Auch fam 1215 der Cardinal Robert Corceo nach Paris, und hielt dafelbft eine Bisitation der Universität: worauf er anordnete, daß ordentliche Vorlefungen über die bialektischen Schriften bes Ariftoteles gehalten würden; doch verbot er das Lesen und die Borträge über die Metaphyfif und Naturphilosophie des Aristoteles, so wie über die daraus verfertigten Auszuge, und über die Lehre ber Reger Dinanto und Amalrich, so wie des Spaniers Mauritius. Papft Gregor in einer an die Universität von Paris 1231 erlaffenen Bulle, ohne ber Metaphysif zu gebenken, verbot die Bücher ber Physif, so lange bis sie geprüft und von allem Berbachte bes

<sup>1</sup> Trithemius: Annal, Hirsaugiens. T. I, p. 135.

Irrthums gereinigt seyn würden. Später aber, 1366, wurde im Gegentheil von zwei Cardinälen verordnet, daß Niemand sollte Magister werden können, wenn er nicht die vorgeschriebenen Büscher des Aristoteles, unter denen auch die Metaphysis und einige der physischen waren, studirt und sich in deren Erklärung fähig bewiesen hätte. <sup>1</sup> Erst viel später jedoch, als überhaupt Griechische Literatur sich wieder verbreitet hatte, ist man mit dem Griechischen Terte der Aristotelischen Schriften mehr bekannt worden.

### b. Albertus Magnus.

Unter benen, die fich durch das Commentiren ber Ariftoteli= ichen Schriften ausgezeichnet haben, ift befonders zu bemerken Albertus Magnus, ber berühmtefte Deutsche Scholaftifer, aus bem abligen Geschlecht von Bollstädt; Magnus ift entweder Familienzuname, ober wegen bes Ruhms gegeben. Er wurde 1193 ober 1205 in Lauingen an der Donau in Schwaben geboren, und ftubirte anfange in Babua, wo fein Stubir-Zimmer noch jest ben Reisenden gezeigt wird. Im Jahre 1221 wurde er Do= minicanermonch, und lebte nachher in Coln als Ordens = Provin= cial in Deutschland; er starb 1280. Es wird von ihm erzählt, er habe sich in seiner Jugend sehr stumpffinnig gezeigt, bis ihm nach einer Legende die Jungfrau Maria in Gefellschaft von brei andern schönen Frauen erschien, ihn zur Philosophie aufmunterte, von feiner Beiftesschwäche befreite, und bas Versprechen gab, daß er die Kirche erleuchten, und seiner Wiffenschaft ungeachtet boch rechtaläubig fterben werbe. So geschah es auch; benn fünf Jahre vor seinem Tode habe er ebenfo schnell alle seine Philosophie wieber vergeffen, und fen dann wirklich in ber Stumpfheit und Dr= thodorie feiner frühern Jahre geftorben. Daher führt man bas

1 Brucker. Hist. crit. phil. T. III, p. 779, 697; Tennemann, Bb. VIII, Abth. 1, S. 353 — 359, und baselbst Anm. 3 (vergl. Jourdain, Gesch. b. Arist. Schristen im Mittelaster, übersetzt von Stahr, S. 165 — 176); Bulaeus: Hist. Univers. Paris. T. III, p. 82, 142; Launoius, De varia Arist. fortuna in Academ. Paris. c. 1X, p. 210.

alte Sprichwort von ihm an: "Albertus ist schnell aus einem Esel ein Philosoph, und aus Einem Philosophen ein Esel geworden." Unter seiner Wissenschaft verstand man dann auch besonders die Zauberei. Denn obwohl es der eigentlichen Scholastis ganz fremd war, diese vielmehr über die Natur vollsommen blind war: bes schäftigte er sich doch mit natürlichen Dingen, und versertigte unster Anderem eine Sprechmaschine, vor der sein Schüler, Thomas von Aquino, erschraf, und nach ihr selbst schlug, weil er darin ein Werf des Teusels sah. Auch daß er Wilhelm von England mitten im Winter in einem blühenden Garten empfangen und bewirthet habe, wird ihm als Zauberei angerechnet, während wir — den Wintergarten bei Faust doch ganz natürlich sinden.

Albert hat fehr viel geschrieben, und wir haben davon noch einundzwanzig Folianten übrig. Er schrieb über den Dionyfius Areopagita, commentirte ben Magister sententiarum, war in Arabern und Rabbinern vorzüglich bewandert, wie in der Kenntniß ber Aristotelischen Werke, obschon er selber kein Griechisch, noch Arabisch verstand. Er schrieb auch über Aristoteles' Physik. Bon ber mangelhaften Kenntniß ber Geschichte ber Philosophie findet fich bei ihm ein merkwürdiges Beispiel. Den Namen Epikureer leitet er (Opera, T. V, p. 530-531) bavon her, baf fie auf ber faulen Saut lägen (ent cutem), ober auch von cura, weil fie fich um viel unnütze Dinge bekümmerten (supercurantes). Die Stoifer ftellt er fich vor, wie unfere Chorschuler; fie fepen, fagt er, Leute gewesen, die Lieder gemacht (facientes cantilenas), und in ben Säulengängen fich herumgetrieben hatten. Denn, bemerft er hierbei fehr gelehrt, die erften Philosophen haben ihre Philofophie in Verfe eingekleibet, und fie bann in ben Sallen abgefungen; daher wurden fie Sallenfteher (Stoici) genannt. Gaffendt ergahlt (Vita Epicuri, I, c. 11, p. 51), als die erften Epifureer habe Albertus Magnus genannt den Hefiodus, Athalius oder Achalius (von bem wir nichts wiffen), Cacina, ober, wie ihn

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Brucker. Hist. cr. phil. T. III, p. 788-798.

Andere nennen, Tetinnus, einen Freund des Cicero, und Isaacus, den Ifraelitischen Philosophen. Wie der dazu kommt, weiß man nun gar nicht. Aus den Stoikern führe Albertus dagegen Speusippus, Plato, Sokrates und Pythagoras an. Diese Anekdoten geben uns ein Bild des Zustandes der Bildung der damaligen Zeik.

# 4. Gegenfat von Realismus und Nominalismus.

Ein Viertes, was anzuführen ist, ist ein Hauptgesichtspunkt, der das Mittelalter interessirt hat: die eigenthümliche philosophische Frage, die in dem Streit der Realisten und Nominatisten enthalten war, und sich nahe zu durch alle Zeiten der Scholastis hindurchzog. Was nun diesen Streit im Allgemeinen betrisst, so bezieht er sich auf den metaphysischen Gegensatz des Allgemeinen und des Individuellen; er beschäftigt die scholastische Philosophie mehrere Jahrhunderte, und macht ihr große Ehre. Man unterscheidet ältere und neuere Nominalisten und Realisten, doch ist die Geschichte der Realisten und Nominalisten sonst sehr dunkel; und wir wissen mehr übers Theologische, als über diese Seite.

#### a. Roscelin.

Der Ursprung bes Streites steigt bis in das elste Jahrhunsbert zurück, Roscelin ist der älteste Nominalist; und der berühmte Abälard, obgleich er schon als Gegner des Roscelin auftritt, ist doch selbst noch Rominalist. Roscelin schrieb auch gegen die Dreieinigkeit, und wurde 1092 auf einer Kirchenversammlung von Soissons wegen Keherei verdammt; doch hatte er noch wenig Einsluß.

Es handelt sich um das Allgemeine überhaupt (universale) oder die Sattung, das Wesen der Dinge; was bei Plato Idee

<sup>1</sup> Anselmus: De fide trinitatis, c. 2-3; Epist. XLI, l. 11; Tennemann, Band VIII, Abth. 1, S. 158.

genannt wurde, g. B., bas Genn, die Menschheit, bas Thier. Die Nachfolger Plato's behaupteten bas Sehn diefer Allgemeinen; man vereinzelte dieses, und so sollte 3. B. die Tischigkeit auch real fenn (f. oben Th. II, S. 174-175). Wir machen uns Borftelfungen von einem Dinge, fagen "es ift blau;" biefes tft ein All= gemeines. Der Streit ift nun diefer, ob folche Allgemeinheiten etwas Reales an und für sich selbst sepen außer bem benkenben Subjecte, und unabhängig von bem einzelnen eriftirenden Dinge: fo daß fie in den einzelnen Dingen von der Individualität des Dinges und gegeneinander felbifftandig eriftiren; oder ob das Allgemeine nur nominal feb, nur in ber subjectiven Borftellung, ein Bedanfending. Diejenigen, welche behaupteten, daß die Univerfalien außerhalb des denkenden Subjects unterschieden vom einzelnen Dinge ein eriftirendes Reales feven, bas Wefen ber Dinge allein die Idee fen, hießen Realiften, - hier in gang entgegengefestem Sinne gegen bas, was heutiges Tags Realismus heißt. Dieser Ausbrud hat bei uns nämlich ben Inhalt, daß die Dinge, wie fie unmittelbar find, eine wirkliche Eriftenz haben; und ber Ibealismus fieht bem entgegen, indem man fpater biejenige Philosophie so nannte, welche ben Ibeen allein Realität zuschreibt, bagegen behauptet, daß die Dinge, wie fie in ber Einzelnheit er= scheinen, nicht ein Wahrhaftes find. Der Realismus ber Scholaftifer behamptete ebenso, daß das Allgemeine ein Selbstständiges, Fürsichsenendes, Eristirendes fen; benn die Ideen find nicht ber Berftörung unterworfen, wie die naturlichen Dinge, also unveranberlich, und allein ein mahres Senn. Wogegen die Anderen, die Nominaliften ober Formaliften, behaupteten, wenn man Gattungen, das Universale bilbe, fo seben dieß mur Namen, Formel= les, Borftellungen für uns, die wir machen, eine fubjective Berallgemeinerung, ein Product des benfenden Geiftes; nur bas Individuelle fen das Reale.

Dieß ist nun der Gegenstand der Frage; sie ist von großem Interesse, und beruht auf einem viel höhern Gegensaße, als die Alten gefannt haben. Roscelin legte die allgemeinen Begriffe bloß in bas Bedürfniß der Sprache. Er behauptete, die Ideen ober Univerfalien, wie Seyn, Leben, Bermunft, sepen felbst nichts, als bloße abstracte Begriffe ober Gattungenamen, die als folche an und für fich feine eigenthumliche allgemeine Realität haben: bas Sepende, Lebendige fen nur im Individuum. Gegen biese Behauptung werden Grunde vorgebracht, woraus man erfieht, daß es häufig bis in's höchst Lächerliche geht, wie die christliche Welt zum Grunde gelegt wurde. Abalard wirft nämlich bem Roscelin vor, er behaupte, fein Ding habe Theile, nur die Wörter, welche bie Dinge bezeichnen, feben theilbar. Abalard folgerte, bag nach Roscelin Chriftus nicht einen wirklichen Theil bes gebratenen Fisches, fondern nur einen Theil des Worts "gebratener Fisch" - ich weiß nicht wo - verzehrt habe, da es nach ihm in Wahr= heit keinen Theil gebe; welche Auslegung doch ungereimt und höchst frevelhaft sehn wurde. 1 Wir raisonniren aus dem gesun= den Menschenverstande nicht viel beffer.

### b. Walther von Montagne.

Walther von Montagne († 1174) ging auf Bereinigung des Einzelnen und Allgemeinen: Das Allgemeine muß individuell sehn, die Universalien müssen mit den Individuen dem Wesen nach vereinigt sehn. <sup>2</sup> Später waren die beiden Partheien als Thomisten, vom Dominicaner Thomas von Aquino, und Scotisten, vom Franciscaner Johann Duns Scotus, berühmt. Doch erlitt die Bestimmung, ob die allgemeinen Begriffe Realität haben und inwiesern, sehr mannigsaltige Modificationen und Schattirungen, so wie die Partheien sehr verschiedene Namen

<sup>1</sup> Rirner: Handbuch der Geschichte ber Philos, Band II, S. 26 (erste Ausgabe); Anselmus: De fide trinitatis, c. 2; Buhle: Lehrbuch d. Geschichte d. Philosoph. Theil V, S. 184; Abaelard. Epist. XXI; Tennemann, Bb. VIII, Abtheil. 1, S. 162—163.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tennemann, Band VIII, Abth. 1, S. 339; Joh. Sarisberiensis: Metalogicus, L. II, c. 17.

erhielten. Während ber craffe Nominalismus also bie allgemeinen Begriffe fur bloge Namen erflarte, Die nur in ber Sprache Realität haben, und allein ben Individuen Realität zuschrieb, ber Realismus umgefehrt allein ben Universalien Realität gab, bas die individuellen Dinge Unterscheidende aber nur als ein Accidenz oder eine reine Differeng anfah (ohne daß beide Meinun= gen recht von bem Einen gum Andern fommen): fo waren unter ben Scholaftifern, welche ben richtigen Gedanten faßten, bag bie Einschränfung bes Allgemeinen und zwar bes Allgemeinsten, bes Senns, ber Entität, - die Individuation eine Regation ift. Andere fagten, daß dieß Einschränkende felbft etwas Positives fen, aber nicht burch eine Zusammensehung eins mit bem Allgemeinen fen: fondern in einer metaphysischen Verbindung mit ihm stehe, b. h. einer folchen, wie ber Gebanke fich mit dem Gebanken verbindet. Wohin auch dieß gehört, daß das Individuelle nur ein deutlicherer Ausbruck beffen fen, was ichon im allgemeinen Begriffe ent= halten ift: fo daß die Begriffe, ungeachtet ihrer Theilung und an ihnen gesetten Differenz, boch einfach bleiben: übrigens fen Senn, Entität schlechthin ein Begriff. 1

Thomas, welcher Realist war, setzte die allgemeine Idee als unbestimmt, die Individuation in der bezeichneten Materie (materia signata), d. h. der Materie in ihren Dimensionen oder Bestimmungen: das Ur=Princip sey die allgemeine Idee, die Form könne als actus purus, wie bei Aristoteles, für sich seyn; die Identität von Materie und Form, die Formen der Materie als solcher seyen entsernter vom Ur=Princip, — die denkenden Substanzen dagegen bloße Formen. Dem Scotus aber ist das Allgemeine vielmehr das individuelle Eins, eins könne auch im Andern vorkommen; er behauptete also das Princip der Indivis

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tiebemann: Geist d. specul. Philos. Band V, S. 401-402; Suarez: Disputationes metaphysicae, Disp. I, Sectio 6.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tiebemann, a. a. D. Band IV, S. 490 — 491; Thomas Aquinas: De ente et essent. c. 3 et 5.

buation, und das Allgemeine als formell. Die unbestimmte Materie werde durch einen inneren positiven Zusaß individuell; das Wesen der Dinge seven ihre substantiellen Formen. Occam stellt die Ansicht des Scotus also dar: "In der außer der Seele sevenden Sache eristirt dieselbe Natur realiter mit der zu einem bestimmten Individuum einschränkenden (contrahente) Disserenz, nur sormal unterschieden und an sich weder allgemein noch individuell, sondern unwollständig allgemein in der Sache und vollständig allgemein im Berstande." Scotus hat viel darüber sich den Kops zerbrochen. Die Formalisten gestanden den Universalien nur die ideale Realität in dem beschauenden göttlichen und menschlichen Berstande zu. So sehen wir, wie nahe damit zusammenhängt der Gedanke, den wir bei den Scholastisern erst sinden, nämlich sogenannte Beweise vom Dasenn Gottes zu suschen und zu geben (s. oben, S. 146—151).

#### c. William Occam.

Der Gegensatz zwischen Ibealisten und Realisten ist zwar schon früh ausgesommen, aber erst später wieder nach Abälard zur Tagesordnung gebracht, und mit allgemeinem Interesse ausgebildet, besonders durch den Franciscaner Wilhelm Occam, aus dem Dorfe Occam in der Grafschaft Surren in England, mit dem Beinamen Doctor invincibilis, dessen Blüthe in den Ansang des vierzehnten Jahrhunderts fällt; sein Geburtsjahr ist nicht bestannt. Er ist höchst berühmt durch die Gewandheit, die logischen Wassen zu handhaben: scharssinnig in Unterscheidungen: fruchtbar, Gründe und Gegengründe zu ersinden u. s. f. Docam war ein Hauptwersechter des Nominalismus, der bisher nur einzelne Freunde, wie Roscelin und Abälard, gehabt hatte; seine zahlreichen Answie Roscelin und Abälard, gehabt hatte; seine zahlreichen Answie konscheilt wird der den Answieder des Roscelin und Abälard, gehabt hatte; seine zahlreichen Answieder

<sup>1</sup> Tiebemann: Geist d. spec. Philos. Bb. IV, S. 609—613; Scotus: in Magistrum sententiar. L. II, Dist. 3, Qu. 1—6; Occam: in libr. I. sentent. Dist. II, Quaest. 6 (Tennemann Bb. VIII, Abthl. 2, S. 852—853).

<sup>2</sup> Rirner: Sandbuch ber Geschichte ber Philos. Band II, G. 110.

hänger hießen Occamisten und waren Franciscaner, während die Dominicaner ben Namen ber Thomiften behielten. Der Streit zwischen Nominalisten und Realisten entbrannte auf bas Heftigste, und wurde auf das Aeußerste getrieben; fo daß man noch ein Katheber zeigt, bas von dem Plate bes Opponenten burch eine Bretterwand geschieden war, damit sich die Disputirenden nicht in die Haare gerathen möchten. Von nun an wurde die Theologie in zwei Gestalten gelehrt (theologia scholastica secundum utramque partem). Auch schlich sich durch die innerlichen Kriege Franfreichs die Politik in das Berhältniß der Orden ein, und bieß erhöhte die Wichtigkeit des Streits, in den die Eifersucht die Bartheien rif. Occam und fein Orden hat die Ansprüche ber Kürften, g. B. bes Königs von Frankreich und bes Kaifers von Deutschland Ludwig von Baiern, 1322 auf einem Convente feines Ordens und fonft, gegen die Anmagungen des Papftes auf bas Stärkfte vertheibigt. Wilhelm fagte unter Anderem jum Raifer: "Bertheidige Du mich mit bem Schwerdte, so werde ich Dich mit ber Feber vertheidigen." Berbote ber Barifer Univerfitat, papftliche Bullen wurden gegen Occam erlaffen. Die Barifer Universität verbot, die Lehre des Occam vorzutragen, und ben Occam zu citiren. Namentlich wurde 1340 verboten: "Rein Behrer foll fich erfühnen, einen befannten Sat eines Schriftftellers, über ben er lieft, schlechthin ober bem Sprachgebrauch nach für falsch zu erklären; sondern ihn entweder zugeben oder ben wahren und falfchen Sinn unterscheiben, weil fonft die gefährliche Folge zu beforgen, daß die Wahrheiten der Bibel auf gleiche Weife verworfen würden. Rein Lehrer foll behaupten, daß fein Sat zu unterscheiben ober näher zu bestimmen ware." Decam wurde 1328 in den Bann gethan, und ftarb 1343 zu München.

Occam fragt in einer Schrift (in libr. I. Sentent. Dist. II,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Brucker. Hist. crit. phil. T. III, p. 846—848, 911—912; Tennemann, Bb. VIII, Abth. 2, S. 903, 944—945, 925, 939—940; Bulaeus: Hist. Univers. Paris., T. IV, p. 257, 265.

Quaest. 4), "ob was unmittelbar und zunächst durch das Allge= meine und Gleichnamige bezeichnet wird, eine mabre Sache außer ber Seele, ein ben Dingen, benen es gemeinschaftlich und gleichnamig ift, Innerliches und Effentiales ift, und boch realiter von ihnen unterschieden." Diese Bestimmung der Realisten wird naher von Occam fo angegeben : "Ueber biefe Frage ift die Gine Mei= nung, daß jegliches gleichnamige Allgemeine eine realiter außer ber Seele eriftirende Sache ift im Jeglichen und Einzelnen, und baß bas Senn (essentia) eines jeglichen Einzelnen real unterschieden ift von jedem Einzelnen" (von seiner Individualität) und von jedem Allgemeinen; fo daß der allgemeine Mensch eine wahre Sache ift außer ber Seele, Die realiter in jeglichem Men= schen eriftirt, unterschieden von jeglichem Menschen, vom allge= meinen Lebendigen und von der allgemeinen Substanz, und jo von allen Gattungen und Arten, sowohl ben subalternen als ben nicht subalternen." Das gleichnamige Allgemeine ift also biernach nicht mit bem Gelbft, bem letten Bunkt ber Gubjectivität ibentisch. "So viel allgemeine Prabicabilien es vom einzel= nen Dinge giebt" - 3. B. Menschheit, Bernunft, Genn, Leben, Qualitat u. f. w. -, "fo viele real verschiedene Sachen find barin, beren jede realiter von der andern, und von jenem Einzelnen unterschieden ift; und alle jene Sachen werden in fich feineswegs vervielfacht, so fehr auch die Einzelnen vervielfältigt werden, die in jedem Individuum berfelben Art find." Das ift die hartefte Borftellung der Selbftftandigfeit und Absonderung jeder allgemei= nen Bestimmung zu einer Sache. Decam widerlegt bieß, indem er fagt: "Keine Sache, die ber Zahl nach Gine ift, fann, ohne baß fie verändert oder vervielfältigt wird, in mehrern Subjecten ober Individuen fenn. Die Wiffenschaft bezieht fich immer nur auf Sabe über bas, was gewußt wird; es ift also gleichgültig, ob die Glieder ber Gabe gewußte Dinge außer ber Geele, ober nur in der Seele find; und barum ift es nicht nothig, um ber Wissenschaft willen, allgemeine von den einzelnen real unterschies dene Dinge anzunehmen."

Occam ftellt ferner jener erften Meinung andere entgegen, ent= scheibet sich nicht gerade, boch bringt er ebendaselbst (Quaest. 8) am Meiften für bie Meinung vor, "baß bas Allgemeine nicht etwas Reales ift, bas für fich sepende Subjectivität (esse subiectivum) weber in ber Seele, noch im Dinge habe. Es ift ein Gebilbetes, bas aber boch objective Realität (esse objectivum) in ber Seele hat, während Die außere Sache biese objective Realität als für sich sependes Subject (in esse subjectivo) hat. Dieß geht auf folgende Beife gu. Der Berftand, ber eine Sache außerhalb ber Seele wahrnimmt, bilbet fich eine ähnliche Sache im Geifte nach: fo daß, wenn er productive Rraft hatte, er fie, wie ein Kunftler, als numerisches Eins von der frühern unterschieden in einem an und für sich sependen Subjecte heraussehen wurde. Wem bas nicht gefällt, bag biefe Borftellung gemacht genannt werbe: fo fann man fagen, die Borftellung und jeber allgemeine Gattungsbegriff fen eine im Geifte fubjectiv eriftirende Qualität, welche ihrer Natur nach das Zeichen eines Dinges außerhalb ber Seele ift, wie bas Wort ein Zeichen ber Sache, welches ber Bezeichnende willführlich erfindet." Tennemann fagt (Bb. VIII, Abth. 2, S. 864): "Eine Folge von biefer Theorie war, daß das Princip der Individuation, welches ben Scholafti= fern so viel zu schaffen gemacht hatte, als unnöthig ganz auf die Seite geschoben wurde." So ift in ber That die Hauptfrage bei ben Scholaftifern bie Beftimmung bes Allgemeinen; und biefe für sich höchst wichtig und bezeichnend für die Bildung ber neuern Welt. Das Allgemeine ift das Eine, aber nicht abstract, sondern vorgestellt, gedacht als Alles in fich befaffend. Bei Aristoteles war bas Allgemeine im Urtheil bas Pradicat ber Dinge, im Schluß ber terminus major. Bei Plotin, besonders bei Proflus, ift bas Eine noch unmittheilbar, und wird nur aus seinen Ordnungen erkannt. Weil die driftliche Religion aber Die offen=

bare ift, so ist Gott damit einerseits nicht mehr das Unnahbare, Unmittheilbare, ein Verschlossenes: sondern eben die verschiedenen Stusen des Hervorgangs aus ihm sind selbst seine Manisestation, das Dreieinige also das Offenbare; so daß nicht die Triaden und das Eine unterschieden sind, sondern eben diese drei Personen in Gott selbst Gott und Einer sind, d. h. für Anderes sepend, in sich relativ. Der Vater, der Israelitische Gott, ist dies Eine; das Moment des Sohnes und Geistes ist das Allerhöchste in geistiger und leiblicher Gegenwart, jenes in der Gemeinde, dieses in der Natur. Bei den Neuplatonisern ist das Allgemeine dagegen nur das Frühere, daß dann bloß herausgeht; bei Plato und Aristoteles ist es mehr das Ganze, das All, das Allesins.

#### d. Buridan.

Buridan, ein Nominalist, neigt auf die Seite der Deterministen, daß der Wille durch die Umstände bestimmt würde. Gegen ihn wird der Esel angeführt, der zwischen zwei gleichen Bündeln Heu umsommen müßte. — Ludwig XI. ließ 1473 die Bücher der Nominalisten wegnehmen, und an Ketten legen; im Jahre 1481 wurden sie sedoch wieder losgelassen. In der theologischen und philosophischen Facultät sollte Aristoteles, seine Ausleger Averroes, Albertus Magnus, Thomas von Aquino erklärt und studirt werden.

# 5. Formelle Dialettit.

Das bialektische Interesse ist auf's Höchste getrieben worben; doch wurde es ganz formeller Natur, und das ist der fünste Punkt. Hierher gehört zunächst die in's Unendliche gehende Ersindung von terminis technicis. Dann war diese sormelle Dialektik sehr ersinderisch, sich Gegenskände, Probleme und Fragen, die ohne alles religiöse und philosophische Interesse

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Tennemann, Bb. VIII, Abth. 2, S. 914—919, 945—947; Bulaeus: Hist. Univ. Paris. T. V, p. 706, 739—740.

waren, für ihre Behandlungsweise zu creiren. Das Lette aber, was in dieser Rudficht von ben Scholaftifern zu bemerken ift, ist biefes, bag sie nicht nur in ben firchlichen Lehrbegriff alle möglichen formellen Berhältniffe bes Berftandes hineingebracht haben: sondern daß auch biefer an fich intelligible Gegenstand, bie intellectuellen Borftellungen und religiofen Ibeen, als unmittelbar sinnlich wirklich bargestellt, in die Aeußerlichkeit gang sinnlicher Berhältniffe heruntergezogen und nach diefen methodisch betrachtet wurden. Ursprünglich lag freilich bas Geiftige jum Grunde; aber die Aeußerlichkeit, in der es zunächst aufgefaßt ift, hat bas Geiftige zugleich zu etwas vollfommen Ungeiftigem gemacht. Man fann baher fagen, daß fie ben firchlichen Lehrbegriff einerseits tief behandelt: andererseits, daß fie ihn burch gang ungeeignete außerliche Berhaltniffe verweltlicht haben; fo baß hier ber schlechtefte Sinn der Weltlichfeit, ben es giebt, vorhanden ift. Denn ber firchliche Lehrbegriff enthält für fich in ber geschichtlichen Geftaltung ber chriftlichen Religion eine Menge von Borstellungen in ber Beife einer äußerlichen Bestimmung, Die mit bem Geiftigen zwar zusammenhangen, aber in finnliche Berhältniffe hinüberstreifen. Werben biese Berhältniffe nun ausgespon= nen, fo entfteben eine Menge Gegenfage, Contrafte, Biberfprüche, bie für uns auch nicht bas geringfte Intereffe haben. Diefe Seite haben die Scholaftifer aufgefaßt, und mit endlicher Dialektif behandelt; von diefer Seite hat man fich späterhin unend= lich luftig über die Scholaftifer gemacht. Hiervon will ich einige Beispiele geben.

# a. Inlian Erzbischof von Toledo.

So suchte Julian, Erzbischof zu Toledo, mit dem größesten Ernste, als hinge davon das Heil des Menschengeschlechts ab, Fragen zu beantworten, die eine absurde Boraussezung enthalten; er verfällt dabei in keine geringere Mikrologie, als wenn die Philologen Untersuchungen über die Griechischen Accente, Mes

tra und Abtheilungen ber Verse anstellen. Es fommt 3. B. eine folche Frage vor über die Gestorbenen. Es ist kirchliche Lehre, daß der Mensch auferstehen wird; sest man nun hinzu, daß er mit bem Leibe wird bekleibet werben, so tritt man bamit in bie finnliche Sphäre. Untersuchungen, Die bei biefer Frage vorkommen, find folgende gewesen: "In welchem Alter werden die Berftorbenen auferstehen? Als Kinder, Junglinge, Manner ober Greise? In welcher Geftalt? Mit was für einer Leibes-Conftitution? Werben die Ketten wieder fett, die Mageren wieder mager werden? Wird in jenem Leben ber Geschlechtsunterschied fort dauern? Werden die Auferstandenen Alles, was sie hier an Nägeln und haaren verloren, wieder befommen?" 1 Go wurde vorzüglich ein Unterschied gemacht zwischen bem eigentlichen Lehrbegriff, ber indisputabel war, und ben verschiedenen Seiten ber überfinnlichen Welt, die bemselben angehängt waren. Diese wurben, wenn auch oft nur temporär, als vom Lehrbegriff ber Kirche freigelaffen betrachtet. Denn ber Lehrbegriff war nicht so bestimmt, daß nicht aus Kirchenvätern Alles zu beweisen gewesen wäre, bis ein Concilium ober eine particulare Synobe entschied. Auch über die Beweife, die vom Inhalt des Lehrbegriffs gegeben wur= ben, konnte man streiten; und außerdem wurde eben noch eine Menge von Inhalt aufgefaßt, der disputabel war, über den fich freilich nicht die edlen Männer, die als Doctores und Schrift= fteller befannt find, in endlichen Syllogismen und Formen aus= gelaffen haben, die in eine ganz leere formelle Disputir = Sucht ausarteten. Die scholaftische Philosophie ift so das gerade Gegentheil von empirischer Verstandeswiffenschaft, in der die Reugierbe zu Sause ift, welche ohne Beziehung auf ben Begriff bloß Thatsachen nachgeht.

<sup>1</sup> Tennemann, Band VIII, Abtheil. 1, S. 61; Cramer: Fortsehung von Bossuet, Th. V, Bb. 2, S. 88.

### b. Pafcafius Radbertus.

Gegen 840 kam ferner auch die Streitfrage über die Geburt Jesu, ob sie natürlich oder übernatürlich gewesen sep, in Anregung, und veranlaßte einen langen Streit. Paschasius Radebertus schrieb zwei Bände: De partu beatae virginis; und es ist viel darüber geschrieben und disputirt worden. Man hat da sogar von einem Accoucheur gesprochen, und dieß behandelt; und es sind viel Fragen ausgeworsen worden, woran wir mit Schicklichkeit nicht einmal denken können.

Gottes Weisheit, Allmacht, Vorhersehen und Vorherbestimmen führten ebenso zu einer Menge Gegensäße in abstracten, abgeschmackten, localen und kleinlichen Bestimmungen, die Gott nichts angehen. Bei Petrus Lombardus, wo von der Dreieinigsteit, Schöpfung, dem Fall, von den Engeln, Ordnungen und Klassen derselben gehandelt wird, sinden sich auch solche Fragen, wie: "Ob ein Vorhersehen und Vorherbestimmen Gottes möglich gewesen wäre, wenn keine Geschöpfe gewesen wären? Wo war Gott vor der Schöpfung?" Thomas von Straßburg antwortete:

Tunc ubi nunc, in se, quoniam sibi sufficit ipse.2

Lombardus fragt ferner: "Db Gott Mehreres wissen kann, als er weiß?" als ob noch Möglichkeit von Wirklichkeit unterschieden bliebe. "Db Gott alle Zeit Alles könne, was er gekonnt habe? Wo die Engel nach ihrer Schöpfung gewesen? Ob die Engel immer gewesen?" Ebenso kommen sonst noch eine Menge Fragen über die Engel vor. "In welchem Alter ist Adam erschaffen worden? Warum ist Eva aus der Rippe, und nicht aus einem andern Theile des Mannes genommen worden? Warum während des Schlass, und nicht im wachenden Zustande des Menschen? Warum haben sich die ersten Menschen im Paradies

¹ Хеппетапп, а. а. D. S. 61; Bulaeus: Hist. Univ. Paris. Т. I, p. 169.

<sup>2</sup> Rirner: Sanbb. b. Gesch. b. Phil. Band II, S. 153.

nicht begattet? Wie sich die Menschen würden fortgepflanzt haben, wenn sie nicht gesündigt hätten? Ob im Paradies die Kinder mit vollkommen ausgewachsenen Gliedern und mit dem vollen Gebrauch der Sinne würden geboren worden sehn? Warum der Sohn und nicht der Vater oder der heilige Geist Mensch geworden sehen?" Eben dieß ist der Begriff des Sohnes. "Db Gott den Menschen nicht auch in dem weiblichen Geschlechte habe annehmen können?"

Noch mehr folder quaestiones find von benen hinzugefügt, bie biefe Dialeftif verspotteten, g. B. Grasmus in feinem Encomium moriae: "Db in Chriftus mehrere Sohnschaften (filiationes) fenn fonnten? Db ber Sat möglich: Saßt Gott ber Bater ben Sohn? Db Gott auch hatte als Weib fuppositirt werden können? Db in den Teufel fahren? Db er nicht auch in Efels = ober Kurbisgeftalt hatte erscheinen fonnen? Auf welche Beise ber Kurbis gepredigt haben murde? Bunder gethan? Bie gefreuzigt worben fenn?"2 - So wurden Bufammenftellungen und Unterscheidungen von Berftandesbeftimmungen ohne allen Sinn und Gebanken gemacht. Die Hauptsache ift, daß die Scholaftifer wie Barbaren göttliche Dinge nahmen, fie unter die finnlichen Bestimmungen und Berhältniffe brachten. Gine völlige finnliche Festigfeit, und biefe gang außerlichen Formen ber Ginnlofigfeit haben fie fo in dieß rein Geiftige gebracht, und es bamit verweltlicht: wie Sans Sachs die gottliche Geschichte vernurnbergert. Es liegt in folchen Darftellungen, wie in ber Bibel vom Born Gottes, ber Schöpfungsgeschichte Gottes, baß Gott dieß und jenes gethan, etwas Menschliches und Derbes; Gott ift allerdings nicht fo fremd zu nehmen, nicht das Unnahbare: sondern es ift einen Muth, ein Berg gegen ihn zu haben. Ein Anderes aber ift es, ihn in bas Gebiet bes Gebankens zu ziehen, und Ernft mit feiner Erfenntniß zu machen. Das Entgegengesette hiervon

<sup>1</sup> Tennemann, Band VIII, Abth. 1, S. 236—237.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Brucker. Hist. crit. phil. T. III, p. 878.

ift, argumenta pro und contra vorzubringen; denn sie entscheisten nicht, helsen nichts: ebenso wenig als Boraussepungen, die nur sinnliche und endsiche Bestimmungen, also unendsiche Unterscheidungen sind. Diese Verstandesbarbarei ist ganz vernunftlos; es sah so aus, wie wenn man Schweinen ein goldenes Halsband angethan. Das Sine ist die Idee der christlichen Religion, und dazu die Philosophie des edlen Aristoteles; Beides konnte nicht ärger in den Koth gezogen werden, so weit hatten die Christen ihre geistige Idee heruntergebracht.

## 6. Myftiter.

Hiermit find nun die Saupt-Momente angegeben, Die bei ber scholaftischen Philosophie in Betracht kommen. In Rücksicht auf dieß Sineinbringen von Berftandesunterschieden und finnlichen Berhältniffen in das, was an und für fich feiner Natur nach Beiftiges, Abfolutes und Unendliches ift, muß bemerkt werben, daß biefer Sucht nach Verendlichung aber auch einzelne eble Getfter gegenüberftanden: als folche muffen hier fechstens noch die vielen großen Scholaftifer herausgehoben werben, die man My= ftifer genannt hat; benn obgleich fie von ben eigentlichen firchlichen Scholaftifern zu unterscheiben find, so haben sie boch beren Richtung auf mancherlei Weise fortgesett, und find damit verflochten. Diese haben weniger Antheil an diesem Disputiren und Beweisen genommen, und fich in Ansehung ber Kirchenlehre und ber philosophischen Betrachtung rein erhalten. Es find zum Theil fromme, geiftreiche Manner gewesen, Die bas Philosophiren in ber Weise ber Neuplatonischen Philosophie fortgesett haben: wie früher Scotus Erigena. Bei folden findet man achtes Philosophiren, was man auch Mufticismus nennt; es geht bis zur Innigfeit fort, und hat mit bem Spinozismus die größte Aehnlichfeit. Sie haben auch die Moralität, Religiostät aus mahrhaften Empfindungen geschöpft, und Betrachtungen, Vorschriften u. f. f. in diesem Sinne gegeben. All I lide des walt restorat

#### a. Johann Charlier.

Johann Charlier, gewöhnlicher von Jerson oder Gerfon, wurde 1363 geboren; er schrieb eine theologia mystica.

#### b. Kaimund von Sabunde.

Ebenso hat Raimund von Sabunde oder Sabeyde, ein Spanier im funfzehnten Jahrhundert, Professor zu Toulouse um 1437, in seiner theologia naturalis, welche er in einem speculativen Geiste aussasse, über die Natur der Dinge, über die Offenbarung Gottes in der Natur und in der Geschichte des Gottmenschen geschrieben. Er suchte das Senn, die Dreieinigkeit, die Zeugung, das Leben und die Ofsenbarung Gottes in der Natur und in der Geschichte des Gottmenschen den Ungläubigen aus der Bermunft zu erweisen. Aus der Betrachtung der Natur sommt er auf Gott; ebenso ist Moralität aus dem Innern geschöpft. Diese reinere und einsachere Weise ist dann jener gegenüber zu stellen, um den scholastischen Theologen auch Gerechtigkeit wiederschien zu lassen.

## c. Roger Baco.

Noger Baco bearbeitete besonders Physik, blieb aber ohne Wirkung; er ersand das Schiespulver, die Spiegel, Ferngläser, und starb 1294.

#### d. Raimund Cullus.

Raimund Lullus, Doctor illuminatus, hat sich sehr berühmt gemacht, besonders durch die Kunst des Denkens, die er aufstellte, und ars magna nannte. Er wurde 1234 zu Majorca

<sup>1</sup> Tennemann, Band VIII, Abth. 2, S. 955-956.

<sup>2</sup> Mirner: Sanbluch b. Geschichte b. Philos. Band II, S. 157; Tennemann, Band VIII, Abth. 2, S. 964 fig.; Tiedemann; Geist b. spec. Phil. Band V, S. 290 fig.

<sup>3</sup> Tennemann, a. a. D. S. 824-829.

geboren, und ift eine von den ercentrischen, gahrenden Raturen, die fich in Allem herumwerfen. Er hatte Hang zur Alchemie und großen Enthusiasmus für die Wiffenschaften überhaupt, wie eine feurige unruhige Einbildungsfraft. In feiner Jugend lebte er ausschweifend, schwärmte früh in Bergnügungen herum; bann zog er sich in eine Einode zurud, und hatte bort viele Bistonen von Jesus. Dabei wurde in seiner heftigen Natur der Trieb ausgebildet, ber Berbreitung ber chriftlichen Seligkeit unter ben Muhamedanern in Affien und Africa fein Leben zu weihen; er lernte zu biefem Bekehrungswerk Arabisch, bereifte Europa und Aften, suchte um Unterftützung beim Bapft und allen Königen Europa's nach, ohne barum die Beschäftigung mit seiner Kunft aufzugeben. Er wurde verfolgt, bulbete viele Mühfeligkeiten, Abentheuer, Todesgefahren, Gefangenschaften, Mißhandlungen. In Paris hat er lange gelebt am Anfange bes vierzehnten Jahr= hunderts, und verfertigte bei vierhundert Schriften. Rach einem höchst unruhigen Leben starb er, als Seiliger und Marthrer verehrt, 1315 an den Folgen von Mißhandlungen, welche er in Africa erlitten hatte. 1

Näher war nun das hauptbestreben ber Kunft biefes Mannes eine Aufzählung und Anordnung aller Begriffsbestimmun= gen, wohinein alle Gegenstäude fallen, ber reinen Rategorien, banach fie bestimmt werben fonnen, um von jedem Gegenftand leicht die auf ihn anzuwendenden Begriffe angeben zu können. Lullus ift so sustematisch, wird aber dabei zugleich mechanisch. Er hat ein Tableau in Rreisen gemacht, benen Dreiecke eingezeichnet maren, wo hindurch die Rreise geben. In diesen Kreisen hat er die Begriffsbestimmungen geordnet, und sie vollständig aufzutragen versucht; von diesen Kreisen war ein Theil unbeweglich, ein anderer beweglich. Er beschrieb nämlich sechs Kreise, beren zwei die Subjecte, drei die Brädicate, und der außerste die möglichen

<sup>&#</sup>x27; Rirner: Lehrbuch b. Gefch. b. Philof. Band II, G. 126; Tennemann, Band VIII, Abth. 2, S. 829-833.

Fragen angiebt. Bon jeder Rlaffe hat er neun Bestimmungen gehabt, zu beren Bezeichnung er neun Buchstaben BCDEFGHIK wählte. So hat er erftens neun absolute Brädicate um die Tafel geschrieben: Gute, Größe, Dauer, Macht, Weisheit, Wollen, Tugend, Wahrheit, Herrlichkeit; bann neun relative Pradicate: Berschiedenheit, Ginhelligkeit, Entgegensetzung, Anfang, Mitte, Ende, Größerfenn, Gleichsenn, Kleinersenn; brittens die Fragen: Db? Was? Wovon? Warum? Wie groß? Von welcher Beschaffenheit? Wann? Wo? Wie und womit? von benen die neunte zwei Bestimmungen enthält; viertens neun Substanzen (esse), als: Gott (divinum), Engel (angelicum), Simmel (coeleste), Mensch (humanum), Imaginativum, Sensitivum, Vegetativum, Elementativum, Instrumentativum; fünftens neun Accidenzen, d. i. natürliche Beziehungen: Quantität, Qualität, Relation, Thatigfeit, Leiben, Saben, Lage, Beit, Ort; und fechftens neun moralische Beziehungen, die Tugenden: Gerechtigkeit, Klugheit, Tapferfeit, Mäßigkeit, Glaube, Soffnung, Liebe, Gebuld, Frommig= feit, - und bie Lafter: Reib, Born, Unbeftandigfeit, Beig, Luge, Gefräßigkeit, Schwelgerei, Stolz, Trägheit (acedia). Diese Kreife mußten nun auf gewiffe Beife gestellt werben, um richtige Combinationen zu geben. Durch die Regeln bes herumdrehens, nach benen alle Substangen bie für sie paffenden absoluten und relativen Bradicate erhielten, follte die allgemeine Wiffenschaft, die Bahrheit und Erfenntniß ber concreten Gegenstände überhaupt erschöpft werden. 1

# C. Standpunkt ber Scholaftiker überhaupt.

Wir haben nach biefen Specialien ein Urtheil über bie Scholaftifer, eine Rechenschaft von ihnen zu geben. So hoch

¹ Tennemann, Banb VIII, Abth. 2, S. 834—836; Ripner: Hanbb. b. Gesch. b. Phil. Banb II, Anhang S. 86—89; Jordanus Brunus Nolanus: De compendiosa architectura et complemento artis Lullii, Sectio II (Bruni scripta, quae latine consecit, omnia; ed. Gfrörer, Stuttgardiae 1835, Fasciculus II, p. 243—264).

auch die Gegenstände waren, die sie untersuchten, so edele, tieffin= nige, gelehrte Individuen es auch unter ihnen gab: so ift doch dieß Gange eine barbarische Philosophie des Verstandes, ohne realen Inhalt, die uns fein wahrhaftes Interesse erregt, und zu der wir nicht zurückfehren können. Denn obgleich ber Stoff die Religion ift, fo wurde boch das Denken so spitfindig ausgebilbet, daß diese Korm eines leeren Verftandes fich nur in grundlofen Verbindun= gen von Kategorien herumtreibt. Die Scholastif ift biefe gangliche Verwirrung bes trodenen Verstandes in bem Knorren ber nordisch-Germanischen Natur. Wir sehen hier zweierlei Welten: ein Reich des Lebens, und ein Reich des Todes. Das intellectuelle Reich, das äußerlich, droben ift, obzwar in der Borftellung, wird dadurch, wenngleich feiner Natur nach das rein Speculative, doch verständigt und versinnlicht: nicht aber wie in der Kunft, sondern im Gegentheil als ein Berhältniß ber gemeinen Wirklichkeit. Wie schon Bater und Sohn ein finnliches Verhältniß find, so war die göttliche Welt (nicht fo bei den Platonifern) für die Einbildungsfraft und Andacht ausstaffirt mit Engeln, Beiligen, Märtyrern, ftatt ber Gedanken; - ober die Gedanken find eben eine ftroherne Verstandes-Metaphysik. In der übersinnlichen Welt war keine Wirklichkeit bes benkenden, allgemeinen, vernünftigen Gelbstbewußt= senns anzutreffen: in ber unmittelbaren Welt ber sinnlichen Natur bagegen keine Göttlichkeit, weil fie nur bas Grab bes Got= tes, wie der Gott außer ihr, war. Das Dafenn der Kirche, als Die Regierung Chrifti auf Erden, ist zwar höher, als die ihr gegenüberftehende äußerliche Erifteng; benn bie Religion muß bas Zeitliche beherrschen, und durch die Unterwerfung der weltlichen Macht ward die Kirche Theofratie. Bum göttlichen Reich, von Berftorbenen bewohnt, war aber nur durch den Tod zu gelangen; doch war die naturliche Welt ebenfo todt: belebt nur burch ben Schein jener und die Hoffnung, hatte fie feine Gegenwart. Es half nicht, Mittelwesen als ein Band einzuschieben, Maria, die Verftorbenen in einer jenfeitigen Welt. Die Verfohnung war formell,

nicht an und für sich; denn sie war nur eine Sehnsucht des Mensichen nach einer Befriedigung nur in einer andern Welt. Wozu alles dieses? Es liegt hinter uns als eine Vergangenheit, und nuß uns für sich undrauchbar bleiben. Doch hilft es nichts, das Mittelalter eine barbarische Zeit zu nennen. Es ist eben eine eigenthümliche Art der Barbarei, nicht eine undefangene, rohe, sond dern die absolute Idee und die höchste Vildung ist, und zwar durchs Densen, zur Barbarei geworden; was einerseits die gräßelichste Gestalt der Barbarei und Verkehrung ist, andererseits aber auch der unendliche Quellpunkt einer höhern Versöhnung.

Wenn wir ben am nächsten bei ber Sand liegenden Gegen= fat gegen die scholaftische Philosophie und Theologie und ihr Treiben suchen, fo fonnen wir sagen : es ift ber gefunde Menschenverstand, die äußere und innere Erfahrung, Naturanschamma. Menschlichkeit, Sumanität. Der Charafter g. B. ber Griechischen humanitat war, bag alles Concrete, alles Intereffe fur ben Beift, eine Brafeng in ber menschlichen Bruft, seine Wurzel in ben Gefühlen und Gebanken bes Menschen hatte. Das verständige Bewußtseyn, die gebildete Wissenschaft hat an solchem Inhalte ihren realen Stoff, worin fie bei fich selbst ift und bleibt; bas Wiffen beschäftigt sich allenthalben mit seinen Angelegenheiten, bleibt fich getreu, und an diesem Stoffe, an der Natur und beren feften Gefeten, hat fein Ernft und fein Spiel ben Magitab und die Richtung, fich zu orientiren. Auch die Berirrungen auf die= fem Boben haben ihr Ziel an bem festen Mittelpunfte bes Gelbstbewußtferns des menschlichen Geistes, und als Berirrungen felbft haben fie darin eine Burgel, die als folche ihre Rechtfertigung hat; nur die einseitigen Entfernungen von ber Einheit Diefer Burgel mit dem gang concreten Grund und Keime find bas Mangelhafte. Bas wir hier dagegen feben, ift die unendliche Bahrheit, als Geift ausgesprochen, einem Bolfe von Barbaren anvertraut, die nicht das Gelbstbewußtseyn ihrer geistigen Menschheit, wohl eine Menschenbruft, aber noch keinen menschlichen Geift haben. Die absolute Wahrheit realisirt, vergegenwärtigt sich noch nicht im wirklichen Bewußtsehn, sondern die Menschen sind aus sich herausgerissen; für sie besindet sich dieser Inhalt des Geistes noch in sie, als in ein fremdartiges Gefäß, voll des intensivsten Triebes physischen und geistigen Lebens, hineingelegt, aber als ein centnerschwerer Stein, dessen ungeheueren Druck sie nur empsinden, den sie aber nicht verdauen, und mit dem Triebe noch nicht assentieren; so daß sie nur Beruhigung und Bersöhnung sinden können, indem sie schlechterdings außer sich kommen, und wild in dem und durch das geworden sind, was ihren Geist ruhig und mild machen sollte.

Wie die Wahrheit noch nicht das Fundament der Wirklichkeit war, so war benn auch die Wiffenschaft ebenso bobenlos. Der benfende Verftand macht fich gwar erftens an bie Mufterien ber Religion, die, als ganz speculativer Inhalt, nur für den vernünf= tigen Begriff find. Da aber ber Geift, bieses Bernunftige, noch nicht in das Denken eingekehrt ift: so ist das Denken noch ein gottverlaffenes, mur abstracter, endlicher Verftand, ein in fich nur formelles, gehaltloses Denken, bas jener Tiefe entfremdet ift, felbft indem es fich mit diesem Gegenstande beschäftigt. Seinen Inhalt schöpft diefer Berftand also gang aus einem Solchen, bem er schlecht= hin, bas ihm auch schlechthin fremd bleibt; doch ift er bamit überhaupt nicht beschränkt, sondern in seinen Bestimmungen und Unterscheidungen maßlos: gleichsam wie wenn man mit Willführ Säte, Worte und Tone bilden und verbinden wollte, bei benen nicht vorausgesett ift, daß fie für fich einen concreten Sinn ausdrücken follen, die nur sprechbar senn, keine Grenze haben follen, als die Möglichfeit, b. h. daß sie sich nicht widersprechen.

Insofern zweitens ber Verstand sich an den gegebenen religiösen Inhalt hält, so kann er diesen Inhalt beweisen; die Einssicht, daß es so sehn muß, kann wohl aufgewiesen werden, wie bei einem geometrischen Sate. Aber es bleibt immer noch etwas zu wünschen übrig, damit die Befriedigung vollständig seh; bewiesen ist der Inhalt, aber ich begreise ihn doch nicht. So ist ber portreffliche Sat Anfelms (f. oben G. 147-148), an bem man ben Charafter bes scholaftischen Berftandes überhaupt fieht, zwar ein Beweis, aber nicht ein Begreifen bes Dasenns Gottes. Mit jener Einsicht habe ich nicht bas Lette gewonnen, nicht das, was ich will; benn es fehlt das Ich, das innere Band, als Innigfeit bes Gebankens. Diese liegt nur im Begriffe, in ber Einheit bes Einzelnen und Allgemeinen, bes Senns und Denkens. Bum Begreifen biefer Einheit, welches erft ber wahrhafte Beweis fenn wurde, gehörte, daß ber Fortgang nicht verftandiger Beise geschehe. Es mußte aus ber Ratur bes Denkens felbst erkannt werben, wie es, für sich genom= men, fich felbft negirt, und bie Bestimmung bes Senns felbft barin liegt, ober wie bas Denken fich felbft jum Senn beftimmt. Umgefehrt mußte ebenfo am Genn aufgezeigt werben, baß es feine eigene Dialektif ift, fich felbft aufzuheben, und aus fich felbft fich jum allgemeinen Begriffe ju machen. Gin Gebachtes, beffen Inhalt bas Denken felbft ift, ift eben bieß, fich jum Genn gu beftimmen. Das ift die Innigfeit, die nicht bloß die nothwendige Folge aus Boraussehungen; hier aber ift nicht bie Natur bes Denkens und Seyns Object, sondern was fie find, ift nur vorausgesett.

Wenn der Verstand von der Erfahrung, einem gegebenen concreten Inhalt, bestimmter Naturanschauung, menschlichem Gemüth, Recht, Pflicht, was ebenso die Innigseit ist, ausgeht, — wenn er seine Bestimmungen, so zu sagen, zum Behuse dieses Inhalts sindet, und von da auf Abstractionen kommt, z. B. in der Physis auf Materie und Kräste: so hat er, obgleich solche allgemeine Form nun dem Inhalt nicht Genüge thut, daran doch einen sesten Punkt, an dem er sich orientirt, eine Grenze sür die Resserion, die sonst ins Maßlose sortginge. Oder wenn man die concrete Anschauung von Staat, Familie hat, so hat das Raissomement an diesem Inhalt einen sesten Punkt, der es dirigirt, — eine Borstellung, welche die Hauptsache ist; die Mangelhastigkeit seiner Form wird versteckt und vergessen gemacht, und der Accent nicht darauf gelegt. Hier wurde aber drittens nicht

von der Grundlage solcher Gegenstände ausgegangen, welche die Betrachtung regieren; bei biefem Berftanbe ber Scholaftifer war es vielmehr ber Fall, daß fie die äußerliche Berftandesbildung als Tradition in den Kategorien empfangen und fich darin außgebreitet haben. Weil tein Dag für biefen scholaftischen Berstand vorhanden war, weder durch die concrete Anschauung noch burch ben reinen Begriff felbst, so ift berfelbe in seiner Meußerlichkeit auch regellos geblieben. Später ift biefem geiftverlaffenen Berstande die Philosophie des Aristoteles als äußerlich in die Sande gefallen; fie ift aber ein zweischneidiges Schwert, ein hochft beffimmter, flarer Berftand, ber zugleich speculativer Beariff ift. in welchem die abstracten Verftandesbeftimmungen herausgenom= men, haltungslos für fich, bialeftisch übergeben und nur in ihrer Berbindung Wahrheit haben. Das Speculative ift badurch gegemvärtig bei Ariftoteles, daß folches Denken fich nicht bem Reflectiren für sich überläßt, sondern immerfort die concrete Natur bes Gegenstandes vor fich hat; diese Natur ift der Begriff ber Sache, und dief fpeculative Wefen ber Sache ber regierende Beift, welcher bie Reflerions-Bestimmungen nicht frei fur sich läßt. Die Scholaftifer aber haben bie abstracten Berftanbesbestimmungen. Die immer ihrem absoluten Stoffe unangemeffen find, fest gemacht, und ebenfo jedes Beispiel aus bem Leben als Stoff genommen; und ba bas Concrete ihnen widerspricht, fo haben fie biefe Berftandesbestimmungen nur festhalten tonnen durch Bestimmen und Einschränken, damit aber fich in eine endlose Menge von Diftinctionen verflochten, die felbst ebenso in dem Concreten gehalten und burch baffelbe erhalten würden. Go ift fein gesunder Menschenverftand in foldem Treiben ber Scholaftif; Diefer barf nicht gegen die Speculation, wohl aber gegen eine bodenlose Reflexion auftreten, indem er ein Substrat und eine Regel fur die abstracten Berftandesbestimmungen enthält. Die Ariffotelische Philosophie ift bas Gegentheil von biefem Treiben, in bemfelben aber eben fich felbft entfremdet worben. Die feste Vorstellung ber überfinnlichen Welt mit ihren Engeln u. f. f. war ein Stoff, ben die Scholaftifer ohne

alles Urtheil, barbarischer Weise weiter bearbeitet, und mit endlichem Verstande, so wie mit den endlichen Verhältnissen desselben bereichert und betrachtet haben. Es ist kein immanentes Princip im Denken selbst, sondern der Verstand der Scholastisker hat eine fertige Metaphysisk in die Hände bekommen ohne Bedürsniß seiner Beziehung auf das Concrete; diese Metaphysik wurde getödtet, und ihre Theile geistlos verzweigt und vereinzelt. Man könnte von den Scholastiskern sagen, sie haben ohne Vorstellung philosophirt, d. i. ohne ein Concretes; denn esse reale, esse formale, esse objectivum, quidditas (vò vi šīv vivae) haben sie zu Subjecten gemacht.

Diefer robe Berftand hat viertens jugleich Alles gleichge= macht, nivellirt, wegen feiner abstracten Allgemeinheit, bie bas Geltende war: wie benn auch im Politischen ber Berftand auf's Gleichmachen geht. Dieser rohe Verftand hat nicht fich und seine Endlichkeit vernichtet, sondern den Simmel, die 3dee, die intellectuelle, muftische, speculative Welt in seiner Anwendung schlechthin verendlicht; benn er macht keinen Unterschied (und kann es nicht), ob seine endlichen Bestimmungen hier gelten ober nicht. Daher jene finnlosen Fragen, und die Bemühungen, fie zu entscheiben; benn finnlos, ja abscheulich und abgeschmackt ift es, Bestim= mungen, wenn auch mit richtiger Confequenz, in ein Feld zu übertragen, wo fie gar nicht hingehören, sobald es sich barum bandelt, einen concreten Inhalt in seiner Allgemeinheit aufzufaffen. Die Brude vom Allgemeinen gum Befondern fehlt babei biefem Berftande; und die Confequengen, die er macht, läßt er als Vorftellungen feiner Phantafte im Nebulofen. Wenn 2. B. bas Recht in Ranonisches, Criminal Recht u. f. w. eingetheilt wird, fo ift ber Eintheilungsgrund nicht aus bem AUgemeinen felbst genommen; und es ift dann unbestimmt, welche besondere Bestimmung dem allgemeinen Gegenstande zufommt. Ift biefer Gegenstand Gott, &. B. bie Beftimmung beffelben, daß er Mensch worden ift, so ift die Beziehung zwischen Gott und Mensch nicht aus ihrer Natur geschöpft. Weil Gott nur überhaupt erscheint, so kann er es auf jegliche Weise; da kommt denn leicht, weil bei Gott nichts unmöglich ist, der Kürbis (f. S. 173) herein, indem es gleichgültig ist, in welcher Bestimmung das Allgemeine gesetzt wird. Beim Apfel im Paradiese fragt der Verstand, welcher Sorte von Aepfeln er angehörte.

Wir haben näher die Principien, die eingetreten find und einander gegenüber fteben, und ihre Entwickelung anzugeben, um ben lebergang in die neue Geschichte und ben nunmehrigen Standpunkt der Philosophie zu faffen. Bu dem Ende ha= ben wir von dem weitern Fortgange bes allgemeinen Beiftes zu fprechen. Das Denken war nämlich baburch, daß es an eine Meußerlichkeit gebunden war, auch verrückt, und der Beift war in ihm nicht mehr für ben Geift thätig. Weil nun auf biefe und ähnliche Weise ber Idee bes Geiftes gleichsam das Berg burch= ftochen war, blieben die Theile geiftlos und leblos, und wurden fo von bem Berftande verarbeitet. Unter ben Gelehrten zeigt fich die Unwissenheit über's Vernünftige, eine vollkommene, ungeheure Beiftlosigfeit: ebenso die gräulichste, gangliche Umwiffenheit bei ben Uebrigen, ben Mönchen. Dieß Berberben bes Erfennens machte ben Uebergang zu einer Beränderung; indem ber Simmel, das Göttliche fo herabgesetzt wurde, hob fich die Erhabenheit und geiftige Uebermacht bes Geiftlichen über bas Weltliche auf. Denn wir sahen, daß die übersinnliche Welt ber Wahrheit, als die Welt ber religiösen Vorstellungen, burch bas Gleichmachen bes Verstandes ruinirt wurde. Wir haben einer= feits gesehen eine Behandlung des Lehrbegriffs auf philosophische Beife, aber auch eine Ausbildung bes formell logischen Gedanfens, die Berweltlichung bes an und für fich sependen, absoluten Inhalts. Ebenso hat fich die eriftirende Kirche, dieses Dasenn bes himmels auf Erden, badurch felbst mit bem Weltlichen ausgeglichen, daß es in Reichthum und Länderbesit übergegangen ift; somit ift ber Unterschied Beiber getilgt, aber nicht auf eine für die Kirche vernünftige, sondern zugleich auf eine empörende Beife,

welche Verdorbenheit ift: zwar eine Wirklichkeit, aber eben die graulichfte, barbarischfte. Denn Staat, Regierung, Recht, Eigenthum, burgerliche Ordnung, alles dieß ift bas Religiofe, als vernunf= tige Unterschiede, b. h. für fich feste Gesetze. Das Gelten ber Blieber, Stände, Abtheilungen, ihre unterschiedenen Beschäftigun= gen, bie Stufen und Grabe bes Bofen, ebenfo wie bes Guten, find ein Heraustreten in die Form ber Endlichfeit, ber Wirklich= feit, ber Erifteng bes subjectiven Willens, mahrend bas Religiofe nur die Form der Unendlichkeit hat. Die Kirche aber ift in ih= rem äußerlichen Dafenn unverleglich, fann alle Gefete bes Guten ebenfo über ben Saufen werfen; jedes Bergeben an ihr ift Berletzung bes Seiligen. Das Bofe und feine Strafen werben unendlich gemacht, andere Meinungen auch mit dem Tode beftraft: fo die Reterei, und bann die Heterodorie gegen die abftracteften, leersten Bestimmungen einer endlosen Dogmatif. 26= scheuliche Sitten und schlechte Leibenschaften, vollkommene Willführ, Wolluft, Bestechung, Liederlichkeit, Sabsucht, Lafter aller Urt haben sich in der Kirche eingefunden, weil sie eben nicht durch Befete gehalten wird; und fie hat das Berhaltniß ber Beherrschung gegründet und festgehalten. Das Weltliche foll nur welt= lich seyn; dieß ganz weltliche Regiment der Kirche will aber zu= gleich bie Wurde und Autorität des Göttlichen haben. Diefe Bermischung bes Seiligen, Göttlichen, Unverletbaren mit ben geit= lichen Intereffen erzeugt einerseits ben Fanationus, wie bei ben Türken, andererseits die Demuth und obedientia passiva ber Laicität gegen dieß Furchtbare. Dieser Ruin der übersinnlichen Belt, als vorgestellt im Erfennen und als gegenwärtige Kirche, ift es, ber ben Menschen aus einem solchen Tempel, Allerheilig= ften, das verendlicht wurde, hat treiben muffen.

Gegen jene Entzweiung hat sich dann aber auf der andern Seite das Weltliche in sich vergeistigt; oder es hat sich in sich festgesetzt, und zwar auf eine durch den Geist berechtigte Weise. Der Religion sehlte die Gegenwart ihrer höchsten Spitze, die ge-

186

genwärtige Wirflichfeit ihres Samtes; ber gegenwärtigen Weltlichfeit fehlt, an ihr ben Gebanken, bas Bernunftige, Geiftige ju haben. Im zehnten Jahrhundert zeigte fich in der Chriftenheit ber allgemeine Trieb, Kirchen zu bauen, ohne daß boch ber Gott felbst gegenwärtig darin angeschaut werden konnte; so erhob sich die Chriftenheit in ihrer Sehnsucht, bas Princip ber Wirklichkeit als ihr eigenes in fich zu erobern. Nicht diese Gebäude, nicht ber äußere Reichthum, die Gewalt und Herrschaft ber Kirche, nicht die Mönche, der Klerus und Papft find das Princip eigener wirklicher Gegenwart in ihr; sie genügten bem Geistigen nicht. Der Papft ober Kaiser ift nicht Dalailama, ber Papft ift nur Statthalter Chrifti; Chriftus ift, ale vergangene Eriftenz, nur in ber Erinnerung und Hoffnung gesetzt. Ungeduldig über bie entbehrte Wirklichkeit und über ihre Unheiligkeit geht die Chriftenheit, dieß eigentliche Haupt zu suchen; das ist die bewegende Triebfeber ber Kreuzzüge. Die Chriftenheit suchte Chrifti äußerliche Gegenwart im Lande Kanaan, feine Spuren, ben Berg, wo er gelit= ten, sein Grab; fieeroberte bas heilige Grab. Was fie als wirklich vorstellt, erobert sie auch in der That als wirklich; aber Grab ift Grab, - fie findet auch nur das Grab, das ihr felbst entriffen wird. "Aber Du läffest ihn im Grabe nicht; Du willt nicht, baß ein Seiliger verwese." Die Chriften meinten irrig, fie wurben fich barin befriedigen: bieß sey es wahrhaft, was sie fuchten; fie verstanden sich aber nicht. Diese heiligen Orte, ber Delberg, ber Jordan, Razareth, als äußere sinnliche Gegenwart bes Raums ohne Gegenwart ber Zeit, find ein Bergangenes, eine bloße Erinnerung, fein Anschauen ber unmittelbaren Gegenwart; fie fanben nur ihren Berluft, ihr Grab in biefer Gegenwart. Ohnehin Barbaren, fuchten fie nicht bas Allgemeine, Die Weltstellung Gyriens und Aegyptens, Diefes Mittelpunfts ber Erbe, bas im Sanbel frei Berbindende: wie Bonaparte es that, als die Menschheit vernünftig. So wurden fie durch die Sarazenen und durch ihre eigene Robbeit und Abscheulichkeit, durch ihr eigenes Elend (S. 136—137) zum Verständniß gebracht, daß sie sich hier getäuscht. Bon dieser Erfahrung mußten sie sich an die eigentliche Wirklichsfeit, die sie verachteten, halten, und in dieser die Verwirklichung ihrer intelligiblen Welt suchen. Was sie suchten, sollten sie in sich selbst schauen, in der Gegenwart des Verstandes; das Densten, das eigene Wissen und Wollen ist diese Gegenwart. Indem was sie thun, ihre Zwecke und Interessen, rechtlich und so zum Allgemeinen gemacht werden, so ist die Gegenwart vernünstig. Das Weltliche ist damit in ihm selbst fest geworden, d. h. hat Gedanse, Recht, Vernunft in sich erhalten.

Bas das geschichtliche Verhältniß der Zeit überhaupt betrifft, fo tann bemerft werben, bag, wie wir einerseits die Gelbftlofig= teit, das Verhältniß des Geiftes, nicht bei fich zu fenn, die Berriffenheit des Menschen sehen, wir auf ber andern Seite ben politischen Zuftand fester werden sehen, indem fich eine Gelbftständigkeit grundet, die nicht mehr nur selbstsüchtig ift. In jener erften Gelbftftandigfeit ift bas Moment ber Barbaret enthalten, die der Furcht bedarf, um in Schranken gehalten zu werben. Jest sehen wir aber Recht und Ordnung eintreten; zwar ift die herrschende Ordnung das Feudalsustem mit ber Leibeigenschaft, aber Alles barin ist boch ein rechtlich Festes. Das Recht hat aber seine Wurzel in ber Freiheit, so baß bas Individuum fich darin zur Existenz bringt und anerkannt wird : wenn auch hier noch Verhältnisse zum Privat-Eigenthum gemacht sind, bie eigentlich bem Staate angehören. Die Feudal = Monarchie, bie nun gegen bas Princip ber Selbstlofigkeit ber Kirche auftritt, bestimmt zwar die wesentlichen Rechte nach ber Geburt; Die Stände find aber nicht kaftenmäßig, wie bei den Indiern, fondern in der kirchlichen Hierarchie z. B. konnte Jeder aus der niedrigften Klaffe felbst zu ben höchsten Stellen gelangen. Es war übrigens auch in bem Feudalspftem Recht, bürgerliche Ordnung, gesetliche Freiheit nach und nach hervorgetreten. In Italien und Deutschland haben Städte als Bürger-Republifen ihr Recht erworben und durch die weltliche und firchliche Gewalt anerkennen lassen; Reichthum zeigte sich in den Riederlanden, Florenz und den Reichsstädten am Rhein. Auf diese Weise begann man allmählig, aus dem Feudalspstem herauszutreten: wie denn auch die Capitani ein solches Heraustreten sind. Als ein Ausheben der Selbstlosigkeit des Geistes kann auch angesehen werden, daß die Sprache lingua volgare wurde: so z. B. in Dante's göttlischer Kömödie.

Diefe Umfehrung hat der Beift der Zeiten genommen; er verläft die Intellectual - Welt, und fieht fich jest auch feine gegenwärtige Welt, sein Dieffeits an. Der endliche Simmel, ber ir= religiös gemachte Inhalt hat ihn zur endlichen Gegenwart getrieben. Mit diesem Umschwunge finkt und verliert sich die scholaftische Philosophie, beren Gebanken jenseits ber Wirklichkeit find. Bahrend die Kirche vorhin im Befige der göttlichen Wahrheit gu fenn glaubte, so fühlte fich jest bas weltliche Regiment, als es in sich Ordnung und Recht erhielt und aus der harten Zucht bes Dienstes herausgebildet war, von Gott geftiftet zu fenn, bas Göttliche mithin hier prafent zu haben, und für fich berechtigt zu fenn gegen bas Göttliche in ber Kirche, bas gegen bie Laien ausschließlich sehn sollte. Indem so die weltliche Macht, bas weltliche Leben, das Selbstbewußtsenn das göttlichere, höhere, firch= liche Princip in sich aufgenommen hat, ist ber schroffe Gegensat verschwunden. Die Macht der Kirche erschien als die Rohheit der Kirche, da sie nicht nach und in der Wirklichkeit wirken, sonbern im Beifte machtig fenn foll. Es fam fofort in bie Welt= lichfeit bas Bewußtsenn ber Erfüllung ber abstracten Begriffe mit ber Realität der Gegenwart: so daß diese nicht mehr in sich ein Nichtiges sen, sondern auch in sich Wahrheit habe.

Damit stehen dann im Zusammenhang Handel und Künfte. In den Künsten liegt, daß der Mensch aus sich das Göttliche hervorbringt; da jene Künstler eben so fromm waren, als Individuen die Selbstlosigkeit zu ihrem Princip zu haben: so waren sie es,

aus beren subjectivem Bermogen biefe Darftellungen hervorgingen. Es hängt bamit zusammen, daß bas Weltliche fich fo berechtigt in fich gewußt hat, Bestimmungen festzuhalten, die auf Die subjective Freiheit sich grunden. Im Gewerbe ift das Indivibuum auf feine Thatigkeit angewiesen, und felbft bas Bervorbringende; bie Menschen sind so dazu gekommen, sich frei zu wiffen, ihre Freiheit anerkennen zu machen, und für eigene Intereffen und Zwede thatig ju fenn bie Kraft zu haben. Go fam ber Beift wieber zu fich; er hat fich wieder gesammelt, und, wie in feine eigenen Sande, fo in feine Bernunft geschaut. Diese Wiedergeburt ift als bas Wiederaufleben ber Kunfte und ber Wiffenschaften, Die fich mit gegenwärtigem Stoff beschäftigten, bezeichnet: die Epoche, da der Geift Zutrauen zu fich felbst und zu feinem Dafenn faßt, und in feiner Gegenwart fein Intereffe finbet. Er ift in Wahrheit mit ber Welt verföhnt, nicht an fich, jenseits im leeren Gebanken, am jungften Tage bei ber Berklarung ber Welt, b. h. wenn fie nicht mehr Wirklichkeit ift; fondern es ift um die Welt zu thun, nicht als um eine vertilgte. Der Mensch, ber bas, was sittlich, Recht seh, zu suchen getrieben war, konnte es nicht mehr auf folchem Boben finden, fondern hat fich umgesehen, dieses anderswo zu suchen. Die Stelle, wohin er gewiesen wurde, ist er selbst, sein Inneres, und die außerliche Natur; bei ber Naturbeobachtung ahnet sich ber Beift in ihr überhaupt gegenwärtig.

an addition of decide the telephone and the period of the

# Dritter Abschnitt.

# Wiederaufleben der Wiffenschaften.

Mus jener Entfremdung bes tiefern Intereffes in geiftlosem Inhalte und der in unendliche Einzelnheit sich hinausverlaufenden Reflexion erfaßte fich der Geift nun in fich selbst, und erhob fich au der Forderung, sich als wirkliches Selbstbewußtseyn sowohl in der übersinnlichen Welt, als in der unmittelbaren Natur zu finben und zu wiffen. Diefes Erwachen ber Selbstheit bes Geiftes führte bas Wiederaufleben ber alten Rünfte und ber alten Wiffenschaften herbei, — ein scheinbares Zurückfallen in die Kind= heit, aber in der That ein eigenes Erheben in die Idee, das Selbstbewegen aus fich, während bisher bie Intellectual=Welt ihm mehr eine gegebene war. Davon find alle Beftrebungen und Erfindungen, davon die Entdeckung America's und die Auffinbung des Weges nach Oftindien ausgegangen: und fo ift besonders die Liebe zu den alten fogenannten heidnischen Wissenschaften wieder erwacht, indem man fich zu den Werken der Alten gewenbet hat, die nun Gegenstände ber Studien geworben find, als studia humaniora, wo ber Mensch in seinem Interesse, in seinem Wirken anerkannt ift; diefe, obgleich bem Göttlichen qunächst gegenübergestellt, sind vielmehr felber das Göttliche, das aber in ber Wirklichkeit bes Geiftes lebte. Daß die Menschen felbst etwas find, hat ihnen ein Interesse gegeben für die Men= schen, die als folche etwas find. Damit ift die nabere Seite ver= bunden, daß, indem die formelle Bilbung bes Geiftes ber Scholastifer das Allgemeine geworden ist, das Resultat hat sehn müssen, daß der Gedanke sich in sich selbst weiß und sindet; daraus ist dann der Gegensatz entsprungen vom Verstand, und von der kirchlichen Lehre oder dem Glauben. Die Vorstellung ist allgemein geworden, daß der Verstand etwas für falsch erkennen könne, was die Kirche behauptet; und es ist von Wichtigkeit gewesen, daß der Verstand sich so erfaßt hat, obschon im Gegensatz gegen das Possitive überhaupt.

## A. Stubium ber Miten.

Die nächste Weise', wie das Umschauen nach bem Menschlichen in Ansehung des Wissenschaftlichen sich hervorgethan hat, ift eben die gewesen, daß ein Interesse der Art im Abendlande, eine Empfänglichkeit für die Alten in ihrer Klarheit und Schönheit entftanden ift. Die Wiedererweckung ber Wiffenschaften und Runfte, befonders bes Studiums ber alten Literatur in Beziehung auf Philosophie war aber zuerst eines Theils eine Wiedererweckung bloß der alten Philosophie in ihrer frühern ursprünglichen Ge= stalt, ohne baß schon etwas Neues aufgefommen ware; biefe Bearbeitung alter Philosophien, die ber Gegenstand einer Menge von Werken war, ift somehr nur die Wiederherstellung von etwas Vergeffenem gewesen. Befonders das Studium der Griechen erwachte wiederum; die Befanntschaft, die das Abendland mit ben Griechischen Originalien gemacht hat, hängt mit äußern politischen Begebenheiten zusammen. Das Abendland ftand durch die Kreuzzüge, und Italien burch ben Handel, mit den Griechen in häustgem Verkehr, jedoch ohne sonderliche diplomatische Beziehungen; vom Drient hatte es fogar die Römischen Gesetze, bis ein Cober bes corpus juris zufällig entbedt wurde. Befonders aber ift das Abendland mit bem Griechischen Morgenlande wieder in Berührung gekommen, als nun bei bem unglücklichen Sturze bes Bygantinischen Raiserthums die ebelsten und ausgezeichnetsten Griechen nach Italien flüchteten. Schon früher in ber Bebrängniß bes

Griechischen Kaiserthums von ben Turken find Gesandte nach bem Abendlande geschickt worden, die um Gulfe bitten follten; es maren bieß Gelehrte, und burch biefe, die fich größtentheils im Abendlande niederließen, ift jene Liebe zum Alterthum dorthin verpflangt. Petrarca lernte fo Griechisch von Barlaam, einem Monch in Calabrien, wo bergleichen viele wohnten von bem Dr= ben bes heiligen Bafilius, der Klöfter in Unter-Italien mit Griechischem Ritus hatte; Barlaam hatte aber in Conftantinopel Griechen fennen gelernt, insbesondere ben Chrufoloras, ber seit 1395 fich Italien zum beständigen Wohnsits mählte. Jene Griechen machten bas Abendland mit ben Werken ber Alten, namentlich des Plato bekannt. 1 Man thut ben Mönchen zu viel Ehre an, wenn man behauptet, daß fie uns die Alten aufbewahrt; ihre Werfe, wenigstens die Griechischen, find vielmehr aus Constantinopel gekommen, während die Lateinischen freilich im Abendlande confervirt worden. Auch wurde man jest hier erft mtt ben eigentlich Ariftotelischen Schriften bekannt (f. S. 159), und dadurch find die alten Philosophien wieder erweckt, wenn gleich diese mit ungeheuer wilden Gährungen vermischt wurden.

So wurde Theils die alte Platonische Philosophie, Theils die Neuplatonische, ferner die Aristotelische, Stoische, in Rücksicht auf Physis auch die Episureische, und die Ciceronianische Popularphilosophie in ihrer ersten Gestalt hervorgesucht und mit dem Widerspruch gegen die Scholastif zunächst geltend gemacht; Bemühungen, die jedoch mehr mit der Literatur- und Bildungsgeschichte zusammenhängen, und die Bildung beförderten, als daß sie durch die Originalität der philosophischen Production merkwürzig wären und wir einen Fortschritt daran kennen lernten. Wir haben noch Schriften aus jener Zeit, die das enthalten, daß jede Schule der Griechen ihre Anhänger gefunden hat, und Aristotelister, Platoniser u. s. s., wenn auch in ganz anderer Weise, als bei

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buhle: Lehrb. d. Gesch. d. Phil., Th. VI, Abth. 1, S. 125—128; Tennemannn, Band IX, S. 22—23.

den Alten, aufgetreten find. Die eigentliche philosophische Belehrung muß man aber in den Quellen selbst, den Alten, suchen.

#### 1. Pomponatius.

Besonders Bomponatius war fo ein Ariftotelifer, ber unter Anderem im Jahre 1534 von der Unfterblichkeit der Seele schrieb, und babet nach einem, biesem Zeitalter gang besonders eigenen, Gebrauche zeigte, daß fie, die er als Chrift glaube, nach Aristoteles und der Bernunft sich nicht beweisen lasse. Die Averroiften behaupteten, ber allgemeine vors, ber zum Denken affiftire, feb immateriell und unfterblich, die Seele als numeri= sches Eins sterblich; und so behauptete auch Alexander Aphrodiftensis, sie sen sterblich. Beide Meinungen wurden 1513 auf bem Concilium von Benevent unter Leo X. verdammt. 2 Die vegetative und empfindende Seele fette Pomponatius (c. VIII, p. 36; c. IX, p. 51, 62-65) als sterblich: und behauptete, nur durch das Denken und die Vernunft habe der Mensch an der Unfterblichkeit Theil u. f. f. Pomponatius wurde vor die Inquifition gefordert; doch weil Cardinale ihn beschützten, so wurde von der Sache weiter keine Rotiz genommen. 3 So gab es noch viele andere reine Aristoteliker, besonders später allgemein unter ben Protestanten. Die Scholaftifer hießen fälschlich Aristoteliker; barum ftritt die Reformation auch nur scheinbar gegen Aristoteles, eigentlich aber gegen die Scholaftifer.

#### 2. Beffarion, Sicinus, Picus.

Besonders lernte man nun auch Plato kennen, bessen Handschriften aus Griechenland kamen; Griechen, Flüchtlinge aus Constantinopel, lasen über Platonische Philosophie. Besonders Cardinal

<sup>1</sup> Pomponatius: Tractatus de immortalitate animae, c. VII—VIII, p. 35; c. IX, p. 57—58; c. XII, p. 89—90; c. XV, p. 142.

<sup>2</sup> Ficinus: Prooemium in Plotinum, p. 2; Pomponatius, l. l. c. III, p. 9; c. IV, 12; Tennemann, Bd. IX, S. 65-67.

<sup>3</sup> Bruck. Hist. crit. phil. T. IV, P. 1, p. 164.

Beffarion aus Trapezunt, vorber Batriarch von Conftantinopel, hat Plato im Abendlande befannt gemacht. - Ficinus, 1433 zu Florenz geboren, gestorben 1499, ber geschickte leberseter bes Plato, ift ausgezeichnet; er ift es besonders, ber die Neuplatonische Philosophie nach Proflus und Plotin wieder fennen lehrte. Ficinus schrieb auch eine Platonische Theologie. Ja, ein Medicaer in Florenz, Cosmus II., hat felbst im funfzehnten Jahrhundert eine Platonische Akademie gestiftet: wie überhaupt biefe Medi= caer, ber fruhere Coomus, Lorenz, Leo X., Elemens VII., Runfte und Wiffenschaften geschütt, und flassische Griechische Gelehrte an ihren hof gezogen haben. 2 - 3mei Grafen Bicus von Mirandola, ber altere Johann, ber Neffe Johann Frang. wirften mehr burch ihre eigenthümliche Natur und Driginalität; jener hat neunhundert Thesen, von denen fünfundfunfzig aus Proflus waren, aufgestellt, und alle Philosophen zu einer feterlichen Disputation barüber aufgefordert: auch sich als Fürft anheischig gemacht, ben Abwesenden die Reisekosten zu bezahlen. 3

# 3. Gaffendi, Lipfius, Reuchlin, Gelmont.

Spater wurde die Epifureische Atomistit wieder erwedt, insbefondere von Gaffendi gegen Cartefius; und aus ihr hat fich in der Physis noch immer die Lehre von den molécules erhalten. — Schwächer war bas Wiedererscheinen ber Stoischen Philosophie durch Lipfius. - In Reuchlin (Kapnio), ber 1455 au Pforzbeim in Schwaben geboren wurde, und felbft einige Komödien bes Ariftophanes überfette, fand die Rabbaliftische Philosophie einen Freund. Er wollte die eigentliche, achte Phthagoreische Philosophie auch wieder ausbilden; doch ist Alles mit vieler Trubbeit vermifcht. Es war im Werke, alle Sebrat-

Brucker, Hist. crit. phil, T. IV, P. 1, p. 44-45.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ficinus: Procemium in Plotinum, p. 1; Brucker. l. l. p. 49, 55, 48.

<sup>3</sup> Proclus: Theologia Platonis, Appendix, p. 503-505; Tennemann, Band IX, S. 149.

schen Bücher in Deutschland durch einen Reichsschluß zu vertilgen, wie in Spanien; Reuchlin hat sich das Verdienst erworben, dieß zu verhindern. <sup>1</sup> Durch den gänzlichen Mangel an Wörterbüchern wurde das Studium der Griechischen Sprache so erschwert, daß Reuchlin nach Wien reiste, um von einem Griechen Griechisch zu lernen. — Später sinden wir dei Helmont in England, geboren 1618, gestorben 1699, <sup>2</sup> viele tiese Gedanken. — Alle diese Philosophien wurden neben dem kirchlichen Glauben, und ihm unbeschadet, nicht im Sinne der Alten, getrieben: eine große Literatur, die eine Menge Namen von Philosophen in sich faßt, aber vergangen ist, nicht die Frischeit der Eigenthümslichseit höherer Principien hat; sie ist eigentlich keine wahrhafte Philosophie, und ich lasse mich daher nicht näher darauf ein.

# 4. Ciceronianifde Popularphilosophie.

Auch die Ciceronianische Weise des Philosophirens, eine sehr allgemeine Manier, wurde besonders erneuert; — ein populares Philosophiren, das eben keinen speculativen Werth, aber in Ansehung der allgemeinen Bildung dieses Wichtige hat, daß der Mensch darin mehr aus sich als einem Ganzen heraus, aus seiner innern und äußern Ersahrung schöpft, überhaupt aus seiner Gegenwart spricht. Ein verständiger Mensch sagt,

Bas ihn das Leben gelehrt, was ihm durch's Leben geholfen. Die Gefühle des Menschen u. s. f. sind zu bemerken für würdig gefunden worden, gegen das Princip der Selbstlosigkeit. Bon solcher Art Schriften sind eine große Menge hervorgegangen, Theils unbefangen für sich, Theils im Gegensatz gegen die Scholastiker. So sehr die Menge von philosophischen Schriften dieser Art, z. B. Vieles von Erasmus hierher Gehörige, vergessen

<sup>1</sup> Tennemann, Banb IX, S. 164—165; Tiebemann: Geift b. spec. Phil., Banb V, S. 483; Brucker. Hist. crit. phil. T. IV, P. 1, p. 358, 365—366; Rigner: Handbuch b. Gesch. b. Phil., Banb II, S. 206.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Tennemann, a. a. D. S. 228-230; Brucker. 1. 1. p. 721.

find, und wenig inneren Werth haben: so wohlthuend sind sie, nach der scholastischen Dürrheit und ihrem bodenlosen Herumtreiben in Abstractionen; — bodenlos, denn es hat eben das Selbstbewußtseyn nicht zu seinem Boden. Auch Petrarch schrieb so aus sich selbst, seinem Gemüth, als denkender Mann.

Dieser Ciceronianische Zuschnitt gehört in dieser Rücksicht auch zur firchlichen Reform durch den Protestantismus. Sein Princip ift eben dieses, den Menschen in sich selbst zurückgeführt, bas Fremde für ihn aufgehoben zu haben, namentlich in ber Sprache. Den Deutschen Chriften bas Buch ihres Glaubens in ihre Muttersprache übersetz zu haben, ift eine ber größten Nevolutionen, die geschehen konnte: wie Italien große Werke ber Dichtfunst erhielt, da fie in der Landessprache abgefaßt wurden, z. B. durch Dante, Boccacio, Betrarch, während Betrarch's politische Werke in Lateinischer Sprache geschrieben sind. Erst in der Muttersprache ausge= sprochen, ift etwas mein Eigenthum. Luther und Melanch= thon haben bas Scholaftische gang verworfen, und aus ber Bibel, dem Glauben, dem menschlichen Gemüth entschieden. Delanchthon zeigt eine fühle, populare Philosophie, worin der Mensch selbst dabei seyn will, die also den ungeheuersten Contrast gegen die leblose, durre Scholastik bildet. In den verschiedensten Richtungen und Formen ift ein Angriff gegen die scholaftische Manier gemacht worden. Das Eine, wie das Andere fällt mehr in die Geschichte der Religion, als der Philosophie.

# B. Eigenthümliche Beftrebungen ber Philas fophie.

Eine zweite Reihe von Erscheinungen betrifft dann aber mehr die eigenthümlichen Bestrebungen in der Philosophie, die nur Bestrebungen blieben, nur der Zeit dieser ungeheuern Gährung anzehören. Viele Individuen der damaligen Zeit sahen sich von dem bisherigen Inhalt, dem Object, das bisher die Stüge und den Halt des Bewußtseyns ausgemacht, von dem Glauben vers

laffen. Reben jenem ruhigen Servortreten ber alten Philosophie find fo auf ber andern Seite eine Menge Geftalten auffallend, in benen ein heißer Trieb jur benfenden Erfenntniß bes Tiefften und Concreten auf eine gewaltsame Weise fich aufgethan bat, ber aber durch unendliche Phantaftereien, Wildheit der Einbildung, Sucht nach geheimen, aftrologischen, geomantischen und andern Renntniffen verunreinigt war. Sie fühlten fich und wurden nur von dem Triebe regiert, aus fich heraus fich das Wefen zu schaffen, die Wahrheit ju schöpfen; - Menschen braufender Natur, von unftätem und wildem Charafter, enthusiaftischem Wefen, bas nicht die Ruhe der Wiffenschaft gewinnen konnte. Wiewohl allerdings in ihnen ein wunderbares Eingehen in Aechtes und Großes nicht verfannt werden darf, so haben fie fich doch wieberum auf die corruptefte Weise herumgetrieben im Gebanten, im Gemuth, wie in ben äußerlichen Verhältniffen. Man findet fo bei ihnen große Driginalität, subjective Energie bes Beiftes; augleich ift der Inhalt aber höchst vermischt und ungleich, und die Berworrenheit ihres Geiftes groß. Ihre Schickfale, ihr Leben, wie auch ihre Schriften, die oft viele Folianten bilben, bezeichnen nur diese Unsicherheit ihres Wesens, die Zerriffenheit und die Em= porung bes Innern gegen das vorhandene Dasenn, und die Sucht, heraus zur Festigfeit zu gebaren. Diefe merkwurdigen Erscheinungen gleichen wesentlich ber Auflösung, bem Erdbeben und ben Eruptionen eines Bulcans, ber fich im Innern gebildet hatte, und neue Schöpfungen hervorbrachte, die indeffen noch wild und unregelmäßig find. Die merkwürdigften Naturen diefer Urt find Carbanus, Bruno, Banini, und Campanella, endlich Ramus; fie find Repräsentanten bes Charafters ber Zeit in Diesem Zwischenzustande des Uebergangs, und fallen schon in die Zeit der Reformation.

#### 1. Cardanus.

Sieronymus Cardanus ift einer von ihnen; er mar ausgezeichnet, als ein weltberühmtes Individuum, in welchem die Auflösung und Gährung seiner Zeit in ihrer höchsten Zerriffen= heit fich barftellte. Seine Schriften füllen gehn Banbe in Folio. Cardan wurde 1501 zu Pavia geboren, und ift zu Rom 1575 geftorben. Er hat seine Lebensgeschichte und seinen Charafter selbst in seinem Buch De vita propria beschrieben, und darin merkwürdiger Weise über feine Fehler die harteften Gelbstbekennt= niffe abgelegt, die nur ein Mensch von sich fagen kann. Um ein Bild von diefen Widersprüchen zu geben, diene diefes. Sein Le= ben ift eine Abwechselung des mannigfaltigsten äußerlichen und häuslichen Unglücks. Er spricht zunächst von seinen Schickfalen por ber Geburt. Er ergählt, daß seine Mutter, schwanger von ihm, Tränke genommen hätte, um die unreife Frucht abzutreiben. Mis er an ber Bruft ber Sängamme war, trat bie Peft ein; seine Amme ftarb an ber Peft, er blieb. Gein Bater war febr hart gegen ihn. Er lebte bald in der brudendften Armuth und bem äußersten Mangel, bald im Ueberfluß. Er legte fich bann auf die Wiffenschaften, wurde Doctor der Medicin, und reifte viel; er war weit und breit berühmt, wurde überall bin berufen, mehrmals nach Schottland: er durfe es nicht fagen, schreibt er, wie viel Geld ihm geboten. Er war Professor ber Mathematik zu Mailand, und bann ber Medicin: bann hat er zwei Jahre in Bologna in der härtesten Gefangenschaft gesessen und die fürchterlichsten Torturen ausstehen muffen. Er ift ein tiefer Aftrolog, und hat vielen Fürsten gewahrsagt, die ihn besonders beshalb fuchten und ehrten. 1 In der Mathematik ift er bekannt; wir

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Brucker, Hist. crit. phil. T. IV, P. 2, p. 63-64, 66-68; Buble: Lehrb. b. Gesch. b. Phil., Th. VI, Abth. 1, S. 360, 362; Cardanus: De vita propria, c. 4, p. 9-11; Tiebemann, Geift b. fpec. Philosophie, B. V, S. 563-564.

haben noch immer nach ihm von einem Dritten die regula Cardani für die Auflösung der Gleichungen des dritten Grades, als die bis jest einzige.

Er hat überhaupt in beständigen innerlichen und äußerlichen Sturmen gelebt. Er fagt, er hatte bie größte Folter bes Bemuthe in fich gelitten. In diesem innern Schmerz fand er bie größte Wonne baran, ebenso fich als Andere zu qualen. Er gei-Belte fich selbst, bif fich in die Lippen, kniff fich heftig, verzerrte fich die Finger, um fich von seiner qualenden Beiftesunruhe zu befreien und zum Weinen zu kommen, wodurch er erleichtert wurde. Ebenfo widersprechend war sein äußeres Betragen, bas balb rubig und anftändig, balb aber bem Betragen eines Berrückten und Wahnfinnigen, in ben gleichgültigsten Dingen und ohne äußerlich gereizt zu fenn, glich. Balb kleibete er fich an= ständig und putte sich, bald ging er in Lumpen. Er war ver= schloffen, fleißig, anhaltend arbeitsam: bann ausschweifend, indem er Alles, was er hatte, hausgerathe und Geschmeibe seiner Frau verspielte und verbrachte. Bald schritt er langsam einher, wie andere Menschen, bald rannte er, wie ein Wahnfinniger. Seine Rindererziehung war natürlich unter folchen Berhältniffen schlecht. Un feinen Söhnen erlebte er baber bas Unglud, baß fie ungera= then waren: einer berselben vergiftete seine eigene Frau und wurde mit dem Schwerdte hingerichtet; feinem zweiten Sohn, weil der= felbe fehr liederlich war, ließ er zur Züchtigung die Dhren abschneiben. 1

Er selbst war das wildeste Gemüth, das ebenso tief in sich selbst brütete, als heftig und auf die widersprechendste Weise nach Außen ausschlug; ebenso waltete ungeheure Zerrüttung seines Inern in ihm. Ich führe in einem Auszug, den ich aufnehme, die Schilderung seines Charafters an, die er von sich selbst

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buhle: Lehrb. b. Gesch. b. Phil., Th. VI, Abth. 1, S. 362—365; Tiebemann: Geist b. spec. Phil., Bb. V, S. 565; Brucker. Hist. crit. phil. T. IV, P. 2, p. 71—74; Cardanus: De vita propria, c. 26, p. 70.

machte: "Ich habe von Natur einen philosophischen und zu den Wissenschaften gebildeten Geist, din sinnreich, elegant, anständig, wollüstig, ausgeräumt, fromm, treu, Freund der Weisheit, nachdensend, unternehmend, lernbegierig, dienstsertig, nacheisernd, erssinderisch, durch mich selbst gelehrt, nach Wundern strebend, verschlagen, listig, bitter, in Geheimnissen bewandert, nüchtern, arbeitsam, sorglos, geschwäßig, Verächter der Religion, rachgierig, neidisch, traurig, heimtückisch, verrätherisch, Jauberer, Magus, unglücklich, den Meinigen gram, einstedlerisch, widrig, strenge, Wahrsager, eisersüchtig, Jotenreißer, verläumderisch, willsährig, veränderlich; — solcher Widerspruch meiner Natur und meiner Sitten ist in mir."

Ebenso vollkommen ungleich, wie sein Charafter, find Theils feine Schriften beschaffen, in die er fein wildes Gemuth ausstürmte; sie sind unzusammenhangend und widersprechend, und er schrieb fie oft in ber brudendften Armuth. Man findet Berwirrung von allem aftrologischen, chiromantischen Aberglauben, und ebenso dann wieder mit tiefen und hellen Bliden bes Geiftes bezeichnet: Alexandrinische, Kabbaliftische Trubheiten neben gang flarer gemeiner psychologischer Beobachtung aus sich. Das Leben und die Thaten Chrifti behandelte er aftrologisch. Doch besteht sein positives Berdienft mehr in der Erregung, Die er mittheilte, aus sich selbst zu schöpfen; und in dieser Rücksicht hat er fehr auf seine Zeit gewirft. Er prablte mit ber Driginalität und Reuheit seiner Gedanken; und die Sucht, originell ju fenn, trieb ihn auf die sonderbarften Dinge. Sie war das Erfte, wie fich die wiedererwachende und treibende Bernunft in ihrem felbftthätigen Thun erfaßt; fie nimmt dieß dafür, neu und anders zu feyn als Andere, ein Brivat-Eigenthum an der Wiffenschaft zu haben.

<sup>1</sup> Cardanus: De genitur. XII, p. 84; Buhle: Lehrbuch b. Gesch. b. Phil., T. VI, Abth. 1, S. 363-364; Tiebemann: Geist b. spec. Phil., B. V, S. 564-565.

#### 2. Campanella.

Thom as Campanella, ein Aristoteliser, ist ferner ebenso ein Gemisch von allen möglichen Charakteren; er war zu Stylo im Calabrien 1568 geboren, und starb zu Paris 1639. Wir haben noch viele Schriften von ihm; stebenundzwanzig Jahre lang hat er in einem harten Gefängniß in Neapel gelebt. Die Gestaltungen dieser Art haben unendlich erregt und Anstoß gegeben, aber für sich nichts Fruchtbringendes zur Folge gehabt. Besonders aber müssen wir als hierher gehörig noch erwähnen Giordand Brund und Vanini.

#### 3. Bruno.

Jordan Bruno ist eben ein in ähnlicher Weise unruhiges und gährendes Gemüth, in dem wir ein fühnes Wegwersen alles fatholischen Autoritäts = Glaubens sehen. In neuern Zeiten ist er durch Jacobi (Werke, Bd. IV, Abth. 2, S. 5—46) wieder in Erzinnerung gebracht, der seinen Briesen über Spinoza einen Auszug aus einer Schrift desselben 2 anhing. Jacobi erregte besonders dadurch große Ausmerssamseit auf ihn, daß er behauptete, die Summe seiner Lehre seh das Spinozistische Sins und Alles oder im Ganzen der Pantheismus; durch diese Parallelistrung ist er zu einem Ruhm gesommen, der über sein Verdienst geht. Er war ruhiger, als Cardanus; aber auf der Erde hatte er keinen sesten Sig. Er ist aus Rola im Neapolitanischen gebürtig, lebt e auch im sechszehnten Jahre er geboren war. Er trieb sich in den meisten Europäischen Staaten, in Italien, Frankreich, England, Deutschland, als Lehrer der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Brucker. Hist. crit. phil. T. IV, P. 2, p. 108, 114—120; Tennemann, Bb. IX, S. 290—295.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Giordano Bruno: De la causa, principio et uno, Venetia 1584, 8, was wohl ein erbichteter Dructort ist, indem bie Schrift wie die folgende: De l'infinito, Universo e Mondi, Venetia 1584, 8. zu Paris erschienen ist; beibe Schristen sind Dialoge.

Philosophie umber: verließ Italien, wo er, zuerst Dominicaner= Monch, bittere Unmerkungen Theils über manche katholische Glaubenslehre, 3. B. die Transsubstantiation, die unbeflectte Empfangniß Maria's, Theils über bie craffe Unwiffenheit und lafterhafte Lebensart ber Monche machte. Er lebte bann in Genf 1582, wo er es aber ebenso mit Calvin und Beza verdarb, und nicht mit ihnen leben fonnte: hielt fich bann in andern Frangofischen Städten, g. B. in Lyon auf: und fam darauf nach Baris, wo er 1585 felbst feierlich gegen die Aristoteliker auftrat, indem er nach einer beliebten Manier ber bamaligen Zeit (f. oben, G. 194) philosophische Thesen, die besonders gegen Aristoteles gerichtet waren, zur öffentlichen Disputation barüber anschlug. Sie er= schienen unter bem Titel: Jord. Bruni Nol. Rationes articulorum physicorum adversus Peripateticos Parisiis propositorum, Vitebergae apud Zachariam Cratonem, 1588; er machte aber fein Glud damit, weil die Ariftotelifer noch ju feft faßen. Bruno war auch in London, im Jahre 1586 in Witten= berg, in Brag und andern Universitäten und Städten. In Selmftebt wurde er 1589 von den Bergogen von Braunschweig-Lune= burg febr begunftigt; barauf ging er nach Frankfurt am Main, wo er mehrere seiner Werke bruden ließ. Er war ein wandern= ber Brofeffor und Schriftsteller. Bulett fehrte er nach Italien gurud 1592, und lebte eine Zeit lang in Babua ungefranft, wurde aber endlich von der Inquisition in Benedig ertappt, in's Gefängniß gefett, nach Rom geliefert, und hier im Jahre 1600, weil er nicht widerrufen wollte, wegen Regerei auf bem Schei= terhaufen verbrannt; wie Augenzeugen, g. B. Scioppius, berichten, erbuldete er feinen Tod mit fehr ftandhaftem Geifte. Er war in Deutschland Protestant geworben, und hatte fein Orbensgelübbe gebrochen. 1

Unter Katholiken, wie unter Protestanten wurden seine Schrif= ten für keterisch und atheistisch ausgegeben, und beschalb ver=

1 Brucker. Hist. crit. phil. T. IV, P. 2, p. 15—29.

brannt, vertilgt und geheim gehalten. Seine Schriften find baher fehr felten zusammen, die größte Anzahl davon befindet sich in der Universitätsbibliothef zu Göttingen; die ausführlichsten Rachrichten davon findet man in der Buble'schen Geschichte der Philosophie (f. oben Th. I, S. 130). Ueberhaupt find feine Schriften felten, oft verboten; in Dresden gehören fie noch immer zu ben verbotenen Schriften, und werben baher bort nicht gezeigt. Rurglich ift bavon eine Ausgabe in Italienischer Sprache beforgt, 2 die vielleicht noch nicht einmal erschienen ift; Bruno hat aber auch Bieles Lateinisch geschrieben. Ueberall, wo er eine Zeitlang verweilte, bielt er öffentliche Vorträge, verfaßte und gab Schriften heraus; und darum ift es auch so schwer, seine Bücher vollständig zu kennen. Biele feiner Schriften find baher gleichen Inhalts, nur in einer verschiedenen Form; und in der Evolution seiner Gedanken kam er fomit eigentlich nie recht weiter und heraus. Sondern ber Saupt= Charafter seiner vielerlei Schriften ift eigentlich einerseits eine schöne Begeifterung einer eblen Seele, Die ben Beift fich inmoh= nen fühlt, und die Einheit feines Wefens und alles Wefens als bas ganze Leben bes Gebankens weiß. Es ift etwas Bacchan= tisches in diesem Ergreifen dieses tiefen Bewußtseyns; es fließt über, um sich so zum Gegenstande zu werden und diesen Reichthum auszusprechen. Aber es ift nur das Wiffen, in welchem ber Geift fich als Ganzes ausgebären kann; wenn er biefe wiffen= schaftliche Bildung noch nicht erreicht hat, so greift er nur nach allen Formen herum, ohne sie gehörig zu ordnen. Einen folden ungeordneten, mannigfaltigen Reichthum zeigt Bruno; und da= durch gewinnen seine Expositionen häufig ein trübes, verworre= nes, allegorisches Aussehen von mustischer Schwärmerei. Biele Schriften find in Berfen verfaßt, und ba findet fich benn man=

<sup>1</sup> Borlesungen von 1829.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Opere di Giordano Bruno Nolano, ora per la prima volta raccolte e publicate da Adolfo Wagner in due volume. Lipsia, Weidmann 1830.

ches Phantastische: wie wenn er in einem Buche "Vom trium= phirenben Thiere" fagt, an die Stelle ber Sterne mußte etwas Underes gefett werden. 1 Der großen innern Begeisterung op= fert er feine perfonlichen Berhaltniffe auf; fo liet fte ihn nicht ruhig. Es ift gleich gesagt, "ein unruhiger Kopf, ber fich nicht habe vertragen können." Woher biese Unruhe? Nicht mit bem Endlichen, Schlechten, Gemeinen konnte er fich vertragen. Da= durch seine Unruhe. Er hat sich erhoben zu ber einen, allgemei= nen Substantialität, indem er diese Trennung bes Selbstbewußt= seyns und ber Natur, wodurch Beide gleich erniedrigt find, auf= gehoben hat. Gott war wohl im Gelbstbewußtsenn, boch von Außen und zugleich ein ihm Anderes, eine andere Wirklichkeit: Die Natur von Gott gemacht, fein Beschöpf, fein Bild feiner. Die Gute Gottes war nur außerlich in Endurfachen, endlichen 3weden, wie wenn man fagen bort: "Die Bienen machen Sonig für die Nahrung des Menschen; der Korkbaum wächst, um Stöpfel auf ben Bouteillen zu haben." 2

Was seine Gedanken selbst betrifft, so hat Jacobi sie neuerlich 3 unter der Form aufgestellt, als ob dieß etwas den Bruno besonders Auszeichnendes sen, daß Ein lebendiges Wesen, eine Weltseele das Ganze durchdringe, und das Leben von Allem sen. Bruno stellte erstens die Einheit des Lebens und die Allgemeinheit der Weltseele, zweitens die gegenwärtige, inwohnende Vermunst auf; allein Bruno ist darin nichts weniger als original, und in der That ist diese Lehre nichts Anderes als ein Wiedershall der Alexandrinischen. Aber am Inhalt seiner Schristen hesben sich zwei Seiten heraus: die eine Seite ist die seines Systems, seinen Hauptgedanken nach, seine philosophischen Principien überhaupt, nämlich die Idee, als substantielle Einheit. Die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> cf. Opere di Giordano Bruno publ. da Wagner. Introduzione, p. XXIV—XXV.

<sup>2</sup> Siehe Begels Berte, Bb. VII, Abth, 2. S. 10.

<sup>3</sup> Borlesungen von 1805.

andere mit jener jedoch zusammenhangende Seite ist seine Lullische Kunst, auf die er besonders herumgereist ist, und auf die er auch immer das Meiste gehalten hat, — die Unterschiede in der Idee zu sinden; was er besonders geltend machen wollte.

- a. Seine philosophischen Gebanken, wobei er zum Theil Aristotelische Begriffe gebraucht, zeugen von einem eigenthümlichen, überlebendigen, und sehr originellem Geiste. Der Inhalt seiner allgemeinen Gedanken ist die größte Begeisterung für die schon erwähnte Lebendigkeit der Natur, Göttlichkeit, Gezenwart der Vernunft in der Natur; so ist seine Philosophie allerdings im Allgemeinen Spinozismus, Pantheismus. Diese Tremung der Menschen von Gott oder der Welt, alle diese Verhältnisse der Aleußerlichkeit sind hineingeworfen in seine lebendige Idee der absolut allgemeinen Sinheit von Allem, wegen deren Aussprechen Bruno so bewundert worden. Die Hauptsormen seiner Vorstellung sind diese, daß er einerseits die allgemeine Bestimmung der Materie, andererseits die der Form giebt.
- a. Die Einheit des Lebens bestimmt er also als den allge= meinen, thätigen Berftand (vovs), ber fich als allgemeine Form bes Weltalls offenbart, und alle Formen in fich faßt: Er ver= halt fich zur Hervorbringung ber Naturdinge, wie der Verftand bes Menschen, und bildet und systematisirt ste auch, wie biefer eine Menge Begriffe bilbet. Er ift ber innerliche Kunftler, ber von Innen die Materie bilbet und geftaltet. Aus bem Innern ber Wurzel ober bes Samenforns fenbet er bie Sproffe hervor; aus dieser treibt er dann die Aefte, aus diesen die Zweige, aus bem Innern ber Zweige die Knospen, Blätter, Blumen u. f. f. Es ift Alles innerlich angelegt, zubereitet und vollendet. Ebenfo ruft biefer allgemeine Berftand von Innen auch seine Safte aus ben Früchten und Blüthen zu den Zweigen zurud u. f. f. Das Weltall ift so ein unendliches Thier, in welchem Alles auf die mannigfaltigfte Weise lebt und webt. Der formale Verstand ift auf diese Weise von der Endursache (dem Zweckbegriff, ber Entelechie, bem unbewegten Principe bei Aristoteles) nicht

verschieden; sie find aber ebenso wohl auch wirkender Verstand (causa efficiens), Mittelurfache, eben dies Bervorbringende. Natur und Geift find nicht getrennt; ihre Einheit ift ber formale Berstand, in welchem ber reine Begriff nicht als gewußter enthalten, sondern wie für fich freier, in fich bleibender, ebenso auch wirkender, außer sich gehender ift. Der nach einem Zwecke wirkende Verstand ift die innere Form der Dinge felbst, ein inneres Verstandesprincip. Was immer producirt wird, ift biefer Form gemäß, und unter ihr enthalten; was hervorkommt ift so, wie die Form an fich bestimmt ift. 1 So ift bei Proflus der Verstand. als Substantielles, das, was Alles in seinem Eins in sich hält: das Leben das Herausgehende, Producirende: der Berftand als folcher eben dieß Umkehrende, Alles in die Einheit Zurücknehmende. Bei ber Kantischen Philosophie werden wir diese Zweckbestimmung auch zu erwähnen haben. Das organisch Lebendige, beffen Princip das Bilbende ift, das in fich feine Wirksamkeit hat, und in derfelben nur bei fich bleibt, fich erhalt, ift eben ber 3weck, die in sich bestimmte Thätigkeit, die in ihrem Verhalten zu Anderem nicht als bloße Ursache fich verhält, sondern in sich zurückgeht.

β. Bruno, der die Endursache unmittelbar als wirkend und als immanentes Leben des Universums sept, sept sie dann serner auch als sepend, als Substanz; er ist also gegen die Borstellung eines bloß außerweltlichen Berstandes gerichtet. Insosern unterscheidet Bruno Form und Materie an der Substanz, die selbst als sene Thätigkeit der Idee die Einheit der Form und der Materie ist; so daß die Materie an ihr selbst lebendig ist. Das Bleibende in den unendlichen Berwandelungen des Sependen, sagt er, ist die erste, absolute Materie; obgleich das Formlose, ist sie doch die Mutter aller Formen, und das aller Formen Fähige.

¹ Jacobi: Berfe, Banb IV, Abth. 2, ©. 7—18; Tennemann, Bb. IX, ©. 391—394; Giordano Bruno: De la causa, principio et uno, Dialog. II (Opere publ. da Ad. Wagner, Vol. I), p. 235—243.

Weil die Materie nicht ohne die erste allgemeine Form ist, so ist fte felbst Brincip oder Endurfache an ihr felbst. Die Form ift ber Materie immanent, eine ift schlechthin nicht ohne die andere; fo daß die Materie felbft diese Umbildungen hervorbringt und dieselbe Materie durch alle hindurchgeht. Was erft Saame war, wird Gras, hierauf Aehre, alsbann Brod, Nahrungsfaft, Blut, thierifcher Saame, ein Embryo, ein Mensch, ein Leichnam, dann wieder Erbe, Stein ober andere Maffe; aus Sand und Waffer werden Frösche. Hier erkennen wir also etwas, welches, obwohl es sich in alle diese Dinge verwandelt, doch an sich immer Ein und baffelbe bleibt. Diese Materie fann weder Körper fenn, benn bie find geformt: noch zu bem gehören, was wir Eigenschaften, Beschaffenheiten, Qualitäten nennen; benn diese find veränderlich. Hiermit scheint nichts ewig, und bes Namens eines Princips würdig zu fenn, als die Materie. Biele haben barum auch die Materie für bas allein Reale, und alle Formen für zufällig ge= halten. Diefer Irrthum entspringt baber, bag man nur eine Form ber zweiten Gattung, und nicht jene nothwendige erfte und ewige Korm erkennt, welche aller Kormen Korm und Quelle ist. Ebenfo jene Materie ift wegen ihrer Ibentität mit bem präformirenden Berstande selbst intelligibel, als die allgemeine Voraussehung al-Ier Körperlichkeit. Weil fie Alles ift, ift fie nichts insbesondere, weber Luft noch Waffer u. f. f. (eben bas abstracte); sie hat feine Dimensionen, um fie alle zu haben. Die Formen ber Materie find die innere Macht der Materie felbst; sie ift, als Intelligibles, · felbft die Totalität ber Form. 1 Diefes Suftem bes Bruno ift fo ganz objectiver Spinozismus; man sieht, wie tief er eingebrungen ift.

Bruno macht hier die Frage: "Aber diese erste allgemeine Form und jene erste allgemeine Materie, wie find fie vereinigt,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Jacobi: Werfe, Bb. IV, Abth. 2, S. 19—23, 28—31; Tennemann, Bb. IX, S. 394—396, 398—399; Giordano Bruno, De la causa, principio et uno, Dial. III, p. 251—357; Dial. IV, p. 269—274.

ungertrennlich? verschieben, - und boch Gin Wefen?" Er antwortet, indem er die Aristotelischen Formen von Suraus und ένέργεια gebraucht: Die Materie ift zu betrachten als Poteng; fo fallen alle möglichen Wefen auf gewiffe Weife unter ihren Begriff. Die Baffivität ber Materie muß rein und absolut betrachtet werben. Nun ift es unmöglich, einer Sache Dasenn beizu= meffen, welcher die Kraft, ba zu fenn, gebräche. Diefes Lettere bezieht fich aber so ausdrücklich auf den activen Modus, daß hier= aus fogleich erhellt, wie der eine ohne den anderen nicht fenn fann, fondern beide fich einander gegenseitig vorausseben. Wenn alfo von jeher ein Bermögen, zu wirken, hervorzubringen, zu erschaffen, da war: so mußte auch von jeher ein Bermögen, bewirft, hervorgebracht und erschaffen zu werden, da senn. Die vollkommene Möglichkeit des Dasenns der Dinge (die Materie) fann vor ihrem wirklichen Dasenn nicht vorhergehen, und ebenso wenig nach demfelben übrig bleiben. Das erfte und vollkom= menfte Brincip faßt alles Dafenn in fich, fann Alles fenn, und ift Alles. Thatige Kraft und Potenz, Möglichkeit und Wirklichfeit find in ihm also Ein unzertrenntes und unzertrennliches Princip. 1 Diefe Simultaneitat ber wirkenben Kraft und bes Bewirftwerbens ift eine fehr wichtige Bestimmung; die Materie ift nichts ohne die Wirksamkeit, die Form alfo bas Bermögen und innere Leben der Materie. Bare die Materie bloß die unbeftimmte Möglichfeit, wie fame man jum Beftimmten? Diefe Ginfachheit ber Materie ift felbst nur Ein Moment ber Form; indem man alfo bie Materie ber Form entreißen wollte, hat man fie zugleich in Einer Beftimmung ber Form gesetzt, womit aber auch fogleich das Andere geset ift.

So ift dem Bruno das Absolute bestimmt: nicht so die anderen Dinge, welche senn und auch nicht senn, so oder anders

<sup>3</sup>acobi: Berke, Bb. IV, Abth. 2, S. 23—25; Tennemann, Bb. IX, S. 396; Giordano Bruno: De la causa, principio et uno, Dial, III, p. 260—261.

bestimmt fenn fonnen. Un ben endlichen Dingen und in ben endlichen Berftandesbeftimmungen ift so ber Unterschied von Form und Materie vorhanden. Der einzelne Mensch ift in jedem Augenblide, was er in diesem Augenblid fenn kann, aber nicht Alles, was er überhaupt und ber Substanz nach fenn fann. Die als unterschieden erscheinenden Dinge sind nur Modificationen eines Einzigen, welches in feinem Dafenn alles andere Dafenn begreift. Das Universum, die unerzeugte Natur ift aber Alles, was sie senn fann in der That und auf Einmal, weil fie alle Materie nebst ber ewigen, unveränderlichen Form ihrer wech= selnden Gestalten in fich faßt. Aber in ihren Entwickelungen von Moment zu Moment, ihren befondern Theilen, Befchaffenheiten, einzelnen Wefen, überhaupt ihrer Aeußerlichkeit, ift fie nicht mehr, was sie ift und sehn kann; sondern ein solcher Theil ift nur ein Schatten von dem Bilde bes erften Princips. ! Go schrieb Bruno auch ein Buch De umbris idearum.

7. Dieß ist die Grund-Idee Bruno's. Er sagt nun: "Diese Einheit von Form und Materie in Allem zu erkennen, ist das Bestreben der Bernunst. Aber um zu dieser Einheit durchzudringen, alle Geheimnisse der Natur zu ersorschen, müssen wir den entgegengesetzen und widerstreitenden äußersten Enden der Dinge, dem Maximum und dem Minimum, nachforschen." Eben in diesen Ertremen ist es, daß sie intelligibel sind, und in dem Begriff sich vereinigen; und diese Bereinigung ist die unendliche Natur. "Aber den Punkt der Vereinigung zu sinden, ist nicht das Größte; sondern aus Demselben auch sein Entgegengesetztes zu entwickeln, dieses ist das eigentliche und tiesste Geheimnis der Kunst." Dieß ist ein großes Wort, die Entwickelung der Idee so zu erkennen, daß sie eine Nothwendigkeit von Bestimmungen

<sup>1</sup> Jacobi: Berke, Bb. IV, Abth. 2, S. 25—26; Tennemann, Bb. IX, S. 397; Giordano Bruno: De la causa, principio et uno, Dial. III, p. 261.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jacobi, a. a. D. S. 32, 45; Tennemann, a. a. D. S. 399, 403—404; Giordano Bruno, l. c. Dial. IV, p. 275; Dial. V, p. 291.

ist; wir werden nachher sehen, wie Bruno darauf gegangen, dieß zu thun. Er stellt das Ur-Princip, was anderswo die Form heißt, unter dem Begriff des Kleinsten vor, das zugleich das Größte ist, Eins, das zugleich Alles; das Universum ist dieses Eins in Allem. Im Universum, sagt er, ist der Körper nicht vom Punkte, das Centrum nicht von der Peripherie, das Endliche nicht vom Unendlichen, das Größte nicht vom Kleinsten unterschieden. Es ist lauter Mittelpunkt; oder sein Mittelpunkt ist überall, und in Allem. Die Alten drückten dieß so aus, indem sie sagten von dem Bater der Götter, daß er wesentlich in sedem Punkte des Weltalls seinen Sit habe. Das Universum giebt den Dingen erst wahre Wirklichseit, ist die Substanz aller Dinge, Monas, Atom, der allenthalben ausgegossene Geist, die ganze Essenz, die reine Form.

b. Die zweite Thätigkeit des Bruno war nun die sogenannte Lullische Kunst, von ihrem ersten Ersinder, dem Scholastiser Raimund Lullus, so genannt (f. oben, S. 175—177), die Bruno aufgesaßt und weiter vervollsommnet hat; er nannte sie auch seine ars combinatoria. Diese Kunst ist von einer Seite dem ähnslich, was wir bei Aristoteles als Topis sahen (Th. II, S. 363—364), indem Beide eine Menge von Dertern und Bestimmungen angeben, die man als eine Tasel mit ihren Eintheilungen in der Borstellung besestigte, um diese Seiten bei allem Vorsommenden anzuwenden. Die Topis des Aristoteles that dieß aber, um einen

<sup>1</sup> Jordanus Brunus: De Minimo, p. 10, 16—18; Jacobi: Werke, Bb. IV, Abth. 2, S. 34—39; Tennemann, Bb. IX, S. 400—402; Giordano Bruno: De la causa, principio et uno, Dial. V, p. 281—284. — Ueber biesen Gegensaß des Minimum und Maximum hat Bruno mehrere eigene Werke geschrieben: z. B. De triplici Minimo et Mensura, libri V, Francosurti apud Wechelium et Fischer. 1591, 8; der Tert sind Herameter mit Noten und Scholien, dei Buhle ist der Titel De Minimo libri V. Gine andere Schrift sührt den Titel: De Monade, Numero et sigura liber; Item De Innumerabilibus, Immenso et Insigurabili: seu de Universo et Mundis libri VIII, Francos. 1591, 8.

Gegenstand von verschiedenen Seiten aufzufaffen und zu beftim= men, während Bruno mehr zum Behuf ber Erleichterung bes Gedächtniffes arbeitete. Er verband also eigentlich die Lullische Runft mit der Kunft ber Mnemonif bei den Alten, von der auch in neuern Zeiten wieder die Rede gewesen ift und schon beim Auctor ad Herennium (Libr. III, c. 17 sqq) eine nähere Ausführung gefunden wird. Man macht fich z. B. eine beftimmte Menge von un= terschiedenen, nach Belieben zu wählenden Fächern in der Ginbildungsfraft fest, etwa zwölf, zu drei untereinander gereiht, und mit gewiffen Bortern, wie Maron, Abimelech, Achilles, Berg, Baum, Baruch u. f. f. bezeichnet, worein man bas auswendig . zu Lernende gleichfam einftellte und es zu einer Reibe von Bilbern machte, um es beim Herfagen nicht, wie wir es gewohnt find, aus bem Gedächtniffe ober bem Kopfe ohne Borftellung herauszusprechen, fondern gleichsam von einer Tafel nur abzule= fen. Die Schwierigkeit liegt nur barin, irgend einen Wis, eine Berbindung zu machen zwischen dem Inhalt, den ich habe, und bem Bilbe; das giebt die heillosesten Combinationen, und ift fo eine schlechte Kunft. Bruno ift auch bald bavon zurückgekom= men, indem die Sache bes Gedachtniffes Sache ber Einbildungsfraft wurde; was boch eine Serabsehung ift. Indem dann aber bei Bruno bas Tableau nicht nur ein Gemälbe von außerlichen Bilbern ift, fondern ein Suftem von allgemeinen Gedankenbestimmungen, fo hat Bruno biefer Runft allerdings eine tiefere innere Bedeutung gegeben. 1

¹ Bruno hat auch viele solcher topisch=mnemonischen Schristen versaßt, von benen die ältesten solgende sind: Philotheus Jordanus Brunus Nolanus De compendiosa architectura et complemento artis Lullii, Paris. ap. Aeg. Gordinum, 1582. 12. — J. Brunus Nol. De Umbris idearum, implicantidus Artem quaerendi etc. Paris. ap. eund. 1582. 8. Der zweite Theil hat den Titel: Ars memoriae. — Ph. Jord. Bruni Explicatio XXX sigillorum etc. Quidus adjectus est Sigillus sigillorum etc. Aus der Dedication exhellt, daß es Bruno in England herausegab, also zwischen 1582 und 1585. — Jordanus Brunus De Lampade

- a. Bruno geht zu dieser Kunft über von den allgemeinen Ibeen, die gegeben find. Weil nämlich Gin Leben, Gin Berftand Alles ift: so hat Bruno die dunkle Ahnung gehabt, diesen allgemeinen Berftand in ber Totalität feiner Beftimmungen aufzufaffen, und Alles darunter zu fubsumiren; - eine logische Philosophie barin aufzustellen, und fie anwendbar auf Alles zu machen. 1 Er fagt: Der Gegenftand ber Betrachtung in ihr ift bas Universum, fofern es unter bas Berhaltniß bes Wahren, Erfennbaren und Bernunftigen tritt. Er unterscheibet, wie Spi= noza, bas intelligible Ding ber Bernunft und bas wirkliche: Wie Die Metaphyfif bas allgemeine Ding, bas fich in Substanz und Accideng theilt, jum Gegenstande hat, so ift bie Sauptfache, daß es eine einzige und allgemeinere Kunft giebt, die das Ding ber Bernunft mit bem wirklichen Dinge so verknüpfe und umfaffe und beibe als übereinftimmend mit einander anerkenne, daß badurch die Menge, sie sen, welcher Art sie wolle, zur einfachen Einheit zurückgeführt werde. 2
  - \$\beta.\$ Das Princip hierbei ist dem Bruno der Verstand übershaupt: Einmal der außer sich thätige Verstand, der die simmliche Welt zum Dasehn entfaltet. Er verhält sich zur Erleuchtung des Geistes, wie die Sonne zum Auge: bezieht sich also auf eine scheinende Menge, erleuchtet sie, nicht sich selbst. Das Andere ist combinatoria Lulliana, Vitebergae 1587. 8. Ebendselbst schrieb er: De Progressu et lampade venatoria Logicorum, Anno 1587, dem Kanzler der Universität Bittenberg dedicit. Jordanus Brunus De Specierum scrutinio et lampade combinatoria Raym. Lullii, Pragae, exc. Georg. Nigrinus 1588. 8; auch abgebruckt in Raymundi Lullii operibus. Auch De imaginum, signorum et idearum compositione Libri III, Francosurti ap. Jo Wechel. et Petr. Fischer. 1591. 8.
    - <sup>1</sup> Buhle: Geschichte ber neuern Philos. Bb. II, Abth. 2, S. 715 (717); Jordanus Brunus: De compendiosa architectura et complemento artis Lullii (Jordani Bruni Nolani scripta, quae latine consecit, omnia, ed. A. Fr. Gfrörer, Stuttgard. 1835, Fasc. II), c. 1, p. 238.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Buhle, a. a. D. S. 717—718 (719, a—718, b); Jord. Brunus, l. l. c. 5, p. 239.

ber thätige Verstand an sich selbst, der sich zu den denkbaren Arsten verhält, wie das Auge zu den sichtbaren Dingen. <sup>1</sup> Die unsendliche Form, der thätige, der Materie inwohnende Verstand, ist das Erste, die Grundlage, die sich entwickelt; so geht es zum Theil, wie dei den Reuplatonikern fort. Es ist nun dem Brund wesentlich darum zu thun, die Organisirungen dieses thästigen Verstandes auszusassen

- y. Raber ift biefes auf folgende Beife bargeftellt: Der reinen Wahrheit felbft, bem abfoluten Lichte, nahert fich ber Mensch nur; sein Senn ift nicht das absolute Senn felbft, das nur das Eine und Erfte ift. Er ruht nur unter bem Schatten ber Ibee, beren Reinheit bas Licht ift, die aber zugleich Theil an ber Finfterniß hat. Das Licht ber Substanz emanirt aus biefem reinen Urlichte, bas Licht ber Accidenz aus bem Lichte ber Gubftang. Diese war auch bei Proflus (f. oben, S. 75) bas Dritte im Erften. Diefes abfolute Princip in feiner Ginheit ift bem Bruno die erste Materie, und ben ersten Act biefes Brincips nennt er das Urlicht (actus primus lucis): Die vielen Substanzen aber und Accidenzen können nicht das volle Licht aufnehmen, fie find also nur im Schatten bes Lichts enthalten; ebenfo find die Ibeen bavon Schatten. 2 Die Entwickelung ber Natur geht fort von Moment zu Moment; die erschaffenen Dinge find nur ein Schatten bes erften Princips, nicht mehr biefes felbft.
- d. Bruno fährt fort: Bon diesem Überwesentlichen (superessentiale) ein Ausbruck, der auch bei Proklus (f. oben, S. 69) vorkommt geschieht der Fortgang zu den Essenzen, von den Essen zu dem, was ist, von dem, was ist, zu ihren Spuren, Bilbern und Schatten, und zwar in doppelter Richtung: zum Theil gegen die Materie, um in ihrem Schoose erzeugt zu werden

1 Buhle: Gesch. d. neuern Phil. Bb. II, Abth. 2, S. 717 (719, a); Jord. Brun. De compend. architect. c. 2—3, p. 238—239.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Buhlet Gesch. b. neuern Philos. Bb. II, Abth. 2, S. 723-724; Jordani Bruni De Umbris idearum (Jord. Bruni Nolani scripta, ed. A. Fr. Gfrörer, Fasc. II): Triginta intentiones umbrarum, Intentio, I-IV, p. 300-302.

(Diefe Schatten find bann auf naturliche Weife vorhanden); jum Theil gegen die Empfindung und Bernunft, um durch ihr Bermögen erfannt zu werden. Die Dinge entfernen fich von bem Urlicht zur Finfterniß. Da aber alle Dinge im Universum genau zusammenhangen, bas Untere mit bem Mittlern, und biefes mit bem Obern, bas Busammengesette mit bem Ginfachen, bas Einfache mit bem Einfachern, bas Materielle mit bem Geiftigen, damit Ein Universum, Gine Dronung und Regierung beffelben, Ein Princip und Zwed, Gin Erftes und Lettes feb: fo fann nach bem Tone ber Leier bes allgemeinen Apollo (ein Ausdruck, ben wir Th. I, S. 307 bei Beraflit faben) bas Untere ftufenweife jum Dbern gurudgeführt werben, wie bas Feuer in Luft, Luft in Waffer, Waffer fich in Erde verdichtet und umgekehrt; fo daß Aller Ein Wesen ift. Jener Fortgang herab ift berfelbe, als biefer Rudgang, und ift ein Kreis. Die Natur innerhalb ihrer Grenzen fann Alles aus Allem hervorbringen, und fo ber Ber= ftand auch Alles aus Allem erkennen: 1

erörtert: Die Verschiedenheit der Schatten ist kein wahrer Widersftreit. In demselben Begriffe werden die Entgegengesetzten, das Schöne und Häßliche, das Schälliche und Unschickliche, das Vollstommene und Unvollkommene, das Gute und Böse erkannt. Unsvollkommenes, Böses, Häßliches beruhen nicht auf besondern eigenen Ideen; sie werden in einem andern Begriffe erkannt, nicht in einem ihnen eigenthümlichen, der nichts ist. Denn dieß Eigenthümsliche ist das Nichtsehende im Sehenden, der Defect im Essent, der erste Verstand ist das Urlicht; er strömt sein Licht aus dem Innersten zu dem Neußersten, und zieht es vom Neußersten wieder an sicht aussten Von diessem Lichte aussten von diessem Lichte auffassen.

Buhlet Gesch. b. neuern Philos. Bb. II, Abth. 2, S. 724-726; Jordanus Brunus: De Umbris idearum, Intentio V-IX, p. 302-305.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Buble, a. a. D. S. 727, 731; Jordanus Brunus, l. l. Intentio XXI, p. 310; De triginta idearum conceptibus: Conceptus X, p. 319.

5. Das Wirkliche an ben Dingen ift eben jenes Intelligible, nicht das Sinnliche, Empfundene, oder das Individuelle; was fonst wirklich genannt wird, das Sinnliche, ift das Nichtseyn. Was unter ber Sonne geschieht, was die Region ber Materie bewohnt, fällt unter ben Begriff ber Eitelfeit (Endlichfeit). Bon ben Ibeen suche bas Feste ber Vorstellungen, wenn Du verstänbig bift. Dieß reine Licht ber Dinge ift eben ihre Erkennbar= feit, die vom ersten Verstande ausgeht, und nach ihm gerichtet ift; das Nichtsevende wird nicht erkannt. Was hier Contrast und Verschiedenheit ift, ift im Urverstande Sarmonie und Einheit. Bersuche also, ob Du die empfangenen Bilber ibentificiren, übereinstimmend machen und einen könnest: so wirft Du Deinen Geift nicht ermüben, Dein Denken nicht trüben, und bas Gebächtniß nicht verwirren. Durch die Idee, welche im Verstande ist, wird etwas beffer begriffen, als burch bie Form bes Naturdings an fich selbst, weil die lettere materieller ift: aber am höchsten burch Die Idee vom Gegenstande, wie fie im göttlichen Berftand ift. 1 Die Unterschiebe, die hier gegeben find, sind also keine; sondern Alles ift Harmonie. Dieß zu entwickeln, hat Bruno also versucht; und die Bestimmungen, als natürliche in jenem göttlichen Berftande, entsprechen dann benen, die im subjectiven Berftande erscheinen. Bruno's Runft besteht nun aber barin, bas allgemeine Schema ber Form zu beftimmen, welches Alles unter fich begreift, und zu zeigen, wie feine Momente fich in ben verschiedenen Sphären bes Dasenns ausbrücken.

η. Das Hauptbemühen des Bruno war hiernach, das Au und Eine nach der Lullischen Kunst als ein System von Klassen geordneter Bestimmungen darzustellen. Da giebt er nun in Proflus Manier die drei Sphären an: Erstens die Urform (δπερουσία), als Urheber aller Formen; zweitens die physische

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buhle: Gesch. b. neuern Philos. Bb. II, Abth. 2, S. 730—734; Jordani Bruni De Umbris idearum: De triginta idearum conceptibus, Conceptus VII, X, XIII, XXVI, p. 318—320, 323—324.

Belt, welche bie Spuren ber Ibeen ber Dberfläche ber Materie aufdrückt, und das Urbild in gabllofen entgegenstehenden Spiegeln vervielfältigt; brittens bie form ber vernünftigen Belt, welche die Schatten der Ideen für die Sinne numerisch indivibualifirt, in bas Eins bringt, und für ben Berftand zu allgemeinen Begriffen erhebt. Die Momente ber Urform felbst heißen Senn, Gute (Ratur ober Leben) und Ginheit. (Auch bieß haben wir ungefähr bei Broklus S. 74 gefehen.) In ber metaphyfi= fchen Belt ift fie Ding, Gutes, Princip ber Mehrheit (ante multa); in ber physischen Welt offenbart fie fich in Dingen, Gutern, Individuen; in der vernünftigen Welt des Erfennens entspringt fie aus Dingen, Gütern und Individuen. 1 Die Einheit ift bas Burudführende; und Bruno, indem er die naturliche und die metaphyfische Welt unterscheibet, sucht bas Syftem jener Bestimmun= gen aufzustellen, um zugleich zu zeigen, wie dieß auf natürliche Beife erscheint, was auf andere Beife als Gedachtes ift.

Indem nun Bruno diesen Zusammenhang näher zu fassen suchte, betrachtet er das Denken als eine subjective Kunst und Thätigkeit der Seele, im Innern nach seiner Borstellung gleichssam durch innere Schrift darzustellen, was die Natur äußerlich gleichsam durch äußere Schrift darstellt. Das Denken, sagt er, ist die Kähigkeit, sowohl diese äußere Schrift der Natur in sich auszunehmen, als die innere Schrift in der äußern abzubilden und zu verwirklichen. Diese Kunst des innern Denkens und äußern Drzganistrens nach demselben und umgekehrt, wie sie die menschliche Seele hat, sest Bruno in die innigste Berbindung mit der Kunst der Natur des Universums, mit der Wirksamseit des absoluten Welt-Princips überhaupt, wodurch Alles geformt und gebildet wird: Es ist Eine Form, die sich entwickelt; es ist dasselbe Welt-Princip, das in den Metallen, Pflanzen, Thieren bildet, und das in dem Menschen denkt und außer sich organisirt, nur daß es sich

<sup>1</sup> Buhle: Gesch. b. neuern Philos. Bb. II, Abth. 2, S. 745; Jordani Bruni Explicatio triginta sigillorum: Sigillus Sigillorum, P. II, §. 11.

in seinen Wirkungen auf eine unendlich verschiedene Weise in der ganzen Welt ausdrückt. Im Innern und Aeußern ist mithin eine und dieselbe Entwickelung eines und desselben Principes. 1

Diese verschiedenen Schriftarten ber Seele, burch welche fich auch bas organifirende Welt-Princip offenbart, hat Bruno in feiner Ars Lulliana bestimmen und spstematisiren wollen; und er nimmt barin gwölf Grundschriftarten, Gattungen ber Raturformen an, von denen er ausgeht: "Species, Formae, Simulacra, Imagines, Spectra, Exemplaria, Indicia, Signa, Notae, Characteres et Sigilli. Einige Schriftarten beziehen fich auf den äußeren Sinn, wie die äußeren Formen, Bilber und Ideale (extrinseca forma, imago, exemplar), welche die Malerei und andere bilbende Runfte, indem fie die Mutter Natur nachahmen, barftellen. Einige beziehen fich auf ben inneren Sinn, wo fie - in Anfehung des Maafes, der Dauer, ber Bahl - vergrößert, in der Beit ausgedehnt und vervielfältigt werden; bergleichen find bie Erzeugnisse ber Phantafie. Einige beziehen fich auf einen gemeinschaftlichen Bunft der Gleichheit mehrerer Dinge; einige weichen von der objectiven Beschaffenheit der Dinge fo ab, daß fie gang erträumt sind. Einige endlich scheinen ber Kunft eigenthumlich au seyn, wie die signa, notae, characteres et sigilli; - burch welche die Kunft so viel vermag, daß sie unabhängig von ber Natur, über die Natur hinaus, und, wenn es die Sache mit fich bringt, fogar gegen die Natur handeln zu können scheint." 2

So weit geht im Ganzen Alles gut; es ift die Ausführung deffelben Schema's in allen Polen. Alle Hochachtung verdient diefer Versuch, das logische Spstem des innern Künstlers, des producirenden Gedankens, so darzustellen, daß ihm die Gestaltungen der äußern Natur entsprechen. Die Bestimmungen des Den=

¹ Buhle: Gesch. b. neuern Philos. Band II, Abth. 2, S. 734; cf. Jordan. Brun. De Umbris idearum: Ars Memoriae, I—XI, p. 326—330.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Buhle: Gesch. b. neuern Philos. Band II, Abth. 2, S. 734—735; Jordan Brun. De Umbris idearum: Ars Memoriae, XII, p. 330—331.

fens werben aber zugleich, bei ber fonft großen Beise bes Bruno, dennoch hier oberflächlich, zu todten Typen, wie in neuern Zeiten die Schemata ber Natur-Philosophie, indem- er die Momente und Gegenfähe bes Schema's nur aufzählt, wie die Raturphilosophen an jeber Sphare felbft, als einer absolut betrachteten, bie Dreiheit entwickelten. Das Weitere ober die beftimmteren Momente find bann eben von Bruno nur zufammengelefen; es geht in Berwirrung über, wenn er biefelben durch Figuren und Klaffifi= cationen barzustellen fucht. Die zwölf zum Grunde gelegten Formen find weber abgeleitet und in Gin ganges Spftem gufammengeeint, noch ift bie fernere Bervielfältigung abgeleitet. Darüber hat er mehrere Schriften geschrieben (De sigillis), und in verschiedenen Schriften scheint auch biefe Darftellung verschieden; bas Erscheinen ber Dinge find Buchstaben, Beichen, die bann einem Denken entsprechen. Die Ibee ift im Allgemeinen gu loben, gegen die Aristotelische und scholaftische Zerstreuung, wonach jede Bestimmtheit überhaupt nur firirt wurde. Aber die Ausführung ift Theils an die Pythagoreischen Zahlen angefnüpft, somit funterbunt und willführlich: Theils finden fich metaphorische, allegorische Zufammenftellungen und Paarungen, wo man ihm gar nicht folgen fann; es läuft hier Alles, in diefem Berfuche zu ordnen, auf's Unordentlichste burcheinander.

Es ist ein großer Anfang, die Einheit zu denken; und das Andere ist dieser Bersuch, das Universum in seiner Entwickelung, im System seiner Bestimmungen aufzufassen, und zu zeigen, wie das Aeußerliche ein Zeichen ist von Ideen. Dieß sind die beiden Seiten, die von Bruno aufzufassen waren.

### 4. Vanini.

Ich erwähne noch Julius Cafar Vanini, als hierher gehörig; sein eigentlicher Vorname war Lucilius. Er hat viele Nehnlichkeit mit Bruno, und ist ebenso ein Märthrer der Philosophie geworben, ba er gleichfalls bas Schickfal hatte, auf bem Scheiterhaufen verbrannt zu werden. Er wurde 1586 zu Taurozano im Neavo= litanischen geboren. Er ist überall herumgeschweift, in Genf, Lyon, wo er fich durch Flucht nach England vor der Inquisition rettete. Rach zwei Jahren fehrte er nach Italien gurud. In Genua lehrte er die Natur-Philosophie nach Averroes, vertrug fich nicht, trieb fich in mancherlei Abentheuern, Disputationen über Philofophie und Theologie herum. Er wurde immer verdächtiger, flüchtete von Paris, wurde wegen Gottlofigfeit, nicht Regerei, vor Gericht geforbert. Franconus, fein Unfläger, beschwor, bag Banini gottesläfterliche Dinge geredet. Banini betheuerte gwar, ber fatholischen Kirche, dem Glauben an die Dreieinigfeit treu geblieben zu seyn; und als Antwort auf die Beschuldigung bes Atheismus, nahm er vor feinen Richtern einen Strobbalm vom Boben auf: und fagte, daß schon diefer Salm ihn vom Dafenn Gottes überzeugen würde. Aber es half nichts; er wurde 1619 gu Touloufe in Frankreich zum Scheiterhaufen verurtheilt, vor Vollsiehung des Urtheils ihm aber erft durch den henker die Zunge ausgeriffen. Indeffen ift fein Broces nicht flar; berfelbe ift mehr aus perfonlicher Feindschaft, aus Berfolgungswuth ber Geiftlichen in Toulouse hervorgegangen. 1

Banini war vorzüglich durch Cardanus' Driginalität erregt worden. In ihm sehen wir eine Wendung des Vernünstigen, des Philosophirens gegen die Theologie, während die scholastische Philosophie der Theologie gemäß war, und diese dadurch bestätigt werden sollte. In der katholischen Kirche hat sich die Kunst ausgethan, aber das freie Denken hat sich davon geschieden und ist ihr fremd geblieben. In Bruno und Vanini hat sie sich dagegen gerächt; sie hat sich von der Wissenschaft losgesagt, und sich ihr seindlich gegenübergestellt.

Banini's Philosophiren geht nicht weit, er bewundert

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Brucker, Hist, crit. phil. T. IV, P. 2, p. 671—677; Buhle: Gesch. b. neuern Phil. Bb. II, Abth. 2, S. 866—869.

die Lebendigkeit ber Natur; seine Raisonnements waren eben nicht tief, sondern mehr leichte Einfälle. Er wählte immer bie Form bes Dialogs; und es wird nicht fichtbar, welche Behauptung die feinige ift. Er fchrieb Commentarien zu phuftschen Schriften bes Aristoteles. Wir haben von Banini noch zwei Werke, Die fehr felten find. Das eine Buch heißt: Amphitheatrum aeternae providentiae divino-magicum, christiano-physicum, nec non astrologo-catholicum, adversus veteres philosophos, Atheos, Epicureos, Peripateticos et Stoicos. Auctore Julio Caesare Vanino, Lugd. 1615; worin er alle diefe Philosophien, ihre Grunde mit vieler Berebfamfeit vorträgt: Die Art aber, wie er fie widerlegt, fällt schwach genug aus. Das zweite Werk heißt: "Bon ben wunderbaren Geheimniffen der Königin und Göttin ber Sterblichen, ber Natur" (De admirandis Naturae, reginae Deaeque mortalium arcanis libr. IV, Lutetiae 1616); "mit Genehmigung ber Sorbonne" gedrudt, die anfangs nichts darin angetroffen, "was der katholischen apostolischen und Römi= schen Religion entgegen wäre und widerspräche." Es find wissenschaftliche Untersuchungen über einzelne physicalische und naturhi= ftorische Materien, auch in dialogischer Form, doch ohne daß beftimmt angegeben ift, in welcher Person Banini seine Meinungen barlegt. Man findet zwar Berficherungen: Er wurde biefe ober jene Lehre glauben, wenn er nicht im Christenthume unterrichtet mare. Die Tendeng war aber Naturalismus; Banini zeigte, daß Die Natur die Gottheit sen, alle Dinge mechanisch entständen. Er erflärte alfo das gange Univerfum in seinem Zusammenhange nur aus wirkenden, nicht aus Endursachen; aber es ift dieß so gehalten, daß der Verfaffer fich nicht entscheidet. 1

So seste Banini, wie dieß 3. B. schon früher bei Pomponatius (f. oben S. 193) und Andern, der Fall war, die Vernunft dem

Buhle: Lehrbuch d. Gesch. b. Phil. Th. VI, Abth. 1, S. 410—415; Brucker. Hist. crit. phil. T. IV, P. 2, p. 677—680; Buhle: Gesch. b. neuern Phil. Bb. II, Abth. 2, S. 870—878.

Glauben und ber Kirchenlehre entgegen. Doch indem fie biefe ober jene Dogmata, die dem chriftlichen Glauben gerade wider= sprechen, durch die Bernunft bewiesen, so erklärten fie dabei wie nachher unter ben Reformirten Bayle biefe Wendung immer gebraucht -, daß fie ihre Ueberzeugung der Kirche unterwerfen; ober fie brachten alle Grunde und Einfälle gegen bie theo= logischen Dogmen vor, als so viele unauflösliche Schwierigkeiten und Wiberlegungen burch die Bernunft, die sie bann boch ebenfalls dem Glauben unterwarfen. Baple fagt fo &. B. im fritischen Dictionnaire, wo er viele philosophische Borftellungen berührt, unter dem Artifel Manichaer: Die Behauptung, baß es zwei Principien gebe, konne nicht widerlegt werden; man muffe fie aber ber Kirche unterwerfen. Unter biefer Wendung brachte man alles Mögliche gegen die Kirche vor. So macht Banini Einwürfe gegen bie Berföhnung, bringt Raisonnements bafür an, baß bie Natur Gott fen. Weil man nun überzeugt war, daß bie Bermunft ben chriftlichen Dogmen nicht entgegen fenn könne, und weil man an der Chrlichfeit einer folchen Unterwerfung zweifelte, bas aufzugeben, wovon man sich durch die Vernunft überzeugt hat: mußte Galilei, weil er bas Syftem bes Copernifus vertheidigt, auf den Knieen abbitten, und Banini wurde verbrannt. Beide hatten fo vergebens auch die bialogische Form für ihre Schriften gewählt.

Allerdings bewies Banini (De naturae arcanis, p. 420) durch die eine Person in den Dialogen selbst "auß dem Text der Bibel, daß der Teusel mächtiger ist als Gott," Gott also nicht die Welt regiere. Solche Gründe sind z. B.: Gegen den Willen Gottes haben Adam und Eva gefündigt, und so das ganze Menschengeschlecht zur Sünde (ad interitum) gebracht; auch Christus sey durch die Macht der Finsterniß gekreuzigt. Ueberdieß wolle ja Gott, daß alle Menschen selig würden. Aber der Katholisen sehen sehr wenige gegen die übrige Welt, die Juden sehen oft abgefallen; die katholische Religion erstrecke sich nur auf Spanien,

Franfreich, Italien, Polen und einen Theil von Deutschland. Wenn man hiervon mm noch die Atheisten, Blasphemisten, Reger, Hurer, Chebrecher u. f. f. abziehe, fo wurden noch weni= ger übrig bleiben. Mithin fen ber Teufel machtiger als Gott. Dieß seven Grunde ber Vernunft, fie seven nicht zu widerlegen; aber er unterwerfe fich bem Glauben. Merkwurdig ift, bag man ihm dieß nicht geglaubt hat; ber Grund liegt barin, daß es ihm mit ber Widerlegung beffen, was er Bernunftiges vorgebracht, nicht Ernft fenn könne. Daß die Widerlegung nur schwach, fubjectiv gewesen, berechtigt noch nicht zum Zweifel an Banini's Aufrichtigfeit; benn schlechte Grunde fonnen fur's Subject überzeugend fenn, gerade wie es bei objectiven fein Recht behält. Dem Berfahren gegen Banini liegt alfo jum Grunde, bag, wenn ein Mensch burch seine Vernunft so etwas eingesehen hat, was ihr unwiderleglich scheint, er nicht anders als biefen Bestimmungen anhängen. - ein Entgegengefettes nicht glauben fann; man glaubt nicht, daß ber Glauben in ihm ftarter fen, als biefe Cinficht. dienes provincemental mobile regule distribute es anoma

Die Kirche versiel dabet noch in den sonderbaren Gegensatz, daß sie Banini darum verdammte, weil er ihre Lehren nicht der Bernunft gemäß gesunden, aber ihnen doch sich unterwarf: daß sie es also zu sordern schien und mit Scheiterhausen bekrästigte, nicht daß ihre Lehren über die Bernunft erhaben, sondern ihr gemäß sehen. Diese Reizbarkeit der Kirche ist inconsequent, und verwickelte sie in Widersprüche. Denn früher zwar gab sie zu, daß die Bernunft das Geoffenbarte nicht ersaßen könne, und es also gleichgültig sen, die Einwendungen derselben aus ihr selbst zu widerlegen und auszulösen. Indem sie aber nunmehr nicht zuließ, daß der Widersprüch des Glaubens und der Bernunft als Ernst genommen werde, sondern Banini deshalb als Atheisten verbrannte: so liegt darin implicite, daß die Lehre der Kirche der Bernunft nicht widerstreiten könne, indem man doch die Bernunft der Kirche unterwerfen solle.

Es entzündet sich hier der Streit zwischen sogenannter Offenbarung und Vernunft, in welchem diese für sich auftritt, sene von ihr geschieden wird, da vorher Beides eins, oder das Licht des Menschen das Licht Gottes war, der Mensch nicht ein eigenes Licht hatte, sondern sein Licht als das Göttliche galt. Die Scholastifer hatten gar kein eigenes Wissen von eigenem Inhalt, sondern den Inhalt der Religion; der Philosophie blied das rein Formelle. Aber sept kam sie zu eigenem Inhalte, der dem Inhalte der Religion entgegen war; oder die Bernunft sühlte wenigstens, eigenen Inhalt zu haben, oder die Form der Bernünstigkeit senem unmittelbaren Inhalte entgegenzusstellen.

Diefer Gegenfat hat früher einen anderen Sinn gehabt, als heutiges Tags; ber altere Ginn ift biefer, bag ber Glaube bie Lehre bes Chriftenthums ift, die als Wahrheit gegeben ift, und bei der als Wahrheit der Mensch zu bleiben habe. Das ift so hier Glaube an diefen Inhalt; und dem entgegen steht die Ueberzeugung burch Bernunft. Jest ift dieser Glaube aber innerhalb bes benkenden Bewußtseyns felbst verlegt; er ift ein Verhalten bes Selbstbewußtsehns felbst zu den Thatsachen, die es in fich felbst findet, nicht zum objectiven Inhalt ber Lehre. Was ben älteren Gegensatz betrifft, so muß man im objectiven Credo unterscheiden: ber Eine Theil deffelben ift die Lehre der Kirche als Dogma, bie Lehre von ber Ratur Gottes, bag er breieinig ift; bagu ge= hört die Erscheinung Gottes in der Welt, im Fleisch, das Berhältniß bes Menschen zu bieser göttlichen Natur, seine Seligkeit und Göttlichkeit. Das ift ber Theil der ewigen Wahrheiten, der von absolutem Intereffe für die Menschen ift; dieser Theil ift feinem Inhalte nach wefentlich speculativ, und kann nur Gegenstand für den speculativen Begriff sehn. Der andere Theil, an den auch Glauben gefordert wird, bezieht fich auf fonftige äußerliche Borftellungen, die an jenen Inhalt gefnüpft werden; dazu gebort ber ganze Umfang des Geschichtlichen, sowohl im alten und neuen Teftamente, als in der Kirche. Es wird etwa ein Glaube auch an

alle diese Endlichkeit gesordert. Wenn Einer z. B. nicht an Gespenster glaubte, wurde er für einen Freigeist, einen Atheisten gehalten: ebenso wenn man nicht glaubte, Adam habe im Paradiese vom Apfelbaum gegessen. Beide Theise werden auf Eine Stuse gestellt; es gehört aber zum Verderben der Kirche und des Glaubens, daß für beide Glauben gesordert wird. An die äußerlichen Vorstellungen haben sich die vornehmlich gewendet, welche als Bekämpfer des Christenthums und als Atheisten, dis auf Voltaire herunter, verschrieen worden sind. Wenn solche äußerlichen Vorstellungen sessenzeigt werden, so kann es nicht anders sehn, als daß Wiedersprüche ausgezeigt werden.

### 5. Petrus Ramus.

Pierre de la Ramée wurde 1515 zu Vermandois geboren, wo fein Bater als ein Tagelöhner lebte. Er begab fich frut nach Paris, um feine Lernbegierde zu befriedigen: mußte es aber ein Baar Mal aus Mangel an Unterhalt wieder verlaffen, bis er Kamulus im Collège de Navarre wurde. Sier erhielt er Gelegenheit, seine Kenntniffe zu erweitern, beschäftigte fich mit Aristotelischer Philosophie und mit Mathematik, und zeichnete fich durch eine außerordentliche oratorische und dialektische Fertigkeit im Disputiren aus. Er trat bei einer Disputation, jur Erlangung ber Magisterwürde. öffentlich mit einer Thefis auf, die viel Aufsehen machte: "Alles, was Aristoteles gelehrt hat, ift nicht wahr;" und die Disputation fiel zu feiner Ehre aus. Magister geworden, griff er die Ariftotelische Logif und Dialektik so bitter und heftig an, daß die Regierung Notiz bavon nahm. Er wurde num beschuldigt, durch seine anti-Aristotelischen Meinungen die Fundamente der Religion und Wiffenschaft zu untergraben; biefe Beschuldigung wurde als ein Criminal-Fall von Ramus' Keinden vor bas Barlament von Paris gebracht. Da dieses aber Miene machte, rechtlich zu verfahren, und dem Ramus gunftig schien: so wurde ihm das Erfenntniß wieder entzogen, und die Sache vor das Confeil des

Königs gebracht. Diefes entschied, Ramus follte mit Goveanus, feinem Gegner, vor einer eigenen Commiffion von funf Richtern (zwei bavon follte Goveanus, zwei Ramus, und ber König ben Präfidenten wählen) disputiren, und diefe ein Gutachten an den König ftellen. Die Aufmerksamfeit des Publicum's war überaus gespannt; der Streit wurde aber hochft pedantisch geführt. Um erften Tage behauptete Ramus: Die Ariftotelische Logik und Dialeftif sen unvollkommen und mangelhaft, weil bas Organon nicht mit einer Definition anfange. Die Commiffion entschied: Ein Disput oder eine Differtation bedürfe gwar einer Definition, bei ber Dialeftif fen es aber nicht nöthig. Um zweiten Tage warf Ramus ber Ariftotelischen Logit den Mangel ber Eintheilung vor; diese sen nöthig. Die Majorität der Richter, aus dem Commiffar bes Königs und ben Zwei bes Gegners Goveanus beftehend, wollte nun die bisherige Untersuchung annulliren und auf andere Beise zu Berke geben, weil Ramus' Behauptungen fie in Berlegenheit fetten. Diefer appellirte an ben König, ber ihn jedoch abwies, und entschied, daß der Ausspruch der Richter als in letter Inftanz gelten follte. Ramus wurde daher verurtheilt; boch nahmen die zwei Anderen keinen Antheil, sondern zogen fich zurud. Das Urtheil wurde öffentlich in allen Strafen von Baris angeschlagen, und an alle Afademien burch ganz Europa verschickt. Theaterftude wurden auf Ramus mit großem Beifall ber Ariffotelifer aufgeführt. Ueberhaupt nahm bas Bublicum an berglei= chen Streitigkeiten ein fehr lebhaftes Intereffe, wie es benn eine Menge Streitigkeiten Diefer Art über bergleichen Schulfragen gegeben hat. Go hatten z. B. die Königlichen Brofefforen an einem Collège mit ben Theologen ber Sorbonne einen Streit, ob man quidam, quisquis, quoniam, ober kidam, kiskis, koniam aussprechen solle; und aus diesem Streite entstand ein Proces vor bem Parlament, weil die Doctoren einem Geiftlichen, ber quisquis aussprach, seine Pfrunde genommen hatten. Auch ein anderer Geich. D. Phil. 2te Mufl. \*\* 15

hartnäckiger und hitziger Streit kam an die Obrigkeit, ob ego amat ebenso richtig sey, als ego amo, und mußte von derselben unterdrückt werden. Zulett kam Namus doch noch zu einem öffentlichen Lehramt, indem er Prosessor in Paris wurde: mußte es aber, da er Hugenotte wurde, bei den innerlichen Unruhen mehrmals verlassen; einmal reiste er auch in Deutschland herum. Endlich in der Bartholomäus-Nacht siel auch Namus 1572, durch die Hand seiner Feinde ermordet; einer seiner Collegen und wüthendsten Feinde, Carpentarius, hatte Banditen dasür bestellt, von denen er schrecklich mißhandelt aus dem obern Fenster gestürzt wurde.

Ramus erweckte ein lebhaftes Interesse durch seine Angrisse insbesondere auf die bisherige Aristotelische Dialektik, und trug zur Vereinfachung des Formalismus der dialektischen Regeln sehr viel bei: er ist besonders dadurch berühmt, daß er die scholastische Logik auf's Aeußerste versolgt, und im Gegensaße die Ramische Logik aufgestellt hat; ein Gegensaß, der so weit durchgedrungen ist, daß selbst in Deutschland's Literatur-Geschichte die Partheien der Ramisten, Antiramisten und Semiramisten genannt werden.

Noch viele andere merkwürdige Männer fallen in diese Zeit, die auch in der Geschichte der Philosophie anfgeführt zu werden pstegen, als Michael de Montaigne, Charron, Machiaevelliu. f. f. Die popularen Schriften der beiden ersten enthalten anmuthige, seine, geistreiche Gedanken über das menschliche Leben, die geselligen Verhältnisse, das Nechte, Gute. Das Bemühen solcher Männer wird insofern der Philosophie beigezählt, als sie aus ihrem Bewußtsenn, aus dem Kreise der menschlichen Ersahrung, aus der Beobachtung, wie es in der Welt und im Herzen zugeht, geschöpft haben. Es ist eine Lebens-Philosophie, worin sie solche Ersahrungen

<sup>1</sup> Buhle: Gesch. b. neuern Philos., Bb. II, Abth. 2, S. 670-680; Brucker. Hist. crit. phil. T. IV, P. 2, p. 548-562.

aufgefaßt und mitgetheilt haben; fie find fo Theils unterhaltend, Theils lehrreich. Dem Principe nach, woraus fie geschöpft haben, find fie ganz abgewichen von den Quellen und Methoden der bisherigen Beise bes scholastischen Erfennens. Aber indem fie nicht die hochfte Frage, die die Philosophie intereffirt, jum Gegenftand ihrer Untersuchungen machen, und nicht aus dem Gedanken raisonniren: so gehören sie nicht eigentlich ber Geschichte ber Philo= fophie an, sondern der allgemeinen Bildung und bem gefunden Menschenverstande. Sie haben bazu beigetragen, daß ber Mensch an bem Seinigen ein größeres Intereffe gewonnen hat, daß er ein Zutrauen zu fich erhalten hat; und dieß ift ihr Sauptwerdienft. Der Mensch hat wieder in fein Berg geschaut, und es geltend gemacht: alsbann bas Wefen bes Berhaltniffes bes Einzelnen gum abfoluten Wefen in fein eigenes Berg und feinen Berftand, in feinen Glauben zurudgeführt. Obzwar noch ein entzweites Berg, fo ift biefe Entzweiung, bief Sehnen eine Entzweiung feiner felbft geworben; ber Mensch fühlt biefe Entzweiung in ihm felbft, und damit seine Ruhe in fich. Sier ift nun aber ein Uebergang zu erwähnen, ber uns angeht bes allgemeinen Princips wegen, bas barin höher und in seiner Berechtigung erfannt ift.

### C. Die Keformation.

Die Haupt-Revolution ist in der Lutherischen Reformation eingetreten, als aus der unendlichen Entzweiung und der gräuslichen Zucht, worin der hartnäckige Germanische Charakter gestanden hatte und welche er hatte durchgehen müssen, der Geist zum Bewußtseyn der Versöhnung seiner selbst kam, und zwar in dieser Gestalt, daß sie im Geiste vollbracht werden müsse. Aus dem Jenseitigen wurde so der Mensch zur Präsenz des Geistes gerusen, als die Erde und ihre Körper, menschliche Tugenden und Sittlichkeit, das eigene Herz und das eigene Gewissen anfingen, ihm Etwas zu gelten. Galt so in der Kirche die Ehe auch gar

nicht als etwas Unfittliches, so galten doch Entsagung und Che= losigkeit höher, während jest die Che als ein Göttliches erschien. Armuth galt für höher als Besit, und von Almosen leben für höher als von seiner Sände Arbeit sich redlich zu näh= ren; jest aber wird gewußt, daß nicht Armuth als 3wed das Sittlichere ift, sondern von seiner Arbeit zu leben, und beffen, was man vor fich bringt, froh zu werden. Blinder, die menschliche Freiheit unterbrudender Gehorfam war bas britte Gelübbe ber Mönche, wogegen jest neben Che und Besit auch die Freiheit als göttlich gewußt wurde. Ebenfo fehrte von der Seite ber Erkenntniß der Mensch in sich zurud aus dem Jenseits der Autorität; und die Vernunft wurde als das an und für fich Allgemeine, und darin als das Göttliche erkannt. Erkannt wurde jest, daß im Beifte des Menschen das Religiofe feine Stelle baben und der ganze Proces der Heilsordnung durchgemacht werben muß: daß feine Seiligung feine eigene Sache ift, und er baburch in Verhältniß tritt zu seinem Gewissen und unmittelbar zu Gott, ohne jene Vermittelung der Priefter, die die eigentliche Seilsordnung in ihren Sanden haben. Zwar ift auch noch eine Bermittelung burch Lehre, Ginficht, Beobachtung seiner felbft und seiner Sandlungen vorhanden; aber bas ift eine Vermittelung ohne Scheibewand, während dort eine eherne Scheibewand die Laien von der Kirche trennte. Der Geift Gottes ift es alfo, der im Herzen des Menschen wohnen, und dieß in ihm wirken muß.

Obgleich nun schon Wiklef, Huß, Arnold von Brescia aus der scholastischen Philosophie zum ähnlichen Ziele hervorgegangen waren: so haben sie doch nicht den Charakter gehabt, anspruchslos und ohne gelehrte scholastische Ueberzeugung, nur den Geist und das Gemüth nöthig gehabt zu haben. Erst mit Luther begann die Freiheit des Geistes, im Kerne: und hatte diese Form, sich im Kerne zu halten. Dieser Beginn der Versföhnung des Menschen mit sich selbst, wodurch die Göttlichkeit in

feine Birklichkeit eingeführt wird, ift fo nur erft Brincip. Die Er= plication dieser Freiheit und bas fich benkende Erfaffen berfelben ift ein Folgendes gewesen, wie ja einft die Ausbildung ber chriftlichen Lehre in ber Kirche felbft erft später erfolgt ift. Das eigene Denfen und Wiffen bes Menschen, so bag er fich in seiner Thätigkeit befriedigt, Freude an seinen Werken hat, und seine Werke als etwas Erlaubtes und Berechtigtes betrachtet, - biefes Gelten des Subjectiven hat jest einer höhern Bewährung und ber höchften Bewährung bedurft, um vollfommen legitimirt gu fenn, und sogar zur absoluten Pflicht zu werden; und um biese Bewährung erhalten zu fonnen, hat es in feiner reinften Geftalt aufgefaßt werden muffen. Die bloße Subjectivität bes Menschen, daß er einen Willen hat, und damit bieß ober jenes treibt, be= rechtigt noch nicht; benn fonft ware ber barbarische Wille, ber fich nur mit subjectiven Zweden erfüllt, die nicht vor ber Bermunft Beftand haben, berechtigt. Wenn ferner ber Gelbftwille bie Form ber Allgemeinheit erhalt, seine 3wede ber Bernunftigkeit angemeffen find, und er als die Freiheit bes Menschen überhaupt, als gesetliches Recht aufgefaßt wird, bas bem Andern ebenfo zu= fommt, fo liegt barin zwar nur bas Erlaubtfenn; aber es ift schon viel, wenn ber Zwed als erlaubt anerkannt wird und nicht als ein an und für fich Sundiges. Kunft, Induffrie erhalten burch bieß Princip neue Thatigfeit, indem fie nun auf gerechte Weise thatig find. Immer aber ift das Princip ber eigenen Geiftigkeit und Selbstftändigkeit fo junachst noch bloß auf befondere Sphären ber Gegenftanbe, feinem Inhalte nach, beschränft. Erft wennt dieß Princip in Beziehung auf den an und für fich sependen Ge= genftand, b. h. in Beziehung auf Gott gewußt und erfannt ift, und damit in seiner vollkommenen Reinheit aufgefaßt wird, frei von Trieben, endlichen Zweden, fo erhalt es baburch feine hochfte Bewährung; und bas ift bann feine Beiligung burch bie Re= ligion.

Dieß ift nun ber Lutherische Glauben, bemzufolge ber Mensch in bem Berhältniß zu Gott fteht, daß er darin selbst als Diefer Dasenn haben muffe: b. h. feine Frommigkeit und bie Hoffnung seiner Seligkeit und Alles bergleichen erfordere, daß fein Berg, seine Subjectivität babei fen. Seine Empfindung, sein Glauben, die innerfte Gewißheit feiner felbft, schlechthin bas Seinige ift gefordert, und kann allein wahrhaft in Betracht kommen: ber Mensch muffe felbst in seinem Herzen Buße thun und Reue empfinden, diefes Berg vom heiligen Beift erfüllt febn. Go ift hier bas Brincip ber Subjectivität, ber reinen Beziehung auf mich, die Freiheit, nicht nur anerkannt: sondern es ist schlechthin gefordert, daß es im Cultus der Religion nur darauf ankomme. Dieß ift die höchste Bewährung des Princips, daß daffelbe nun por Gott gelte, nur ber Glaube und die Ueberwindung bes eigenen Herzens nöthig feben; damit ift denn dieß Princip der chriftlichen Freiheit erst aufgestellt, und zum wahrhaften Bewußtsenn gebracht worden. Es ift damit ein Ort in das Innerfte bes Menschen gesetzt worden, in dem allein er bei fich und bei Gott ift; und bei Gott ift er nur als er selbst, im Gewissen foll er bei fich zu Hause seyn. Dieß Hausrecht soll nicht durch Andere geftort werden können; es foll Niemand fich anmaßen, darin zu gelten. Alle Aeußerlichkeit in Beziehung auf mich ift bamit verbannt, ebenfo die Aeußerlichkeit der Hostie: nur im Genuß und Glauben stehe ich in Beziehung zu Gott. Der Unterschied von Laien und Priefter ift damit aufgehoben, es giebt feine Laien mehr: benn jeder ift für sich angewiesen, in Rudsicht auf sich in der Religion zu wiffen, was fie ift. Die Zurechnungsfähigkeit ift nicht zu entfernen; die guten Werke, ohne Wirklichkeit des Geiftes in fich, find nicht mehr, als das Serz, das fich für fich direct zu Gott verhält ohne Vermittelung, ohne die Jungfrau und ohne die Seiligen.

Dieß ift das große Princip, daß alle Aeußerlichkeit in bem

Bunfte bes absoluten Verhältniffes zu Gott verschwindet; mit biefer Neußerlichkeit, diesem Entfremdetsenn seiner felbst ift alle Anecht= schaft verschwunden. Damit ift verbunden, daß bas Beten in fremder Sprache und das Treiben der Wiffenschaften in solcher abgeschafft ift. In ber Sprache ift ber Mensch producirend: fie ift die erste Aeußerlichkeit, die der Mensch sich giebt, die einfachste Form bes Dasenns, zu ber er im Bewußtsenn fommt; was ber Mensch sich vorstellt, stellt er sich auch innerlich vor als gesprochen. Diese erste Form ift ein Gebrochenes, Fremdartiges, wenn der Mensch in einer fremden Sprache sich ausdrücken, ober em= pfinden foll, was fein höchstes Interesse berührt. Dieser Bruch mit dem ersten Heraustreten in das Bewußtseyn ift fo aufgeho= ben; hier in feinem Eigenthum zu febn, in feiner Sprache zu fprechen, zu benfen, gehört ebenfo wesentlich zur Befreiung. Dieß ift von unendlicher Wichtigkeit, und ohne diefe Form bes Beifich= fenns hatte die subjective Freiheit nicht bestehen können; Luther hätte nicht seine Reformation vollendet, ohne die Bibel in's Deutsche zu überseten. Es ift also jest bas Princip ber Sub= jectivität Moment ber Religion felbst geworden; und bamit hat es seine absolute Anerkennung erhalten, und ift im Ganzen in der Form aufgefaßt, in der es nur Moment der Religion fenn fann. Gott im Beift zu verehren, bief Wort ift jest erfüllt; Beift ift aber nur unter ber Bedingung ber freien Beiftigfeit bes Subjects. Denn nur diese ift es, die fich zum Beift verhalten fann; ein Subject voller Unfreiheit verhalt fich nicht geiftig, verehrt Gott nicht im Geifte. Dieß ift bas Allgemeine bes Princips.

Dieß Princip nun ist zuerst nur in Beziehung auf religiöse Gegenstände aufgefaßt worden, und hat dadurch zwar seine absolute Berechtigung erhalten; es ist aber noch nicht auf die weistere Entwickelung des subjectiven Princips selbst ausgedehnt worden. Insosern jedoch der Mensch zum Bewustsehn gekommen

232

ift, an fich verföhnt zu fenn, und nur in seinem Fürsichsenn fich verfohnen zu konnen, hat er in feiner Wirklichkeit auch eine anbere Geftalt gewonnen. Der sonft tüchtige, fraftige Mensch bat auch, insofern er genießt, bei gutem Gewiffen fenn können; bas Leben für sich genießen, ift nicht mehr als Etwas angesehen worben, bem zu entsagen sen, sondern ber monchischen Entsagung ift entfagt. Aber auf weiteren Inhalt hat fich bas Princip zunächst noch nicht ausgebehnt. Doch ift ferner auch ber religiöse Inhalt näher als concret aufgefaßt worben, wie er für bas Gebächtniß ift; und damit ift in diese geistige Freiheit ber Anfang und bie Möglichkeit einer ungeistigen Weise gekommen. Der Inhalt bes Credo, fo speculativ er felbft ift, hat nämlich eine geschichtliche Seite. In biefer trodenen Form ift ber alte Glaube ber Kirche aufgenommen und belaffen worden; fo daß er in biefer Form vom Subject als die höchste Wahrheit betrachtet werden foll. Damit hangt zusammen, daß benn die Ausbildung des dogmatischen Inhalts auf speculative Weise gang auf die Seite gesetzt worden ift. Bas das Bedürfniß war, ift die Vergewifferung des Menfchen in seinem Innern von feiner Erlösung, feiner Geligkeit: bas Berhaltniß des subjectiven Geiftes jum Absoluten, die Form ber Subjectivität als Sehnfucht, Bufe, Befehrung. Dieß neue Princip ift als das Ueberwiegende hingeftellt worden, fo daß der Inhalt ber Wahrheit schlechthin wichtig fen; aber ber Lehrbegriff über die Natur und ben Procef Gottes ift aufgefaßt in einer Geftalt, wie fie junachft für die Borftellung erscheint. Es ift verworfen worden nicht nur einerseits alle biefe Endlichkeit, Aeußerlichkeit, Entweihung, dieser Formalismus der scholaftischen Philosophie, und mit Recht; aber andererseits ift auch die philosophische Entwickelung ber Kirchenlehren auf die Seite gestellt worden, und eben in diefem Zusammenhange, daß das Subject fich in fein Berg vertieft hat. Dieg Bertiefen, feine Bufe, Reue, feine Befehrung, Dieg Beschäftigen bes Subjects mit sich ift bas Moment gewesen, bas

zunächst gegolten hat; aber in ben Inhalt hat fich bas Subject nicht vertieft, und auch die frühere Bertiefung des Beiftes barin ift verworfen worden. Noch bis auf diesen Tag werden wir in der katholischen Kirche und ihrem Dogma die Anklänge und gleichsam die Erbschaft von der Philosophie der Alexandrinischen Schule finden; es ist in ihr viel mehr Philosophisches, Speculatives, als in der protestantischen Dogmatif, wenn überhaupt in dieser noch ein Objectives ist, und sie nicht ganz leer gemacht worden, fo daß dann der Inhalt mehr nur in der Form der Geschichte ge= halten ift. Die Verbindung der Philosophie mit der Theologie des Mittelalters ift fo in der katholischen Kirche, der Hauptsache nach, erhalten worden; im Brotestantismus bagegen hat sich bas fubjectiv religiofe Princip von der Philosophie getrennt, und erft in ihr ift es bann auf mahrhafte Weise wieder auferstanden. Es ift also in diesem Princip der religiose Inhalt der chriftlichen Rirche überhaupt erhalten, so baß er seine Bewährung burch bas Zeugniß des Geiftes erhält, daß diefer Inhalt nur insofern für mich gelten foll, als er in meinem Gewiffen, meinem Bergen fich geltend macht. Es ift dieß ber Sinn ber Worte: Wenn Ihr meine Gebote haltet, so werdet Ihr inne werden, daß meine Lehre die wahrhafte ift. Das Kriterium der Wahrheit ift, wie es fich in meinem Bergen bewährt; daß ich richtig urtheile, erfenne, - ob das. was ich für wahr halte, die Wahrheit sen, muß sich an meinem Bergen ergeben. Was fie in meinem Geifte ift, bas ift fie: und umgekehrt mein Geist ift nur dann recht daran, wenn fie barin ift, wenn er in diefer Weife in diefem Inhalte ift. Man fann nicht das Eine ober das Andere isoliren. Der Inhalt hat fo nicht die Bewährung an ihm felbst, die ihm von der philosophi= schen Theologie badurch gegeben wurde, daß die speculative Idee fich in ihm selbst geltend machte; er hat auch nicht die Bewährung, die einem Inhalte, sofern er eine historische Außen= seite hat, historisch gegeben wird: so daß geschichtliche Zeug=

niffe abgehört werden, und seine Richtigkeit banach bestimmt wird. Die Lehre hat fich zu bewähren burch ben Zuftand meines Berzens, durch die Buße, Bekehrung und Freudigkeit des Gemuths in Gott. Es wird in der Lehre bei'm äußerlichen Inhalt angefangen, und so ist sie nur äußerlich; aber so genommen ohne die Beziehung, wie fich mein Geift in fich verhält, hat fie eigentlich feinen Sinn. Dieser Anfang ift nun, als chriftliche Taufe und Erziehung im Chriftenthum, eine Bearbeitung bes Gemuths zugleich mit äußerlichem Befanntwerben. Die Wahrheit bes Evangelium's, ber chriftlichen Lehre eriftirt aber nur im wahrhaften Ber= halten zu berfelben; dieses ift wesentlich, fo zu fagen, ein Ge= brauch des Inhalts, ihn erbaulich zu machen. Und dieß ift eben bas, was gefagt worben, daß das Gemuth fich in fich felbft reconftruirt, geheiligt wird; und biese Heiligung ift es, für die der Inhalt ein wahrer ift. Es ift fein weiterer Gebrauch vom Inhalte zu machen, als daß das Gemüth erbaut, in sich selbst zur Buverficht, Freudigkeit, Bufe, Bekehrung erweckt werbe. Gin anberes und unrichtiges Verhalten zu dem Inhalt ift, benfelben äußerlich zu nehmen, z. B. nach dem großen neuen Brincip der Eregese, daß die Schriften bes neuen Testaments behandelt merben follen, wie ein Griechischer ober Lateinischer und anderer Schriftfteller, fritisch, philologisch, historisch. Das wesentliche Berhalten bes Geiftes ift nur fur ben Geift; und es ift ein verkehrtes Beginnen einer störrischen Exegese, auf solche äußerliche philologische Weise die Wahrheit der chriftlichen Religion zu erweisen, wie dieß die Orthodoxie gethan hat, die den Inhalt damit geiftlos macht. Es ift dieß also das erfte Verhalten des Geiftes zu diesem Inhalte, so daß der Inhalt zwar wesentlich ift, daß aber ebenso we= fentlich ift, daß der heilige und heiligende Geift fich zu demfelben verhalte.

Dieser Beift ist zweitens aber wesentlich auch benkender Geift. Das Denken als solches muß fich auch darin entwickeln,

und zwar wesentlich als diese Form der innersten Einheit des Geistes mit sich selbst; das Denken muß zur Unterscheidung, Betrachtung diese Inhalts kommen, und in diese Form der reinsten Einheit des Geistes mit sich übergehen. Zunächst zeigt sich das Denken aber nur als abstractes Denken; und enthält so ein Berhältniß zur Theologie, zur Religion. Der Inhalt, von dem hier die Rede ist, sosen er auch nur historisch, äußerlich ausgenommen wird, soll doch religiös sehn; die Explication der Natur Gottes soll darin sehn. Darin liegt die nähere Forderung, daß der Gedanke, für welchen die innere Natur Gottes ist, sich auch in Beziehung auf diesen Inhalt seht. Sosen aber der Gedanke zunächst Verstand und Verstandes-Metaphysis ist, wird er aus dem Inhalte die vernünstige Idee wegbringen, und ihn so seer machen, daß nur äußerliche Geschichte bleibt, die ohne Interesse ist.

Das britte Verhalten ift bann bas bes concreten speculativen Denkens. Rach dem angegebenen Standpunkte und wie die Religiofität und ihre Form bestimmt ift, ift aller speculative Inhalt als solcher und seine Ausführung zunächst verworfen; und wie die chriftlichen Vorstellungen bereichert find durch den Schat der Philosophie der alten Welt und durch die tiefen Ideen aller frühern Drientalischen Religionen u. s. f., - alles dieß ift auf Die Seite geftellt. Der Inhalt hatte Objectivität; aber biefe hatte nur die Bedeutung, daß ber objective Inhalt, ohne für fich zu beftehen, nur ber Anfang fenn follte, an bem bas Gemuth fich in fich geiftig bilden und heiligen follte. Alle Bereicherung des Inhalts, wodurch er philosophisch wurde, ist so verlaffen; und nur das Spätere ift, daß der Geift sich als benkend wieder in sich vertieft, um concret, vernünftig zu fenn. Die Grundbestimmung der Reformation ift das abstracte Moment des Insichsenns des Beiftes, bes Freisenns, bes Zufichselbstfommens gewesen; eben die Freiheit heißt die Lebendigkeit bes Beiftes, in dem beftimmten Inhalt, der als ein Anderes erscheint, in sich zurückgekehrt zu sehn,

während der Geist unsrei ist, wenn er dieß Andersseyn, entweder unassimilirt oder todt, als ein Fremdes in sich bestehen läßt. Infern nun der Geist jeht zum Ersennen sortgeht, zu geistigen Bestimmungen, sich umsieht, heraustritt in einen Inhalt: so wird er sich darin verhalten als in seinem Eigenthum, gleichsam als in seiner concreten Welt, und wesentlich darin behaupten wollen und haben das Seinige. Diese concrete Gestalt des Ersennens, die aber im Ansang damit noch trübe bleibt, haben wir nun zunächst zu betrachten; und es ist die dritte Periode unserer Abhandlung, in die wir mit der Resormation so auch eigentlich hinübertreten, ungeachtet Bruno, Vanini und Namus, die später lebten, noch zum Mittelalter gehören.

THE THE PARTY OF T

and the same of th

# Geschichte der Philosophie

dritter Theil.

neuere Philosophie.



# Einleitung

## in die neuere Philosophie.

Werfen wir einen Blid auf die fo eben durchlaufene Periode gurud, so war in ihr der Bunkt der Umkehrung eingetreten, daß die christliche Religion ihren absoluten Inhalt in die Gemüther gelegt hatte, und er fo, als göttlicher überfinnlicher Inhalt, im Mittelpunkt bes Individuums von der Welt geschieden und in sich abgeschlossen war. Dem religiösen Leben gegenüber ftand eine äußerliche Welt, als natürliche Welt, und Welt bes Gemüths, der Neigungen, der Natur bes Menschen, die Werth hatte nur insofern fie überwunben wurde. Diese Gleichgültigkeit beiber Welten gegen einander ift durch das Mittelalter verarbeitet worden; es hat fich in die= fem Gegensate herumgeschlagen, und ihn am Ende überwunden. Aber biefe Ueberwindung, indem das Verhältniß bes Menschen jum göttlichen Leben auf Erden eriftirt, hatte die Form, als Berderben der Kirche, als Verendlichung des Ewigen durch die sinnlichen Reigungen bes Menschen aufzutreten. Ebenso ift die ewige Wahrheit in ben trockenen, formellen Berftand verfest worden; fo daß man fagen kann, die Trennung des Selbftbewußtseyns ift an sich verschwunden, und darin die Möglichkeit gesetzt, versöhnt zu werben. Weil Diefe anfichsenende Bereinigung bes Jenfeits und Dieffeits aber von fo verdorbener Art war, daß der beffere Sinn emport wurde, und fich dagegen hat wenden muffen: fo trat die Reformation Theils als Trennung von der katholischen Kirche, Theils als Reformation innerhalb ihrer felbst ein. Es ift ein Vorurtheil, daß die Reformation nur eine Trennung von der katholischen Kirche bewirkt habe: Luther hat die katholische Kirche ebenso sehr reformirt, beren Berberben man aus seinen Schriften, aus ben Berichten ber Raifer und bes Reichs an ben Bapft erfieht; auch braucht man nur die Schilderungen zu lefen, die selbst fatholische Bischöfe, die Bater der Concilien zu Koftnig, Bafel u. f. w., von bem Zuftande ber fatholischen Beiftlichkeit, des Römischen Hofes machten. Das Princip der innern Berföhnung des Geiftes, was an fich schon die Idee des Chriftenthums war, wurde also selbst wieder entfernt, und erschien als äußerliche, unversöhnte Berriffenheit: ein Beispiel von der Langfamkeit bes Weltgeistes, Diese Aeußerlichkeit zu überwinden. Er höhlt bas Innere aus, ber Schein, Die außere Geftalt, bleibt noch; aber aulest ift sie eine leere Hülfe, die neue Gestalt bricht hervor. In folden Zeiten erscheint bann ber Weift, als ob er, - ber vorher einen Schneckengang in seiner Entwickelung, ja Ruckschritte gethan, und fich von fich entfernt hatte, - Die Siebenmeilenftiefel angelegt habe.

Indem so die Versöhnung des Selbstbewußtseyns mit der Gegenwart an sich vollbracht ist, so hat der Mensch Zutrauen zu sich selbst und seinem Denken, zur sinnlichen Natur außer und in ihm gewonnen; er hat Interesse, eine Freude daran gefunden, Entdeckungen in der Natur und den Künsten zu machen. Im weltlichen Wesen ging der Verstand auf; der Mensch wurde sich seines Willens und Vollbringens bewußt, hatte Freude an der Erde, seinem Boden, an seinen Beschäftigungen, weil Recht und Verstand darin. Mit der Ersindung des Schießpulvers verlor sich der einzelne Zorn des Kampss. Der romantische Trieb der zufälligen Tapferseit ging auf andere Abentheuer, nicht des Hasses,

ber Eigenrache, ber fogenammten Rettung beffen, was man für Unschuld und Unrecht hielt, sondern auf harmlosere Abentheuer, Die Bekanntschaft mit der Erde, Die Entbedung des Weges nach Oftindien aus. Der Mensch hat America entbedt, beffen Schäpe und Bölker, - die Natur, fich felbst; die Schiffahrt war die hohere Romantif des Handels. Die vorhandene Welt war wieder vorhanden als des Intereffes des Geiftes würdig; der benkende Geift vermochte wieder etwas. Runmehr mußte die Reformation Luther's eintreten, die Berufung auf den sensus communis, der nicht die Autorität der Kirchenväter und des Aristoteles anerkennt, fondern allein den inneren eigenen Beift, den beseelenden befeelt= genden gegen die Werke. So verlor die Kirche ihre Macht gegen ihn; denn ihr Princip war in ihm felbst, nicht mehr das ihm Mangelnbe. Dem Endlichen, Gegenwärtigen ift feine Chre gegeben; von biefer Ehre gehen die Beftrebungen ber Wiffenschaft aus. Wir feben fo, daß das Endliche, die innere und äußere Gegenwart, mit Erfahrung aufgefaßt und burch ben Berftand gur Allgemeinheit erhoben wird; man will die Gesete, Kräfte fennen lernen, b. h. das Einzelne ber Wahrnehmungen in die Form ber Allgemeinheit verwandeln. Das Weltliche will weltlich gerichtet werden; ber Richter ift ber benkende Verstand. Die andere Seite ift, daß das Ewige, was an und für fich wahr ift, auch erfannt, aufgefaßt werbe burch bas reine Berg felbft; ber eigene Beift macht fich für fich das Ewige zu eigen. Das ift der Lutherische Glaube ohne anderes Beiwesen, die Werke, wie man es nannte. Alles hat nur Werth als im Bergen aufgefaßt, nicht als Ding. Der Inhalt hört auf, ein Gegenständliches zu fenn; Gott ift alfo nur im Geifte, nicht jenseits, sondern das Eigenste bes Individuum's.

Eine Form des Innern ift auch das reine Denken; es naht sich auch dem Anundfürsichsependen, und findet sich berechtigt, dasselbe zu fassen. Die Philosophie der neuen Zeit geht von dem Princip aus, bis zu welchem die alte gekommen war, dem

Standpunkt des wirklichen Selbstbewußtseyns, — hat überhaupt den sich gegenwärtigen Geist zum Princip; sie bringt den Standpunkt des Mittelalters, die Verschiedenheit des Gedachten und des sependen Universums, in Gegensat, und hat es mit der Auslössung desselben zu thun. Das Haupt-Interesse ist daher nicht sowohl, die Gegenstände in ihrer Wahrheit zu denken, als das Denken und Begreisen der Gegenstände, diese Einheit selbst, welche überhaupt das Bewußtwerden eines vorausgesetzen Objects ist, zu denken. Die formelle Bildung des logischen Verstandes und den ungeheuren Stoff darin abzuschaffen, war nöttig mehr, als ihn zu erweitern: während die suchende Wissenschaft in die Breite und in die schlechte Unendlichseit geht. Die allgemeinen Gesichtspunkte, auf die es in der neuern Philosophie ankommt, sind daher etwa solgende.

1. Die concrete Gestalt des Denkens, die wir hier für sich zu betrachten haben, tritt wesentlich auf als subjectives mit der Reflexion des Insichsehns, fo daß es einen Gegenfat am Sepenben überhaupt hat; und das Intereffe ift dann gang allein bie Berföhnung biefes Gegensates in ihrer hochsten Erifteng, b. h. in ben abstracteften Ertremen zu begreifen. Diese hochste Entzweiung ift ber Begenfas von Denfen und Genn, beren Ginheit gu faffen, von da an das Intereffe aller Philosophien ausmacht. Das Denken ift damit unabhängiger, und fo verlaffen wir jest feine Einheit mit der Theologie; es tremt sich von derfelben, wie es auch bei den Griechen fich separirt hat von der Mythologie, ber Bolfs-Religion, und erft am Ende, jur Zeit ber Merandriner, diese Formen wieder aufgesucht und die mythologischen Vorstellungen mit ber Form bes Gebankens erfüllt hat. Das Band bleibt aber deßwegen schlechthin an sich: Theologie ift durchaus nur das, was Philosophie ift; dem diese eben ift Denken darüber. Es hilft der Theologie nichts, sich dagegen zu sträuben, zu sa= gen: fie wolle nichts von Philosophie wiffen, es seven Philosopheme, alfo auf der Seite liegen zu laffen. Sie hat es immer mit Gedanken zu thun, die sie mitbringt; und diese ihre subjectiven Borstellungen, ihre Haus- und Privat-Metaphysik, sind dann häusig ein ganz ungebildetes, unkritisches Denken, was sich auf der Heerstraße sindet. Diese allgemeinen Borstellungen sind zwar mit der besondern subjectiven Ueberzeugung verknüpft, und diese soll den christlichen Inhalt bewähren als eigenthümlich richtig; aber diese Gedanken, die das entscheidende Kriterium abgeden, sind nur die Resserionen und Meinungen, die auf der Oberstäche der Zeit umberschwimmen. Wenn so das Denken für sich austritt, so trennen wir uns damit von der Theologie; wir werden jedoch noch eine Erscheinung betrachten, wo Beide noch in Einheit sind. Das ist Jacob Böhme; denn indem der Geist sich jest in seinem Eigenthum bewegt, so besindet er sich Theils in der natürlichen endlichen Welt, Theils in der innerlichen und diese ist zunächst das Ehristliche.

Während nun übrigens schon früher ber nach Außen geriffene Beift fich in ber Religion, im weltlichen Leben geltend zu machen hatte und in popularer sogenannter Philosophie bewußt wurde: fo tritt erft im sechszehnten und fiebzehnten Sahrhundert eigentliche Philosophie wieder hervor, die Wahrheit als Wahrheit, inbem ber Mensch im Denken unendlich frei, sich und die Ratur ju faffen, und eben bamit bie Gegenwart ber Bernunftigkeit, bas Wefen, bas allgemeine Gefet felbst zu begreifen fucht; benn bieß ift bas Unfrige, ba es Subjectivität ift. Das Princip ber neuerit Philosophie ift baber nicht ein unbefangenes Denken, weil fie ben Wegenfat bes Denkens und ber Ratur, als einen bewußten, vor fich hat. Geift und Natur, Denken und Genn find bie beiben unendlichen Seiten der Idee, die erft mahrhaft hervortreten fann, wenn ihre Seiten für sich in ihrer Abstraction und Totalität gefaßt werben. Plato faßte fie als bas Band, als Begrenzenbes und Unendliches, Eins und Vieles, Einfaches und Anderes, aber nicht als Denken und Seyn; erft biefen Gegensatz benkend zu überwinden, beißt die Einheit begreifen. Dieß ift ber Standpunkt des philosophischen Bewußtseyns überhaupt: aber der Weg, diese Einheit denkend hervorzubringen, ein gedoppelter. Die Philosophie zerfällt daher in die zwei Hauptsormen der Auslösung des Gegensaßes, in ein realistisches und in ein idealistisches Philosophiren: d. h. in ein solches, welches die Objectivität und den Inhalt des Gedankens aus den Wahrnehmungen entstehen läßt; und in ein solches, welches für die Wahrheit von der Selbsiständigkeit des Denkens ausgeht.

a. Die erste Richtung, der Realismns, ist die Erfahrung. Philosophiren hieß jest oder hatte zu seiner Hauptbestimmung Selbstdenken und das Gegenwärtige annehmen, als
worin das Wahre läge, und somit erkennbar wäre; — alles
Speculative jedesmal wieder verslächen und verplätten, es herunterbringen zur Erfahrung. Dieß Gegenwärtige ist die dasepende,
äußere Natur: und die geistige Thätigkeit, als politische Welt
und als subjective Thätigkeit. Der Weg zur Wahrheit war, von
dieser Voraussesung anzusangen, aber nicht bei ihr stehen zu bleiben in ihrer äußerlichen, sich vereinzelnden Wirklichkeit, sondern
sie zum Allgemeinen zu führen.

a. Die Thätigkeit jener ersten Richtung geht nun zuwörderst auf die physische Natur, aus deren Beobachtung man die allgemeinen Gesetz zieht, und auf dieser Basis sein Wissen grünsdet; die Natur-Wissenschaft geht aber nur dis zur Stuse der Resterion. Dieser Weg der Experimentalphysis hieß und heißt noch Philosophie, wie Newton's principia philosophiae naturalis (Th. I, S. 74) zeigen: eine Schrift, die nur die Weise der endlichen Wissenschaften durch Beobachtung und Schließen enthält, was die Franzosen noch jezt sciences exactes nennen. Diesem eigenen Verstande war die Frömmigkeit entgegen, daher auch die Philosophie insofern Weltweisheit hieß (Th. I, S. 75). Hier ist nun die Idee in ihrer Unendlichkeit nicht selbst Gegenftand der Erkenntniß; sondern ein bestimmter Inhalt wird in's Allgemeine herausgehoben, oder dieses aus der Beobachtung in

feiner verständigen Bestimmtheit aufgenommen, wie 3. B. die Kepplerschen Gesetze. In der scholastischen Philosophie war dagegen dem Menschen das Auge ausgestochen gewesen; und was in jener Zeit über die Natur disputirt wurde, ist von abstrusen Boraussehungen ausgegangen.

- 8. Man beobachtete zweitens bas Geiftige, wie es in feiner Realiffrung bie geiftige Belt ber Staaten bilbet: um fo aus ber Erfahrung zu erforschen, was Recht ber Individuen gegen einander und gegen bie Fürften, und ber Staaten Recht gegen Die Staaten fen. Früher falbten die Bapfte die Könige, wie die im alten Teftamente von Gott eingesett waren: ber Behnte war im alten Teftamente geboten: die verbotenen Grade ber Berwandtschaft bei Eben nahmen fie aus ben Mosaischen Geseben: was ben Königen recht und erlaubt fen, zeigten fie aus Saul's und David's Geschichte, Die Rechte ber Priefterschaft aus Samuel; furz, bas alte Testament war bie Quelle aller ftaatsrecht= lichen Grundfäte, und so werden noch jett in allen Bullen ber Bäpfte ihre Berordnungen befräftigt. Man fann fich leicht vorftellen, wie viel Galimathias auf Diese Weise zusammengebraut fen. Jest aber fuchte man bas Recht im Menschen felbst und in ber Geschichte, und ftellte bar, was im Frieden und im Rriege als Recht gegolten hatte. Auf biefe Beife verfaßte man Bücher, bie im Englischen Parlamente noch immer häufig citirt werben. Man beobachtete ferner bie Triebe bes Menschen, benen im Staate bie Befriedigung werden folle, und wie fie ihnen werden konne: um so aus dem Menschen selbst, dem vergangenen wie dem noch gegenwärtigen, das Recht zu erkennen.
  - b. Die zweite Richtung, der Ide alismus, geht vom Innern überhaupt aus; nach ihm ist Alles im Denken, der Geist selbst aller Inhalt. Hier ist die Idee selbst zum Gegenstande gemacht; das heißt, sie denken und von ihr aus an das Bestimmte gehen. Was dort aus der Ersahrung, wird hier aus dem Denken a priori geschöpft: oder auch es wird das Bestimmte ausge-

faßt, aber nicht nur auf bas Allgemeine, sondern auf die 3bee gurudgeführt.

Beibe Richtungen begegnen sich aber, weil auch die Erfahrung ihrerseits aus Beobachtungen allgemeine Gesetze ableiten will: auf der andern Seite aber das Denken, von der abstracten Allgemeinheit ausgehend, sich doch einen bestimmten Inhalt geben soll; so ist überhaupt Apriorisches und Aposteriorisches vermischt. In Frankreich hat sich mehr die abstracte Allgemeinheit geltend gemacht: von England ist die Ersahrung ausgegangen, wie sie auch noch jest daselbst im höchsten Ansehen steht; Deutschland ging von der concreten Idee, vom gemüth- und geistvollen Innern aus.

- 2. Die Fragen ber jegigen Philosophie, die Gegenfage, ber Inhalt, ber diese neuen Zeiten beschäftigt, sind folgende:
- a. Die erste Form des Gegensaßes, die wir schon im Mittelalter berührten, ist die Idee Gottes und sein Seyn; und es ist die Aufgabe, das Daseyn Gottes, als des reinen Geistes, aus dem Denken zu deduciren. Beide Seiten sollen durch's Denken als an und für sich seyende Einheit gefaßt werden; der härteste Gegensaß wird gefaßt als in Eine Einheit verbunden. Andere Interessen beziehen sich auf dieselben allgemeinen Bestimmungen: nämlich darauf, die innere Bersöhnung auch überhaupt in dem Gegensaße des Wissens und seines Gegenstandes hervorzubringen.
- b. Die zweite Form des Gegenfațes ist das Gute und das Böse, der Gegensat des Fürsichsens des Willens gegen das Positive, Allgemeine; der Ursprung des Bösen soll erkannt werden. Das Böse ist das schlechthin Andere, Negative Gottes als des Heiligen: weil er nun ist, weil er weise, gut, und zugleich allmächtig ist, so widerspricht es ihm; diesen Widerspruch zu versöhnen, wird versucht.
- c. Die dritte Form des Gegensates ist der von der Frei= heit des Menschen und von der Nothwendigkeit.
- a. Das Individuum ift nicht anderswoher, sondern nur schlechthin aus sich determinirt, ift absoluter Ansang des Bestim-

mens; im Ich, im Selbst ist ein schlechthin Entscheibenbes. Diese Freiheit ist im Gegensatz bazu, daß überhaupt Gott allein das absolut Determinirende ist. Wenn näher das Geschehende zufünstig ist, so wird das Bestimmtsenn durch Gott als die Borssehung und die Präscienz Gottes gesaßt; worin dann aber der neue Widerspruch enthalten ist, daß, weil Gottes Wissen nicht bloß subjectiv ist, das auch ist, was Gott weiß.

- β. Ferner ist die menschliche Freiheit mit der Nothwendigfeit als Naturbestimmtheit im Gegensaße; der Mensch ist von der Natur abhängig, und sowohl die äußere als die innere Natur des Menschen ist seine Nothwendigkeit gegen seine Freiheit.
- y. Objectiv ist dieser Gegensatz der der Endursachen und der wirkenden Ursachen, d. h. des Wirkens nach Freiheit und des Wirkens nach Nothwendigkeit.
- d. Dieser Gegensatz der Freiheit des Menschen und der Naturnothwendigkeit hat endlich auch die nähere Form der Gemeinschaft der Seele mit dem Leibe, des commercium animi cum corpore, wie man es genannt hat; wobei die Seele als das Einsache, Ideelle, Freie, der Leib als das Vielsache, Materielle, Nothwendige austritt.

Diese Materien beschäftigen das Interesse der Wissenschaft; und sie sind von ganz anderer Art, als die Interessen der alten Philosophie. Der Unterschied ist dieser, daß hier ein Bewußtseyn ist über diesen Gegensatz, der in den wissenschaftlichen Geschschaftlichen der Alten allerdings auch enthalten, aber nicht zum Bewußtseyn gesommen war. Dieses Bewußtseyn über den Gesgensatz, dieser Abfall ist der Haupt-Punkt in der Borstellung der christlichen Religion. Die Versöhnung nun, die geglaubt wird, auch im Denken hervorzubringen, ist das allgemeine Interesse der Wissenschaft. An sich ist sie geschehen; denn das Wissen hält sich für befähigt, diese Erkennung der Versöhnung in sich zu Stande zu bringen. Die philosophischen Systeme sind also nichts

Anderes, als Weisen dieser absoluten Einigkeit; so daß nur die concrete Einheit jener Gegenfäße das Wahre sey.

- 3. Was die Stufen im wissenschaftlichen Fortgange betrifft, so haben wir drei Hauptunterscheidungen.
- a. Zuerst sehen wir die Ankündigung der Bereinigung jener Gegenfätze, als eigenthümliche, aber noch nicht auf reine Weise bestimmte Bersuche.
- b. Das Zweite ist die metaphysische Vereinigung; und hier fängt erst mit Cartesius eigentlich die Philosophie der neuern Zeit als abstractes Denken an.
- a. Der benkende Berftand versucht, die Bereinigung zu Stande zu bringen, indem er mit seinen reinen Denkbestimmungen untersucht; das ist erstens der Standpunkt der Metaphysik, als solcher.
- β. Zweitens haben wir die Negation, den Untergang dieser Metaphysik zu betrachten: den Bersuch, das Erkennen für sich selbst zu betrachten und welche Bestimmungen sich aus ihm entwickeln.
- c. Das Dritte ist dieses, daß diese Bereinigung selbst, die veranstaltet werden soll und das einzige Interesse ist, zum Bewußtseyn kommt und zum Gegenstand wird. Als Princip hat die Bereinigung die Gestalt des Berhältnisses des Erkennens zum Inhalte; und so ist die Frage ausgeworsen worden: Wie ist und kann das Denken identisch sehn mit dem Gegenständlichen? Damit ist das Innere, dieser Metaphysik zu Grunde Liegende für sich herausgehoben und zum Gegenstande geworden; das befast die neuere Philosophie in sich.
- 4. In Rücksicht auf das äußerliche Geschichtliche ber Lebensumstände der Philosophen wird uns auffallen, daß auch diese von jetzt an ganz anders aussehen, als die der Philosophen in der alten Zeit, welche wir als selbstständige Institudilitäten sahen. Man macht die Forderung, ein Philosoph solle leben, wie er lehre, die Welt verachten, nicht in ihren

Bufammenhang eintreten; bas haben bie Alten geleiftet, und fie find so plastische Individualitäten, indem der innere geistige Zweck der Philosophie häufig auch die außeren Standesverhältniffe beftimmt hat. Der Gegenstand ihres Erfennens war, bas Univer= fum benfend zu betrachten; ben äußerlichen Zusammenhang mit ber Welt haben fie fo ferner von fich gehalten, indem fie Bieles baran etwa nicht billigten, ober er boch immer wenigstens für fich nach seinen eigenen Gesetzen fortgeht, von benen bas Individuum abhängig ift. Das Individuum nimmt an ben gegenwärtigen Intereffen bes äußerlichen Lebens zugleich Untheil, um feine personlichen 3wede zu befriedigen, burch fie Ehre, Bermögen, Ansehen, Bornehmigfeit zu erlangen; Die alten Philosophen aber, indem fie in der Idee geblieben find, fo ließen fie fich nicht in Dinge ein, die nicht das Intereffe ihres Denkens waren. Bei Griechen und Römern lebten die Philosophen daher auf eigenthümliche Beife für fich in einer Aeußerlichkeit, die ihrer Wiffenschaft angemeffen und wurdig schien; fie haben fich ale Brivatleute felbstftändig und verhältniflos gehalten, und man fann fie mit den Mönchen vergleichen, Die zeitlichen Gutern entfagten.

Im Mittelalter sind es vornehmlich Geistliche, Doctoren der Theologie, welche die Philosophie treiben. In der Uebersgangs-Periode haben die Philosophen im innern Kampf mit sich und im äußerlichen Kampf mit den Berhältnissen sich gezeigt, und sich auf wilde, unstäte Weise im Leben herumgetrieben.

Anders ist das Verhältniß in der neuern Zeit, wo wir nicht mehr philosophische Individuen sehen, die einen eigenen Stand bildeten. Damit ist diese Absonderung weggefallen; die Philosophen sind hier nicht Mönche, sondern wir sehen sie im Ganzen im Zusammenhange mit der Welt in irgend einem mit Andern gemeinschaftlichen Stande thätig sehn. Sie leben in der Abhängiseit bürgerlicher Verhältnisse, oder in Aemtern, im Staatsleben; oder sie sind auch wohl Privatpersonen, so daß der Privatstand sie aber ebenso wenig von den andern Verhältnissen isolirt.

Sie find in ben Zustand ber Gegenwart, in die Welt, und beren Gang und Verlauf verflochten; fo daß nur nebenher philosophirt wird, als ein Luxus und Ueberfluß. Diefer Unterschied lieat überhaupt barin, wie sich nach Erbauung der innerlichen Welt ber Religion die außerlichen Umftande gestaltet haben. In ber neuern Beit hat fich nämlich wegen ber Berföhnung des weltlichen Princips mit fich felbst die außerliche Welt beruhigt, in Ordnung gebracht: Die weltlichen Berhaltniffe, Stande, Lebensweisen haben fich auf naturgemäße, vernünftige Weise constituirt und organi= firt. Wir feben einen allgemeinen, verftändigen Zusammenhang; und damit bekommt auch die Individualität ein anderes Verhält= niß, sie ist nicht mehr die plastische Individualität der Alten. Dieser Zusammenhang ift von folcher Macht, daß jedes Individuum ihm angehört, und doch zugleich eine innere Welt fich er= bauen kann. Das Aeußerliche ift so mit fich versöhnt worden, daß Innerliches und Aeußerliches zugleich felbstständig und unabhängig von einander fiehen können, und das Individuum in bem Falle ift, seine außerliche Seite ber außerlichen Ordnung überlaffen zu können, wogegen bei jenen plaftischen Geftalten bas Aeußerliche nur ganz von dem Innern bestimmt werden konnte. Hingegen fest, bei ber höhern Kraft bes Innern bes Individimm's, fann diefes das Meußerliche dem Zufalle überlaffen: wie es die Kleidung dem Zufall der Mode überläßt, und es nicht ber Mühe werth halt, seinen Verstand dazu anzustrengen; es kann das Aeußerliche durch die Ordnung bestimmen laffen, die in dem Rreise stattfindet, in welchem es sich befindet. Die moderne Welt ift diese wesentliche Macht des Zusammenhangs, und enthält dieß. daß es für das Individuum schlechthin nothwendig ist, in diesen Bufammenhang ber äußerlichen Eriftenz einzutreten; es ift mur eine gemeinschaftliche Weise ber Existenz in einem Stande moglich, und nur Spinoza macht hiervon eine Ausnahme. So war früher die Tapferfeit individuell; die moderne Tapferfeit ift, daß Jeder nicht nach seiner Weise handelt, sondern daß er fich auf ben Zusammenhang mit Andern verläßt und dieser ihm erst sein Berdienst giebt. Der Stand der Philosophen ist noch nicht, wie der der Mönche, organisirt. Akademiker sind zwar so etwas; aber selbst solcher Stand sinkt in die Gewöhnlichkeit von Standesverhältnissen herab, indem die Aufnahme darin etwas äußerlich Bestimmtes ist. Das Wesentliche ist, seinem Zwecke getreu bleiben.

## Erfter Abschnitt.

## Ankündigung der neuern Philosophie.

Die zwei ersten Philosophen, die wir zu betrachten haben, sind Baco und Böhme: zwei ebenso vollsommen disparate Indivibuen, wie ihre Philosophien es sind. Nichtsbestoweniger stimmen sie Beide darin überein, daß der Geist in dem Inhalte seines Erstennens sich als in seinem Eigenthume bewegt, und es so als concretes Seyn erscheint. Dieß Eigenthum bestimmt sich in Baco als das endliche, natürliche Weltwesen: in Böhme als das innerliche, mystische, göttliche, christliche Wesen und Leben; denn Jener geht von der Erfahrung und Induction, Dieser von Gott und dem Pantheismus der Dreieinigkeit aus.

## A. 25 a r o.

Das Verlassen bes jenseits liegenden Inhalts, der durch seine Form das Verdienst seiner Wahrheit verloren, nichts für das Selbstbewußtseyn, die Gewißheit seiner selbst, seiner Wirklichkeit, ist, — das, was schon gethan wurde, mit Bewußtseyn ausgesprochen, sehen wir zuerst, aber noch nicht sehr ausgebildet in Franz Baco, Baron von Verulam, Grafen von St. Alban, der darum citirt wird als der Heersührer aller dieser Erfahrungsphilosophie, mit dessen Sprüchelchen man auch bei uns noch setzt gerne die Werke ziert. Baconische Philosophie heißt also im Allgemeinen ein Philosophiren, das sich auf Beobachtung der äußerslichen oder geistigen Natur des Menschen in seinen Neigungen,

Begierben, vernünftigen, rechtlichen Bestimmungen gründet; daraus werden Schlüsse gezogen, und die allgemeinen Vorstellungen, Gesetze dieses Gebiets auf diese Weise gefunden. Baco hat gänzlich bei Seite gelassen und verworfen die scholastische Weise, aus ganz entsernt liegenden Abstractionen zu raisonniren, — die Blindsheit für das, was vor dem Auge liegt. Es ist die simmliche Erscheinung, wie sie an den gebildeten Menschen kommt, wie dieser darüber restectirt, was den Standpunkt ausmacht; und dies ist dem Princip gemäß, das Endliche und Weltliche als ein solsches auszunehmen.

Baco wurde 1561 zu London geboren; und ba feine Ahnen und Berwandten in hohen Staatsamtern ftanden (wie benn fein Bater Grofffegelbewahrer unter ber Königin Elisabeth war), fo hat er, auch felber bagu gebilbet, fich zuerft ben Staatsgeschäften gewidmet und eine bedeutende Carriere gemacht. Er zeigte fruh große Talente; und schrieb so im Alter von neunzehn Jahren schon eine Schrift über ben Zustand von Europa (De statu Europae). Baco schloß fich in seiner Jugend an ben Grafen Effer, ben Liebling Clifabeth's, an, burch ben er - ber als ein jungerer Cohn bes Saufes feinem altern Bruder bas väterliche Bermögen überlaffen mußte — unterftut bald in beffere Um= ftande gerieth und höher gehoben wurde. Er befleckte aber seinen Ruhm durch bie größte Undanfbarfeit und Treulofigfeit gegen feinen Befchüter; benn es wird ihm Schuld gegeben, er habe fich von den Feinden des Grafen dazu verleiten laffen, ihn nach seinem Falle des Hochverraths beim Publicum anzuklagen. Unter Jacob I, bem Bater bes enthaupteten Carls I, einem fchmachen Menschen, dem er sich durch sein Werf De augmentis scientiarum empfahl, erhielt er bie angefehenften Staatsamter, indem er fich an Budingham anschloß; er wurde nämlich Großfiegelbewahrer, Großfanzler von England, Baron von Berulam. Er machte auch eine reiche Seirath, verschwendete aber bald Alles; und in jener Stellung erlaubte er fich Intriguen, und ließ sich Die gröbste Bestechlichfeit ju Schulben fommen. Daburch jog er fich ben Unwillen bes Bolfs und ber Großen ju; fo bag er an= geflagt, und fein Proceg vor bem Parlamente geführt wurde. Er wurde zu einer Geldbufe von 4000 Pf. Sterl, verurtheilt, in den Tower geworfen, und fein Rame aus der Lifte der Bairs ausgeftrichen; während bes Proceffes und als er im Gefängniffe war, zeigte er die größte Schwäche bes Charafters. 3mar wurde er aus bem Kerfer wieber entlaffen, fein Proces vernichtet: aus bem noch größern Saffe gegen ben Ronig und bas Minifterium Budingham, unter beffen Regierung er jene Memter befleibet hatte und als ein Opfer gefallen zu senn schien, weil er früher fiel, und von feinem Mitgenoffen Budingham verlaffen und verurtheilt wurde; dieser Umftand also - daß die ihn fturzten, fich durch Herrschen ebenso verhaßt gemacht haben — mehr, als seine Unschuld, milberten die Berachtung und ben Saß gegen Baco etwas. Aber er konnte weber Selbstachtung bei fich felbft, noch bei Andern perfönliche Achtung, die er burch fein vorheriges schlechtes Betragen verloren hatte, mehr wieder gewinnen. Er privatifirte nun, lebte in Armuth, mußte ben König um Unterftugung bitten, beschäftigte fich ben Reft feines Lebens nur mit ben Wiffenschaften und ftarb 1626. 1 mand tallings and

Indem Baco immer noch als derjenige gepriesen wird, der das Erkennen auf seine wahre Quelle, auf die Erfahrung, gewiesen: so ist er in der That eigentlich der Anführer und Repräsentant dessen, was in England Philosophie genannt wird, und worüber die Engländer noch durchaus nicht hinausgesommen sind. Denn sie seheinen in Europa das Bolk auszumachen, welches, auf den Verstand der Wirklichkeit beschränkt, wie der Stand der Krämer und Handwerker im Staate, immer in die Materie versenkt zu leben, und Wirklichkeit, aber nicht die Vernunft, zum Gegenstande zu haben, bestimmt ist. Baco hat sich große Vers

<sup>1</sup> Buhle: Gesch. b. neuern Philos., Bb. II, Abth. 2, S. 950-954; Brucker. Hist. crit. phil. T. IV, P. 2, p. 91-95.

dienste erworben, indem er zeigte, wie auf die außeren und inneren Naturerscheinungen Acht zu geben fen; sein Name gilt bann mehr, als ihm unmittelbar als Verdienst zugeschrieben werden fonnte. Es ift die allgemeine Tendeng ber Zeit und bes Englischen Raisonnement's geworden, von Thatsachen auszugehen und danach zu urtheilen; indem er die Richtung ausgesprochen, so wird, da man eines Führers und Urhebers für eine Ma= nier bedarf, ihm zugeschrieben, als ob er bem Erfennen diese Richtung auf experimentirendes Philosophiren überhaupt gegeben habe. Biele gebildete Männer haben aber über bas, was für ben Menschen Intereffe hat, über Staatsgeschäfte, Gemuth, Berg, au-Berliche Natur u. f. f. nach der Erfahrung, nach einer gebildeten Weltfenntniß gesprochen und gebacht. Baco war ebenfo ein Welt= mann von Bildung, der in großen Lebensverhältniffen gewesen ift, in Staatsgeschäften gelebt, praftisch die Wirklichkeit gehandhabt, die Menschen, die Umftande, die Verhältnisse beobachtet und mit ihnen gewirft hat, wie gebildete, reflectirende, wenn man will, philosophirende Weltleute. Er hat so die Verdorbenheit der Menschen, die am Staatsruber waren, burchgemacht. Bei ber Berdorbenheit seines Charafters war er ein Mann von Geift und flar blidend: hatte aber nicht bie Fähigkeit, nach allgemeinen Gebanten und Begriffen zu raisonniren. Gine methodische, wissenschaftliche Betrachtung ift bei ihm nicht vorhanden, fondern nur äußerliches Raisonnement eines Weltmanns überhaupt. Weltfenntniß besaß er in hohem Grade: "reiche Imagination, einen mächtigen Wiß, und die durchdringende Weisheit, die er zeigt über biefen intereffanteften aller Gegenstände, gewöhnlich genannt Welt. Das Lettere scheint uns die charafteristische Eigenschaft Baco's gewefen zu fenn. Die Menschen hatte er viel mehr, als bie Sas chen ftudirt: die Irrthumer der Philosophen viel mehr, als die Irrthumer ber Philosophie. In ber That, er liebte bas abstracte Raisonnement nicht;" und wiewohl es zum Philofophiren gehört, fo findet man bavon am wenigften bei ihm. "Seine

Schriften find jedoch voll ber feinsten und scharffinnigften Bemer= fungen; aber es bedarf gewöhnlich einer geringen Anftrengung ber Bernunft, ihre Weisheit zu faffen." Daher wird er oft zum Motto genommen. "Seine Urtheile find" aber "meift ex cathedra gegeben; ober wenn er versucht, sie zu erlautern, so ift es" etwa "durch Gleichniffe, Erklärung und scharffinnige Beobachtungen mehr, als durch directe und angemeffene Argumenta= tion. Allgemeines Raifonnement ift eine wefentliche Gigenschaft zum Philosophiren; sein Mangel ift auffallend in Baco's philosophischen Schriften." 1 Seine praftischen Schriften find befonders intereffant; große Blide findet man aber nicht, wie man erwartet. Wie er mahrend feiner Laufbahn im Staate praftisch nach Rüglichkeit verfuhr, fo hat er jest, nach bem Schluß berfelben, fich ebenfo auf praktische Weife an wiffenschaft= liche Thätigfeit gewendet, und die Wiffenschaften nach concreter Erfahrung und Ginficht betrachtet und behandelt. Es ift eine Betrachtung ber Gegenwart, ein Geltendmachen und Geltenlaffen, wie sie erscheint; das Eristirende wird so mit offenen Augen angesehen, barauf, als auf bas Erfte, Rudficht genommen, und bieß Anschauen geehrt und anerkannt. Es erwacht hier ein Butrauen ber Vernunft zu fich felbst und zur Natur; fie wendet fich benkend an dieselbe, gewiß, Wahrheit in ihr zu finden, weil Beide an sich harmonisch.

Baco hat die Wissenschaften zugleich methodisch betrachtet; er hat nicht bloß Meinungen, Sentiments vorgebracht, sich nicht so bloß über die Wissenschaften ausgelassen, wie ein vornehmer Herr absprechend: sondern er ist in's Genaue gegangen und hat eine Methode in Rücksicht des wissenschaftlichen Erkennens ausgestellt. Durch dieß Methodische der Betrachtung, das er eingestührt hat, allein ist er merkwürdig, — dadurch allein in die Gesschichte der Wissenschaften und der Philosophie auszunehmen; und durch dieß Princip des methodischen Erkennens hat er auch die große Wirkung auf sein Zeitalter hervorgebracht, indem er es auf

<sup>1</sup> The Quarterly Review, Vol. XVI, April 1817, p. 53.

die Mängel der Wiffenschaften, sowohl ihrer Methode als ihrem Inhalte nach, aufmertsam machte. Er hat die allgemeinen Principien ber Berfahrungsart in ber Erfahrungsphilosophie aufgeftellt. Der Geift ber Baconischen Philosophie ift, die Erfahrung als die einzige und wahrhafte Quelle des Erkennenn anzunehmen, sodann das Denken barüber zu ordnen. Das Wiffen aus Erfahrung fteht bem Wiffen aus dem speculativen Begriff gegenüber; und man faßt ben Gegenfaß wohl gar fo fcharf auf, daß das Wiffen aus dem Begriff fich schäme ber Er= fenntniß aus der Erfahrung, wie sich dann diese auch wieber entgegenstelle bem Erfennen burch ben Begriff. Bon Baco fann man fagen, was Cicero von Sofrates fagt: Er habe bas Philosophiren in die weltlichen Dinge, in die Säuser ber Menschen heruntergeführt (f. Th. II, S. 43). Infofern konnte bas Erfennen aus bem absoluten Begriff gegen dieß Erkennen vornehm thun; aber es ift für die Idee nothwendig, daß die Barticularität des Inhalts ausgebildet werde. Eine wesentliche Seite ift der Begriff, aber ebenso wesentlich die Endlichkeit deffelben als folden. Der Geift giebt fich Gegenwart, außerliche Eriftenz; Diese Eriftenz kennen lernen, das Weltwesen, wie es ift, das finnliche Universum, sich als diesen, d. i. mit seiner erscheinenden, sinnlichen Ausbreitung, ist die Eine Seite. Die andere Seite ift die Beziehung auf die Idee. Die Abstraction an und für sich muß fich bestimmen, particularistren. Die Idee ift concret, bestimmt fich in fich, hat Entwickelung; und das vollkommene Erkennen ift immer entwickelter. Ein bedingtes Erkennen hat in Rudficht auf die 3bee nur ben Sinn, daß die Ausbildung der Entwickelung noch nicht so weit ist. Um diese Entwickelung ist es aber zu thun; und zu diefer Entwickelung und Bestimmung des Besondern aus ber 3bee, bagu bag bie Erkenntniß bes Universum's, ber Natur fich ausbilde, - bazu ift die Erkenntniß des Particularen nothwendig. Diese Particularität muß für sich ausgebildet werben; man muß die empirische Natur, die physische und die des Men-Geich. d. Phil. 21e Aufl. \*\*

schen, fennen lernen. Es ift bas Berbienft neuerer Zeit, bieg befördert oder hervorgebracht zu haben; und es ift höchst ungenügend, wenn die Alten dazu herausgehen. Die Empirie ift nicht ein bloges Beobachten, Boren, Fühlen u. f. f., bas Einzelne mahrnehmen: fondern geht wesentlich darauf, Gattungen, Allgemeines, Befete zu finden. Indem fie diefe nun hervorbringt, fo trifft fie mit bem Boben bes Begriffs jufammen, - erzeugt ein Golches, was bem Boben ber 3dee angehört; fie praparirt alfo ben em= pirischen Stoff für ben Begriff, so daß bieser bann ihn so zurecht gelegt aufnehmen fann. Freilich wenn bie Wiffenschaft fertig ift, muß die Idee von fich ausgehen; die Wiffenschaft als solche fängt nicht mehr vom Empirischen an. Aber daß die Wiffenschaft gur Eriffeng fomme, bagu gehört ber Gang vom Ginzelnen und Befondern zum Allgemeinen: eine Thatigkeit, ale Reaction auf ben gegebenen Stoff ber Empirie, um benfelben umguarbeiten. Die Forberung des Erfennens a priori, als ob die 3dee aus fich conftruire, ist also nur ein Reconstruiren, wie es die Empfindung in der Religion überhaupt thut. Dhne die Ausbildung der Erfahrungswiffenschaften für sich hätte bie Philosophie nicht weiter fommen fonnen, als bei ben Alten. Das Gange ber 3bee in fich ift die vollendete Wiffenschaft; bas Andere aber ift der Anfang, ber Bang ihres Entstehens. Diefer Gang ber Entstehung ber Wiffenschaft ift verschieben von ihrem Gang in fich, wenn fie fertig, wie der Gang der Geschichte der Philosophie und der Gang ber Philosophie felbft. In jeder Wiffenschaft wird von Grundfagen angefangen, biefe find im Unfange Refultate bes Besondern; ift die Wiffenschaft aber fertig, so wird bavon angefangen. Go ift es auch bei ber Philosophie; Die Ausbildung ber empirischen Seite ift fo wesentliche Bedingung ber Ibee gewefen, damit biefe zu ihrer Entwickelung und Bestimmung fommen fonne. Daß 3. B. die Geschichte der Philosophie der neuern Zeit vorhanden sehn fann, dazu gehört die Geschichte der Philosophie im Allgemeinen, ber Gang der Philosophie durch fo viel taufend Jahre; Diefen langen Weg muß der Geift genommen haben, um jene Philosophie zu produciren. Im Bewußtsehn nimmt sie dann die Stellung an, daß sie die Brücke hinter sich abwirft; sie erscheint frei nur in ihrem Aether sich zu ergehen, ohne Widerstand in diesem Medium sich zu entfalten; aber ein Anderes ist, diesen Aether und die Entfaltung in ihm zu gewinnen. Wir dürsen es nicht übersehen, daß die Philosophie ohne diesen Gang nicht zur Eristenz gekommen wäre; denn Geist ist wesentlich Verarbeitung als eines Andern.

1. Baco ift burch zwei Werfe berühmt geworben. Sein Berbienft ift namentlich erftens, bag er in feiner Schrift De augmentis scientiarum eine spftematische Enchflopabie ber Wiffenschaften aufgeftellt bat; ein Entwurf, ber bei feinen Zeitgenoffen allerdings Aufsehen erregen mußte. Es ift wichtig, ein folches geordnetes Gemälde bes Gangen, an das man nicht gedacht hatte, vor Augen zu legen. Diese Encyflopadie tragt eine allgemeine Eintheilung ber Wiffenschaften vor; die Brincipien der Eintheilung find nach den Unterschieden ber geistigen Bermögen geordnet. Baco theilt fo die Wiffenschaften ein nach bem Gebächtniß, ber Phantafte und ber Bernunft, indem er 1) Sachen bes Gebachtniffes, 2) ber Phantafie, 3) ber Vernunft unterscheibet. Dem Gedächtniß hat er nämlich bie Gefchichte, der Phantafie die Poefie und Kunft überhaupt und ber Bernunft endlich die Philosophie zugeordnet. 1 Nach der beliebten Weise bes Eintheilens werden bann diese weiter eingetheilt, indem er das Uebrige darunter bringt; doch ift dieß unbefriedigend. Bur Geschichte gehören Werke Gottes: heilige, prophetische, efflesiastische Geschichte; Werke des Menschen: Geschichte, Literar-Geschichte; dann Werke ber Natur u. f. f. 2 Er geht diese Gegenstände durch nach der Manier feiner Zeit, worin eine Hauptfeiteift, daßetwas durch Beispiele,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bacon. De augmentis scientiarum II, c. 1 (Lugd. Batavor. 1652. 12), p. 108-110 (Operum omnium p. 43-44, Lipsiae 1694).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibidem, c. 2, p. 111 (Operum p. 44); c. 4, p. 123-124 (p. 49); c. 11, p. 145-147 (p. 57-58).

3. B. aus der Bibel, plausibel gemacht wird. Bei der Cosmetica in Betreff der Schminke sagt er so: "Er wundere sich, daß die bürgerlichen und kirchlichen Gesetze so lange auf die böse Gewohnheit des Schminkens nicht ausmerksam gewesen sehen; in der Bibel sesen wir wohl, daß die Jesabel sich zwar geschminkt habe, aber nicht die Esther und die Judith." Wenn von Königen, Päpsten u. s. f. die Rede ist: so muß Ahab, Salomo u. s. f. hershalten. Wie damals in den bürgerlichen Gesetzen, z. B. der Sche, die Jüdischen Formen galten, so sind auch in der Philosophie dergleichen noch gewesen. Es kommt auch in dieser Schrift Theologie vor, ebenso Magie; es ist eine allgemeine Mesthodik der Erkenntnis und der Wissenschaften darin enthalten.

Die Eintheilung der Wiffenschaften ift das Unbedeutendste am Werfe De augmentis scientiarum. Worin fein Werth geseth wurde und es Wirkung hervorbrachte, ift die Kritif und Menge lehrreicher Bemerkungen, was Alles bamals in ben einzelnen Gattungen von Kenntniffen und Disciplinen vermißt wurde, hauptfächlich inwiefern die bisherige Methode in der Behandlung feh-Ierhaft und zwedwidrig fen, wo scholaftisch-Aristotelische Begriffe vom Berftand ausgesponnen werden als Realitäten. Dief Gintheilen ift, wie es schon bei den Scholaftifern und bei ben Heltern gebräuchlich war, noch jest Mode in den Wiffenschaften, in welchen bie Natur bes Wiffens unbefannt ift. Darin wird ber Begriff ber Wiffenschaft vorausgeschickt, ju biefem Begriffe bann ein ihm fremdes Princip als Eintheilungsgrund herzugenommen, wie hier der Unterschied des Gedächtnisses, der Phantasie und ber Bernunft, ba bie mahre Theilung ift, baf ber Begriff sich selbst entzweie, aus sich sich eintheile. Im Wissen ist freilich bas Moment des Selbstbewußtseyns; und das reale Selbstbewußtseyn hat die Momente des Gedächtniffes, der Phantaste und der Bernunft an ihm. Aber biefe Gintheilung beffelben eben ift es, bie

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bacon. De augmentis scientiarum, 1V, c. 2, p. 294-295 (p. 213).

nicht aus dem Begriffe des Selbstbewußtseyns genommen ist: fondern aus der Erfahrung, worin sich findet, daß es diese Ber= mögen habe.

2. Das andere ben Baco Auszeichnende ift nun eben bieß, daß er weitläufig in feiner zweiten Schrift, feinem Organon, eine neue Methode über das Wiffen geltend zu machen suchte; hier wird sein Name noch häufig mit Ruhm gepriesen. Seine Saupt= bestimmungen sind, daß er polemisch gegen die bisherige scholasti= sche Methode, durch Schließen zu wiffen, aufgetreten ift, - ge= gen die syllogistischen Formen. Er nennt diese Methode anticipationes naturae: man fange von Boraussehungen, Definitio= nen, angenommenen Begriffen, von einem scholaftischen Abstractum an; und raisonnire weiter baraus, ohne auf bas zu sehen, was in der Wirklichkeit vorhanden ift. So wurden von Gott und seiner Wirkungsweise in ber Welt, von Teufeln u. f. f. Bibelftellen gebraucht (3. B. "Sonne ftehe ftill"), um baraus gewiffe metaphyfische Sabe zu schließen, von denen aus man bann weiter gegangen ift. Gegen dieß apriorische Verfahren ift Ba= co's Polemik gerichtet gewesen; gegen diese Anticipationen der Natur wies er hin auf Erflärung, Auslegung ber Natur. "Durch eine und dieselbe Thätigkeit bes Geiftes," fagt er, "wird bas, was man fucht, gefunden und beurtheilt. Denn bief Er= fennen wird nicht durch eine Bermittelung vollbracht; fon= bern auf unmittelbare Beife, und fast ebenso wie im Sinne. Der Sinn ergreift nämlich in seinen ursprünglichen Objecten zu= gleich die Geftalt des Objects und ftimmt der Wahrheit deffel= ben bei." 2 Das Schließen verwirft Baco im Allgemeinen. In ber That ift auch dieß Aristotelische Schließen weber ein Erkennen durch fich felbft, seinem Inhalte nach: es bedarf eines fremben zum Grunde gelegten Allgemeinen; - Theils ift eben barum

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bacon. Novum Organon, L. I, Aphor. 11-34, p. 280-282 (Operum).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bacon. De augm. scient. V, c. 4, p. 358 (p. 137).

die Bewegung, ihrer Form nach, etwas Zufälliges. Der Inhalt ist nicht in Einheit mit der Form, diese Form daher an ihr selbst zufällig, weil sie, für sich betrachtet, Kortbewegung an einem fremden Inhalt ist. Der Obersat ist für sich sepender Inhalt: der Untersat ist ebenso Inhalt nicht durch sich, sondern geht in's Unendliche zurück, d. h. hat die Form nicht an ihm selbst; die Form ist eben nicht der Inhalt. Es läßt sich ebenso gut immer auch das Entgegengesetzte durch den Schluß herausbringen; denn dieser Form ist es gleichgültig, welcher Inhalt zum Grunde gelegt wird. "Die Dialektik hilft nichts zur Ersindung der Künste; durch Zufall sind viele Künste ersunden."

Begen Diefes Schließen nicht eben überhaupt, b. h. nicht gegen ben Begriff beffelben (benn biefen hatte Baco nicht), fondern gegen das Schließen, wie es getrieben wurde, gegen bas scholaftische Schließen, das einen angenommenen Inhalt jum Grunde legte, eiferte Baco: und brang barauf, bag ber Inhalt ber Erfahrung jum Grunde gelegt und nach ber Induction verfahren werbe, da er Bevbachtungen der Natur und Versuche als Grund= lage forderte, und bie Gegenstände aufzeigte, beren Untersuchung für das Intereffe der menschlichen Gesellschaft vorzüglich wichtig fen u. f. f. Daraus ergab fich bann bas Schließen burch In= duction und Analogie. 2 In der That war es nur biefe Berwechselung des Inhalts, auf welche Baco, ohne es zu wiffen, in Wahrheit brang. Denn wenn er eigentlich bas Schließen überhaupt verwarf, und nur den Schluß durch Induction zuließ, so machte er ohne Bewußtseyn Theils selbst Schluffe; Theils fonnten alle Diese Erfahrungshelben nach ihm, die bas ins Werf richteten, was er verlangte, und aus Beobachtungen, Berfuchen und Erfahrungen die Sache felbft rein ju erhalten meinen, es

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bacon. De augmentis scientiarum V, c. 2, p. 320-321 (p. 422-423).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bacon. Novum Organon, L. 1, Aphor. 105, p. 313; De augmentis scientiarum V, c. 2, p. 326-327 (p. 124-125).

weber ohne Schlüsse, noch ohne Begrisse machen, und begrissen und schlossen um so schließen, da sie meinten, sie haben nicht mit Begrissen zu thun: noch traten sie überhaupt aus dem Schließen heraus zur immanenten, wahren Ersenntnis. Wenn Baco also die Induction dem Syllogismus entgegensetze, so ist diese Entgegensetzung formell; sede Induction ist auch ein Schließen, was auch Aristoteles befannt war. Denn wird aus einer Menge von Dingen ein Allgemeines abgeleitet, so lautet der erste Sat, Diese Körper haben diese Eigenschaften: der zweite, Alle diese Körper gehören zu Einer Klasse; also drittens hat diese Klasse diese Sigenschaften. Das ist ein vollständiger Schluß. Immer hat die Induction den Sinn, daß Beobachtungen angestellt, Versuche gemacht werden, auf die Ersahrung gesehen und hieraus die allegemeine Bestimmung abgeleitet wird.

Es ift schon erinnert, wie wichtig es ist, auf den Inhalt als Inhalt ber Wirklichkeit, ber Gegenwart hinzuführen; benn bas Bernünftige muß gegenständliche Wahrheit haben. Die Berfohnung bes Beiftes mit ber Welt, Die Berklärung ber Natur und aller Wirklichkeit muß nicht ein Jenseits, ein Dereinst fenn, fon= bern jest und hier fich vollbringen. Dieß Moment bes Jest und Sier ift es, was badurch überhaupt in bas Gelbftbewußtfebn fommt, Die Erfahrungen, Berfuche, Beobachtungen wiffen aber nicht, was fie in Wahrheit thun, nämlich daß bas einzige Intereffe, bas fie an den Dingen nehmen, eben die innere bewußt= lose Gewißheit der Vernunft ift, sich in der Wirklichkeit selbst zu finden; und die Beobachtungen und Bersuche laufen eben darauf binaus, wenn fie richtig angestellt werben, daß nur ber Begriff bas Gegenständliche ift. Den Versuchen entslieht eben unter ben Sänden das finnliche Einzelne, und wird ein Allgemeines; das bekannteste Beispiel ift die positive und negative Elektricität, insofern sie positiv und negativ ist. Der andere formelle Mangel, ben alle Empirifer theilen, ift, daß fie glauben, fie halten fich nur an Erfahrung; es bleibt ihnen unbewußt, daß im Aufnehmen

vieser Wahrnehmungen sie metaphysiciren. Der Mensch bleibt nicht bei'm Einzelnen stehen, und kann es nicht. Er sucht das Allgemeine; vieses aber sind Gedanken, wenn auch nicht Begriffe. Die ausgezeichnetste Gedankensorm ist die der Kraft; man spricht so von einer Kraft der Elektricität, des Magnetismus, der Schwere. Die Kraft ist aber ein Allgemeines, nicht Wahrnehmbares; ganz unkritisch, bewußtlos geben sich die Empirifer also solchen Bestimmungen hin.

3. Baco giebt endlich bie Wegenftande an, mit benen fich vornehmlich die Philosophie beschäftigen folle. Diefe Gegenstände contraftiren fehr in Bergleich beffen, was wir aus Wahrnehmung und Erfahrung schöpfen. "In der allgemeinen Stige, Die Baco von dem giebt, was vornehmlich Gegenstand der philosophischen Untersuchung seyn folle, befinden fich folgende Wegenstände, und wir wählen biejenigen heraus, auf welche er in feinen Werfen vornehmlich bringt: die Berlangerung des Lebens, die Berjungung in einem gewiffen Grabe, bie Retardation bes Alters, bie Beränderung der Statur, die Umgeftaltung der Buge, die Berwandelung der Körper in andere, das Erzeugen neuer Arten, Gewalt über die Luft und Erregung von Ungewittern, größeres Ber= gnugen ber Sinne." Auch auf folche Gegenstände läßt er fich ein, und fucht die Aufmerksamkeit darauf zu richten, ob es nicht in Bezug auf fie Mittel geben fonne; in folchen Machten foll man es weiter bringen. "Er beschwert fich, daß dergleichen Untersuchungen verlaffen worben seyen von folchen, die er bezeichnet als ignavi regionum exploratores. In feiner Natur = Hiftorie giebt er förmliche Recepte, Gold zu machen und viele Bunder au verrichten." 1 Baco fteht fo noch gar nicht auf dem verftanbigen Standpunft ber Naturbetrachtung, fondern ift noch im grobften Aberglauben, falscher Magie u. f. f. befangen. Dief wird

The Quarterly Review, Vol. XVI, April 1817, p. 50-51; cf. Bacon. Silva silvarum sive historia naturalis, Cent. IV, Sect. 326-327 (Operum p. 822-823).

im Ganzen in verständiger Weise vorgetragen; und er bleibt so in den Vorstellungen seiner Zeit. "Berwandelung des Silbers, Duecksilbers oder irgend eines andern Metalls in Gold ist eine schwer zu glaubende Sache. Doch wer die Natur des Gewichts, der Farbe, Hämmerbarkeit, des Firen und Volatilen begreift und die ersten Samen der Metalle und ihre Niederschlagungsmittel kennt, kann wahrscheinlich Gold nach vieler und scharssinniger Anstrengung endlich hervordringen, aber freilich nicht durch ein Paar Tropsen Eliries. So wer die Natur des Eintrocknens, der Assimilation und des Ernährungs-Processes kennt, kann durch Bäder, Diät u. s. s. sein Leben verlängern, oder die Kraft der Jugend in einem gewissen Grade wieder herstellen." Diese Beschauptungen sind also nicht so grell, als sie zunächst aussehen. Bei der Medicin spricht er unter Anderem von der Erweischung (Malacissatio per exterius) 2 u. s. w.

Ein Hauptzug bei ihm ift in Ansehung des Formellen der Betrachtung, daß er sagt, "die Natur » Philosophie theile sich in zwei Theile: der erste bestehe in der Betrachtung der Urssachen; der zweite in der Hervordringung der Wirsungen. Bon den Ursachen, die zu untersuchen sind, unterscheidet er entweder die Endursache und die sormelle Ursache, oder anders die materielle und die wirsende Ursache; — jene gehören der Metaphysis, diese der Physis. Die letztere sieht er als einen Zweig der Philosophie an, der in Würde und Wichtigseit weit unter dem ersten steht. Die Untersuchung der erstern zu befördern, ist Zweck seines Organon." Er sagt selber: "Mit Recht wird behauptet, die Wahrheit wissen, heißt die Ursachen ersennen; nicht mit Unrecht werden auch vier Ursachen angegeben, die Materie, die Form, die wirkende und die Endursache." (s. Th. I, S. 191—192, Th. II, S. 284).

Bacon. De augmentis scientiarum III, c. 5, p. 245-246 (p. 95).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bacon. De augmentis scientiarum IV, c. 2, p. 293 (p. 112).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The Quarterly Review, Vol. XVI, April 1817, p. 51-52; cf. Bacon. De augmentis scientiarum III, c. 3-4, p. 200-206 (p. 78-80).

<sup>4</sup> Bacon, Novum Organon, L. II, Aphor. 2.

Eine Hauptbestimmung ift hierbei aber, daß sich Baco gegen Die teleologische Betrachtung ber Natur, gegen die Betrachtung nach Endurfachen gefehrt hat. "Die finale Urfache zu erfor= schen, ift nuplos; fie verdirbt fogar die Wiffenschaften, und hat mur Interesse in ber Moral." Die Betrachtung burch jeausae efficientes ift so bei Baco die Hauptsache. Zur Betrachtung nach Endurfachen gehören z. B. die Behauptungen: "baß wir Saare an ben Augenliedern haben, damit fie uns die Augen schüben; daß das dicke Fell ber Thiere dazu seh, um Site und Ralte abzuhalten; die Blätter der Baume, damit die Fruchte von Sonne und Wind nicht leiben;" 2 die haare auf bem Kopfe, wegen ber Barme; baf Donner und Blit Strafe Gottes feven, ober die Erbe fruchtbar machen; Murmelthiere in ben Winterschlaf fallen, weil fie nichts zu freffen finden; die Schnecke ein Saus hat, um gegen Angriffe gefichert zu fenn; die Biene einen Stachel hat. Nach Baco find ungablige Ausführungen hiervon gemacht worden. Die negative äußerliche Seite des Gebrauchs wird heraus gefehrt, und auch der Mangel an diefer Zweckmä= Bigfeit aufgefaßt: wenn Sonne ober Mond, fann man 3. B. fagen, immer fchienen, fo konnte die Polizei viel Geld fparen, wo= für man gange Monate effen und trinken konnte. Es ift richtig, daß fich Baco folcher Betrachtung nach Endurfachen entgegen sette, weil sie sich auf äußerliche Zweckmäßigkeit bezieht, wie Kant bavon auch gut die innere Zweckmäßigkeit unterschieden hat. In der That ift gegen ben außerlichen 3wed ber innere 3wed ber innere Begriff ber Sache felbft, wie wir dieß auch schon früher bei Aristoteles (Th. II, 302-309) faben. Weil bas Drganische innere Zwedmäßig= feit hat, fo find zwar die Glieder auch außerlich zwedmäßig gegen einander; die Zwecke aber als äußerliche Zwecke find Diesem hetero= gen, haben nicht ihren Zusammenhang mit bem Gegenstand, ber

Bacon. Novum Organon, L. II, Aphor. 2; cf. The Quarterly Review, Vol. XVI, April 1817, p. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bacon. De augmentis scientiarum III, c. 4, p. 237 (p. 92).

betrachtet wird. Ueberhaupt ift ber Begriff ber Ratur nicht an ihr felbit, fo daß der 3wed an ihr felbst ware; fondern der Begriff als Zweckmäßigkeit ift ihr etwas Frembes. Sie hat ben Zweck an fich felbft nicht fo, daß wir fie eben zu respectiren hatten: wie der einzelne Mensch Zweck an ihm selbst, und deswegen zu respectiren ift. Gelbst ber einzelne Mensch aber als einzelner ift nur zu respectiren für ben Einzelnen als folchen, nicht für's Allige= meine. Wer im Namen bes Allgemeinen handelt, bes Staats, ein General &. B., braucht den Einzelnen gar nicht zu respectiren; fondern dieser, obgleich 3weck an sich, hört nicht auf, relativ zu fenn. Er ift dieser 3weck an sich nicht als sich ausschließend und entgegensetend, fondern nur infofern fein Wefen der allgemeine Begriff ift. Der Zweck des Thiers an fich als eines Einzelnen ift feine Gelbsterhaltung; aber fein mahrer 3med an fich ift bie Gattung. Es fommt auch nicht bagu, fich zu erhalten; fondern Die Gelbsterhaltung feiner Einzelnheit ift bas Gegentheil, bas Aufheben seiner selbst, die Production der Gattung.

Baco trennt nun das allgemeine Princip und die wirkende Ursache, und darum verweist er eben die Betrachtung nach Iwecken aus der Physis in die Metaphysis: oder er ersennt den Begriff nicht als Allgemeines an der Natur, sondern nur als Nothwendigseit, d. h. als Allgemeines, das sich in dem Gegensaße seiner Momente darstellt, nicht sie in der Einheit verbunden hat; mit andern Borten, er kennt nur ein Begreisen eines Bestimmten aus einem andern Bestimmten in's Unendliche, nicht Beider aus ihrem Begriffe. Das Forschen nach der wirkenden Ursache hat Baco so allgemeiner gemacht, und behauptet, daß der Physis nur diese Betrachtung angehöre, wiewohl er einräumt, daß beide Arten der Betrachtung auch neben einander bestehen können. Durch seine Ansicht hat er sehr viel gewirft; und insofern sie dem gedankenlosen Aberglauben entgegengearbeitet hat, welcher in den Germanischen Bölsern an Fürchterlichkeit und Absurdität den der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bacon. De augm. scient. III, c. 4, p. 239 (p. 92).

alten Welt weit hinter sich zurückgelassen hat, hat sie eben das Berdienst, das wir bei der Epikureischen Philosophie gegen die abergläubischen Stoiker und den Aberglauben überhaupt sahen, der irgend ein vorgestelltes Wesen zur Ursache macht (ein Ienseits, das selbst auf eine sinnliche Weise seyn und als Ursache wirken soll), oder auch zwei sinnliche Dinge auf einander wirken läßt, die gar keine Beziehung haben. Diese Polemik Baco's gegen Gespenster, Astrologie, Magie u. s. f. 1 kann num freilich eben nicht für Philosophie angesehen werden, wie seine anderen Gedanken; aber es ist dieß wenigstens ein Verdienst für die Bildung.

Auch rath er, auf die formellen Urfachen, die Formen ber Dinge, die Aufmerksamkeit zu richten und fie zu erkennen. 2 "Aber herauszubringen, was er unter formellen Urfachen verfteht, ift schwer; was diese Formen sepen, barüber ist Baco sich nicht flar geworden." 3 Man fann meinen, er habe die immanenten Bestimmtheiten ber Dinge, Die Natur-Gesetze barunter verftanben: in der That find die Formen nichts Anderes, als die all= gemeinen Bestimmungen, Gattungen u. f. w. 4 Er fagt: "Die Erforschung ber Form wird für unmöglich gehalten. Die wirkende formale und die materielle Urfache, wie man sie gewöhnlich auffaßt und erforscht, nämlich abgesehen vom verborgenen Processe ber Form, find nur oberflächlich und nügen der wahren und wirklichen Wiffen= schaft fast gar nichts. Obgleich in ber Natur nichts wahrhaft eristirt als individuelle Körper, welche rein individuelle Acte nach einem Geset von fich geben: so ift doch in der Wiffenschaft dieß Gefet felber und bie Erforschung, Entbeckung und Auslegung beffelben als die Grundlage anzusehen, sowohl für das Wiffen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bacon. De augmentis scientiarum I, p. 46 (p. 19); III, c. 4, p. 211—213 (p. 82—83); Novum Organon, L. I, Aphor. 85, p. 304.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bacon. De augmentis scientiarum III, c. 4, p. 231 — 234 (p. 89—90).

<sup>3</sup> The Quarterly Review, Vol. XVI, April 1817, p. 52.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Bacon, Novum Organon, L. II, Aphor. 17, p. 345-346.

als auch fur die Thätigfeit. Die Paragraphen biefes Gefetes find es, was wir unter bem Ramen ber Formen verfteben. Die Erforschung ber Formen, welche ewig und unveränderlich find, bildet ben Gegenstand ber Metaphystf. Wer die Formen erfennt, umfaßt bie Ginheit ber Ratur in ber ungleich ar= tigft scheinenben Materie." 1 Dieg geht er weitläufig burch, und führt barüber viele Beifpiele an, g. B. bie Barme. "Der Geift muß fich von den Unterschieden zu den Gattungen erheben. Sonnenwärme und Feuerwärme find heterogen. Wir feben, daß bei ber Sonnenwarme Trauben reifen. Um aber zu feben, ob die Sonnenwarme specifisch fen, beobachten wir auch andere Warme, und finden, daß auch im warmen Zimmer Trauben reifen; fo ift alfo die Sonnenwarme nicht specifisch." 2 -"Die Physik, fagt er, leitet uns burch enge, rauhe Pfade, indem fie die Wege ber gewöhnlichen Natur nachahmt. Aber wer eine Form verfteht, fennt die lette Möglichfeit, diese Natur auf alle Arten von Gegenftanden ju fuperinduciren: b. i., wie er es erflart, die Ratur von Gold in die von Gilber einzuführen," b. h. aus Gold Silber zu machen, und alle diefe Bunder zu verrichten, auf welche bie Alchymisten Ansprüche machen. Der Irrthum von biefen besteht nur darin, zu hoffen, auf fabelhafte und phantastische Weise dieß zu erlangen;" die wirkliche Weise ift, diefe Formen zu erfennen. "Die formalen Urfachen und bie logischen Regeln, ste fennen zu lernen, sind ber Gegenstand ber Instauratio magna und des Novum Organon." 3 Es find gute Regeln, aber nicht, jenen Zweck zu erreichen.

Dieß ift, was von Baco anzuführen war. Bei Locke foll

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Bacon. Novum Organon, L. II, Aphor. 2, p. 325—326 (Xennemann, Bb. X, S. 35—36); Lib. I, Aphor. 51, p. 286; L. II, Aphor. 9; Aphor. 3, p. 326.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bacon. Novum Organon, L. II, Aphor. 35, p. 366.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> The Quarterly Review, Vol. XVI, April 1817, p. 52; cf. Bacon. De augmentis scientiarum III, c. 4, p. 236 (p. 91).

noch mehr von diesem empirischen Verfahren der Engländer die Rebe feint.

## B. Jahob Böhme.

Bon jenem Englischen Lordstaatskanzler, bem Seerführer bes äußerlichen, finnlichen Philosophirens, wollen wir zum philosophus teutonicus, wie er genannt wurde, jum Deutschen Schufter aus der Laufitz gehen, deffen wir uns nicht zu schämen ha= ben. In der That ift durch ihn erst in Deutschland Philosophie mit einem eigenthümlichen Charafter hervorgetreten; er ift bas andere gerade im Entgegengesetten ftebende Ertrem zu Baco, und hieß auch theosophus teutonicus, wie benn philosophia teutonica schon früher Densticismus hieß. 1 Diefer Jacob Böhme war lange vergeffen, und als ein pietistischer Schwärmer verfebrien; befonders durch die Aufflarung ift fein Bublicum febr beschränft worden. Leibnis ehrte ihn noch sehr; doch erst in neuern Beiten ift seine Tiefe wieber anerkannt worden und er wieder zu Ehren gefommen. Es ift gewiß, daß er einerseits jene Berachtung nicht verdient, aber auch andererseits nicht die hohen Ehren, in die er hat erhoben werden follen. Ihn als Schwärmer zu qualificiren, heißt weiter nichts. Denn wenn man will, kamn man jeden Philosophen so qualificiren, felbft den Spikur und Baco; benn fie felbft haben bafur gehalten, daß ber Mensch noch in etwas Anderem feine Wahrheit habe, als im Effen und Trinfen, und in bem verständigen täglichen Leben bes Solzhackens, Schneiberns, Bandelns, oder fonftiger Stands = und Amtege= schäfte. Was aber die hohen Ehren betrifft, zu benen Böhme erhoben worden, fo bankt er biefe besonders seiner Form ber Unschauung und des Gefühls; denn Anschauung und inneres Kühlen, Beten und Gehnen, und die Bilblichfeit der Gedanken, Die

¹ Jacob Böhme's Leben und Schriften (nach seinen Werken, Hamburg 1715. 4.), Nr. I, §. 18, S. 11—12; Nr. V, §. 2, S. 54 und bas Titelblatt; Nr. I, §. 57, S. 27—28.

Allegorien und dergleichen werden zum Theil für die wesentliche Form der Philosophie gehalten. Aber es ist nur der Begriff, das Denken, worin die Philosophie ihre Wahrheit haben, worin das Absolute ausgesprochen werden kann, und auch ist, wie es an sich ist. Von dieser Seite ist Böhme vollkommen Barbar; — ein Mann sedoch, der bei seiner rohen Darstellung ein concretes, tieses Herz besitzt. Weil er aber keine Methode und Ordenung hat, so ist es schwer, eine Vorstellung von seiner Philosophie zu geben.

Jacob Böhme in Alt-Seidenberg bei Görlit in ber Oberlaufit 1575 von armen Eltern geboren, war in seiner Jugend eben Bauernjunge, der das Bieh hütete. Im Lutherthum ift er erzogen, und barin ftets geblieben. Die Lebensbeschreibung, die seinen Werken beigegeben ift, wurde nach feiner Erzählung von einem Geiftlichen verfaßt, der ihn persönlich kannte. Man findet darin viel ergablt, wie er zu einer tiefern Erkenntniß gelangt ift durch mehrere Regungen, die er gehabt hat; schon als Hirt bei'm Biehhuten, wie er von fich erzählt, hatte er folche wunderbare Erscheinungen. Die erste wunderbare Erweckung hatte er in einem Gefträuch, worin er eine Höhle und eine Butte Gelbes gefehen. Durch diefen Glanz erschrocken, ift er innerlich geweckt worden aus trüber Dumpfheit; er hat sie aber hernach nicht mehr gefunden. In der Folge wurde er dann zu einem Schufter in die Lehre gegeben. Borzüglich "ift er durch ben Spruch (Luca XI, 13):" ,,,,Der Bater im Simmel will den heiligen Geift geben benen, die ihn barum bitten, "", in fich selber erwecket, daß er um die Wahrheit zu erkennen, jedoch in Einfalt feines Geiftes inbrunftig und unaufhörlich gebetet, gefuchet und angeflopfet, bis er, bamals bei feinem Meister auf ber Wanderschaft, durch den Zug des Vaters in dem Sohne, dem Beifte nach, in den heiligen Sabbat und herrlichen Ruhetag ber Seelen versehet und also seiner Bitte gewähret worden; alwo er (feiner eigen Bekantniß nach) mit göttlichem Lichte umfangen, und fieben Tage lang in höchfter göttlicher Beschaulichkeit und Freudenreich geftanden." Sein Meifter hat ihn deshalb fortgeschickt, mit dem Bemerken: er könne "folchen Saus-Bropheten nicht" bei fich haben. In ber Folge hat er in Görlit gelebt; 1594 war er Meifter und verheirathet. Spater, "Anno 1600, im fünfundzwanzigsten Jahre feines Alters," ging ihm "zum andern Mal" bas Licht auf, in einem zweiten Geficht der Art. Er erzählt nämlich : Er fah ein blankgescheuertes zinnernes Gerathe im Zimmer ; und "burch ben gablichen Anblick bes lieblichen jovialen Scheins" dieses Metalls ward er (zu einer Beschauung, und Entrudung feines aftralischen Beiftes) "in ben Mittelpunkt ber geheimen Ratur" und in das Licht des göttlichen Wefens "eingeführt. Er ging vor das Thor, um fich diefe Phantafte aus dem Sirne gu schlagen, in's Grune: und" hat "doch nichts besto weniger solchen empfangenen Blid" in fich "je länger, je mehr und flärer empfunden; alfo daß er, vermittelft ber angebilbeten Signaturen ober Figuren, Lineamenten und Farben, allen Geschöpfen gleich= fam in bas Berg und in die innerfte Natur hineinfehen können (wie auch in seinem Buch De signatura rerum dieser ihm eingedrückte Grund genugsam verklaret und enthalten), wodurch er mit großer Freudigfeit überschüttet, Gott gedanket, und ruhig an fein Sauswesen gegangen." Er schrieb bann fpater mehrere Schriften. In Görlig hat er fein Sandwerf getrieben, ift babei geblieben: und bort 1624 als Schuhmachermeifter geftorben.

Seine Werke find besonders von Hollandern aufgesucht, und daher die meisten Ausgaben in Amsterdam gemacht, in Hamburg aber nachgedruckt. Seine erste Schrift ist die "Aurora" oder "Morgenröthe im Aufgange," der dann viele folgten; die "Bon den drei Principien," und eine andere "Vom dreisachen Leben des Menschen" sind unter mehrern andern von seinen merkwürzdigsten. Die Bibel hat Böhme immer gelesen. Welche Schrifz

¹ Jacob Böhme's Leben und Schriften, Nr. I, 2-4, S. 3-4; §. 6 -7, S. 5; §. 10-11, S. 7-8; §. 28-29, S. 17-18.

ten er sonst gelesen hat, ist nicht bekannt. Aber eine Menge Stellen in seinen Werken beweisen, daß er viel gelesen hat, offenbar besonders mystische, theosophische und alchymistische Schriften,
zum Theil wohl des Theophrastus Paracelsus Bombastus von Hohenheim, eines Philosophen ähnlichen Calibers, aber eigentlich verworrener und ohne die Tiefe des Gemüths des Böhme.
Er ist von den Geistlichen vielfältig versolgt, hat jedoch in Deutschland weniger Aussehen erregt als in Holland und in England,
wo seine Schriften vielfach ausgelegt worden sind. Es ist uns
bei'm Lesen seiner Werke wunderbar zu Muthe; und man muß
mit seinen Ideen vertraut seyn, um in dieser höchst verworrenen
Weise das Wahrhafte zu sinden.

Der Inhalt des Philosophirens von Jacob Böhme ist ächt deutsch; denn was ihn auszeichnet und merkwürdig macht, ist das schon erwähnte protestantische Princip, die Intellectual-Belt in das eigene Gemüth hereinzulegen, und in seinem Selbstewußtseyn Alles anzuschauen und zu wissen und zu sühlen, was sonst jenseits war. Die allgemeine Idee Böhme's zeigt sich so einerseits tief und gründlich; er kommt andererseits aber, bei allem Bedürsniß und Ringen nach Bestimmung und Unterscheidung in der Entwickelung seiner göttlichen Anschauungen des Universum's, nicht zur Klarheit und Ordnung. Es ist kein systematischer Zusammenhang, sondern die größte Berworrenheit in der Abscheibung, — selbst in seiner Tabelle, 2 wo drei Rummern vorsommen:

I.

Was Gott außer Natur und Creatur fep.

TT

Schiedlichkeit: Gott in Liebe.

Mysterium magnum.

Das I. Principium. Gott in Zorn.

¹ Jacob Böhme's Leben und Schriften, Nr. VI, §. 3-8, S. 81-87; Nr. I, §. 12-17, S. 8-11.

<sup>2</sup> Theosophische Senbbriefe, 47. Brief (Werke, Samburg 1715. 4.), S. 3879.

ten en femiliar in the his helging aller eine Michael

Gott in Born und Liebe.

Es zeigt sich hier kein bestimmtes Auseinanderhalten der Momente, sondern man hat nur das Gefühl des Ringens; bald sind diese, bald jene Unterschiede gesett: und wie sie abgerissen hingestellt sind, so laufen sie auch wieder durcheinander.

Die Art und Weise seiner Darstellung muß sonach barbarisch genannt werden; die Ausbrude in seinen Werfen beweisen bieß, wenn er 3. B. vom göttlichen Salitter, bem Marcurius u. f. f. fpricht. Wie Böhme bas Leben, Die Bewegung bes abfoluten Wesens in's Gemuth legt, ebenso schaute er alle Begriffe in einer Wirklichkeit an; ober er gebraucht die Wirklichkeit als Begriff, b. h. gewaltsam ftatt Begriffsbestimmungen natürliche Dinge und finnliche Eigenschaften, um seine Ibeen barzustellen. 3. B. Schwefel und dergleichen ift bei ihm nicht bas Ding, bas wir fo hei-Ben, sondern fein Wefen; oder der Begriff hat diese Korm ber Wirklichkeit. Böhme steht im tiefften Interesse ber Ibee, und kampft fich damit herum. Die speculative Wahrheit, die er vortragen will, bedarf, um fich felbst zu fassen, wesentlich des Gedankens und ber Form des Gedankens. Rur im Gedanken kann diese Gin= heit, in beren Mittelpunkte fein Beift fieht, gefaßt werben; aber gerade die Form des Gedankens ift es, die ihm fehlt. Die Formen, die er gebraucht, find wesentlich keine Begriffsbestimmungen mehr. Es find finnliche, chemische Bestimmungen einerseits: fo Qualitäten, Berbe, Guß, Sauer, Grimmig; bann Empfindungen, wie Born, Liebe; ferner Tinctur, Effenz, Qual u. f. f. Diefe finnlichen Formen behalten bei ihm aber nicht die eigenthümliche finnliche Bebeutung; fondern er gebraucht fie, um bem Gedanken Worte gut geben. Es erhellt aber fogleich, wie die Darftellung gewaltsam erscheinen muß, indem nur der Gedanke ber Einheit fähig ift. Es fieht also fraus aus, wenn man von ber Bitterfeit Gottes, vom Schrack, Blig lieft; man muß die Idee vorher haben, und ahnet fie dann freilich darin. Das Andere aber ift, daß Böhme als Form der

Ibee die chriftliche Form, besonders ber Dreieinigkeit, gebraucht, die ihm junachst liegt; die sinnliche Weise und die Weise ber vorftellenden Religion, finnliche Bilder und Borftellungen, bringt er ineinander. So gang roh und barbarifch bieß nun aber auch einerseits ift, und so fehr man es nicht aushalten kann, anhaltend ben Bohme zu lefen und feine Gedanken feftzuhalten (benn es geht Einem immer ber Ropf herum von Qualitäten, Beiftern, Engeln): fo muß doch andererseits ebenso biese Gegenwärtigkeit anerkannt werden, in Allem aus seiner Wirklichkeit, aus feinem Gemuthe zu sprechen. Dieß berbe, Deutsche, tiefe Gemuth, bas mit bem Innersten verkehrt, exercirt so eigentlich in der That eine ungeheure Macht und Kraft, die Wirklichkeit als Begriff zu gebrauchen, und was im himmel vorgeht, um fich herum und in fich zu haben. Wie Sans Cachs in seiner Manier ben Berrgott, Chriftus und ben heiligen Beift nicht minder zu Spießburgern feines Gleichen vorgestellt hat, als die Engel und die Erzväter, und fie nicht als vergangene, hiftorische genommen, eben fo Bohme.

Dem Glauben hat ber Geift Wahrheit, aber in diefer Wahr= heit fehlt das Moment ber Gewißheit seiner felbft. Daß ber Begenstand bes Chriftenthums bie Wahrheit, ber Beift ift, ha= ben wir gefehen; fie ift bem Glauben als unmittelbare Wahrheit gegeben. Er hat fie, aber bewußtlos, ohne Wiffen, ohne fie als fein Selbstbewußtseyn zu wiffen: und weil im Selbstbewußtseyn bas Denken, ber Begriff wefentlich ift, - bie Einheit ber Entgegengefesten bei Bruno, - fo fehlt bem Glauben vorzüglich biefe Einheit. Seine Momente fallen als besondere Gestalten auseinander, befonders die höchsten Momente: bas Gute und bas Bofe, ober Gott und ber Teufel. Gott ift, und auch ber Teufel; Beibe find für fich. Ift Gott aber bas absolute Wefen, fo fragt sich: Welches absolute Wesen ist dieß, das alle Wirklichkeit und befonders das Bose nicht an ihm hat? Böhme ist daher eines Theils darauf gerichtet, die Seele bes Menschen jum göttlichen Leben zu führen, in ihr felbft es hervorzubringen, ben Streit in ihr felbft

anzuschauen, und zu ihrer Arbeit und ihrem Bemühen zu machen: und dann eben in Ansehung dieses Inhalts es herauszufriegen, wie das Bofe im Guten enthalten fen, - eine Frage ber jetigen Zeit. Weil Böhme aber ben Begriff nicht hat und in ber Gedankenbildung so weit zurück ist, so stellt sich dieß als ein fürchterlicher, schmerzhafter Kampf feines Gemuths und Bewußtsehns mit ber Sprache bar; und ber Inhalt dieses Rampfes ift die tieffte Ibee Gottes, welche die absoluteften Gegenfate in Gins zu bringen und zu binden sucht, — nicht aber für die benkende Bernunft. Wenn man es also zusammenfassen will, so hat Böhme gerungen, da ihm Gott Alles ift, das Regative, das Bofe, ben Teufel in und aus Gott zu begreifen, Gott als absolut zu faffen; und dieser Kampf ift ber ganze Charafter feiner Schriften, wie die Qual seines Geistes. Es ift eine ungeheure wilde und robe Anstrengung des Innern, das zusammenzupacken, was durch seine Gestalt und Form so weit auseinander liegt; in feinem ftarken Geifte bringt Bohme Beibes gufammen, und gerbricht barin alle biefe unmittelbare Bebeutung ber Wirklichkeit, Die Beides hat. Wenn er aber auch diese Bewegung, dieß Wefen bes Geiftes in ihm felbst, so im Innern auffaßt: so nähert fich die Bestimmung ber Momente boch nur mehr ber Form bes Selbstbewußtseyns, bem Geftaltlofen, bem Begriffe. 3m Sintergrunde fteht zwar der speculativfte Gedanke, der aber nicht zu seiner ihm angemeffenen Darftellung kommt. Auch populare, berbe Weisen ber Vorstellung, eine vollkommene Parrheste fommt vor, die uns gemein erscheint. Mit dem Teufel hat er besonders viel zu thun; und er redet ihn oft an. "Komm ber," fagt er, "Du Schwarzhans. Was willtu? Ich will Dir ein Recept verschreiben." 1 Wie Prospero bei Shaffpeare — im Sturm 2 — Ariel broht, eine wurzelfnorrige Eiche zu fpalten und ihn taufend Jahre barin einzuklemmen: fo ift Bohme's großer Geift in die harte fnorrige Giche bes Ginn-

Trofffchrift von vier Complexionen, §. 43-63, S. 1602-1607.

<sup>2</sup> Act I, Scene 2, S. 27-28 (überfest von Schlegel, Berlin 1818).

lichen, — in die knorrige, harte Berwachsung ber Borftellung ein= gesperrt, ohne zur freien Darftellung der Idee kommen zu können.

Ich will die Saupt-Ideen Bohme's furz angeben, bann mehrere einzelne Formen, in bie er fich herumwirft; benn er bleibt nicht bei Einer Form, weil weber bie finnliche noch bie religiose genügen fann. Macht bieß nun auch, daß er fich häufig wieber= holt, so find die Formen seiner Hauptvorstellungen boch auch wieber allenthalben fehr verschieden; und man wurde fich in feiner Arbeit täuschen, wenn man es bei Böhme unternehmen wollte, eine confequente Entwickelung feiner Borftellungen zu geben, befonders insofern ste weiter hinausgehen. Man muß baher bei Böhme weder eine systematische Darstellung, noch eine wahrhafte Sinuberführung ins Einzelne erwarten. Bon feinen Gebanken läßt fich meift nicht viel sprechen, ohne die Weise seines Ausbrucks anzunehmen und die einzelnen Stellen felbft anzuführen; benn anders läßt fich's nicht ausbrücken. Die Grund = 3bee bes Jacob Böhme ift bas Streben, Alles in einer absoluten Ginheit zu erhalten; benn er will die absolute göttliche Einheit, und Die Bereinigung aller Gegenfate in Gott aufzeigen. Gein Saupt, ja man kann sagen, sein einziger Gebanke, ber burch Alles hin= burchgeht, ift im Allgemeinen, die heilige Dreifaltigkeit in Allem aufzufaffen, alle Dinge als ihre Enthüllung und Darstellung zu erkennen; so daß sie bas allgemeine Brincip ift, in welchem und durch welches Alles ist: und zwar so, daß alle Dinge nur diese göttliche Dreieinigkeit in sich haben, nicht als eine Dreieinigkeit ber Borftellung, fondern als bie reale ber abfoluten Idee. Alles, was ift, ift nach Böhme nur diefe Dreiheit; Diese Dreiheit ift Alles. 1 Das Universum ift ihm also Ein göttli= ches leben und Offenbaren Gottes in allen Dingen: fo bag naher aus dem Einen Wefen Gottes, bem Inbegriff aller Rrafte und Qualitäten, ber Sohn ewig geboren wird, ber in jenen Kräften

<sup>1</sup> Bon Christi Testament ber heiligen Taufe, Buch II, Cap. 1, §. 4-5 S. 2653-2654,

leuchtet; die innere Einheit dieses Lichts mit der Substanz der Kräfte ist der Geist. Die Darstellung ist bald trüber, bald lichter. Das Weitere ist dann die Explication dieser Dreieinigkeit; und hier befonders treten die verschiedenen Formen ein, die er gebraucht, den Unterschied, der in ihr vorkommt, zu bezeichnen.

In der Aurora, der "Burgel oder Mutter der Philosophie, Aftrologie und Theologie," giebt er eine Eintheilung, worin er biefe Wiffenschaften neben einanderstellt, jedoch ohne flare Beftimmung mehr nur von ber einen zur andern übergeht. "1) Durch Die Philosophie wird gehandelt von der göttlichen Kraft, was Gott fen, und wie im Wefen Gottes bie Natur, Sternen und Elementa beschaffen find, und woher alle Ding seinen Ursprung hat, wie himmel und Erde beschaffen find, auch Engel, Menschen und Teufel, barzu himmel und Hölle, und Alles, was creaturlich ift, auch was die beiben Qualitäten in ber Natur, aus rechtem Grunde in Erfenntniß des Geiftes, im Trieb und Walten Gottes. 2) Durch die Aftrologie wird gehandelt von ben Kräften ber Natur, ber Sternen und Elementen, wie baraus alle Creaturen find herkommen, wie Bofes und Gutes burch fie gewirket wird in Menschen und Thieren. 3) Durch die Theolo= gie wird gehandelt von dem Reiche Chriftt, wie daffelbe fen beschaffen, wie es ber Höllen Reich sey entgegengeset, auch wie es in ber Natur mit der Söllen Reich fampfet."

1. Das Erste ist Gott, der Vater; dieß Erste ist zugleich unterschieden in sich, und ist die Einheit dieser Beiden. "Gott ist Alles," sagt er, "er ist Finsterniß und Licht, Liebe und Jorn, Feuer und Licht; aber er nennet sich alleine einen Gott nach dem Lichte seiner Liebe. Es ist ein ewiges Contrarium zwischen Finsterniß und Licht: Keines ergreiset das Ander, und ist Keines das Ander, und ist doch nur ein einiges Wesen, aber mit der Dual unterschieden; auch mit dem Willen, und ist doch kein abstrennlich Wesen. Nur Ein Principium scheidet das, daß Eines

<sup>1</sup> Morgenröthe im Aufgang, Borrebe §. 84-85, 88, G. 18.

im Andern als ein Nichts ift, und ist doch: aber nach dessen Eigenschaft, darinnen es ist, nicht offendar." Mit der Qual ist das ausgedrückt, was absolute, eben die selbstdewußte, gesühlte Negativität heißt, das sich auf sich beziehende Negative, das darum absolute Affirmation ist. Um diesen Punkt dreht sich nun das ganze Bemühen Böhme's; das Princip des Begriss ist in ihm durchaus lebendig, nur kann er es nicht in der Form des Gedankens aussprechen. Es kommt nämlich Alles darauf an, das Negative als einsach zu denken, da es zugleich ein Entgegengesetzes ist; so ist die Qual diese innere Zerrissenheit, und doch zugleich das Einsache. Davon leitet Böhme Quellen ab, — ein gutes Wortspiel; denn die Qual, diese Negativität, geht fort in Lebendigkeit, Thätigkeit: und so bringt er es auch mit Qualität, woraus er Quallität macht, zusammen. Die absolute Identität der Unterschiede ist durchaus bei ihm vorhanden.

a. So stellt nun Bohme Gott nicht als die leere Einheit vor, sondern als diese fich felbst theilende Einheit des absolut Entgegengesehten; aber eine gang bestimmte Unterscheidung muß man ba nicht erwarten. Das Erfte, Gine, ber Bater, hat qu= gleich die Weise des natürlichen Senns; so spricht er bavon, daß Gott die einfache Effenz ift, wie bei Broklus. Diese einfache Effenz nennt er das Berborgene: bestimmt es darum auch als bas Temperamentum, diefelbe Einheit Berschiedener, worin Alles temperirt ift. Wir sehen es ihn auch den großen Salit= ter - bald ben göttlichen, bald ben Salitter ber Ratur -, auch Salniter nennen. Wenn er, als von etwas Befanntem, von biesem großen Salitter schwatt, so weiß man nicht fogleich, was dieß fenn foll. Aber es ift eine schuftermäßige Radebrechung des Borts sal nitri, Salpeter (ber im Deftreichischen noch jest Sal= niter beißt): b. h. also eben noch das neutrale und in Wahr= heit allgemeine Wefen. Das ift die göttliche Pomp: In Gott

Don wahrer Gelaffenheit, Cap. 2, §. 9—10, S. 1673.

<sup>2</sup> Bon ben brei Principien göttlichen Befens, Cap. 10, §. 42, S. 470.

ist eine herrlichere Natur, Bäume, Gewächse u. s. f. "In ber göttlichen Pomp sind fürnehmlich zwei Dinge zu betrachten: Der Salitter, oder die göttlichen Kräfte, er gebäret sich alle Frucht; und der Marcurius oder Schall." Dieser große Salitter ist nun das nicht geoffenbarte Wesen, wie die Neuplatonische Einsheit ohne Wissen von ihr selbst und ebenso unerkannt ist.

b. Diefe erfte Substang enthält alle Krafte ober Qualitäten als noch nicht geschieden; fo erscheint biefer Salitter bann auch als ber Leib Gottes, ber alle Qualitäten in fich faßt. Qualität ift nun ein Sauptbegriff und die erfte Beftimmung bei Böhme; und von den Qualitäten fängt er in feiner Schrift "Morgenröthe im Aufgang" an. Mit ber Qualität bringt er nachher auch Inqualiren zusammen, und fagt baselbst: "Qualität ift bie Beweglichfeit, bas Quallen ober Treiben eines Dinges." Diese Qualitäten will er bann bestimmen, bas ift aber eine trübe Darstellung: "Als da ift die Site, die brennet, verzehret und treibet Alles, das in fie kommt, das nicht ihrer Eigenschaft ist. Hinwiederum erleuchtet und wärmet sie Alles, was ba ift falt, naß und finfter, und machet bas Weiche hart. Sie hat aber noch wei Species in sich: als nemlich das Licht und bie Grimmigkeit" (Negativitat). "Das Licht, bas Berge ber Site, ift ein lieblich, freudenreicher Anblick, eine Kraft bes Lebens, - ein Stück ober Quell ber himmlischen Freudenreich; benn es machet in dieser Welt Alles lebendig und beweglich: alles Fleisch, sowohl Baume, Laub und Gras wachset in Dieser Welt in Kraft des Lichts, und hat fein Leben darinnen, als in bem Guten. Simwiederum hat fie die Grimmigfeit, daß fie brennet. verzehret und verderbet; dieselbe Grimmigfeit quellet, treibet und erhebet sich in dem Lichte und machet das Licht beweglich: ringet

<sup>1</sup> Bon ber Gnabenwahl, Cap. 1, §. 3—10, S. 2408—2410; Cap. 2, §. 9, S. 2418; §. 19—20, S. 2420; Schlüffel ber vornehmsten Puncten und Wörter, §. 2, S. 3668; §. 145—146, S. 3696—3697; Morgenröthe, Cap. 4, §. 9—21, S. 49—51; Cap. 11, §. 47, S. 126—127, u. s. f.

und kämpfet miteinander in feinem zweifachen Quell. Das Licht beftehet in Gott ohne Sige, aber in ber Natur bestehet es nicht; benn in ber Natur find alle Qualitäten in einander, nach Art und Weife, wie Gott Mes ift. Gott" (ber Bater) ,ift bas Berg" - bas andere Mal (Bom breifachen Leben bes Menschen, Cap. 4, §. 68, S. 881) ift ber Sohn bas Berg Gottes; auch wieber ber Geift heißt bas Berg (Morgenröthe, Cap. 2, §. 13, 6. 29) - "ober Quellbrunn ber Natur; aus ihm rühret her Alles. Run herrschet die Site in allen Kräften ber Ratur, und erwärmet Alles, und ift ein Quell in Allen. Das Licht aber in ber Site giebt allen Qualitäten die Kraft, daß Alles lieblich und wonnereich ift." Der Qualitäten gablt Bohme eine gange Reihe auf: die falte, higige, bittere, fuße, grimmige, berbe, barte, berbe, weiche Qualität, Schall u.f. w. "Die bittere Qualitat ift auch in Gott, aber nicht auf Art und Weise, wie im Menschen die Galle, sondern ift eine ewigwährende Kraft, ein erheblicher, triumphirender Freuden-Duall. Aus biefen Qualitäten find alle Creaturen gemacht und kommen baher und leben barinnen als in ihrer Mutter." 1

"Die Kräfte der Sternen sind die Natur. Alles rührt in dieser Welt von den Sternen her. Das will ich Dir beweisen, so Du aber nicht ein Klop bist, und ein wenig Vernunft hast. So man das ganze Curriculum oder den ganzen Umcirk der Sternen betrachtet, so sindet sich's bald, daß dasselbe seh die Mutter aller Dinge oder die Natur, daraus alle Dinge worden sind, und darinnen alle Dinge stehen und leben, und dadurch sich Alles beweget; und alle Dinge sind aus denselben Kräften gemacht und bleiben darinne ewiglich." So sagt man, Gott ist die Realität aller Realitäten. Böhme fährt sort: "Du must aber Deinen Sinn allhie im Geist erheben und betrachten, wie die ganze Natur mit allen Kräften, die in der Natur sind, darzu die Weite,

<sup>1</sup> Morgenröthe, Cap. 1, §. 3 – 7, 9–24, S. 23–27; Cap. 2, §. 38–40, S. 34–35; §. 1, S. 28.

Tiefe, Höhe, Himmel, Erde und Alles, was barinnen ift, und über bem Simmel, fen ber Leib Gottes; und die Krafte ber Sternen find die Quelladern in dem natürlichen Leibe Gottes in biefer Welt. Nicht mußt Du benken, baß in bem Corpus ber Sternen fen die gange triumphirende heilige Dreifaltigfeit, Gott Bater, Sohn und heiliger Geift. Aber dieß ist nicht alfo zu verftehen, daß Er gar nicht feb in dem Corpus ber Sternen und in biefer Welt. Allhier ift nun bie Frage, woher benn ber Himmel folche Kraft hat ober nimmt, daß er folche Beweglichfeit in der Natur machet? Sie mußtu nun sehen über und außer die Natur in die Licht=heilige, triumphirende, göttliche Rraft, in die unveränderliche, heilige Dreifaltigkeit, die ift ein triumphirend, quallend, beweglich Wesen; und sind alle Kräfte darinnen, wie in ber Natur: davon Simmel, Erden, Sternen, Elementa, Teufel, Engel, Menschen, Thier und Alles worden ift, und darinnen Alles ftehet. So man nennet Simmel und Erben, Sternen und Elemente, und Alles, was barinnen ift, und Alles, was über allen Himmeln ift: fo nennet man hiemit ben gangen Gott, ber fich in biefen" vielen "oberzehlten Wefen in feiner Rraft, die von ihm ausgehet, also creatürlich gemacht hat." 1

c. Näher bestimmt Böhme Gott, den Bater, folgendermaßen:
"Wenn man nun betrachtet die ganze Natur und ihre Eigenschaft, so
sichet man den Bater; wenn man anschauet den Himmel und die
Sternen, so sichet man seine ewige Kraft und Weisheit. Also
viel Sternen unter dem Himmel stehen — unzählich —: also
viel= und mancherlei ist Gottes des Baters Kraft und Weisheit. Es hat jeder Stern seine eigene Dualität. Nicht mustu"
aber "denken, daß jede Kraft, die im Bater ist, an einem besondern Theil und Ort in dem Bater stehe, wie die Sternen am Himmel. Nein! Sondern der Geist zeigt, daß alle Kräste in
dem Bater," als dem Reservoir, "in einander sind, wie Eine
Kraft." Dieses Ganze ist die allgemeine Kraft überhaupt, die

<sup>1</sup> Morgenröthe, Cap. 2, §. 8, 14-18, 31-33, G. 29-34.

als Gott, der Vater, eriftirt, worin die Unterschiede vereint sind; creatürlich eristirt sie aber als Totalität der Sterne, also als Trennung in die verschiedenen Qualitäten. "Nicht mustu denken, daß Gott im Himmel und über dem Himmel etwan stehe und walle, wie eine Kraft und Qualität, welche keine Vernunst und Wissenschaft in sich habe, wie die Sonne, die in ihrem Cirkel herumläuft und schüttet von sich die Wärme und das Licht, es bringe gleich der Erde oder den Creaturen Schaden oder Frommen. Nein! So ist der Vater nicht; sondern ist ein allmächtiger, allweiser, allwissender, allsehender, allsörender, allriechender, allsschender, alleichender, alleichender, barmherzig und freudenreich, ja die Freude selbst."

Indem Böhme ben Bater alle Kräfte nennt, unterscheidet er biefelben auch wieber als bie fieben erften Quellgeifter. 2 Aber es ift ba Berwirrung, feine Gedankenbestimmung, fein bestimmter Unterschied, weßhalb es gerade sieben sind; bergleichen Feftes findet man nicht bei ihm. Diefe fieben Qualitäten find auch bie fieben Planeten, bie im großen Galitter Gottes arbeiten: Die fieben Planeten bedeuten die fieben Geifter Gottes ober die Fürsten der Engel." Aber fie find im Bater als Gine Einheit; und diese Einheit ift ein Quellen und Gahren in fich. 3n Gott triumphiren alle Geifter, wie Gin Geift, und ein Geift fänftiget und liebet immer den anderen; und ift nichts, benn eitel Freude und Wonne. Es fieht nicht Ein Geift neben bem andern, wie Sterne am Simmel; fondern alle fieben find ineinander, wie Ein Geift. Jeder Geift in den fieben Geiftern Got= tes ift aller fieben Geifter Gottes schwanger;" jeder ift so in Gott felbft Totalität. "Einer gebäret ben anderen in und burch fich felber;" biefes ift das Aufbligen des Lebens aller Qualitäten. 3

<sup>1</sup> Morgenröthe, Cap. 3, §. 2, 8-11, S. 36-38.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebenbaselbst, Cap. 4, §. 5-6, S. 48; Cap. 8, §. 15 — Cap. 11, §. 46, S. 78—126.

<sup>3</sup> Ebenbafelbst, Cap. 3, §. 18, S. 40; Cap. 10, §. 54, S. 115; §. 39—40, S. 112; Cap. 11, §. 7—12, S. 119—120.

2. Wie das Erste das Duellen und Keimen aller Kräfte und Dualitäten war, so ist das Zweite das Aufgehen. Dieß zweite Princip ist ein Hauptbegriff, welcher bei Böhme unter sehr vielen Gestaltungen und Formen erscheint: als das Wort, der Separator, die Offenbarung, überhaupt die Ichheit, der Quell aller Scheidung, des Willens und Insschens, das in den Kräften der natürlichen Dinge ist; so daß aber zugleich das Licht darin aufgeht, das sie zur Ruhe zurücksührt.

a. Gott, als bas einfache absolute Wefen, ift nicht Gott abfolut; in ihm ift nichts zu erkennen. Was wir erkennen, ift etwas Underes; - eben dieß Andere ift aber in Gott felbst enthalten, als Gottes Anschauen und Erfennen. Bon bem Zweiten fagt Böhme baher, eine Separation habe in diefem Temperament geschehen muffen: "Rein Ding fann ohne Widerwärtigkeit ihme offenbar werden; benn fo es nichts hat, das ihme widerftehet, fo gehet's immerdar für sich aus, und gehet nicht wieder in sich ein. So es aber nicht wieder in fich eingehet, als in das, daraus es ift ursprünglich gegangen, fo weiß es nichts von feinem Ur= ftand." Urffand gebraucht er für Substang; und es ift Schabe, daß wir diesen und so manchen anderen treffenden Ausbruck nicht gebrauchen dürfen. "Dhne die Wiberwärtigkeit hatte das Leben feine Empfindlichkeit, noch Wollen, Wirken, weber Berftand noch Wiffenschaft. Sätte ber verborgene Gott, welcher ein Einig Wefen und Wille ift, nicht mit feinem Willen aus fich, aus ber ewigen Wiffenschaft im Temperamento sich in Schiedlichkeit bes Willens ausgeführet, und biefelbe Schiedlichkeit in eine In= faflichkeit" (3bentität) "zu einem natürlichen und creatürlichen Leben eingeführet, und daß dieselbe Schiedlichkeit im Leben nicht im Streit flünde: wie wollte ihme ber Wille Gottes, ber mur Einer ift, offenbar fenn? Wie mag in einem Einigen Willen eine Erkenntniß feiner felbft fenn?" 1 Wir feben, Bohme ift un=

<sup>1</sup> Bon göttlicher Beschaulichkeit, Cap. 1, §. 8-10, G. 1739.

endlich erhaben über das leere Abstractum des höchsten Wesfens u. s. f.

Böhme fährt fort: "Der Anfang aller Wesen ist das Wort, als das Aushauchen Gottes; und Gott ist das ewige Ein von Ewigkeit gewesen und bleibet's auch in Ewigkeit. Das Wort ist der ewige Ansang und bleibet's ewig; denn es ist die Offenbarung des ewigen Einen, damit und dadurch die göttliche Krast in Eine Wissenschaft des Etwas gebracht wird. Mit dem Worte verstehen wir den offenbaren Willen Gottes: mit dem Wort Gott den verborgenen Gott, daraus das Wort ewig entspringet. Das Wort ist der Ausstuß des göttlichen Ein, und doch Gott selber als seine Offenbarung." Aóyos ist bestimmter, als Wort; und es ist eine schöne Zweideutigkeit des Griechischen Ausdrucks, zugleich Vernunft und Sprache zu bezeichnen. Denn Sprache ist die reine Eristenz des Geistes; es ist ein Ding, das, vernommen, in sich zurückgekehrt ist. "Das Ausgestossene ist Weish eit, aller Kräste, Farben, Tugend und Eigenschaften Ansang und Ursach."

Das ist der Sohn, von dem Böhme sagt: "Der Sohn ist" vom Bater und "im Bater, des Baters Herz oder Licht; und der Bater gedäret ihn von Ewigkeit zu Ewigkeit immerdan." Demnach "ist der Sohn" zwar "eine andere Person, als der Bater, aber kein anderer," sondern derselbe "Gott, als der Bater," dessen Abglanz er ist. 2 "Der Sohn ist das Herz," das Pulstrende, "im Bater. Alle Kräfte, die im Bater sind, sind des Baters Eigenthum. Der Sohn ist das Herz oder der Kern in allen Kräften; er ist aber die Ursache der quellenden Freuden in allen Kräften in dem ganzen Bater. Es steiget von ihm auf die ewige himmslische Freude und quillet in allen Kräften des Baters, wie die Sonne das Herz der Sternen ist. Sie bedeutet recht den Sohn, der Sternen Zirk bedeutet des Baters mancherlei Kräfte: sie ers

Bon göttlicher Beschaulichkeit, Cap. 1, §. 1-3, G. 1755-1756.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Morgenröthe, Cap. 3, §. 33—35, S. 44 (vergl. Rirner: Sandbuch b. Gefch. b. Philos. Bb. II, Anhang, S. 106, §. 7).

leuchtet ben Himmel, die Sternen, und die Tiefe über der Erben, und wirfet in allen Dingen, was in dieser Welt ist; sie giebt allen Sternen Licht und Kraft, und temperirt ihre Kraft. Der Sohn Gottes wird von allen Kräften seines Baters von Ewigseit, wie die Sonne aus den Sternen geboren ist, immer geboren und nicht gemacht, und ist das Herz und Glanz aus allen Kräften. Er leuchtet in allen Kräften des Baters, und seine Kraft ist die bewegliche, quällende Freude in allen Kräften des Baters; und er leuchtet in dem ganzen Bater, wie die Sonne in der ganzen Welt. Denn so der Sohn nicht in dem Bater leuchtete, so wäre der Bater ein finster Thal; denn des Baters Kraft stiege nicht auf von Ewigkeit zu Ewigkeit, und könnte das göttliche Wesen nicht bestehen." Diese Lebendigkeit des Sohns ist ein Hauptpunkt; über dieses Aufgehen und Manisestiren hat Böhme denn auch äußerst wichtige Bestimmungen beigebracht.

b. "Aus folcher Offenbarung ber Kräfte, darinnen fich ber Wille bes ewigen Ein beschauet, flieft ber Berftand und bie Wiffenschaft des Ichts, da fich der ewige Wille im Ichts schauet." Ichts ift ein Wortspiel mit Nichts, denn es ift eben bas Negative; aber zugleich ift es das Gegentheil von Nichts, da das Ich bes Selbstbewußtfenns barin liegt. Der Sohn, bas Etwas, ift fo 3ch, Bewußtsenn, Selbstbewußtsenn; Gott ift also nicht nur das abstracte Neutrale, sondern auch das Sichsammeln zum Bunkt des Fürsichsenns. Das Andere Gottes ift so das Chenbild Gottes. "Dieß Ebenbildniß ift bas Mysterium magnum, als ber Schöpfer aller Wefen und Creaturen; benn es ift ber Separator" (des Ganzen) "in dem Ausfluß des Willens, welcher ben Willen bes ewigen Gin schiedlich machet, - Die Schiedlichkeit im Willen, daraus Rräfte und Eigenschaften urftanden." Diefer Separator ift "zum Amtmann der Natur geordnet, mit welchem der ewige Wille alle Dinge regiret, machet, formet und bildet." Der Separator ift bas Bethätigende, fich Unterschei-1 Morgenröthe, Cap. 3, §. 15, 18-22, S. 39-41.

bende; und Böhme nennt dieß Ichts nun auch ben Lucifer, ben erftgebornen Sohn Gottes, den creaturlich erftgebornen Engel, ber einer unter ben fieben Beiftern gewesen seh. Aber biefer Lucifer fen abgefallen, und Chriftus an feine Stelle gekommen. 1 Das ift ber Zusammenhang bes Teufels mit Gott: nämlich bas Andersseyn, und bann bas Fürsichseyn, oder Für = Eines= Senn, so daß das Andere für Eines sen; und dieß ift der Ur= fprung bes Bofen in Gott und aus Gott. Go ift bief bie höchste Tiefe der Gedanken des Jacob Böhme. Diesen Abfall des Lucifer macht er fo vorstellig, daß das Ichts, d. h. das Sich= felbstwiffen, die Ichheit (ein Wort, bas bei ihm vorfommt) bas Sichinfichhineinimaginiren, das Sichinfichhineinbilden (bas Fürsichsenn), das Feuer sen, das Alles in sich hineinzehre. Dieß ift das Regative im Separator, Die Qual, ober es fen ber Born Gottes; diefer Born Gottes fen die Bolle und der Teufel, der durch fich felbst sich in sich hinein imaginire. Das ift fehr kühn und speculativ; so sucht Böhme in Gott selbst die Quelle bes göttlichen Zorns nachzuweisen. Den Willen bes Ichts nennt er bann auch die Selbheit; es ift das Uebergehen des Ichts in Nichts, daß das 3ch sich in sich hinein imaginirt. Er fagt: "Himmel und Hölle find so fern von einander, wie Tag und Nacht, wie Ichts und Nichts." In der That ift hier Bohme in die ganze Tiefe des gottlichen Wefens hineingestiegen; das Bose, die Materie, oder wie es genannt worden ist, ift das Ich=Ich, das Fürsichsehn, die wahrhafte Regativität. Früher war es das nonens, das felbst positiv ift, die Finsterniß; die mahre Regativität ist aber das Ich. Es ist nicht etwas Schlechtes, weil es das Boje genannt wird; im Geift allein ift das Bose, weil es in ihm begriffen ift, wie es an

Bon göttlicher Beschaulichkeit, Cap. 1, §. 4-5, S. 1756; §. 12, S. 1758; Morgenröthe, Cap. 12, §. 99-107, S. 149-150; Cap. 13, §. 92-104, 31-52, S. 166-168, 157-160; Cap. 14, §. 36, S. 178; Bon ben brei Principien göttlichen Wesens, Cap. 4, §. 69, S. 406; Cap. 15, §. 5. S. 543-544.

sich ist. "Wo Gottes Wille in einem Dinge will, da ist Gott offenbar; in solcher Offenbarung wohnen auch die Engel. Und wo Gott in einem Dinge nicht mit des Dinges Willen will, so ist Gott alba ihm" (selbst) "nicht offenbar: sondern" (er) "wohenet" (da) "nur in sich selber, ohne Mitwirfung desselben Dings; alsdann "ist in dem Dinge eigener Wille, und wohnet der Teusel, und Alles, was außer Gott ist."

Die nähere Form biefes Aufgehens trägt Böhme nun nach seiner Weise bildlich vor: Dieser "Separator führet Eigen= schaften aus sich aus, bavon die unendliche Vielheit entstehet, und dadurch fich das ewige Ein empfindlich machet" (fo daß es für Andere fet), "nicht nach der Einheit, sondern nach dem Ausfluß der Einheit." Eben Infichsehn und Bielheit find absolut entge= gengesetzt durch den Begriff, den Böhme nicht hat: Kürsichsenn ift einmal Für = ein = Anderes = Seyn, und die Rücknahme als die andere Seite. Böhme geht bin und ber in scheinbaren Wibersprüchen, weiß sich nicht recht zu helfen. "Allein ber Ausfluß führet fich fo weit bis in die größefte Scharfe, bis in die feurende Art" - das dunkle Feuer ohne Licht, die Kinsterniß, bas Berschlossene, die Selbheit -: 2 "in welcher feurenden Art" aber. indem dieses Feuer sich erhebt und zuspist, "das ewige Ein majestätisch und ein Licht wird;" und dieses da ausbrechende Licht ift nun die Form, in welche bas andere Princip ausgeht. Das ift die Rückfehr zum Einen. "Dadurch" (durch Feuer) "wird die ewige Kraft begierlich und wirkend, und" (bas Feuer) "ift der Urftand" (Effenz) "des empfindlichen" (empfindenden) "Lebens,

<sup>1</sup> Morgenröthe, Cap. 13, §. 53—64, S. 160—162; Vierzig Fragen von ber Seele, XII, §. 4, S. 1201; Bon sechs theosophischen Puncten, V, 7, §. 3, S. 1537; Bon wahrer Gelassenheit, Cap. 1, §. 1—7, S. 1661—1663; Bon göttlicher Beschaulichkeit, Cap 1, §. 23—26, S. 1742—1743; Bon ber Geburt und Bezeichnung aller Wesen, Cap. 16, §. 49, S. 2391; Bom überssinnlichen Leben, §. 41—42, S. 1696.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bon ber Menschwerdung Jesu Chrifti, Th. I, Cap. 5, §. 14, S. 1323; Bon ben brei Principien göttlichen Wefens, Cap. 10, §. 43, S. 470.

da in dem Wort der Kräfte ein ewig, empfindlich Leben urständet. Denn so das Leben keine Empfindlichkeit hätte, so hätte es
kein Wollen noch Wirken; aber das Peinen" — die Angst, Qual
— "machet es" (alles Leben) erst "wirkend und wollend. Und
das Licht solcher Anzündung durch's Feuer machet es freudenreich;
benn es ist eine Salbung," Freude und Lieblichkeit "der Peinlichkeit."

Dieß wirft Bohme in viele Formen herum, um bas Ichts gu faffen, ben Separator, wie er aus bem Bater fich "empore." 2 Die Qualitäten fteigen im großen Salitter auf, bewegen, erbeben, "rügen" fich. Bohme hat da im Bater die Qualität ber Berbigkeit; und ftellt dann das Bervorgeben des Ichts als ein Scharfwerben, ein Zusammmenziehen vor, als einen Blig, ber hervorbricht. Dieß Licht ift der Lucifer. Das Fürsichsenn, Sichvernehmen nennt Böhme Zusammenziehen in Ginen Bunkt. Das ift Berbigfeit, Scharfe, Durchbringung, Grimmigfeit; babin gehort ber Born Gottes, und hier faßt Bohme auf diefe Weife bas Andere Gottes in Gott felbft. "Diefer Quell kann angezundet werden durch die große Rügung und Erhebung. Durch die Zu= sammenziehung wird geformt bas creatürliche Wefen, baß ein himmlisches Corpus" faßlich "gebildet wird. Go fie" - die Herbigkeit - "aber durch Erhebung angezündet wird (welches allein bie Creaturen, die aus dem Salitter geschaffen find, thun fonnen): so ift es eine brennende Quellader bes Borns Gottes. Der Blip ift bes Lichtes Mutter, benn ber Blip gebaret bas Licht von fich: und ift ber Grimmigkeit Bater; benn die Grimmigkeit bleibet im Blige als ein Saame im Bater. Und berfelbe Blit gebäret auch den Ton ober Schall;" - Blit ift überhaupt bas absolut Gebärende. Der Blip ift noch mit Schmerz verbunden; das Licht ift das fich Berftändigende. Die göttliche

<sup>1</sup> Bon göttlicher Beschaulichkeit, Cap. 3, §. 11, G. 1757.

<sup>2</sup> S. Unten, S. 294.

Geburt ist das Aufgehen des Bliges, des Lebens aller Qualitäten. Dieses ist Alles aus der Aurora.

In den Quaestionibus theosophicis gebraucht Böhme bann besonders auch fur ben Separator, fur diefen Wegenfag, die Form von Ja und Nein. Er fagt: "Der Lefer foll wiffen, baß in Ja und Nein alle Dinge bestehen, es sen göttlich, teuflisch, irdisch, ober was genannt mag werden. Das Eine, als bas Sa, ift eitel Kraft und Leben: und ift die Wahrheit Gottes ober Gott felber. Diefer mare in fich felber unerkenntlich, und ware darinnen keine Freude oder Erheblichkeit noch Empfindlichkeit" - Leben - ,ohne bas Rein. Das Nein ift ein Begenwurf des Ja ober der Wahrheit" (biese Negativität ift das Princip alles Wiffens, Berftebens): "auf daß die Wahrheit offenbar, und Etwas sen, darinnen ein Contrarium sen, darinnen die ewige Liebe wirkende, empfindlich, wollende, und bas zu lieben fen. Und können doch nicht fagen, daß das Ja vom Nein abgesondert und zwei Ding neben einander find: sondern fie sind nur Ein Ding, scheiden fich aber felber in zwei Anfänge, und machen zwei Centra, da ein jedes in sich selber wirket und will. Außer Diefen beiden, welche boch in ftetem Streite ftehen, waren alle Dinge ein Nichts, und ftunden ftill ohne Bewegniß. Wenn ber ewige Wille nicht felber aus sich ausslöffe und führte sich in Annehmlichkeit ein: so wäre kein Geftältniß noch Unterschiedlichkeit, fondern es waren alle Kräfte" dann "nur Eine Kraft. So mochte auch fein Verständniß fenn; benn die Verständniß urftanbet" (hat ihre Substanz) "in der Unterschiedlichkeit ber Bielheit, da eine Eigenschaft die andere sihet, probiret und will. Der ausgefloffene Wille will die Ungleichheit, auf daß er von der Gleichheit unterschieden und sein eigen Etwas sen: auf daß etwas fen, das das ewige Sehen sehe und empfinde. Und aus dem eigenen Willen entstehet das Nein; benn er führet fich in Gigenheit,

<sup>1</sup> Morgenröthe, Cap. 8, §. 15-20, S. 78-79; Cap. 10, §. 38, S. 112; Cap. 13, §. 69-91, S. 162-166; Cap. 11, §. 5-13, S. 119-120.

als in Annehmlichkeit feiner felber. Er will Etwas fenn, und gleichet fich nicht mit der Einheit; benn die Einheit ift ein ausfließend Ja, welches ewig also im Hauchen seiner selber stehet. und ift eine Unempfindlichkeit: benn fie hat nichts, barinnen fie fich möge empfinden, als nur in der Annehmlichkeit des abgewichenen Willens, als in bem Rein, welches ein Gegenwurf ift bes Ja, barinnen bas Ja offenbar wird, und barinnen es etwas hat, das es wollen kann. Und heißet das Nein darum ein Nein, daß es eine eingekehrete Begierde ift, als Rein = werts einschließende. Der ausgefloffene begehrende Wille ift einziehend, und faffet fich felber in fich; barvon kommen Geftältniffe und Eigenschaften: 1) Scharfe; 2) Bewegniß; 3) Empfindung. 4) Die vierte Gigenschaft ift das Feuer, als der Blit des Glanges; das urftanbet in ber Zusammenfügung ber großen angitlichen Schärfe, und ber Einheit. Alfo ift's ein Schrad in ber Zusammenfügung; und in diesem Schrack wird die Einheit ergriffen, daß fie ein Blid ober Glaft wird, als eine erhebliche Freude." Das ift bas Einschlagen ber Einheit. "Denn also urftanbet bas Licht mitten in der Finsterniß; denn die Einheit wird zu einem Lichte. und die Annehmlichkeit des begierlichen Willens in den Eigenschaften wird zu einem Geift-Feuer, welches seinen Quall und Urfprung aus der herben, falten Schärfe hat. Und barnach ift Gott ein gorniger" und "eifriger Gott;" und barin liegt bas Bofe. "a) Die erfte Eigenschaft bes Einziehens ift bas Rein; b) Schärfe; c) Barte; d) Empfindniß; e) Feuer-Quall, Solle oder Höhle, Berborgenheit. 5) Die fünfte Eigenschaft, die Liebe, macht im Feur, als in ber Peinlichfeit, ein ander Principium, als ein großes Liebefeuer." 1 Das ift bie Sauptbestimmung bes 3weiten. In Diesen Tiefen kampft fich Bohme herum, ba es ihm an Begriffen fehlt, und nur religiöse und chemische Formen in ihm find; und weil er diese bann gewaltsam gebraucht, um

<sup>1 177</sup> Fragen von göttlicher Offenbarung, III, §. 2--5, 10-16, Seite 3591-3595.

seine Ideen auszudrücken, so geht daraus nicht nur Barbarei des Ausdrucks, sondern auch Unverständlichkeit hervor.

- c. "Aus diesem ewigen Wirken der Empfindlichkeit ift die fichtbare Welt entsprungen; die Welt ift das ausgefloffene Wort, welches sich in Eigenschaften eingeführet, da in Eigenschaften ift eigener Wille entstanden. Der Separator hat es in ein eigen Wollen nach folcher Form gebracht." 1 Das Weltall ist nichts Anderes, als eben die creatürlich gemachte Wefenheit Gottes. 2 "Wenn Du" baher "ansiehst die Tiefe" bes himmels, "die Sterne, die Elemente, die Erde" und ihre Erzeugungen: "so begreifft Du mit Deinen Augen" freilich "nicht die helle und flare Gottheit, ob sie wohl" auch "darinnen ift;" Du fiehst nur ihre creatürliche Darstellung. "Go Du aber Deine Bedanken erhebest, und benkeft . . . an den Gott, welcher in Seiligkeit in diesem All regieret: so brichftu durch den Simmel aller Simmel, und ergreifest Gott bei feinem beiligen Bergen. Der Himmel Kräfte arbeiten stets in Bildniffen, Gewächsen und Karben, zu offenbaren ben beiligen Gott, auf daß er erkannt werde in allen Dingen." 3
- 3. Das Dritte endlich in diesen Formen der Dreifaltigkeit ist die Einheit des Lichts, des Separator und der Kraft; dieß ist nun der Geist, der schon zum Theil im Borhergehenden liegt. "Alle Sterne bedeuten die Kraft des Baters, aus ihnen ist die Sonne" (sie machen sich einen Gegenwurf der Einheit). "Nun gehet aus allen Sternen aus die Kraft, die in jedem Sterne ist; nun gehet der Sonne Kraft, Hise und Schein auch in die Tiefe," zu den Sternen zurück, in die Kraft des Baters. "In der Tiefe ist aller

<sup>1</sup> Bon göttlicher Beschaulichkeit, Cap. 3, §. 12, 14, S. 1757, 1758.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Rinner: Handbuch b. Gesch. b. Philos. Bb. II, Anhang, S. 108, §. 5 (nach Böhme's Morgenröthe, Cap. 2, §. 16, S. 30—31; §. 33, S. 34).

<sup>3</sup> Morgenröthe, Cap. 23, §. 11—12, S. 307—308 (vergl. Rirner: Sandb. b. Gesch. b. Philos. Bb. II, Anhang, S. 108, §. 5); Theosophische Sendbriefe I, §. 5, S. 3710.

Sternen Kraft mit der Sonne Schein und Hitze Ein Ding: eine bewegende Wallung, gleich eines Geistes. Nun ist in der ganzen Tiefe des Vaters außer dem Sohne nichts, denn die vielerlei und unermesliche Kraft des Vaters und das Licht des Sohnes; das ist in der Tiefe des Vaters ein lebendiger, allkräftiger, allwissender, allsöhender, allsöhender, allsöhender, allsöhender, allsöhender, allsöhender Geist, in dem alle Kraft und Glanz und Weisheit ist, wie in dem Vater und Sohne." Das ist die Liebe, das Vefänstigen aller Kräfte durch das Licht des Sohnes. Wir sehen, daß das Sinnliche so dazu gehört.

Bohme hat wesentlich die Vorstellung: "Gottes Wesen" (aus der ewigen Tiefe als Welt herausgegangen) "ift also nicht etwas Fernes, bas eine fonderliche Stätte ober Drt befäße; benn" bas Wefen, "ber Abgrund ber Natur und Creatur ift Gott felber. Du mußt nicht benken, daß im Himmel etwan ein Corpus fen" - bie fieben Quellgeifter gebaren dieß Corpus, Berge -, "ben man für alles Andere Gott heiße. Rein, fondern die gange gott= liche Kraft, die felber Himmel und aller Himmel Simmel ift, wird also geboren, und heift Gott ber Bater, aus dem alle En= gel Gottes, auch der Menschengeist ewig geboren werden. Du fannst keinen Ort weder im Himmel noch in dieser Welt ernennen, da die göttliche Geburt nicht fen. Die Geburt ber heiligen Dreifaltigkeit geschieht auch in Deinem Bergen; es werben alle drei Berfonen in Deinem Bergen geboren, Gott Bater, Cobn," und "heiliger Geift. In der göttlichen Kraft, — überall ift der Quellbrunn göttlicher Geburt; da find schon alle sieben Quellgeifter Gottes, als wenn Du einen räumlichen, creaturlichen Gir= fel schlössest, und hättest die Gottheit darinnen." 2 In jedem Beifte find alle enthalten.

Diese Dreiheit ift bem Bohme bas gang allgemeine Leben in jedem

<sup>1</sup> Morgenröthe, Cap. 3, §. 29-30, G. 43.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Bon göttlicher Beschaulichkeit, Cap. 3, §. 13, S. 1758; Morgenröthe, Cap. 10, §. 55, 60, 58, S. 115, 116 (Cap. 11, §. 4, S. 118).

Einzelnen; es ift die absolute Substanz. Er fagt: "Alle Ding in dieser Welt ift nach bem Gleichniß bieser Dreiheit worben. Ihr blinden Juden, Türken und Heiden, thut die Augen des Gemuths auf; ich muß Euch an Eurem Leibe und an allen natur= lichen Dingen zeigen, an Menschen, Thieren, Bogeln und Burmern, fowohl an Holz, Steine, Kraut, Laub und Gras bas Gleichniß ber heiligen Dreiheit in Gott. Ihr faget, es fen ein einig Wefen in Gott, Gott habe keinen Sohn. Run thue Die Augen auf, und sihe Dich selber an; ein Mensch ift nach bem Gleichniß und aus der Kraft Gottes in feiner Dreiheit gemacht. Schaue Deinen inwendigen Menschen an, so wirftu bas bell und rein sehen, so Du nicht ein Narr und unvernünftig Thier biff. So merfe: In Deinem Bergen, Abern und Sirne haftu Deinen Geift; alle die Kraft, die fich in Deinem Bergen, Abern und Sirne beweget, barinne Dein Leben ftehet, bebeut Gott ben Bater. Aus der Kraft empöret (gebäret) fich Dein Licht, daß Du in berfelben Kraft fiheft, versteheft und weist, was Du thun follst: benn baffelbe Licht schimmert in Deinem ganzen Leibe, und beweget fich ber ganze Leib in Kraft und Erkenntniß; bas ift ber Sohn, ber in Dir geboren wird." Dieß Licht, dieß Sehen, Berftehen ift die zweite Bestimmung; es ift bas Berhältniß zu fich felbft. "Aus Deinem Lichte gehet aus in Diefelbe Kraft Vernunft. Berftand, Kunft und Weisheit, ben gangen Leib zu regiren, und auch Alles, was außer bem Leibe ift, zu unterscheiben. Und diefes Beibes ift in Deinem Regiment bes Gemuths ein Ding, bein Geift; und das bedeut Gott, ben heiligen Geift. Und ber heilige Beift aus Gott herrschet auch in diesem Geiste in Dir. bift Du ein Kind bes Lichts und nicht der Kinsterniß. Nun merke: In einem Holze, Steine und Kraut find drei Dinge, und fann nichts geboren werden oder wachsen, so unter ben breien follte in einem Dinge nur eins auffen bleiben. Erftlich ift die Rraft, baraus ein Leib wird, es fen gleich Holz ober Stein ober Rraut: hernach ift in bemfelben" Ding "ein Saft, bas ift bas Herze eines Dings: zum Dritten ist darinnen eine quellende Kraft, Geruch oder Geschmack, — das ist der Geist eines Dinges, davon es wächst und zunimmt; so nun unter den Dreien eins sehlt, so kann kein Ding bestehen." Die betrachtet Böhme Alles als diese Dreieinigkeit.

Wenn er in's Einzelne tommt, fieht man, bag er trube wird; aus ber besondern Erposition ift daber nicht viel zu schöpfen. Als Brobe feiner Manier, natürliche Dinge zu begreifen, will ich nur noch ein Beispiel bavon anführen, wie er, bei ber weitern Berfolgung bes Senns ber Natur als eines Gegenwurfs ber göttlichen Biffenschaft, das, was wir Dinge nennen, als Begriffe gebraucht (f. oben, S. 274). Das Creatürliche, fagt er, hat "dreierlei Rrafte ober Spiritus in unterschiedenen Centris, aber in einem Corpore. a) Der erfte und äußerliche Spiritus ift ber grobe Schwefel, Salz und Mercurius, ber ift ein Wefen ber vier Elemente" (Reuer, Waffer, Erbe, Luft) "ober bes Geftirnes. Er bilbet bas fichtbare Corpus nach ber Conftellation ber Sternen ober Eigen= schaft ber Planeten und jest entzündeten Elemente, - ber größ= ten Kraft bes Spiritus mundi. Der Separator macht bie Signatur ober Bezeichnung," - bie Selbheit. Das Salz, ber Saltter, ift ungefähr das Neutrale: Merk (auch Mark) das Wirkende, die Unruhe gegen die Ernährung: ber grobe Schwefel die negative Einheit, B) "Der ander Spiritus liegt im Dele bes Schwefels, die fünfte Effenz, als eine Wurzel ber vier Elemente. Das ift die Sänftigung und Freude des groben, peinlichen Schwefels und Salzgeiftes: Die rechte Urfach des wachsenden Lebens, eine Freude der Natur, wie die Sonne in ben Elementen ift," - bas unmittelbare Lebens = Princip. "In bem inwendigen Grunde jenes groben fieht man ein schön flar Corpus, barinnen bas eingebildete Licht der Natur vom göttlichen Ausfluß scheinet." Das Aufgenommene fignire ber außere Separator mit ber Bilbung und Form der Pflanze, die biefe grobe Nahrung in fich nehme.

<sup>1</sup> Morgenröthe, Cap. 3, §. 36-38, 47, S. 44-46.

7) "Das Dritte ist die Tinctur, ein geistliches Feuer und Licht: der höchste Grund, daraus die erste Schiedlichkeit der Eigenschaften im Wesen dieser Welt urständet. Fiat ist das Wort eines seden Dings, und gehöret nach ihrer Selbsteigenschaft zur Ewigsteit. Ihr Urstand ist die heilige Kraft Gottes. Der Ruch" (Geruch) "ist die Empfindlichkeit dieser Tinctur. Die Elemente sind nur ein Gehäuse und Gegenwurf der innern Kraft, eine Urssache der Bewegniß der Tinctur." Die sinnlichen Dinge verlieren ganz die Kraft dieses sinnlichen Begriffs: Böhme gebraucht sie, aber nicht als solche, zu Gedankenbestimmungen; das macht das Harte und Barbarische der Böhme'schen Darstellung, aber zugleich diese Einheit mit der Wirslichkeit, und diese Gegenwart des unsendlichen Wesens.

Den Gegenfat in ber Creatur beschreibt Bohme nun folgenmaßen: Wenn die Natur der anfängliche Ausfluß des Separatoris ift, fo find aber im Gegenwurf göttlichen Wefens zweierlei Leben zu verstehen; außer seinem zeitlichen ein ewiges, bem bas göttliche Verständniß gegeben ift. Es steht im Grunde ber ewigen geistlichen Welt, im Mysterio magno göttlichen Gegenwurfs (3chheit): ein Gehäuse göttlichen Willens, baburch er fich offenbart, und zu feiner Eigenheit eigenen Willens offenbart wird. Der Mensch eben in biesem Gentrum hat beibe Leben an sich, er ift aus Zeit und Ewigkeit: ift a) Allgemeines im "ewigen Verftand bes einigen guten Willens, ber ein Temperament ift; 3) ber anfängliche Wille der Natur, als der Infaßlichkeit der Centrorum, da sich ein jedes Centrum in der Schiedlichkeit in eine Stätte zur Ichheit und Gelbwollens als ein eigen Mysterium ober Gemüth einschließt. Jenes begehret nur einen Gegenwurf feiner Gleichheit: bieses - ber felberborne, natürliche Wille in ber Stätte ber Selbheit ber finftern Impressson — auch eine

<sup>1</sup> Bon göttlicher Beschaulichkeit, Cap. 1, §. 33, S. 1745; Cap. 2, §. 29, S. 1754; Cap. 3, §. 15, 18—24, 27, 29, S. 1758—1761; Bon ben brei Principien göttlichen Wesens, Cap. 8, §. 5, S. 433; Mysterium magnum, ober Erslärung bes ersten Buchs Mosis, Cap. 19, §. 28, S. 2830—2831.

Gleichheit, als einen Gegenwurf durch seine eigene Infaslichkeit; durch welches Infassen er nichts begehret, als nur seiner Corporalität, als eines natürlichen Grundes." Dies Ich, das Finstere, die Qual, das Feuer, der Jorn Gottes, das Insichsehn, Insichsen, Harte ist es nun, das in der Wiedergeburt aufgebrochen wird; das Ich wird zerbrochen, die Peinlichseit in die wahre Ruhe gebracht, — wie das sinstere Feuer in Licht ausbricht.

Dieß find nun die Sauptgebanken bes Bohme; die tiefften find: a) das Erzeugtwerben des Lichts, als des Sohnes Gottes, aus ben Qualitäten, burch lebendigfte Dialeftif; 8) Gottes Diremtion feiner felbst. So wenig die Barbarei in der Ausführung au verkennen ift, ebenso wenig ift au verkennen die größte Tiefe, bie fich mit ber Bereinigung ber absoluteften Gegenfage berum= geworfen hat. Böhme faßt bie Begenfage auf bas Särteste, Rohfte; aber er läßt fich burch ihre Sprödigkeit nicht abhalten, die Einheit zu feten. Diese robe und barbarische Tiefe, die ohne Begriff ift, ift immer eine Gegenwart, ein aus fich felbst Sprechen, das Alles in sich selbst hat und weiß. Zu erwähnen ist noch Böhme's frommes Wefen, das Erbauliche, ber Weg ber Seele in seinen Schriften. Dieß ist im bochften Grabe tief und innig; und wenn man mit seinen Formen vertraut ift, so wird man diese Tiefe und Imnigkeit finden. Aber es ift eine Form, mit der man sich nicht versöhnen fann, und die keine bestimmte Borstellung über das Detail auläßt: wenn man auch nicht verfennen wird, welches tiefe Bedürfniß des Speculativen in diesem Menschen gelegen hat.

through the contribution of the court of the contribution of the c

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Von göttlicher Beschaulichteit, Cap. 1, §. 23—39, S. 1742—1746; Cap. 2, §. 1—13, 15—30, S. 1747—1754.

## Zweiter Abschnitt.

# periode des denkenden berftandes.

Mit Cartefius treten wir, feit ber Neuplatonischen Schule, und bem, was damit zusammenhängt, erft eigentlich in eine felbftftan-Dige Philosophie ein, welche weiß, daß sie selbstständig aus der Bernunft kommt, und daß das Gelbstbewußtsenn wesentliches Moment bes Wahren ift. Die Philosophie auf eigenem, eigenthumlichem Boben verläßt ganglich die philosophirende Theologie, bem Brincipe nach, und stellt fie auf die andere Seite. Sier, können wir fagen, find wir zu Saufe, und fonnen, wie ber Schiffer nach langer Umberfahrt auf ber ungeftumen See, "Land" rufen; mit Carteffus hebt in ber That die Bildung ber neuern Zeit, bas Denken ber modernen Philosophie wahrhaft an, nachdem lange auf bem vorigen Wege fortgegangen wordert. Der Deutsche besonders, ie fnechtischer er auf ber Ginen Seite ift, besto zugellofer ift er auf ber andern; Beschränftheit und Maagloses, Driginalität, ift ber Satansengel, ber uns mit Fäusten schlägt. In dieser neuen Periode ift das allgemeine Princip, wodurch Alles in der Welt regulirt wird, das von sich ausgehende Denken: diese Innerlichkeit, die überhaupt in Rücksicht auf das Chriftenthum aufgezeigt wurde, und die das protestantische Princip ift, demzufolge das Denken allgemein zum Bewußtseyn gekommen ift als bas, worauf jeder Unfpruch habe. Indem so das für sich sevende Denken, diese reinste Svike der Innerlichkeit, jest als folches aufgestellt und festgehalten ift, so wird die todte Meußerlichkeit ber Autorität gurudigesett

und für ungehörig angesehen. Nur durch mein freies Denken in mir kann aber das Denken anerkannt und mir bewährt werden. Dieß hat zugleich den Sinn, daß dieß Denken allgemeines Geschäft für die Welt und die Individuen, sa die Pflicht eines Zeben ist, da Alles darauf basirt; so daß, was in der Welt für etwas Festes gelten soll, der Mensch durch seine Gedanken einsehen muß. Die Philosophie ist so eine allgemeine Angelegenheit geworden, über die Zeder zu urtheilen wisse; denn denkend ist Zeder von Hause aus.

Wegen Dieses Wieberanfangs ber Philosophie findet man auch in altern Geschichten ber Philosophie aus bem fiebzehnten Jahrhundert, g. B. bei Stanley, nur die Philosophie ber Griechen und Römer, und bas Chriftenthum macht ben Beschluß: so baß in bemselben und von da an keine Philosophie mehr vorhanden gewesen sey, weil sie nicht mehr nothig, indem die philosophische Theologie bes Mittelalters nicht bas freie, von fich ausgehende Denfen zum Princip hatte (f. Th. I, S. 128-129). 3ft bieß min aber auch jest philosophisches Princip geworden, so durfen wir boch nicht erwarten, daß es fich schon methodisch aus bem Gedanken entwidelt. Das alte Borurtheil ift vorausgesett, daß ber Mensch nur Wahrheit erlangt durch das Nachdenken; dieß ift schlechthin die Grundlage. Aber es ift noch nicht die Bestimmung von Gott, bie Weltanschammg bes erscheinenben Bielen als aus bem Denfen nothwendig hervorgehend aufgezeigt; fondern wir haben nur bas Denken von einem Inhalte, ber burch die Borftellung, Beobachtung und Erfahrung gegeben wird.

Einerseits sehen wir eine Metaphysik, andererseits die besonderen Wissenschaften: einerseits das abstracte Denken als solches, andererseits den Inhalt desselben aus der Erfahrung genommen; diese zwei Linien stehen abstract gegeneinander, theilen sich aber nicht so schaff. Wir werden zwar auf den Gegensatz kommen: von apriorischem Denken, daß die Bestimmungen, die dem Denken gelten sollen, aus dem Denken selbst genommen seyn sollen; — und

ber Bestimmung, daß wir aus ber Erfahrung anfangen, schließen und benten muffen. Dieß ift ber Gegensat von Rationalismus und Empirismus; aber er ift ein untergeordneter, weil auch bas metaphyfische Philosophiren, was nur ben immanenten Gedanken gelten laffen will, nicht methodisch Entwickeltes aus ber Rothwendigfeit des Denfens nimmt, fondern feinen Inhalt ebenfo aus ber innern ober äußern Erfahrung schöpft, und durch Nachdenken in Abstraction bringt. Die Form der Philosophie, welche burch bas Denfen gun achft erzeugt wird, ift bie ber Metaphyfif, bie Form des benkenden Berftandes; biefe Beriode enthält als Sauptpersonen Cartestus und Spinoza nebst Malebranche, ferner Lode, Leibnit und Wolf. Die andere Form ift ber Stepticismus und Rriticismus gegen ben bentenben Berftand, gegen bie Metaphyfif als folche und gegen das Allgemeine des Empiris= mus: hier werben wir von ben weitern Geftaltungen Theils ber Schottischen, Theils ber Deutschen, Theils ber Frangofischen Philosophie reden; die Frangofischen Materialisten kehren bann wieber gur Metaphyfif gurud.

#### Erftes Rapitel.

# Derftanbeg = Metaphifik.

Die Metaphysif ist die Tendenz zur Substanz, so daß Eine Einheit, Ein Denken gegen den Dualismus festgehalten wird, wie bei den Alten das Seyn. In der Metaphysik selbst haben wir aber den Gegensat von Substantialität und Individualität. Das Erste ist die unbefangene, aber auch unkritische Metaphysik: Eartestus und Spinoza, welche die Einheit von Seyn und Denken sehen. Das Zweite ist Locke, der den Gegensatz selbst behandelt, indem er die metaphysische Idee der Ersahrung betrachtet;

das ist der Ursprung der Gedanken, ihre Berechtigung: noch nicht die Frage, ob sie an und für sich wahr. Leibnigens Monade ist drittens die Totalität der Weltanschauung.

#### In male &A. mades

### Erfte Abtheilung.

Bir treffen hier zuerst die ideae innatae des Cartestus. Die Spinozistische Philosophie verhält sich zweitens zur Philosophie des Cartestus nur als deren consequente Aussührung; die Methode ist eine Hauptsache. Eine Form, die dem Spinozismus an der Seite steht und auch eine vollendete Entwickelung des Cartestanismus ist, ist drittens die Weise, in der Malebranche diese Philosophie vorgestellt hat.

#### 1. Descartes.

René Descartes ift ein Beros, ber die Sache wieder einmal gang von vorne angefangen, und ben Boben ber Philoso= phie von Reuem conftituirt hat, auf ben fie nun erst nach bem Berlauf von taufend Jahren zurückgefehrt ift. Die Wirfung biefes Menschen auf sein Zeitalter und die Bildung der Philosophie überhaupt fann nicht ausgebreitet genug vorgeftellt werben; fie liegt vornehmlich darin, auf eine freie und einfache, zugleich populare Beife mit Sintansegung aller Boraussegung von dem popularen Gebanken felbst und gang einfachen Gagen angefangen, und den Inhalt auf Gedanken und Ausdehnung oder Sehn geführt, bem Gebanken gleichsam biefen seinen Gegensat hingeftellt au haben. Dieß einfache Denken erschien in Form bes bestimm= ten, flaren Berftanbes; und man fann es fo nicht speculatives Denten, speculative Bernunft nennen. Es find feste Bestimmungen, aber nur bes Gedankens, von benen Carteftus fortgeht; diefest ift die Beife feiner Zeit. Bas die Frangofen eracte Biffenschaften nammten, Wiffenschaften bes bestimmten Berftanbes, bieß hat mit dieser Zeit angesangen. Philosophie und eracte Wissenschaft ist nicht getrennt gewesen; und erst später trat diese Trennung Beider ein.

Bas bas Leben bes Cartefius betrifft, fo ift er 1596 gu La Hape in Touraine geboren, aus einem alt ablichen Geschlecht. Er genoß die gewöhnliche Erziehung in einer Jesuitenschule, machte große Fortschritte, war von einem lebhaften, unruhigen Beift, griff mit einem unerfättlichen Gifer nach allen Seiten bin, trieb fich in allen Systemen und Formen herum, und ktubirte außer ber alten Literatur besonders Philosophie, Mathematif, Chemie, Phyfif, Aftronomie u. f. f. Aber feine Jugend = Studien in ber Jefuiterschule und fein ferner fortgefettes Stubium hatten ihm, nachdem er fich mit Unftrengung in ihnen herumgetrieben hatte, eine ftarke Abneigung gegen bas Studium aus Büchern gegeben; er verließ diese Anftalt, doch wurde fein Gifer gur Bifsenschaft durch diese Verwirrung und unbefriedigte Sehnsucht nur besto reger gemacht. Er ging als ein junger Mann, achtzehn Jahre alt, nach Paris, und lebte dort in der großen Welt. Als er aber auch hier keine Befriedigung fand, verließ er bald bie Gefellschaft, und fehrte zu ben Studien gurud. Er retirirte fich nämlich in eine Vorstadt von Paris, und lebte ba im Studium ber Mathematif insbesondere, allen feinen vorigen Freunden gang verborgen, bis er nach zwei Jahren endlich von benfelben hier entdedt, hervorgezogen und wieder in die große Welt eingeführt wurde. Er entfagte jest wieder gang dem Bücher= Studium, und warf sich in die Wirklichkeit. Er ging hierauf nach Holland und nahm Militair = Dienste; bald nachher 1619, in bem erften Jahre bes breißigiabrigen Rrieges, ging er als Freiwilliger unter die Bairischen Truppen, und machte mehrere Feldzüge unter Tilly mit. Manchen haben die Wiffenschaften nicht befriedigt, und er ift Solbat geworden, - aber nicht, weil ihm die Wiffenschaften zu wenig, sondern weil fie ihm zu viel, su hoch maren. Sier in ben Winter Duartieren ftudirte Carteflus fleißig, und machte 3. B. in Ulm Befanntschaft mit einem Bürger, ber fehr in die Mathematif eingeweiht war. Dieß war noch mehr in ben Winter-Duartieren zu Neuburg an ber Donau ber Fall, wo in ihm abermals erft recht tief ber Trieb erwachte, fich eine neue Bahn in ber Philosophie burch Umschaffung berfelben zu brechen; er gelobte ber Mutter Gottes eine Wallfahrt nach Loretto, wenn fie ihm dieß Borhaben gelingen laffen wurde, und er nun endlich ruhig zu fich selber fame. Er war auch in ber Schlacht bei Prag, worin Friedrich von ber Pfalz bie Bohmische Krone verlor. Doch ba ihn der Anblick bieser wilden Scenen nicht befriedigen fonnte, fo verließ er 1621 bie Rriege= bienste, und machte noch mehrere Reisen durch das übrige Deutschland, bann Bolen, Breugen, die Schweiz, Italien und Frankreich. Er zog fich barauf wegen ber größern Freiheit nach Holland zurud, um bafelbst fein Vorhaben auszuführen; hier lebte er in Rube, von 1629 bis 1644, - eine Periode, worin er feine meiften Schriften verfaßte und herausgab, und fie auch gegen die mannigfaltigen Angriffe vertheibigte, Die fie besonders von der Geiftlichfeit erlitten. Die Königin Chriftine von Schweden berief ihn endlich an ihren Hof nach Stockholm, bas ber Sammelplat ber berühmteften Gelehrten ber bamaligen Zeit war; und bort ftarb er 1650. 1

Unter seinen philosophischen Schriften haben besonders diesenigen, welche die Grundlage enthalten, in ihrer Darstellung etwas sehr Populares, was sie beim Beginne des Studium's sehr empsehlenswerth macht; er geht ganz einsach und kindlich dabei zu Werke, — es ist ein Erzählen seiner Gedanken nacheinander. Prosessor Cousin in Paris hat Cartestus' Werke neu herausge-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Brucker. Hist. crit. phil. T. IV, P. 2, p. 203—217; Cartes. De Methodo, I—II. (Amstelod. 1672, 4.), p. 2—7 (Oeuvres complètes de Descartes publiées par Victor Cousin, T. I, p. 125—133; Notes sur l'éloge de Descartes par Thomas (Oeuvres de Descartes publiée par Cousin, T. I), p. 83, et suiv.; Zennemann, Bant X, ©. 210—216.

geben, elf Bände in Octav; ber größte Theil derselben besteht in Briefen über physicalische Gegenstände. Eartestus hat der Mathematif ebenso ein neues Emporstreben gegeben, als der Philosophie. Mehrere Haupt-Methoden sind seine Entdeckungen, worauf nachber die glänzendsten Resultate der höhern Mathematif gedaut worden sind. Seine Methode macht so noch heute eine wesentliche Grundlage der Mathematif aus; denn Cartestus ist der Ersinder der analytischen Geometrie, und somit derzenige, der auch hierin der modernen Mathematif ihre Bahn angewiesen hat. Auch hat er Physis, Optik, Astronomie cultivirt, und darin die größten Entdeckungen gemacht; doch diese Seite gehört nicht hierher. Auch Anwendung der Metaphysis auf kirchliche Angelegenheiten, Untersuchungen u. s. f. hat kein besonderes Interesse für uns.

1. In der Philosophie hat Cartefins eine gang neue Wendung genommen: mit ihm beginnt die neue Epoche der Philosophie, wodurch der Bilbung das Princip ihres höhern Geiftes in Gebanken, in ber Form ber Allgemeinheit zu faffen vergönnt war, wie Böhme es in Anschauungen, sinnlichen Formen faßte. Cartefius ging bavon aus, ber Gedanke muffe von fich felbst an= fangen; alles bisherige Philosophiren, besonders das von der Autorität der Kirche ausging, wurde seitdem hintangestellt. Da bas Denken fich hier aber eigentlich nur als abstracter Verftand gefaßt hat, bem ber concretere Inhalt noch brüben auf ber andern Seite steht: so wurden die bestimmten Vorstellungen noch nicht aus dem Berftande abgeleitet, fondern erft empirischer Beise aufgenommen. Bei der Philosophie des Cartefins ift also zu unterscheiden, was allgemeines Intereffe für uns hat und was nicht: Jenes ift ber Bang feiner Gedanken felbft; Diefes die Weife, wie diefe Gedanken gestellt und abgeleitet werden. Wir müffen jedoch ben Gang nicht für eine confequent beweisende Methode halten; es ift zwar ein tiefer, innerer Fortgang, ber aber naw erscheint. Um Carteftus' Bedanken Gerechtigkeit wiberfahren gu laffen, ift es nöthig, daß wir für uns vertraut find mit der Nothwendigfeit

dieser Erscheinung; ber Geift seiner Philosophie ist nun aber eben das Wissen, als Einheit des Denkens und Seyns. Doch ist im Ganzen wenig von seiner Philosophie zu fagen.

a. Daß nur vom Denken als folchem angefangen werben muffe, drudt Carteftus fo aus, daß man an Allem zweifeln muffe (De omnibus dubitandum est); und bas ist ein absoluter Anfang. Bum erften Erforderniß ber Philosophie macht er fomit dieß Aufheben aller Bestimmungen felbft. Diefer erfte Sat hat jedoch nicht ben Ginn bes Sfepticismus, ber fich fein anderes Biel fest, als das Zweifeln felbft, daß man ftehen bleiben foll bei biefer Unentschiedenheit bes Beiftes, ber barin seine Freiheit hat; fondern er hat vielmehr ben Ginn, man muffe jebem Borurtheil entfagen, - b. h. allen Boraussetzungen, bie unmittelbar als wahr angenommen werden, — und vom Denken anfangen, um erft von da aus auf etwas Festes zu fommen und einen reinen Anfang zu gewinnen. Dieß ift bei ben Sfep= tifern nicht ber Fall; benn ihnen ift ber Zweifel bas Refultat. Aber Carteffus' Zweifeln, keine-Boraussehung-Machen, weil nichts Feftes, Sicheres fet, geschieht nicht im Intereffe ber Freiheit felbft als solcher, daß nichts gelte außerhalb der Freiheit, nichts sen in Qualität eines äußerlich Objectiven. Unfest ist ihm zwar Alles, insofern das Ich davon abstrahiren, d. i. benfen fann; benn eben reines Denken ift Abstrahiren von Allem. Ueberwiegend aber ift im Bewußtseyn ber Zweck, zu etwas Festem, Objectivem zu fommen: nicht das Moment des Subjectiven, daß es von mir gesett, erkannt, erwiesen sep. Dieß Interesse fällt jedoch mit dar= ein, benn von meinem Denken aus will ich bahin fommen; es liegt also der Trieb der Freiheit auch dabei zu Grunde.

In den Sätzen, worin Cartestus in seiner Weise den Grund dieses großen, höchst wichtigen Princips angiebt, spricht sich eben ein naives, empirisches Raisonnement aus. Rämlich: "Weil wir

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Spinoza: Principia philosophiae Cartesianae (Benedicti de Spinoza Opera, ed. Paulus. Jenae 1802, T. I), p. 2.

als Kinder geboren find, und von ben sinnlichen Dingen vielerlei Urtheile vorher gefällt haben, ehe wir den vollkommenen Gebrauch unferer Bernunft hatten, fo werden wir durch viele Vorurtheile von der Kenntniß des Wahren abgestoßen. Von Diesen scheinen wir uns nicht anders befreien zu können, als wenn wir einmal im Leben an dem zu zweifeln streben, worin wir mur den geringften Verdacht einer Ungewißheit haben. Ja, es wird fogar nutlich fenn, alles das, woran wir zweifeln, für falfch zu halten, damit wir besto flarer bas finden, was bas Gewiffeste und Erkennbarfte sey. Doch ist dieß Zweifeln auf die Betrachtung ber Wahrheit einzuschränken; benn was bie Führung unferes Lebens betrifft, weil da oft die Gelegenheit zum Handeln vorüberginge, ehe wir und unfere Zweifel löfen konnten, find wir genothigt, bas Wahrscheinliche zu wählen. Hier aber, wo es mir um bas Suchen ber Wahrheit zu thun ift, werden wir vornehmlich zweifeln, ob irgend das Sinnliche und Vorstellbare eriftire: erstens weil wir finden, daß die Sinne uns oft täufchen, und es der Klugheit gemäß ift, dem nicht zu vertrauen, was uns nur einmal getäuscht hat; alsbann weil wir täglich im Traume Ungähliges zu fühlen ober uns vorzustellen meinen, was niemals ift, und bem Zweifelnden feine folche Zeichen erscheinen, an benen er ben Schlaf vom Wachen ficher unterscheibe. Wir werden hiermit auch an allem Andern zweifeln, selbst an den mathematischen Sapen: Theils weil wir gefeben, daß Einige fich auch in dem irren, was uns für bas Gewiffeste gilt, und gelten laffen, mas uns falfch scheint; bann weil wir gebort haben, daß ein Gott ift, ber uns geschaffen, ber Alles fann, also vielleicht uns so ge= schaffen, daß wir irren sollen. Wenn wir und aber einbilden, nicht von Gott, sondern von irgend etwas Anderem, etwa aus uns selbst, zu eriftiren: so ift es um so wahrscheinlicher, daß wir so unvollkommen find, zu irren. Go viel erfahren wir aber, die Freiheit in uns zu haben, daß wir uns immer beffen enthalten

können, was nicht völlig gewiß und ergründet ist." Das Besdürfniß, was bei diesen Raisonnements des Cartesius zum Grunde liegt, ist also, daß das, was als wahr anerkannt wird, die Stellung haben soll, daß darin das Denken bei sich selbst sep. Die sogenannte unmittelbare Anschauung, und innere Offenbarung, die in der neuern Zeit beliebt worden, gehört auch dahin. Weil aber in der Cartesianischen Form das Princip der Freiheit als solches nicht herausgehoben ist, so sind es mehr populare Gründe, die hier hervortreten.

b. Cartestus fuchte etwas an fich felbst Bewiffes und Wahres, bas weber nur wahr ware, wie ber Gegenftand bes Glaubens ohne Wiffen, noch die finnliche, auch ffeptische Gewißheit, die ohne Wahrheit ift. Das ganze bisherige Philosophiren war damit behaftet, etwas als wahr vorauszusepen: und zum Theil, wie die Neuplatonische Philosophie, die Form der Wiffenschaft nicht ihrem Wefen zu geben, ober die Momente beffelben nicht auseinander gu fegen. Bei Carteffus aber ift nichts wahr, was nicht innere Evidenz im Bewußtfenn hat, ober was die Vernunft nicht fo beutlich und bundig erkennt, daß ein Zweifel daran schlechterdings unmöglich ift. "Indem wir fo Alles wegwerfen ober für falsch erklären, an dem wir auf irgend eine Weise zweifeln konnen: so ift es uns leicht, vorauszuseben, daß fein Gott, fein Simmel, fein Körper, - aber darum nicht, daß wir nicht fenen, die wir dieses benken. Denn es ift widersprechend, zu meinen: das, was benke, existire nicht. Daber ift biefe Erkenntniß, 3ch benke, alfo bin ich, die erfte von allen, und die gewiffeste, die fich Jedem, der in Ordnung phi= lofophirt, barbietet. Dieß ift ber beste Weg, bie Natur bes Beiftes und feine Verschiedenheit vom Korper zu erkennen. Denn wenn wir untersuchen, wer wir find, die wir Alles, was von

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cartes. Principia philosophiae, P. I, § 1-6 (Amstelod. 1672, 4), p. 1-2 (Oeuvres, T. III, p. 63-66); cf. Meditationes de prima philosophia, I (Amstelod. 1685, 4), p. 5-8 (Oeuvres, T. I, p. 235-245); De Methodo, IV, p. 20 (p. 156-158).

ums verschieden ist, als unwahr setzen können: so sehen wir deutlich, daß keine Ausdehnung, noch Figur, noch Ortsbewegung, noch etwas dergleichen, das dem Körper zuzuschreiben ist, unsere Natur ausmache, sondern das Denken allein; dieses wird also früsher und gewisser, als irgend eine körperliche Sache, erkannt." IIch hat so hier die Bedeutung als Denken, nicht als Einzelnheit des Selbstbewußtsenns. Der zweite Satz der Cartesianischen Philosophie ist daher die unmittelbare Gewissheit des Denkens. Das Gewisse ist nur das Wissen als solches in seiner reinen Form als sich auf sich beziehend, und dieß ist das Denken; so geht dann der unbeholsene Verstand weiter fort zum Bedürsniß des Denkens.

Carteffus fangt, wie später auch Fichte, mit bem 3ch als bem schlechthin Gewiffen an; ich weiß, daß fich etwas in mir darftellt. Hiermit ift auf einmal die Philosophie in ein ganz anderes Feld und auf einen gang anderen Standpunkt verfett, nämlich in die Sphäre ber Subjectivität. Es wird aufgegeben Vorausgesettes ber Religion, nur das Beweisen gesucht, nicht der absolute Inhalt, der vor der abstract unendlichen Subjectivität verschwindet. Es ift bei Carteflus ebenso bieg Gahrende vorhanden, aus großem Gefühl, aus ber Anschauung zu sprechen: wie Bruno und so viele Andere, jeder in feiner Beife, als Individualitäten ihre eigenthümliche Beltanschauung aussprechen. Den Inhalt in sich selbst zu betrachten, ift nicht bas Erfte; benn von allen meinen Borftellungen fann ich abstrahiren, nicht aber von dem Ich. Wir denken dieß und jenes, beswegen sen es, - ift die gewöhnliche altfluge Instanz ber Unfähigfeit, das aufzufaffen, wovon die Rede ift; daß bestimmter Inhalt sen, ift eben bas, woran zu zweifeln ift, — es giebt nichts Feftes. Das Denken ift das gang Allgemeine, nicht aber bloß, weil ich abstrahiren kann, sondern eben weil Ich dieß Einfache, mit fich Identische ift. Das Denken ift mithin bas Erste; die nachfte Bestimmung, die hingufommt, unmittelbar bamit gufammenhangend, ift die Bestimmung bes Senns. Das "3ch benke"

Cartes. Principia philosophiae, P, I, §. 7-8, p. 2 (p. 66-67).

enthält unmittelbar mein Seyn; dieß, sagt Cartestus, ist das absolute Fundament aller Philosophie. Die Bestimmung des Seyns ist in meinem Ich; diese Verbindung selbst ist das Erste. Das Denken als Seyn und das Seyn als Denken, das ist meine Gewisheit, Ich; im berühmten Cogito, ergo sum ist so Denken und Seyn unzertrennlich verbunden.

Diefen Sat fieht man einerseits als einen Schluß an: aus bem Denken werde bas Sehn geschloffen. Und befonders hat Rant gegen biefen Zusammenhang eingewandt: im Denken fen nicht bas Cenn enthalten, es fen verschieden vom Denken. Dieß ift richtig: aber ebenso find fie unzertrennlich, d. h. fie machen bennoch eine Ibentität aus; ihre Einheit wird durch ihre Berfchiebenheit nicht gefährdet. Indeffen wird biefer Ausspruch ber reinen abstracten Gewißheit, die allgemeine Totalität, in ber Alles an sich ift, nicht bewiesen; 2 man muß diese Proposition daher nicht in einen Schluß verwandeln wollen. Cartefius fagt felbft: "Es ift gang und gar fein Schluß. Denn bagu mußte ber Dberfat fenn: Alles, was benkt, eriftirt," — wozu bie Subsumtion im Unterfat fame: Run aber bin ich. Damit wurde eben die Unmittelbarfeit aufgehoben, die in bem Cape liegt. "Aber jener Dberfat" wird gar nicht aufgestellt, sondern "ift vielmehr erft ein abgeleiteter von bem erften: Ich benfe, also bin ich." 3 Bu einem Schluffe ge= hören brei Glieber, hier ein Drittes, woburch Denfen und Genn vermittelt waren; fo ift es aber hier nicht. Das Alfo, welches beibe Seiten verbindet, ift nicht das Alfo eines Schluffes; der Zusammen= hang von Seyn und Denken ift mir unmittelbar gesett. Alfo biefe Gewißheit ift bas prius; alle anderen Gate find fpater. Das

<sup>2</sup> Cartes. De Methodo, IV, p. 21 (p. 159); Epistol. T. I, ep. 118

(Amstelod. 1682, 4), p. 379 (Oeuvres, T. IX, p. 442-443).

Cartes. De Methodo, IV, p. 20-21 (p. 158); Spinoza: Principia philosophiae Cartes., p. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cartes. Responsiones ad sec. objectiones, adjunctae Meditationibus de prima philosophia, p. 74 (p. 427); Spinoza: Principia philosophiae Cartes., p. 4-5.

benkende Subject als die einfache Unmittelbarkeit bes Beimirsenns ift eben baffelbe, als was Genn heißt; und es ift gang leicht, biefe Ibentität einzusehen. Als das Allgemeine ift das Denken in al-Iem Besondern enthalten, und so die reine Beziehung auf fich felbft, bas reine Einsfenn mit fich. Beim Seyn muß man fich nun ebensowenig einen concreten Inhalt vorstellen; und so ift es biefelbe unmittelbare Ibentität, die auch bas Denken ift. Unmittelbarfeit ift aber eine einseitige Bestimmung; bas Denken enthält fte nicht allein, sondern auch die Bestimmung, sich mit sich selbst zu vermitteln: und dadurch, daß das Vermitteln zugleich Aufhe= ben der Vermittelung ift, ift es Unmittelbarfeit. Im Denken ift fo Genn; Genn ift aber eine arme Bestimmung, ift bas Abstractum von dem Concreten bes Denkens. Diese Identität von Senn und Denken, welche die interessanteste Idee der neuern Zeit überhaupt ift, hat Cartestus also nicht weiter nachgewiesen, sondern fich einzig und allein auf das Bewußtsehn berufen, und sie einst weilen voran geftellt. Denn bei Cartefius ift das Bedürfnis noch gar nicht vorhanden, die Unterschiede aus bem "Ich benke" zu entwideln; Fichte ift bann erft bagu fortgegangen, aus biefer Spite ber absoluten Gewißheit alle Bestimmungen abzuleiten.

Es sind gegen Cartesius auch andere Sähe ausgestellt worden. Gassendi<sup>1</sup> 3. B. macht den Einwand Ludisicor, ergo sum: Ich werde von meinem Bewußtseyn zum Besten gehabt, Also eristire ich; — eigentlich, Also werde ich zum Besten gehabt. Daß dieser Einswurf Beachtung verdiene, hat Cartesius selbst gewußt; aber er widerlegt ihn hier selbst, indem nur das Ich, nicht der sonstige Inhalt sestzuhalten sey. Das Seyn nur ist identisch mit dem reinen Densen, nicht der Inhalt desselben, er mag seyn, welcher er will. Cartesius sagt näher: "Unter dem Densen begreise ich aber das Alles, was mit unserem Bewußtseyn in uns vorgeht, insofern wir uns dessen bewußt sind; also auch Wollen, Vorstellen,

Appendix ad Cartes. Meditationes, continens objectiones quint., p. 4 (Ocuvres, T. II, p. 92—93).

auch Empfinden ift daffelbe, was das Denfen. Denn wenn ich fage: Ich febe, ober Ich gebe spazieren, Also bin ich, und dieß von bem Seben, Beben verftebe, bas mit bem Korper vollbracht wird: fo ift ber Schluß nicht absolut gewiß, weil, wie im Traum oft geschiebt, ich meinen kann zu sehen, zu gehen, ob ich gleich die Augen nicht aufmache, und mich nicht von ber Stelle bewege, und vielleicht auch, wenn ich keinen Körper hätte. Aber wenn ich es von der subjectiven Empfindung oder dem Bewußtseyn des Gehens ober Behens felbft verftehe, weil fie alsbann auf ben Beift bezogen wird, ber allein empfindet ober bentt, er febe ober gebe, fo ift biefer Schluß alebann gang gewiß." 1 "Im Traume" ift eine Beife bes empirischen Raisonnements; sonft ift aber nichts bagegen einzuwenden. 3m Wollen, Gehen, Boren u. f. w. ift auch bas Denken enthalten; es ift abfurd, ju meinen, die Seele habe bas Denfen in einer besondern Tasche, und anderwärts bas Seben, Wollen u. f. f. Aber wenn ich fage, 3ch febe, 3ch gebe fpazieren: fo ift barin einerfeits mein Bewußtfenn, 3ch, und fo= mit Denken; aber andererfeits ift auch Wollen, Geben, Boren, Geben barin, also noch eine weitere Modification bes Inhalts. Begen biefer Modification fann ich nun eben nicht fagen: 3ch gehe, Alfo bin ich; benn von der Modification kann ich ja abftrabiren, ba fie nicht mehr bas allgemeine Denken ift. Man muß alfo bloß auf bas reine, in biefem concreten 3ch enthaltene Bewußtsenn sehen. Rur wenn ich heraushebe, daß Ich darin als benkend bin, fo liegt bas reine Gebn barin; benn nur mit bem Allgemeinen ift bas Genn verbunden.

"Daß das Denken," sagt Cartestus, "mir gewisser ist, als der Körper, liegt darin. Wenn ich daraus, daß ich die Erde berühre oder sehe, urtheile, daß sie eristirt: so muß ich hieraus ja noch viel mehr urtheilen, daß mein Denken eristirt. Denn es kann vielleicht ebenso gut sehn, daß ich urtheile, die Erde existire, ob sie gleich nicht eristirt: nicht aber, daß ich dieß urtheile, und mein Geist,

Cartes. Principia philosophiae, P. 1, §. 9, p. 2-3 (p. 67-68).

ber dieß urtheilt, nicht fen." D. i. Alles, was für mich ift. fann ich setzen als nichtsevend; indem ich mich aber als nicht= fenend sete, fete ich felbft, ober es ift mein Urtheil. Denn baß ich urtheile, das kann ich nicht weglassen, wenn ich auch von bem abstrabiren kann, worüber ich urtheile. Damit hat nun bie Philosophie ihren eigentlichen Boben wiedergewonnen, baß bas Denken vom Denken ausgeht, als einem in sich Gewissen, nicht von etwas Meußerem, nicht von etwas Gegebenem, nicht von ei= ner Autorität, sondern schlechthin von dieser Freiheit, Die im "Ich benke" enthalten ift. An allem Andern kann ich zweifeln, an bem Dasenn förperlicher Dinge, an meinem Körper selbst; ober diese Gewißheit hat nicht die Unmittelbarfeit in fich. Denn 3ch ift eben die Gewißheit felbft, an allem Andern aber ift fie nur Pradicat; mein Körper ift mir gewiß, er ift nicht diese Gewißheit felbft. 2 Gegen die Gewißheit, einen Körper zu haben, führt Cartefius bie empirische Erscheinung an, daß oft die Borstellung vorhanden ift, man fühle Schmerzen in einem Gliebe, bas man schon lange nicht mehr hat. 3 Was wirklich ift, fagt er, ift eine Substanz, Die Seele die denkende Substang; fie ift also für fich, von allen äußern materiellen Dingen verschieden und unabhängig. Daß fie benkend ift, ift für fich evident: sie wurde benken und eriftiren, wenn auch keine materiellen Dinge vorhanden waren; die Seele fann fich beswegen leichter erfennen, als ihren Körper. 4

Alles Weitere, was wir für wahr halten fönnen, beruht auf

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cartes. Principia philosophiae, P. I, §. 11, p. 3 (p. 69-70).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cartes. Respons. ad sec. object.: Rationes more geometr. dispos., Postulata, p. 86 (p. 454—455); Spinoza: Principia philosophiae Cartes., p. 13.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cartes. Princip. philos., P. IV, §. 196, p. 215—216 (p. 507—509); Meditation., VI, p. 38 (p. 329—330); Spinoza: Principia philos. Cartes., p. 2—3.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Cartes. Respons. ad sec. object.: Rat. more geom. dispos., Axiomata V—VI, p. 86 (p. 453), et Propositio IV, p. 91 (p. 464—465); Meditationes, II, p. 9—14 (p. 246—262).

dieser Gewißheit; denn zum Fürwahrhalten gehört Evidenz, nichts aber ist wahr, was nicht diese innere Evidenz im Bewußtsehn hat. "Die Evidenz von Allem beruht nun darauf, daß wir es ebenso klar und deutlich einsehen, als sene Gewißheit selbst, und daß es so von diesem Princip abhängt und mit ihm übereinstimmt, daß, wenn wir daran zweiseln wollten, wir auch an diesem Principe" (an unserem Ich) "zweiseln müßten." Dieses Wissen ist zwar für sich die vollkommene Evidenz, aber es ist noch nicht die Wahrheit; oder wenn wir senes Sehn als Wahrheit nehmen, so ist dieß ein seerer Inhalt, und um den Inhalt ist es zu thun.

c. Das Dritte ift also ber lebergang diefer Gewißheit gur Bahrheit, ju Beftimmtem; biefen Uebergang macht Cartefius wieder auf naive Beife, und damit betrachten wir junachft die Metaphyfit beffelben. Der Fortgang ift hier, bag ein Intereffe entsteht für weitere Borftellungen von ber abstracten Ginheit bes Senns und Denfens; ba geht Carteffus außerlich reflectirend zu Werke. "Das Bewußtsehn, das nur sich selbst gewiß weiß, sucht mm aber seine Kenntniß zu erweitern, und findet, daß es Borstellungen von vielen Dingen hat: in welchen Borftellungen es sich nicht täuscht, so lange es nicht behauptet ober negirt, daß ihnen etwas Aehnliches außer ihm entspreche." Die Täuschung bei ben Vorstellungen hat erft Sinn in Beziehung auf außerliche Eriftenz. "Es findet auch allgemeine Begriffe, und macht baraus Beweise, die evident find: 3. B. ber geometrische Sat, baß Die brei Winkel im Dreied zusammen zweien Rechten gleich fepen, ift eine Vorstellung, die an fich unwiderstehlich aus andern folgt; aber bei der Reflexion, ob es folche Dinge wirklich gebe, zweifelt es baran." 2 Es ift ja bas Dreieck gar- nicht gewiß, ba bie Ausbehnung nicht in der unmittelbaren Gewißheit meiner felbft ent= halten ift. Die Seele kann fenn ohne bas Körperliche, und die-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cartes. De Methodo, IV, p. 21 (p, 158-159); Spinoza: Principia philosoph. Cartes., p. 14.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cartes. Principia philosophiae, P. I, §. 13, p. 3-4 (p. 71-72).

ses ohne sie; sie sind realiter verschieden, eins denkbar ohne das andere. Die Seele denkt und erkennt also das Andere nicht ebenso deutlich, als die Gewisheit ihrer selbst.

Die Wahrheit alles Wiffens beruht nun auf bem Beweise vom Dafenn Gottes. Die Seele ift eine unvollfommene Subftang, hat aber die Idee eines absolut vollkommenen Wefens in fich: diese Bollfommenheit ift nicht in ihr felbst erzeugt, eben weil fie eine unvollkommene Substanz ift; biese Ibee ift also angeboren. Das Bewußtsehn hierüber brudt fich bei Cartefius fo aus, baß, so lange Gottes Dasenn nicht bewiesen und eingesehen ift, die Möglichfeit bleibt, daß wir uns täuschen, weil man nicht wiffen fann, ob wir nicht eine zum Irren eingerichtete Natur haben (f. oben S. 306). 2 Die Form ift etwas schief, brudt mur überhaupt ben Gegenfat aus, ben bas Selbftbewußtfeyn gegen bas Bewußtfenn von Anderem hat, von Gegenständlichem; und es ift um bie Einheit von Beiden zu thun, - ob bas, mas im Denken ift, auch bie Gegenständlichfeit habe. Diefe Ginheit liegt in Gott, ober ift Gott felbft. Ich trage biefe Sate in ber Weife bes Carteffus vor: "Unter ben verschiedenen Vorstellungen, die wir haben, ift auch die Borftellung eines höchft intelligenten, höchft mächtigen und absolut vollkommenen Wefens; und dieß ift die vorzüglichste aller Borftellungen." Diefe allbefaffenbe, allgemeine Borftellung hat also bas Ausgezeichnete, daß bei ihr die Ungewißheit über bas Genn, die bei ben übrigen Borftellungen vorfommt, nicht Statt findet. Sie hat das Eigenthümliche, daß "wir barin bie Existens nicht als eine bloß mögliche und zufällige erfennen, wie in ben Borftellungen anderer Dinge, die wir beutlich wahrnehmen, sondern als eine schlechthin nothwendige und ewige Bestim-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cartes. Respons. ad sec. object: Rationes more geom. dispos., Def. I, p. 85 (p. 451-452), et Proposit. IV, p. 91 (p. 464-465); Meditationes, III, p. 15-17 (p. 263-268).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cartes. Principia philos., P. I, §. 20, p. 6 (p. 76-77); Meditationes, III, p. 17-25 (p. 268-292); De Methodo, IV, p. 21-22 (p. 459-462); Spinoza: Principia philos. Cartes., p. 10.

mung. Wie der Geift z. B. wahrnimmt, daß im Begriffe des Dreiecks enthalten ift, die drei Winkel sehen zweien Rechten gleich, also habe das Dreieck sie: so muß er daraus, daß er percipirt, die Eristenz seh nothwendig und ewig in dem Begriffe des vollkommensten Wesens enthalten, schließen, daß das vollkommenste Wesen eristire." Zur Vollkommenheit gehört nämlich sauch die Bestimmung der Eristenz; denn die Vorstellung von einem Nichteristirenden ist weniger vollkommen. Da haben wir also die Einheit des Denkens und Sehns, und den ontologischen Beweis vom Dasehn Gottes; dieß sahen wir nun schon früher (Seite 147 sigd.) bei'm Anselm.

Der Beweis ber Eriftenz Gottes aus seiner 3bee ift hiernach: In Diefem Begriff ift bas Dafenn enthalten; alfo ift es mahr. Carteftus geht bagu näher fo fort, bag er, in Beife von Erfahrungefaten Artome aufstellt: a) "Es giebt verschiedene Grade ber Realität ober Entität; benn bie Substang hat mehr Realität als bas Accidenz ober ber Modus, die unendliche Substanz mehr als bie endliche." B) "In bem Begriff eines Dings ift bie Eriftens enthalten, entweder die nur mögliche ober die nothwendige:" d. h. im 3ch bas Genn als die unmittelbare Gewißheit eines Anders= fenns, bes bem Ich entgegengesetzten Nichtich. y) "Kein Ding ober keine Bollfommenheit eines Dings, die wirklich actu eriffirt, fann zur Urfache ihrer Erifteng bas Nichts haben. Denn wenn von Nichts etwas pradicirt werden fonnte, fo fonnte ebenfo gut bas Denfen von ihm prädicirt werden: und ich wurde also sa= gen, ich sen nichts, indem ich benke." Sier geht Cartestus in eine Trennung, in ein Berhaltniß über, das nicht erfannt ift; es kommt ber Begriff von Urfache hingu, ber wohl ein Denken ift, aber ein bestimmtes Denken. Spinoza in feiner Erläuterung fagt, "daß die Vorstellungen mehr oder weniger Realität enthal= ten, und jene Momente ebenso viel Evidenz haben als das Denfen felbft, weil fie nicht nur fagen, daß wir benten, fondern wie

<sup>1</sup> Cartes. Principia philos., P. I, §. 14, p. 4 (p. 72-73).

wir denken." Aber biese bestimmten Weisen als Unterschiede in ber Einfachheit des Denkens wären eben zu erweisen. Spinoza fest noch zu diesem Uebergange hinzu, daß "die Grade der Realität, welche wir in den Ideen wahrnehmen, nicht in den Ideen find, fofern ste nur als Arten des Denkens betrachtet werden: sondern fofern die eine eine Substang, eine andere nur einen Mobus ber Substang vorstellt; ober mit einem Borte, infofern fie als Borftellungen von Dingen betrachtet werden." d) "Die objective Realität der Begriffe" (d. h. die Entität des Borgeftellten, infofern es in bem Begriffe ift) , erfordert eine Urfache, worin bieselbe Realität nicht nur objectiv" (d. h. im Begriffe), "fondern formell oder auch eminenter enthalten ift;" - "formell, d. h. ebenso vollfommen: eminenter, vollfommener. Denn es muß wenigstens fo viel in ber Urfache fenn, als in ber Wirkung." ε) "Die Eriftenz Gottes wird unmittelbar" - a priori - "aus ber Betrachtung seiner Ratur erfannt. Daß etwas in ber Natur ober in bem Begriffe eines Dings enthalten ift, ift so viel als fagen, daß es wahr ift: die Eriftenz ift unmittelbar in dem Begriff Gottes enthalten; es ift also wahr, von ihm zu fagen, baß eine nothwendige Existenz in ihm ift. In dem Begriffe jedes Dings ift entweder eine mögliche ober eine nothwendige Eriften enthalten: eine nothwendige im Begriffe Gottes, b. h. bes abso= lut vollkommenen Wesens; denn sonst würde er als unvollkommen begriffen." 1

Cartestus nimmt auch diese Wendung. "Lehrsatz: A posteriori aus dem bloßen Begriffe in uns die Eristenz Gottes zu beweissen. Die objective Realität eines Begriffes ersordert eine Ursache, in welcher dieselbe Realität nicht bloß objectiv" (als im Endlichen), "sondern formaliter" (frei, rein für sich selbst, außer uns) "oder eminenter" (als ursprünglich) "enthalten ist." (Ariom d.)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cartes. Resp. ad sec. obj.: Rat. more geom. disp., Ax. III—VI, X, Prop. I, p. 88-89 (p. 458-461); Spinoza: Princ. phil. Cart., p. 14-17.

"Wir haben num einen Begriff von Gott, feine objective Realität ift aber in uns weder formell noch eminenter enthalten, und fann also nur in Gott felbst fenn." 1 Wir feben somit, daß diese Idee bei Cartefius eine Boraussetzung ift. Jest wurde man fagen: Wir finden biefe hochfte Ibee in und. Fragen wir dann, ob diefe Ibee eriftire, fo foll gerade dieß die Ibee fenn, daß damit auch die Eriftenz geseht ift. Sagt man nämlich, es fen nur eine Borftellung: fo widerspricht bas bem Inhalte biefer Borftellung. Aber es befriedigt hier nicht, daß die Borftellung so eingeführt wird: Wir haben biefe Borftellung, - bag fie mithin fo als ein Borausgefestes erscheint. Sodann ift nicht von diesem Inhalt an ihm felbst gezeigt, daß er sich zu biefer Einheit des Denkens und Sehns bestimmt. Es ift also hier in ber Form von Gott feine andere Borftellung gegeben, als die in Cogito, ergo sum, worin Senn und Denken ungertrennlich verbunden find: nur jest in Geftalt einer Borftellung, die ich in mir habe. Der gange Inhalt biefer Borftellung, der Allmächtige, Allweise u. f. f. find Prädicate, die fich erft später ergeben; ber Inhalt felbft ift ber Inhalt ber Ibee, mit ber Eriftenz verbunden. Go feben wir diese Bestimmungen auf einander folgen in einer Beise, die empirisch ist, also nicht philosophisch beweist: ein Beispiel, wie in der apriorischen Metaphosik überhaupt Voraussehungen von Vorstellungen gemacht und biefe gedacht werden, gerade wie es in der Empirie mit Berfuchen, Beobachtungen und Erfahrungen geschieht.

Cartestus fährt damn sort: "Und dieß glaubt der Geist um so mehr, wenn er bemerkt, daß er die Vorstellung von keinem andern Dinge bei sich sindet, worin die Eristenz als nothwendig enthalten sep. Daraus wird er einsehen, daß sene Idee des höchsten Wesens nicht von ihm erdichtet, noch etwas Chimärisches, sondern eine wahrhafte und unveränderliche Natur ist, die nicht anders als eristiren kann, da die nothwendige Eristenz in ihr enthalten ist. Unsere

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Spinoza: Princip. philos. Cart., p. 20; Cartesii Resp. ad sec. obj.: Rat. more geom. dispos., Propos. II, p. 89 (p. 461-462).

Vorurtheile hindern uns baran, dieß leicht festzuhalten, ba wir gewohnt find, bei allem Andern die Effeng" (ben Begriff) "von der Eriftenz zu unterscheiden." Darüber, daß das Denken nicht untrennbar fen von der Eriftenz, ift das gewöhnliche Gerede: Wenn bas ware, was man fich benkt, so wurde es anders fteben. Aber man berücksichtigt hierbei nicht, bag bas immer ein befonderer Inhalt ift, und bag barin gerade bas Wefen ber End= lichkeit ber Dinge besteht, daß Begriff und Seyn trennbar find. Wie kann man aber von endlichen Dingen auf das Unendliche fchließen? "Ferner ift biefer Begriff," fagt Cartefius, "nicht von uns gemacht." Es ift eine ewige Wahrheit, heißt es jest, die in uns geoffenbart ift. "Wir finden in uns die Perfectionen nicht, die in diefer Vorstellung enthalten find. Alfo find wir gewiß, daß eine Urfache, worin alle Perfection ift, b. h. Gott, als real existirend, ffe und gegeben; benn es ift und gewiß, daß aus Nichts Nichts entstehe" (nach Böhme hat Gott die Materie ber Welt aus fich felbst genommen), "und was vollkommen, nicht die Wirkung von etwas Unvollkommenem seyn könne. Bon ihm muffen wir also in ber wahrhaften Wiffenschaft alle erschaffenen Dinge ableiten." Mit bem Erweise bes Dasenns Gottes wird zugleich bie Gultig= feit und Evidenz aller Wahrheit in ihrem Ursprunge begründet. Gott als Urfache ift bas Fürsichseyn, die Realität, die nicht bloß Die Entität ober Eriften; im Denken ift. Eine folche Eriftenz, wie diese Ursache (nicht Sache überhaupt), liegt im Begriff des Nicht= Ich, nicht jedes bestimmten Dinges, - benn biese als bestimmte find Regationen, - fondern nur in dem der reinen Eriftenz oder der vollkommenen Urfache. Sie ift Urfache der Wahrheit der Ibeen; benn fie eben ift die Seite bes Senns berfelben.

d. Das Vierte ift nun, daß Cartesius behauptet: "Was uns von Gott geoffenbart ift, müffen wir glauben, ob wir es gleich nicht begreifen. Es ift nicht zu verwundern, da wir endlich, daß

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cartes. Principia philosophiae, P. I, §. 15—16, 18, 24, p. 4—5, 7 (p. 73—75, 78—79).

in Gottes Natur als unbegreistich Unendliches ist, das über unfere Fassung geht." Dieß ist denn das Hereinfallen einer gewöhnlichen Vorstellung; Böhme sagte dagegen (f. oben, S. 293): Das Mysterium der Dreieinigkeit wird immer in uns geboren. Cartesius aber schließt: "Deßwegen müssen wir uns nicht mit Untersuchungen über das Unendliche ermüden; denn da wir endlich, ist es ungereimt, etwas darüber zu bestimmen." Das aber lassen wir jest.

"Das erfte Attribut Gottes ift nun, daß er wahrhaftig ift. und der Geber alles Lichts; es ift feiner Natur also gang zuwiber, daß er uns täuscht. Daher fam das Licht ber Natur ober bas Erfenntnifpermogen, von Gott uns gegeben, fein Object berühren, das nicht wahr ware, infofern es von ihm" (bem Erfenntnisvermögen) "berührt wird, b. f. beutlich und flar eingefeben wird." Gott fchreiben wir Wahrhaftigfeit gu. Daraus folgert Cartefius alfo bas allgemeine Band zwischen bem abfoluten Erfennen, und ber Objectivität beffen, was wir fo erfennen. Das Erfennen hat Gegenstände, hat einen Inhalt, ber erfannt wird; biefen Zusammenhang beißen wir bann Wahrheit. Die Bahrhaftigfeit Gottes ift gerade biefe Einheit bes vom Subjecte Gebachten ober flar Eingesehenen, und ber äußern Realität ober bes Sevenden. "Dadurch wird nun der Zweifel gehoben, als ob es senn könnte, daß das nicht mahr ware, was uns gang evident ift. Mathematische Wahrheiten durfen und also nicht mehr verbachtig fenn. Ebenfo, wenn wir auf bas Acht geben, was wir in den Sinnen, im Wachen ober im Schlaf flar und beutlich unterscheiden: so ift es leicht, in jeder Sache zu erfennen, was in ihr Wahres ift." Da, was richtig und flar gedacht wird, auch ift, fo fpricht Cartefius damit aus, daß der Mensch burch bas Denken erfahre, was in der That an den Dingen ift; die Quellen ber Irrthumer liegen bagegen in ber Endlichfeit unferer Natur. "Es ift gewiß, wegen Gottes Wahrhaftigfeit, daß das Bermögen zu percipiren, und das Bermögen durch ben Willen

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cartes. Principia philosophiae, P. I, §. 24-26, p. 7 (p. 79-80).

zuzustimmen, wenn es sich nur auf das flar Percipirte erstreckt, nicht auf Irrthum gehen könne. Wenn dieß auch auf keine Weise bewiesen werden könnte, so ist es so fest von Natur in Allen, daß, so oft wir Etwas deutlich percipiren, wir ihm von selbst beistimmen, und auf keine Weise zweiseln können, daß es wahr ist."

Dieß Alles ist höchst schlicht hererzählt, aber es bleibt unbestimmt, formell und ohne Tiefe; es wird nur behauptet, dieß ift eben fo. Der Gang bei Cartefius ift nur ber Gang bes flaren Berstandes. Gewißbeit ist ihm das Erste; davon wird fein Inhalt mit Nothwendigkeit abgeleitet, weder ein Inhalt überhaupt, noch weniger seine Objectivität als unterschieden von der innern Subjectivität bes 3ch. So haben wir einmal ben Begen= fat bes subjectiven Erkennens und ber Wirklichkeit, bas andere Mal ihre unzertrennliche Verbindung. Im erften Falle tritt bas Bedürfniß ein, fie zu vermitteln, und als bieß Bermittelnde wird bann die Wahrhaftigfeit Gottes gefest, welche eben darin besteht, daß sein Begriff unmittelbar bie Realität in fich enthält. Der Beweis dieser Einheit beruht dann aber lediglich barauf, daß gesagt wird, wir finden in uns die Ibee bes Vollfommensten; diese Vorstellung erscheint hier also nur als eine vorgefundene. Daran wird gemeffen die bloße Borftellung von Gott, die keine Eristenz in sich enthält; und es wird gefunben, daß sie ohne Eriftenz unvollkommen ware. Diese Einheit Gottes felbft, feiner Ibee mit feinem Dafenn, ift allerdings bie Wahrhaftigkeit; an diefer haben wir eben damit ben Grund, bas für wahr zu halten, was für uns ebenfo gewiß ift, als die Wahr= heit unferer felbft. In der weitern Ausführung liegt alfo bet Cartefius zu Grunde, daß Alles nur Wahrheit habe, infofern es überhaupt ein Gedachtes, Allgemeines fen. Diefe Wahrhaftigkeit Gottes hat nachber ein Cartesianer, wenn man ihn anders so

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cartes, Principia philosophiae, P.I, §. 29-30, 35-36, 38, 43, p. 8-11 (p. 81-86, 89); Meditationes, IV, p. 25-26 (p. 293-297).

nennen darf, Malebranche, den man hier gleich erwähnen könnte, in seiner Recherche de la vérité, wie wir sehen wersen, noch bestimmter ausgedrückt und enger zusammengezogen.

Die Grundbestimmungen ber Cartestanischen Metaphysik find fo erftens: von der Gewißheit feiner felbft zur Wahrheit zu fommen, im Begriffe bes Denkens bas Gebn zu erkennen. Indem aber in jenem Denken "Ich benke" ich ein Einzelner bin, fo schwebt das Denken als ein subjectives vor; es wird daher nicht im Begriff bes Denkens felbst bas Genn aufgezeigt, fondern nur überhaupt zur Trennung fortgegangen. Zweitens schwebt bas Regative bes Senns für bas Selbstbewußtsenn ebenso vor; und bieß Regative, vereinigt mit dem positiven Ich, ift als an sich vereinigt in einem Dritten, in Gott gesett. Gott, ber vorher eine fich nicht widersprechende Möglichkeit war, hat jest gegenständliche Form für das Selbstbewußtfenn, ift alle Realität, infofern fie positiv, b. b. eben Senn, Einheit bes Denkens und Senns, vollfommenftes Wefen ift; eben im Negativen, im Begriffe, im Gedachtfebn beffelben ift bas Senn enthalten. Ein Einwurf gegen diese Identität ift schon alt, auch Rantisch: bag aus bem Begriffe bes vollkommenften Wefens mehr nicht folgt, als daß im Gedanken Dasenn und vollkommenstes Wefen verknüpft find, nicht aber außer bem Gedanken. Mein eben der Begriff des Dasepns ift dieß Regative des Gelbftbewußtsevns, nicht außer bem Gedanken, sondern der Gedanke von dem Außer dem Denken.

2. Das Seyn nimmt Cartestus in dem ganz positiven Sinne, und hat nicht den Begriff davon, daß es das Negative des Selbstbewußtseyns ist: das einsache Seyn, als Negatives des Selbstbewußtseyns geseht, ist nun aber die Ausdehnung; Cartestus negirt also von Gott die Ausdehnung, bleibt bei dieser Trennung stehen, verknüpft das Universum, die Materie, so mit Gott, daß er Schöpfer, Ursache desselben sey, und hat den richtigen Gedan-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> In ben Vorlesungen von 1829—1830 ist die Philosophie bes Malebranche gleich bier eingeschoben. Unm. b. herausgebers.

fen, daß die Erhaltung eine fortgesette Schöpfung ist, sosern die Schöpfung als Thätigkeit getrennt gesett wird. Cartesius führt aber eben die Ausdehnung nicht auf wahrhafte Weise in das Denken zurück: Die Materie, die ausgedehnten Substanzen stehen den denkenden Substanzen, die einfach sind, gegenüber; sosern das Universum von Gott erschaffen ist, konnte es nicht so vollkommen sehn, als seine Ursache. In der That die Wirkung ist unvollkommener als die Ursache, da sie Gesetzsehn ist, wenn einmat beim Verstandesbegriffe der Ursache stehen geblieben wird. Die Ausdehnung ist nach Cartesius daher das Unvollkommenere: Als unvollkommen können die ausgedehnten Substanzen aber nicht durch sich selbst oder ihren Begriff eristiren und bestehen; sie bedürfen also jeden Moment der Afsistenz Gottes zu ihrer Erhaltung, und ohne dieselbe würden sie augenblicklich in Nichts zu-rücksinsten. Erhaltung aber ist unaushörliche Wiederhervorbringung.

Cartestus geht num zu weitern Bestimmungen fort, und sagt Folgendes: "Das, was unter unser Bewußtseyn fällt, betrachten wir entweder als Dinge oder deren Eigenschaften, oder als ewige Wahrheiten, die keine Existenz außer unserem Denken haben," — die nicht dieser oder jener Zeit, diesem oder jenem Orte angehören. Die letzten nennt er num uns eingeboren, die nicht von uns gemacht noch bloß empfunden sind, 2 sondern der ewige Begriff des Geistes selbst, und die ewigen Bestimmungen seiner Freiheit, seiner selbst als seiner, sind. Von hier geht daher die Vorstellung aus, daß die Ideen angeboren sind (innatae ideae); worüber Locke und Leibnig stritten. Der Ausdruck, "ewige Wahrheiten," ist die auf die neuesten Zeiten ganz gesbräuchlich, und bezeichnet die ganz allgemeinen Bestimmungen und

<sup>2</sup> Cartes, Principia philosophiae, P. I, §. 48, p. 12 (p. 92); Me-

ditationes, III, p. 17 (p. 268-269).

<sup>1</sup> Cartes. Principia philos. P. I, §. 22–23, p. 6–7 (p. 77–78); Responsiones quartae, p. 133 (p. 70); Spinoza: Princip. philos. Cart., p. 30–31, 36, 38; Buhle: Geschichte ber neuern Philosophie, Band III, Abth. 1, S. 17–18.

Bufammenhänge, die für fich find; angeboren ift aber ein schlechter und craffer Ausdrud, weil die Borftellung der physischen Beburt, die babei vorschwebt, nicht fur den Geift paft. Die angeborenen Ibeen find bem Cartefius nicht bas Allgemeine, wie bei Plato und Spatern, fondern bas, was Evidenz, unmittelbare Gewißheit hat; eine unmittelbare Bielheit, die im Denfen felbst gegrundet ist: mannigfaltige Begriffe in ber Form eines Senns, wie, nach Cicero, natürlich fefte, in's Berg gepflanzte Gefühle. Wir wurden lieber fagen, es liege dieß in ber Natur, im Befen unferes Beifts begrundet. Der Beift ift thatig, und verhalt fich in seiner Thatigfeit auf eine bestimmte Weise; Diese hat aber feinen anderen Grund, als feine Freiheit. Daß dieß jedoch fo fen, bazu gehört mehr, als es nur zu fagen; es mußte als ein nothwendiges Broduciren unferes Beiftes abgeleitet werden. Solche Ideen find j. B. die logischen Gesethe: "Aus Richts wird Richts," "Etwas fann nicht zugleich fenn und nicht fenn;" 1 ebenso mo= ralische Grundfage. Das find Facta bes Bewußtseyns, die Carteffus jedoch bald wieder verläßt; fie find nur im Denfen als subjectivem, und er hat so noch nicht nach ihrem Inhalt gefragt.

Was nun die Dinge betrifft, zu deren Betrachtung Cartefius sich wendet, das Andere zu diesen ewigen Wahrheiten: so sind die allgemeinen Bestimmungen der Dinge Substanz, Dauer, Drdnung u. s. s. Won diesen Gedanken giebt er dann Destinitionen, wie Aristoteles die Kategorien aufsucht. Legte aber Cartesius auch vorhin zum Grunde, man müsse keine Boraussezungen machen: so nimmt er doch jetzt die Vorstellungen, zu denen er dann übergeht, als ein in unserem Bewußtseyn Gefundenes auf. Er desinirt num die Substanz so: "Unter Substanz verstehe ich nichts Anderes als eine Sache (rem), die keines andern Etwas zum Eristiren bedarf; und als eine solche Substanz, die keiner andern Sache bedarf, kann nur eine einzige angesehen werden, nämlich Gott."

<sup>2</sup> Ibidem, §. 48, p. 12 (p. 92).

<sup>1</sup> Cartes. Principia philosophiae, P. I, §. 49, p. 13 (p. 93).

Das ift, was Spinoza sagt; man kann sagen, es sey auch die wahrhafte Definition, die Einheit der Begriffs und der Realität. "Alle anderen" (Dinge) "können nur vermöge einer Concurrenz (concursus) Gottes eristiren;" was wir außer Gott noch Substanz nennen, eristirt also nicht für sich, hat seine Eristenz nicht im Begriffe selbst. Das nannte man denn das System der Assistentiae), welches aber transscendent ist. Gott ist das absolut Verknüpsende von Begriff und Wirklichseit; die Anderen, die Endlichen, die eine Grenze haben, in Abhängigseit stehen, bedürsen eines Andern. "Heißen wir daher auch andere Dinge Substanzen, so kommt ihnen und Gott dieser Ausstan beruck nicht, wie man in den Schulen sagt, univoce zu: d. h. es kann keine bestimmte Vedeutung dieses Worts angegeben werden, die Gott und den Creaturen gemeinschaftlich wäre."

"Ich anerkenne aber nicht mehr als zweierlei Gattungen ber Dinge: nämlich die eine ift die Gattung ber benfenden, und die andere die Gattung der Dinge, die sich auf das Ausgedehnte begieben." Das Denken, ber Begriff, Geistiges, Gelbftbewußtes ift bas, was bei fich ift, und feinen Gegenfat am Ausgedehnten, Räumlichen, Außereinandersenenben, Nichtbeisichselbstfevenden, Unfreien hat. Dieß ift ber reale Unterschied (distinctio realis) ber Substanzen: "Die eine Substanz kann deutlich und bestimmt gefaßt werben, ohne die andere. Die förperliche und die benkende erschaffende Substang können aber barum unter diesen gemeinschaftlichen Begriff gefaßt werben, weil fie Dinge find, die allein Gottes Beiftand jum Eriftiren bedurfen." Sie find allgemeiner; die anderen endlichen Dinge bedürfen anderer Dinge, die ihre Bedingungen find, ju ihrer Eriftenz. Aber die ausgedehnte Substang, bas Reich ber Natur, und die geiftige Substang beburfen einander nicht. 2 Man fann sie Substanzen nennen, weil

<sup>1</sup> Cartes. Princip. philosophiae, P. I, §. 51, p. 14 (p. 95).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cartes. Princip. philosoph. P. I, §. 48, p. 12-13 (p. 92); §. 60,

Jebes dieser ganze Umfang, eine Totalität für sich ist. Weil nun aber, schloß Spinoza, jede Seite, sowohl das Neich des Denkens als die Natur, Ein totales System in sich ist, so sind sie auch an sich, d. h. absolut identisch als Gott, die absolute Substanz; für den denkenden Geist ist dieses Ansich also Gott, oder ihre Unterschiede sind ideelle.

Cartesius geht vom Begriff Gottes zum Erschaffenen, zu Denfen und Ausbehnung, und von da in's Besondere über. "Die Substanzen haben nun mehrere Attribute, ohne die sie nicht gedacht werden können," — ihre Bestimmtheit; "jede hat aber ein solches eigenthümliches, das ihre Natur und Essenz ausmacht," eine einfache, allgemeine Bestimmtheit, "und worauf sich die anderen alle beziehen. So macht das Densen das absolute Attribut des Geistes aus," Densen ist seine Qualität; "Ausdehnung ist" die wesentliche Bestimmung der Körpers. Alles Andere, sind nur dieß ist "die wahrhaste Natur des Körpers. Alles Andere, sind nur secundäre Qualitäten, Modi, wie Figur, Bewegung im Ausgedehnten: Einbildungskraft, Empfindung, Wille im Densenden; sie können weggenommen und weggedacht werden. Gott ist die unerschaffene, densende Substanz."

Hier geht Cartestus nun zum Einzelnen; und indem er das Ausgedehnte verfolgt, kommt er auf Materie, Ruhe, Bewegung. Ein Hauptgedanke des Cartestus ist, daß Materie, Außdehnung, Körperlichkeit für den Gedanken ganz dasselbe ist; nach ihm ist die Natur des Körpers vollendet durch sein Ausgedehntseyn, und nur dieß Gedachte soll von der körperlichen Welt als das Wesentliche ausgenommen werden. Wir sagen: Der Körper leistet auch Widerstand, hat Geruch, Geschmack, Farbe, Durchsichtigkeit, Härte u. s. w.; denn ohne solche ist kein Körper. Alle diese weiteren Bestimmungen des Ausgedehnten, wie Quantum von Ausdehnung, Ruhe, Bewes

p. 16 (p. 101); §. 52, p. 14 (p. 95); Ration. more geometr. dispos., Definit. X, p. 86 (p. 454).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cartes. Principia philosophiae, P. I, §. 53-54, p. 14 (p. 96-97).

gung, Trägheit, find aber etwas bloß Simnliches; und bas weift Carteffus nach, wie es schon langft von ben Septifern gezeigt worden ift. Jenes ift allerdings ber abstracte Begriff, ober bas reine Wefen; aber eben jum Körper ober in bas reine Wefen gehört nothwendig Regativität, Berschiedenheit. Daß außer ber Ausdehnung alle Bestimmungen bes Körpers ausgelöscht, feine abfolut prädicirt werben fann, zeigte Cartefius burch folgenden Grund: Auf die Solidität, Barte ber Materie febließen wir burch ben Widerstand, ben ein Körper unserer Berührung entgegensett, und vermöge der er feinen Ort zu behaupten sucht. Rim nehme man an, daß die Materie, fo wie wir fie berühren, immer zuruchwiche, wie ber Raum, fo hätten wir feinen Grund, ihr Solibitat beigumeffen. Geruch, Farbe, Geschmack find ebenso nur simuliche Eigenschaften; wahr ift aber nur, was wir beutlich einsehen. Wenn ein Körper in kleine Theile gerrieben wird, fo weicht er auch, und ver= liert boch seine Natur nicht; Widerstand ist also nicht wesentlich. 1 Dieses Nichtfürsichsehn ift jedoch nur ein quantitativ geringerer Widerstand; diefer bleibt immer. Cartefius will aber nur benfen; Wiberftand, Farbe u. f. w. benft er nun nicht, fondern faßt fie nur als finnlich. Er fagt baber, alles biefes muffe auf bie Ausbehnung, als befondere Modification berfelben, zurückgeführt werden. Es macht allerdings bem Cartefius Chre, nur bas Gebachte für wahr zu nehmen; aber das Aufheben jener finnlichen Eigenschaften ift eben die negative Bewegung des Denkens: das Wesen des Kör= pers ift bedingt durch dieses Denken, d. h. es ift nicht wahres Wefen.

Bon dem Begriff der Ausdehmung geht nun Cartestus zu den Gesehen der Bewegung über, als dem allgemeinen Erkennen des Ansich des Körperlichen: a) daß es kein Leeres giebt, denn das wäre eine Ausdehnung ohne körperliche Substanz, d. h. ein Körper ohne Körper;  $\beta$ ) keine Atome (kein untheilbares Fürssichssehn), aus demselben Grunde, weil das Wesen des Körpers Ausdehnung ist;  $\gamma$ ) ferner daß ein Körper durch Etwas außer ihm in Bes

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cartes. Princip. philos., P. I, §. 66-74, p. 19-22 (p. 107-117); P. II, §. 4, p. 25 (p. 123-124).

wegung gesetzt werde, für sich aber im Zustande der Nuhe beharre, und ebenso im Zustande der Bewegung durch ein Anderes außer ihm zur Nuhe gebracht werden musse, — die Trägheit. Dieß sind nichtssagende Sätz; denn es ist eben eine Abstraction, & B. die einfache Nuhe und Bewegung in ihrem Gegensatze sestzuhalten.

Ausdehnung und Bewegung find bie Grundbegriffe ber mechanischen Physik; sie sind, was die Wahrheit der Körperwelt ift. So schwebt bem Cartestus die Idealität vor und er ift weit erhaben über bie Realität ber finnlichen Eigenschaften, geht aber nicht zur Besonderung biefer 3bealität über. Er bleibt alfo bei ber eigentlichen Mechanif fteben. Gebt mir Materie (Ausgebehntes) und Bewegung, und ich will Guch Welten bauen, fagt insofern Cartefius; 2 Raum und Zeit waren ihm fo bie einzigen Bestimmungen bes materiellen Universums. Darin liegt benn bie mechanische Weise, die Ratur ju betrachten, ober bag bie Ratur = Philosophie bes Cartefius rein mechanisch ift. 3 Das Berändern ber Materie ift baher allein die Bewegung; fo baß Cartefius alle Verhältniffe auf Ruhe und Bewegung von Partifeln, alle materielle Berschiedenheit, Farbe, Geschmad, furz alle förperlichen Eigenschaften und animalischen Erscheinungen auf ben Mechanismus gurudführt. 3m Lebendigen find Berbauung u. f. f. folche mechanische Effecte, beren Brincipe Ruhe und Bewegung find. Wir feben hier alfo ben Grund und Ur= iprung ber mechanischen Philosophie; es ift aber eine weitere Einsicht, daß dieß unbefriedigend ift, - Materie und Bewegung nicht hinreichen, um das lebendige zu erflären. Es ift jedoch bas Große barin, bag bas Denten in feinen Beftimmungen fortgebt, und daß es diefe Gedankenbeftimmungen zu dem Wahrhaften ber Natur macht.

Cartes. Principia philos., P. II, §. 16, 20, 37—38, p. 29—31, 38—39 (p. 133—134, 137—138, 152—154).

Buhle: Geschichte ber neuern Philosophie, Bb. III, Abth. 1, S. 19;
 cf. Cartes. Princip. phil., P. III, §. 46—47, p. 65 (p. 210—212).
 <sup>3</sup> Cf. Cartes. Principia philos., P. II, §. 64, p. 49 (p. 178—179).

Die Mechanik ist von Cartessus weiter ausgebildet worden, indem er das Welt = System, und die Bewegung der himm= lischen Körper betrachtet. Er kommt so auf die Erde, die Sonne u. s. s. zu sprechen, von da aus auf seine Borsstellung der in sich zurückgehenden Bewegung der Himmelskörper in der Form von Wirbeln, auf metaphysische Hypothesen vom Aus= und Einströmen, vom Durchgehen, Sich=Begegnen u. s. w. kleiner Partikelchen in Poren, zuletzt auch auf Salpeter und Schiespulver.

Buerft follen die allgemeinen Gedanken das Intereffe haben; das Andere ift diefes, daß der Uebergang zum Bestimmten in einer Physik errichtet wird, die das Resultat von Beobachtungen und Erfahrungen ift: und in dieser Ausführung geht er ganz auf verständige Weise fort. Cartefius hat so viele Beobachtun= gen mit einer folchen Metaphyfit vermischt; und bieß ift für uns daher etwas Trübes. Bei dieser Philosophie ist so die denkende Behandlung des Empirischen vorherrschend; und auf eben diese Weise zeigen fich die Philosophen von dieser Zeit an. Die Philosophie hatte bei Carteffus und Andern noch die unbestimmtere Bedeutung. durch's Denken, Nachdenken, Raisonniren zu erkennen. Das speculative Erfennen, das Ableiten aus dem Begriffe, die freie felbstftandige Entwickelung ber Sache ift erft durch Fichte eingeführt; es ift somit das, was jest philosophisches Erkennen, und son= stiges wiffenschaftliches Erfennen heißt, bei Cartestus noch nicht geschieben. Es rechnete sich also bamals alle menschliche Wiffen= schaft zum Philosophiren; bei Cartefius' Metaphysik faben wir so das ganz empirische Ressectiren und Raisonniren aus Gründen, aus Erfahrungen, Thatfachen, Erscheinungen, auf die naivste Weise eintreten: und es ift Einem babei gar nicht speculativ zu Muthe. Das streng Wiffenschaftliche baran bestand überhaupt näher in ber

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cartes. Principia philos., P. III, § 5-42, 46 sqq. p. 51-63, 65 sqq. (p. 183-208, p. 210 et suiv.); P. IV, § 1 sqq., 69, 109-115, p. 137 sqq., 166, 178-180 (p. 330 et suiv.) 388, 420-425).

Methode des Beweisens, wie sie in der Geometrie längst gebraucht worden, und in der gewöhnlichen Weise des formell logischen Schließens. Daher geschieht es denn auch, daß das Philosophizen, das ein Ganzes von Wissenschaften ausmachen soll, von Logist und Metaphysist anfängt; der zweite Theil ist eine gewöhnliche Physist, Mathematik, freilich mit metaphysischen Speculationen vermischt; und der dritte, die Ethik, betrifft die Natur des Menschen, seine Pflichten, den Staat, den Bürger. So dei Cartessius. Der erste Theil der Principia philosophiae handelt De principiis cognitionis humanae, der zweite De principiis rerum materialium. Diese Naturphilosophie, als Philosophie über die Ausdehnung, ist jedoch nichts Anderes, als was damals eine ganz gewöhnliche Physist, Mechanik seyn konnte, und noch ganz hypothetisch; wir unterscheiden dagegen genau empirische Physikund Natur-Philosophie, wiewohl die erste auch denkend ist.

3. Bum britten Theile, gur Philosophie bes Beiftes, ift Cartefius nicht gefommen: fondern hat, während er befonders Die Physik ausbildete, auf et hifchem Gebiete nur einen Tractat De passionibus befannt gemacht. Carteftus handelt in biefer Rudficht vom Denken und von ber menschlichen Freiheit. Die Freiheit bewies er baraus, daß die Seele benke, ber Wille un= beschränkt sen; und das mache die Vollkommenheit des Menschen aus. Das ift gang richtig. In Ansehung ber Freiheit bes Wil-Iens kommt er auf die Schwierigkeit, wie fie fich mit der göttli= chen Präscienz vereinbare. Der Mensch als frei könne etwas thun, was nicht von Gott vorher angeordnet fen, - bas streite gegen die Allmacht und Allwissenheit Gottes; und wenn Alles von Gott angeordnet, so ware damit die menschliche Freiheit wieder aufgehoben. Doch löft er den Widerspruch biefer beiben Bestim= mungen nicht auf, ohne barum in Berlegenheit zu gerathen. Sonbern feinem oben (S. 318-319) angebeuteten Berfahren gemäß, fagt er: "Der menschliche Geist ift endlich, Gottes Macht und Borausbestimmung unendlich; wir find alfo nicht fähig, das Berhalt=

niß zu beurtheilen, in welchem die Freiheit der menschlichen Seele zur göttlichen Allmacht und Allwissenheit stehe, — aber im Selbstbewußtsehn haben wir ihre Gewißheit als Thatsache. Wir müssen uns aber nur an dem, was gewiß ist, halten." Fernerhin erscheint ihm noch vielerlei als unerklärbar; doch sehen wir auch hier Zähigkeit und Eigenfun, dabei nach bester Einsicht zu bleiben. Die Weise des Erkennens, wie Cartesius sie angiebt, hat die Gestalt eines verständigen Raisonnements; und so ist es ohne besonderes Interesse.

Dieß sind num die Haupt-Momente des Cartestanischen Systems. Es sind noch einige einzelne Behauptungen anzusühren, die ihn besonders berühmt gemacht haben, — besondere Formen, die sonst in der Metaphysik, auch bei Wolf, betrachtet worden sind. Man hebt, & B., erstens heraus, daß Cartesius das Organische, die Thiere, als Maschinen angesehen habe, daß sie von einem Andern bewegt werden, das selbstthätige Princip des Denkens nicht in ihnen haben, 2 — eine mechanische Physiologie, ein bestimmter, verständiger Gedanke, der weiter von keiner Erheblichkeit ist. Bei dem scharfen Gegensaße des Denkens und der Ausdehnung ist jenes nicht betrachtet als Empsindung, so daß diese sich isoliren kann. Das Organische, als Körper, muß sich auf Ausdehnung reduciren; die weitere Aussührung beweist also nur ihre Abhängigkeit von den ersten Bestimmungen.

Zweitens ist das Verhältniß zwischen Seele und Körper nunmehr eine Hauptfrage; — eben jene Rückfehr des Gegenstandes in sich, so daß das Denken sich im Andern, in der Materie, sest. In der Metaphysik finden sich viele Systeme dar- über. Das eine ist das des influxus physicus, daß der Geist sich auf körperliche Weise verhalte, daß der Gegenstand auf den

Account believe und instablished for the and uthe light; bad Berballs

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Cartes. Principia philosoph., P. I, §. 37, 39-41, p. 10-11 (p. 85-88).

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Cartes. De Methodo, V, p. 35-36 (p. 185-189).

Beift ein Berhältniß habe, wie die Korper gegen einander; eine folche Borftellung ift fehr roh. Wie faßt nun Carteffus die Einheit von Seele und Leib? Die erfte gehört bem Denken, ber andere ber Ausbehnung an; weil Beibe Substanz, also Reines bes Begriffs bes Andern bebarf, fo find Seele und Leib unabhangig von einander, und fonnen feinen birecten Ginfluß auf einander üben. Die Geele hatte nur Ginflug auf ben Korper, infofern fie desselben bedürfte, und umgekehrt: b. h. insofern sie wesentliche Beziehung auf einander haben. Da aber Jebes Totalität ift, fo hat Reines eine reale Beziehung auf bas Andere. Den phyfischen Einfluß Beiber hat Carteffus also confequenter Weife geläugnet; bas ware ein mechanisches Berhaltniß Beiber. Carteffus hat so das Intellectuelle, der Materie gegenüber, festgesett, und dar= auf bas Fürsichbestehen bes Geistes gegrundet; benn in seinem cogito ift 3ch zunächst nur sich felbst gewiß, indem ich von Allem abstrabiren fann. Run ift bas Bedürfniß ba, ein Vermittelndes, bie Berbindung anzugeben von dem Abftracten, und dem Neußerlichen, bem Einzelnen. Dieß bestimmt nun Cartefius fo, baß er zwi= schen Beiben fest bas, mas ben metaphyfischen Grund ihrer gegenseitigen Beränderungen ausmacht, Gott als bas Mittelglied ber Berbindung, infofern er ber Seele, in dem, mas fie nicht burch ihre eigene Freiheit bewerfstelligen fann, Beiftand leiftet, bamit bie Beränderungen bes Leibes und ber Seele mit einander correspondiren. 1 Sabe ich Triebe, einen Borfat, fo werden fie leib= lich; bieß Zusammenkommen von Seele und Leib ift, nach Carteffus, burch Gott bewirft. Denn oben (Seite 319-320) fa= ben wir, Cartefius fagt von Gott, er ift eben die Wahrheit ber Borftellung: infofern ich richtig und confequent bente, fo entspricht bem etwas Reales; und ber Zusammenhang bavon ift Gott. Gott ift hiermit bie vollfommene Ibentitat beiber Wegenfage, ba er, als Ibee, bie Einheit bes Begriffs und bes Realen ift. Dief <sup>1</sup> Cartes. De Methodo, V, p. 29 (173-174).

wird dann in der Spinozistischen Idee noch in seinen weitern Mosmenten herausgehoben. Cartestus' Gedanke ist ganz richtig; in den endlichen Dingen ist diese Identität unvollsommen. Rur ist bei Cartestus diese Form unpassend: daß es erstens zwei Dinge, Denken oder Seele und Leib, sind; zweitens Gott nun als ein drittes Ding erscheint, außerhalb Beider, nicht der Begriff der Einheit ist, noch die beiden Glieder selbst Begriff sind. Es muß aber nicht vergessen werden, daß Cartestus sagt, jene beiden ersten sind erschassen. Indem dieser Ausdruck Erschassen aber nur der Borstellung angehört und kein bestimmter Gedanke ist, so hat dann erst Spinoza diese Zurücksührung auf den Gedanken gemacht.

## 2. Spinoza.

Cartestus' Philosophie hat sehr viele unspeculative Wendungen gen genommen; an ihn schließt sich unmittelbar Benedict Spinoza an, der zur ganzen Consequenz dieses Princips durchgebrungen ist. Ihm hören Seele und Leib, Denken und Seyn, auf, Besondere, sedes ein für sich seyendes Ding, zu seyn. Den Dualismus, der im Cartestanischen System vorhanden ist, hob Spinoza also vollends auf, — als ein Jude. Denn diese tiese Einsheit seiner Philosophie, wie sie in Europa sich ausgesprochen, der Geist, Unendliches und Endliches identisch in Gott, nicht als einem Dritten, ist ein Nachslang des Morgenlandes. Die morgenländische Anschauung der absoluten Identität ist mit Spinoza zuerst der Europäischen Denkweise, und näher dem Europäischen, Cartesianischen Philosophiren unmittelbar näher gebracht und darin eingeführt worden.

Junächst sind sedoch die Lebensumstände des Spinoza zu betrachten. Er ist aus einer Portugiesischen Jüdischen Familie, im Jahre 1632 zu Amsterdam geboren: und hieß mit Bornamen Baruch, den er sedoch in Benedict verwandelte. Er erhielt in seiner Jugend Unterricht von den Rabbinen der Synagoge, zu der er gehörte: bekam sedoch schon früh Händel mit ihnen, indem

fie sehr erbittert wurden, weil er fich gegen die Talmubiftischen Träumereien erflärte. Er blieb baber bei Zeiten aus ber Synagoge hinweg; und ba bie Rabbinen fürchteten, fein Beifpiel werde bofe Rolgen haben, fo boten fie ihm taufend Gulben Jahrgehalt, wenn er ihr ferner beiwohnen und fich ruhig verhalten wollte. Er schlug es jeboch aus; und ihre Verfolgungen gingen fpaterhin fo weit, daß fie ihn durch Meuchelmord aus dem Wege zu räumen bedacht wa= ren. Kaum entging er bem auf ihn gezudten Dolche, und verließ fodam die Jüdische Gemeinde formlich, ohne jedoch gur chriftlichen Kirche überzutreten. Er legte fich nun besonders auf die Lateinische Sprache, und ftubirte vornehmlich die Cartesianische Philosophie. Später ging er nach Rynsburg bei Leyben, und lebte von 1664 an febr geachtet von vielen Freunden, aber rubig fort, zuerft in Boorburg, einem Dorfe bei'm Saag, bann im Saag felber, und ernährte fich felbft durch Berfertigung optischer Gläfer. Es ift nicht gefällig, daß das Licht ihn beschäftigte; benn es ift in ber Materie die absolute Ibentität felbst, welche die Grundlage ber Drientalischen Anschauung bilbet. Dbgleich er reiche Freunde, und mächtige Protectoren, worunter felbft Feldherrn waren, hatte, fo lebte er boch burftig, indem er mehrere große Geschenke, bie fie ihm anboten, ausschlug. So verbat er es fich auch, als ihn Simon von Bries jum Erben einsehen wollte, und nahm nur ein Jahrgehalt von dreihundert Fl. von ihm an; ebenso überließ er fein väterliches Erbtheil feinen Schweftern. Bom Churfürften von der Pfalz, Carl Ludwig, der höchst edel und frei von den Borurtheilen feiner Zeit war, wurde er auch zur Professur nach Seibelberg gerufen, wobei er die Freiheit haben folle zu lehren und zu schreiben, indem "der Fürst glaube, daß er sie nicht mißbrauchen werde, die öffentlich festgesetzte Religion zu beunruhigen." Spinoza (in feinen gebruckten Briefen) lehnte Diefes Anerbieten aber mit gutem Vorbedacht ab, weil "er nicht wisse, in welche Grenze jene philosophische Freiheit eingeschloffen werben muffe, daß er nicht scheine, die öffentlich festgesette Religion zu beunruhigen." Er blieb in Solland, einem für die allgemeine Bildung höchst interessanten Lande, das zuerst in Europa das Beispiel ei= ner allgemeinen Duldung gab, und vielen Individuen einen Zu= fluchtsort der Denkfreiheit gewährte; benn fo gehäffig auch die bortigen Theologen, 3. B. gegen Beffer (Bruck, Hist. crit. phil. T. IV, P. 2, p. 719-720), ferner Voetius gegen die Cartesianische Philosophie wütheten, so hatte dieß doch nicht die Consequenz, die es in einem andern Lande wurde gehabt haben. Spinoza ftarb ben 21. Februar 1677, im 44. Jahre seines Alters an der Schwindfucht, an ber er seit lange gelitten, - übereinstimmend mit seinem Systeme, in dem auch alle Besonderheit und Einzelnheit in der Einen Substang verschwindet. Ein protestantischer Geiftlicher, Colerus, eifert in der Lebensbeschreibung Spinoza's, die er herausgab, zwar stark gegen ihn, giebt aber recht genaue und gutmuthige Nachrichten von seinen Verhältnissen: wie er nur an zweihundert Thaler hinterlaffen, was für Schulden er gehabt habe u. f. w. Ueber die Rechnung im Inventarium, wo der Barbier noch rückstänbige Bezahlung vom "wohlfeeligen" herrn Spinoza fordert, scan= dalisirt sich der Prediger, und macht dazu die Anmerkung: "Hätte ber Barbier gewußt, was Spinoza für eine Frucht war, er würde ihn wohl nicht wohlseelig genannt haben." Unter Spinoza's Portrait sett der Deutsche Ueberseter Dieser Lebensbeschreibung : characterem reprobationis in vultu gerens; und bezeichnet bamit bas, was ber buffre Zug eines tiefen Denkers, fonst aber mild und wohlwollend ift. Mit der reprobatio hat es allerdings feine Richtigkeit; es ift aber nicht eine passive Verworfenheit, sondern eine active Mißbilligung ber Meinungen, Irrthumer und gedanfenlosen Leidenschaften der Menschen. 1

Spinoza hat in Cartestus' Terminologie gesprochen und auch eine Darstellung von bessen System herausgegeben; benn die erste

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Collectanea de vita B. de Spinoza (addita Operibus ed. Paulus, Jenae 1802—1803, T. II), p. 593—604, 612—628 (Spinozae Epist. LIII—LIV in Oper. ed. Paul. T. I, p. 638—640), 642—665; Spinozae Oper. ed. Paul. T. II, Praef., p. XVI.

Schrift bes Spinoza, die fich unter feinen Berten befindet, heißt: "Grundsäte bes Cartestus, erwiesen nach geometrischer Methobe." Später schrieb er seinen tractatus theologico - politicus und erwarb fich badurch eine große Gelebrität. So großen Saß fich nämlich Spinoza auch bei feinen Rabbinen zugezogen, fo erwedte er boch junachst burch jenen Tractat noch größeren gegen fich bei ben chriftlichen, besonders protestantischen Theologen. Es findet fich barin die Lehre von der Inspiration, eine fritische Behandlung ber Mosaischen Bücher und bergleichen, besonders aus bem Gefichtspunkte, daß diese Gesetze fich auf die Juden beschrän= fen. Was spätere driftliche Theologen hierüber Kritisches geschrieben haben, wodurch gewöhnlich gezeigt werden soll, daß diese Bücher erst später redigirt worden und zum Theil junger find als Die Babylonische Gefangenschaft, - ein Saupt-Rapitel für die protestantischen Theologen, womit die neueren sich vor den ältern auszeichnen und viel Prunt getrieben haben, - bief Alles findet fich schon in biefer Schrift Spinoga's. Am meiften Saß jog fich Spinoga'aber burch feine Philosophie felbst zu, bie wir nun naher aus feiner Ethif zu betrachten haben. Während Cartefius feine Ethit befannt machte, fo ift Spinoza's philosophisches Saupt= werk bagegen gerade seine Ethik, die erft nach seinem Tode durch Ludwig Mayer, einen Argt, ben vertrauteften Freund bes Spinoga, herauskam. Sie besteht aus funf Theilen: ber erfte handelt von Gott (De Deo). Es find dieß allgemeine metaphysische Ibeen, welche die Erfenntniß Gottes und der Natur in fich schließen. Der zweite Theil handelt von der Natur und dem Ursprunge bes Geiftes (De natura et origine mentis). Spinoza behandelt auf diese Weise gar nicht die Naturphilosophie, - Ausdehnung und Bewegung: fondern geht von Gott fogleich jur Philosophie bes Beiftes über, zur ethischen Seite; und bas, mas bas Erfennen, ben intelligenten Geift betrifft, kommt im erften Theil, in ben Principien ber menschlichen Erfenntniß, vor. Das britte Buch ber Ethif handelt von dem Ursprung und der Natur der Leidenschaften (De origine et natura affectuum): das vierte von den Kräften derselben, oder von der menschlichen Knechtschaft (De servitute humana s. de afsectuum viribus): endlich das fünste von der Macht des Berstandes, dem Denken, oder von der menschlichen Freiheit (De potentia intellectus s. de libertate humana). Kirchenrath Prosessor Paulus gab Spinoza's Werke in Jena heraus; und an dieser Ausgabe habe ich auch Antheil durch Vergleichung von Französischen Uebersetzungen.

Was die Philosophie des Spinoza anbetrifft, so ift fie fehr einfach, und im Gangen leicht zu faffen; eine Schwierigkeit babei liegt jum Theil in ber verschränkten Methode, in der er feine Ge= danken vorträgt, und in dem Beschränkten der Ansicht, wodurch er über Sauptgesichtspunkte und Sauptfragen unbefriedigend vor-Spinoza's System ift die Objectivirung des Cartefianischen, in der Form der absoluten Wahrheit. Der einfache Gedanke des Spinoziftischen Idealismus ift: Was mahr ift, ift schlechthin nur die Eine Subftang, beren Attribute Denken und Ausbehnung ober Natur find; und nur diese absolute Einheit ift die Wirklichkeit, nur fie ift Gott. Es ift, wie bei Cartefius, die Einheit bes Denkens und Seyns, ober bas, was ben Begriff feiner Eriftenz in fich felbft enthält. Carteftus' Substanz hat, als Idee, wohl das Senn felbst in ihrem Begriffe; aber es ift mir das Seyn als abstractes Seyn, nicht das Seyn als reales Seyn ober als Ausbehnung (f. oben, S. 321). Bei Cartefius find die Rörperlichkeit und das denkende Ich für fich felbstständige Wefen; diese Selbstständigkeit ber beiden Extreme hebt fich im Spinozismus auf, indem fie zu Momenten bes Einen absoluten Wesens werben. Wir sehen, daß es in diesem Ausbrucke barauf ankommt, bas Senn als die Einheit von Gegenfagen zu faffen; es ift bas Saupt-Interesse, nicht ben Gegenfat wegzulaffen und auf die Seite zu ftellen, sondern ihn zu vermitteln und aufzulösen. Indem bann

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Collectanea de vita B. de Spinoza, p. 629-641; Spinozae Ethic. (Oper. T. II.), p. 1, 3 et not., 33.

Seyn und Denken, nicht mehr die Abstractionen von Endlichem und Unendlichem oder Grenze und Unbegrenztem, den Gegensatz bilden (s. oben S. 243), so ist Seyn hier bestimmter als Ausdehnung genommen; denn in seiner Abstraction wäre es überhaupt nur dieselbe Rückkehr in sich, dasselbe einsache Gleichsehn mit sich selbst, was das Denken ist (s. oben, S. 310). Das reine Denken Spinoza's ist also nicht das unbesangene Allgemeine Plato's, sondern das zugleich mit dem absoluten Gegensatz des Begriffs und Sehns bekannt ist.

Dieß ift im Ganzen die Spinozistische Idee; und fie ift baffelbe, was bei ben Eleaten bas ov (f. oben, Th. I. S. 264, 272-273). Diese Spinonistische Idee ift im Allgemeinen als wahrhaft, als begründet zuzugeben; die abfolute Substanz ift bas Wahre, aber fie ift nicht das ganze Wahre; um dieß zu fenn, mußte fie auch als in fich thatig und lebendig gedacht werden, und eben daburch fich als Beift bestimmen. Die Spinozistische Substanz ift aber nur bie allgemeine, und somit die abstracte Bestimmung bes Geiftes; man fann zwar fagen, biefer Gedanke ift die Grundlage aller wahrhaften Anficht, aber nicht als ber absolut unten festbleibende Grund, sondern als die abstracte Einheit, die der Beift in fich felbst ift. Es ift also zu bemerken, daß das Denken fich auf den Standpunkt des Spinozismus gestellt haben muß; Spinozist zu seyn, ift ber wesentliche Anfang alles Philosophirens. Denn, wie wir oben (Th. I. S. 162) faben, wenn man anfängt zu philosophiren, muß die Geele zuerft fich in biefem Nether ber Einen Substang baben, in ber Alles, was man für wahr gehalten hat, untergegangen ift; diese Regation alles Befondern, zu der jeder Philosoph gekommen fenn muß, ift die Befreiung bes Geiftes und feine absolute Grundlage. Der Unterschied unseres Standpunkts von der Gleatischen Philosophie ift nur diefer, daß durch das Chriftenthum in der modernen Welt im Geifte durchaus die concrete Individualität vorhanden ift. Bei diefer unendlichen Forderung bes gang Concreten ift nun aber bie Substang von Spinoza noch nicht als in fich concret bestimmt worben. Da bas Concrete fo nicht im Inhalt ber Substanz ist, so fällt es hiermit nur in das restectirende Denken; und erst aus den unendlichen Gegensäßen des letztern resultirt eben jene Einheit. Bon der Substanz als solcher ist nichts mehr anzugeben, es kann nur von dem Philosophiren über sie und den in ihr aufgehobenen Gegensäßen gesprochen werden; das Unterscheidende fällt dann darein, von welcher Art die Gegensäße sehen, die in ihr aufgehoben werden. Bewiesen hat Spinoza diese Einheit nun bei Weitem nicht so sehr, als es die Alten zu thun bemüht gewesen sind; es ist aber das Großartige der Denkungsart des Spinoza, auf alles Bestimmte, Besondere verzichten zu können, und sich nur zu verhalten zu dem Einen, nur dieß achten zu können.

1. Spinoza fängt (Eth. P. I., p. 35—36) mit einer Reihe von Definitionen an; woraus Folgendes zu nehmen ift.

a. Die erfte Definition Spinoga's ift die Urfache feiner felbft. Er fagt: "Unter Urfache feiner felbft (causam sui) verftehe ich bas, beffen Wesen" (ober Begriff) " die Eriftenz in fich schließt, ober was nicht anders gedacht werden fann, benn als eriftirend." Die Einheit bes allgemeinen Gedankens und ber Eriftenz ift sogleich von vorn herein aufgestellt; und um diese Einheit wird es sich ewig handeln. Die Urfache seiner felbst ift ein wich= tiger Ausbrud; benn mahrend wir uns vorstellen, bag bie Wirfung der Ursache entgegengesett sen: so ist die Ursache seiner selbst die Ursache, die, indem sie wirft und ein Anderes separirt, zugleich nur fich felbst hervorbringt, im Hervorbringen also diesen Unterschied aufhebt. Das Segen ihrer als eines Andern ift ber Abfall, und augleich die Negation dieses Verlustes; es ift dieß ein ganz speculativer Begriff, ja ein Grundbegriff in allem Speculativen. Die Urfache, in der die Urfache mit der Wirkung identisch ift, ift die unendliche Urfache (f. unten, S. 342); hätte Spinoza näher entwickelt, was in ber causa sui liegt, fo ware seine Substanz nicht bas Starre.

b. Die zweite Definition ift die bes Endlichen. "End-

lich ist dassenige, was durch ein Anderes seiner Art begrenzt wird." Denn es hat daran ein Ende, ist da nicht; was da ist, ist ein Anderes. Dieß Andere muß aber gleicher Art seyn; denn die, welche sich begrenzen wollen, müssen, um sich begrenzen zu können, einander berühren, mithin Beziehung auf einander haben: d. h. eben von Einer Art seyn, auf gleichem Boden stehen, eine gemeinschaftliche Sphäre haben. Das ist die afsirmative Seite der Grenze. "Der Gedanke wird somit" nur "durch einen anderen Gedanken, der Körper durch einen anderen Körper begrenzt: aber der Gedanke nicht" eiwa "durch den Körper, noch" umzgekehrt "der Körper burch den Gedanken." Das sahen wir (S. 324) bei Cartesius: Der Gedanke ist für sich Totalität und ebenso die Ausdehnung, sie haben nichts mit einander zu thun; sie begrenzen einander nicht, sedes ist das in sich Beschlossen.

c. Die dritte Definition ist die der Substanz. "Substanz heißt, was in sich ist, und durch sich begriffen wird, oder dessen Begriff nicht des Begriffs eines andern Dinges bedarf, von dem es gesaßt wird (a quo formari debeat);" sonst wäre es endelich, accidentell. Was ein Anderes nöthig hat, um begriffen zu werden, ist nicht selbstständig, sondern von diesem Andern abshängig.

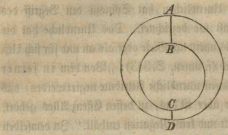
d. Viertens definirt Spinoza die Attribute, die, als das Zweite der Substanz, zu ihr gehören. "Unter Attribut verstehe ich das, was der Verstand von der Substanz erfaßt als ihr Wesen ausmachend;" und nur dieß ist wahr bei Spinoza. Das ist eine große Bestimmung; das Attribut ist zwar eine Bestimmtheit, die aber zugleich Totalität bleibt. Spinoza nimmt deren, wie Cartesius, nur zwei an: das Denken und die Ausdehnung. Der Verstand saßt sie als das Wesen der Substanz; das Wesen ist aber nicht höher als die Substanz, sondern sie ist nur Wesen in der Betrachtung des Verstandes, die außerhald der Substanz fällt. Zede der beiden Weisen der Betrachtung, die Ausdehnung und das Denken, enthält zwar den ganzen Inhalt der Substanz,

aber nur in Einer Form, die der Verstand mit hineinbringt; und eben darum sind beide Seiten an sich identisch, unendlich. Dieß ist die wahrhafte Vollendung; aber wo die Substanz zum Attribut übergeht, ist nicht gesagt.

e. Die fünfte Definition betrifft bas Dritte zur Substanz, ben Modus. "Unter Modus verstehe ich die Affectionen ber Substang, ober basjenige, was in einem Andern ift, burch bas es auch begriffen wird." Alfo Substanz ist durch sich begriffen; Attribut ift nicht bas durch fich felbst Begriffene, sondern hat eine Beziehung auf ben begreifenden Verftand, aber insofern er bas Wefen begreift; Modus endlich ift, was nicht als das Wefen begriffen wird, fondern burch und in etwas Anderes. - Diefe brei letten Momente hatte Spinoza nicht nur fo als Begriffe hinftellen, fonbern sie beduciren muffen; sie sind vorzuglich wichtig, und entfprechen bem, was wir bestimmter als Allgemeines, Befonderes und Einzelnes unterscheiden. Aber man muß sie nicht als formell nehmen, fondern in ihrem concreten wahrhaften Sinne: bas concrete Mlaemeine ift die Substanz, bas concrete Befondere die concrete Gattung; Bater und Gohn find in bem chriftlichen Dogma fo Befondere, beren jedes aber bie ganze Natur Gottes, nur unter einer befondern Korm, enthält. Der Modus ift bas Einzelne, bas Endliche als folches, welches in den äußerlichen Zusammenhang mit Anderem tritt. Spinoza fteigt fo nur herab, ber Modus ift nur bas Berfümmerte; ber Mangel bes Spinoza ift also, daß er das Dritte mir als Modus faßt, als schlechte Einzelnheit. Die wahrhafte Einzelnheit, Individualität und Subjectivität ift nicht nur eine Entfernung vom Allgemeinen, bas schlechthin Bestimmte; fonbern fie ift, als schlechthin bestimmt, zugleich das Fürsichsenende, nur fich felbst Bestimmende. Das Einzelne, bas Subjective ift eben damit die Rückfehr zum Allgemeinen; und indem es das bei fich felbst Sepende ift, so ift es felber bas Allgemeine. Die Rudfehr besteht eben nur darin, daß es an ihm felbst das Allgemeine ift; zu dieser Rudfehr ift Spinoza nicht fortgegangen. Die

starre Substantialität ist das Lette bei ihm, nicht die unendliche Form; diese kannte er nicht, und so entschwindet nur immer die Bestimmtheit seinem Denken.

f. Sechstens ift die Definition des Unendlichen auch noch wichtig; benn in bem Unendlichen hat Spinoza ben Begriff bes Begriffs näher als sonst wo bezeichnet. Das Unendliche hat die Zweideutigkeit, ob es als unendlich Biele ober als an und für fich Unendliches genommen wird (f. unten, S. 343): "Bon bem in feiner Art Unenblichen können unendliche Attribute negirt werden; bas abfolut Unendliche aber ift das, zu beffen Effenz Alles gehört, was eine Effenz ausdrückt und feine Negation enthält." In bemfelben Sinne unterscheibet Spinoza im neumundzwanzigften Briefe (Oper. T. I. p. 526-532) das Unendliche ber Imagination von bem Unendlichen des Denfens (intellectus), dem wirflich (actu) Unendlichen. Die meiften Menschen kommen nur zum ersten, indem fie erhaben sehn wollen; dieß ift das schlechte Unendliche, wenn man fagt, "und so fort ins Unendliche:" 3. B. die Unendlichkeit bes Raums von Stern zu Stern, ebenso bie ber Zeit. Die unendlichen Reihen der Zahl in der Mathematik find daffelbe. Wird ein Bruch als Decimal-Bruch dargestellt, so ift dieß unvollständig; 1 ift bagegen bas wahrhaft Unendliche, also kein mangelhafter Ausbruck, obgleich der Inhalt hier freilich beschränkt ift. Die schlechte Unendlichfeit hat man nun gewöhnlich vor sich, wenn von Unendlichkeit gesprochen wird; und mag man ste auch als erhaben ansehen, so ift ste boch nichts Gegenwärtiges, und geht nur immer hinaus ins Negative, ohne actu zu fehn. Dem Spinoza aber ift das Unendliche nicht dieß Setzen und dieß Hinausgehen über das Setzen, die finnliche Un= endlichkeit, sondern die absolute Unendlichkeit, das Positive, das eine absolute Vielheit ohne Jenseits gegenwärtig in fich vollendet hat. Die philosophische Unendlichkeit, das, was actu unendlich ift, nennt Spinoza baber die abfolute Affirmation feiner felbft. Gang richtig! Rur hatte es beffer ausgebruckt werden konnen: "Es ift die Negation der Negation." Spinoza bringt hier auch zur Er= läuterung für den Begriff der Unendlichkeit geometrische Figuren an. In seinen operibus postumis, vor seiner Ethik, und auch im angeführten Briefe hat er zwei Kreise, die in einander liegen, aber nicht concentrisch sind.



"Die ungleichen Abstände des Raumes zwischen AB und CD übersteigen jede Zahl; und doch ift der dazwischen liegende Raum nicht so gar groß." Will ich sie nämlich alle beterminiren, so muß ich in eine unendliche Reihe fortgeben. Dieß Hinaus bleibt aber immer mangelhaft, mit der Regation behaftet; und doch ist dieses schlechte Unendliche fertig, beschränft, — affirmativ, in jener Ebene als ein vollendeter Raum zwischen den beiden Kreisen wirklich und gegenwärtig. Oder eine begrenzte Linie besteht aus unendlich vielen Bunkten: und ist doch hier gegenwärtig, ist bestimmt; das Jenseits der unendlich vielen Punkte, die nicht vollendet find, ift in ihr vollendet und in die Einheit zurückgerufen. Das Unendliche foll als wirklich gegenwärtig vorgeftellt werden; und dieß geschieht im Begriff der Urfache seiner selbst, welche also die wahrhafte Unendlichkeit ift. Sobald die Ursache ein An= deres gegenüber hat, die Wirkung, so ist Endlichkeit vorhanden; aber hier ift dieß Andere zugleich aufgehoben und wieder fie felbft. Das Affirmative ift so Regation der Regation, da, nach der bekannten grammatischen Regel, duplex negatio affirmat. Ebenso haben auch Spinoza's frühere Definitionen bas Unendliche schon an ihnen, 3. B. sogleich die eben erwähnte Urfache seiner selbst, insofern er fie als bas beftimmt, beffen Begriff die Eriftenz in fich schließt (f. oben, S. 338). Begriff und Eristenz find Eins

das Jenseits des Andern; aber Ursache seiner selbst, als dieß Einsschließen, ist eben die Zurücknahme dieses Jenseits in die Einheit. Oder (S. 339): "Die Substanz ist, was in sich ist, und aus sich begriffen wird;" das ist dieselbe Einheit des Begriffs und der Existenz. Das Unendliche ist ebenso in sich, und hat auch seinen Begriff in sich selbst: sein Begriff ist seinen, und sein Seyn sein Begriff; die wahrhafte Unendlichseit ist so bei Spinoza vorhanden. Er hat aber kein Bewußtseyn darüber, hat diesen Begriff nicht erkannt als absoluten Begriff, ihn also nicht als Moment des Wesens selbst ausgesprochen; sondern derselbe fällt außerhalb des Wesens, in das Denken vom Wesen.

g. Endlich sagt Spinoza sieben ten 8: "Gott ist das absolut unendliche Wesen, oder die Substanz, die aus unendlichen Attributen besteht, deren sedes eine ewige und unendliche Wesenheit ausdrückt." Hat die Substanz, könnte man hier fragen, unendlich viele Attribute? Da aber bei Spinoza nur zwei Attribute, Denken und Ausdehnung, die er Gott beilegt, vorkommen: so ist unendlich hier nicht im Sinne des unbestimmten Vielen zu nehmen, sondern positiv, wie ein Kreis die vollkommene Unendlichseit in sich ist.

Die ganze Spinozistische Philosophie ist nun schon in diesen Definitionen enthalten, die aber im Ganzen formell sind; überhaupt ist das Mangelhaste des Spinoza, daß er so mitDesinitionen ansängt. In der Mathematik läßt man es gelten, weil sie von Boraussetzungen, wie Punkt, Linie u. s. w. ausgeht; in der Philosophie soll der Inhalt aber als das an und für sich Wahre erkannt werden. Einmal kann man die Richtigkeit der Nominaldesinition zugeben, so daß das Wort "Substanz" dieser Vominaldesinition zugeben, so daß das Wort "Substanz" dieser Vorstellung entspreche, welche die Definition angiebt; ein Anderes ist es aber, ob dieser Inhalt an und für sich wahr sey. Solche Frage macht man bei geometrischen Säzen gar nicht, bei philosophischer Betrachtung ist dieß aber gerade die Hauptsache; und das hat Spinoza nicht gethan. Statt in den Desinitionen, welche er ausstellen, diese einsachen Gedanken bloß zu erklären und als Concretes darzustellen, wäre

vahrhaftig sey. Scheinbar ist nur die Worterklärung angegeben; aber der Inhalt, der darin ist, gilt. Aller andere Inhalt wird nur darauf zurückgeführt, und damit erwiesen; denn von dem ersten Inhalt ist aller andere abhängig, und wird er zu Grunde gelegt, so folgt alles Ienes nothwendig. "Das Attribut ist das, was der Verstand von Gott denkt." Aber es ist hier die Frage: Wie kommt außer Gott der Verstand herbeigelausen, der die beiden Formen des Denkens und der Ausdehnung auf die absolute Substanz anwendet? und wo kommen diese beiden Formen selbst her? So geht Alles nur hinein, nicht heraus; die Bestimmungen sind aus der Substanz nicht entwickelt, sie entschließt sich nicht zu diesen Attributen.

- 2. Den weiteren Fortgang, nach diesen Definitionen, bilden num Theoreme, Sätze, in denen Spinoza vielerlei beweist. Er steigt von dem Allgemeinen der Substanz herunter durch das Besondere, Denken und Ausdehnung, zum Einzelnen. Er hat so alle drei Momente des Begriffs, oder sie sind ihm wesentlich. Aber den Modus, wohin die Einzelnheit fällt, erkennt er nicht für das Wesentliche, oder nicht als Moment des Wesens selbst im Wesen; sondern im Wesen verschwindet er, oder er ist nicht zum Begriffe erhoben.
- a. Die Hauptsache ist num, daß Spinoza aus diesen Begriffen erweist, daß nur Eine Substanz, Gott ist. Es ist ein einfacher Gang, ein sehr formelles Beweisen. "Fünste Proposition: Es kann nicht zwei oder mehrere Subskanzen derselben Natur oder desselben Attributs geben." Dieß liegt schon in den Definitionen; der Beweis ist also eine mühselige, unmüße Duälerei, die nur das Verstehen Spinoza's zu erschweren dient. "Wenn es mehrere" (Substanzen desselben Attributs) "gäbe, so müßten sie von einander unterschieden sehn, entweder aus der Verschiedenheit ihrer Attribute oder der Verschiedenheit ihrer Attribute

tionen" (Moben). "Sind fie burch ihre Attribute unterschieden, nun fo ware ja ber Sat unmittelbar jugegeben, bag nur Gine Substanz beffelben Attributs ift." Denn eben bie Attribute find bas, was ber Verftand als bas Wefen ber Ginen Substanz begreift, die in fich, nicht burch Anderes bestimmt ift. "Baren Diefe Substangen aber burch ihre Affectionen unterschieden, da die Substang ihrer Natur nach früher ift, als ihre Affectionen: fo fann fie, wenn von ihren Affectionen abstrahirt wird, und fie nun in fich, b. i. wahr betrachtet wird, barnach nicht für unterschieden betrachtet werden." - "Achte Proposition: Die gange Sub= ftang ift nothwendig unendlich. Beweis: Denn fonft mußte fie von einer andern ihrer Art begrenzt werden; alfo gabe es zwei Gubftanzen beffelben Attributs, was gegen die fünfte Proposition ift." -"Jedes Attribut muß für sich begriffen werden," als die in sich reflectirte Bestimmtheit. "Denn Attribut ift, was ber Berftand von der Substanz faßt als ihr Wesen ausmachend; also muß es durch fich gefaßt werben." Die Substanz ift nämlich, was durch fich felbft begriffen wird (fiehe die vierte und die britte Definition). - "Deß= wegen burfen wir nicht aus ber Mehrheit von Attributen auf eine Mehrheit ber Substanzen schließen; benn jedes ift für fich begriffen, und sie sind alle immer und zugleich in der Substanz gewesen, ohne von einander hervorgebracht werden zu können." - "Die Substanz ift untheilbar. Denn wenn die Theile die Natur ber Substanz beibehielten, so würde es mehrere Substanzen berfelben Natur geben; was gegen die fünfte Proposition ift. Wenn nicht, fo hörte die unendliche Substanz auf, zu fenn; was ungereimt ift."1

"Bierzehnte Proposition: Außer Gott kann es keine Substanz geben, noch gedacht werden. Beweis: Da Gott das absolut unsendliche Wesen ist, von dem kein Attribut, welches die Essenz der Substanz ausdrückt, negirt werden kann, und da er nothwendig

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Spinoz. Ethices P. I, Propos. V, VIII, X, et Schol., XIII, p. 37—39, 41—42, 45.

eristirt: so müßte, wenn es eine Substanz außer Gott gäbe, sie durch ein Attribut Gottes erklärt werden." Folglich hätte die Substanz nicht ihre eigene Wesenheit, sondern die Gottes, wäre also keine Substanz. Oder wenn sie doch Substanz sehn sollte, "so müßte es zwei Substanzen desselben Attributs geben können; was nach der fünsten Proposition ungereimt ist. Daraus solgt denn, daß die ausgedehnte Sache und die denkende Sache" nicht Substanzen, sondern "entweder Attribute Gottes sind, oder Affectionen seiner Attribute." Mit diesen und dergleichen Beweisen ist nicht viel anzusangen. — "Funszehnte Proposition: Was ist, ist in Gott; und kann nicht ohne Gott sehn oder begriffen werden." — "Sechzehnte Proposition: Aus der Nothwendigkeit der göttlichen Natur muß Unendliches auf unendliche Weise solgen, d. i. Alles, was unter den unendlichen Berstand sallen kann. Gott ist also die Ursache von Allem." 1

Bon Gott fagt Spinoza bann Freiheit und Rothmen= digkeit aus: "Gott ift die absolut freie Urfache, die durch nichts Anderes determinirt wird; benn er existirt allein aus der Nothwen-Diafeit seiner Natur. Es giebt feine Urfache, Die ihn äußerlich ober innerlich, außer der Vollkommenheit feiner Natur, zum San= beln antriebe. Seine Wirksamkeit ift aus ben Gefeten feiner Natur nothwendig und ewig; was also aus seiner absoluten Natur, aus seinen Attributen folgt, ift ewig, wie aus ber Natur bes Dreiecks von Ewigkeit und in Ewigkeit folgt, daß seine brei Winkel gleich zweien rechten find." D. h. fein Wefen ift feine abso= lute Macht; actus und potentia, Denken und Seyn, find in ihm Eins. Gott hat daher nicht etwa andere Gedanken, die er nicht habe verwirklichen können. "Gott ift die immanente Urfache aller Dinge, nicht bie vorübergehende (transiens)", b. h. äußerliche. Seine Effenz und feine Eriftenz find daffelbe, nämlich die Wahrheit. Eine Sache, die zum Handeln bestimmt ift, ift, da Gott die Urfache, nothwendia

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Spinoz. Ethices P. I, Propos. XIV, et Coroll. II, Propos. XV, XVI, et Coroll. I, p. 46, 51.

fo von Gott bagu bestimmt: und bie fo bestimmt ift, fann sich nicht unbestimmt machen. In ber Natur giebt es nichts Zufälliges. Wille ift feine freie Urfache, sondern nur eine nothwendige, nur ein Modus; also wird er beterminirt von einem andern. Gott handelt nach keinen Endursachen (sub ratione boni). Die es behaupten, scheinen außer Gott etwas zu feten, bas von Gott nicht abhängt, auf bas Gott in seinem Wirfen fieht, gleichfam als auf einen 3med. Wird bieß fo gefaßt, fo ift Gott nicht freie Urfache, fondern dem Fatum unterworfen. Gbenfo unftatthaft ift es, Alles der Willführ, d. h. einem gleichgültigen Willen, Gottes zu unterwerfen." 1 Er wird nur durch feine Natur Determinirt; Die Wirksamkeit Gottes ift fo feine Macht, und bas ift die Rothwendiakeit. Er ift dann absolute Macht im Gegensate ber Beisbeit, welche bestimmte Zwecke, und fomit Beschränkungen sett; befondere Zwecke, Gedanken vor bem Senn und bergleichen werden bamit aufgehoben. Es bleibt aber bei biefem Allgemeinen; es ift nam= lich als besonders eigenthümlich zu merken, daß Spinoza im 50. Briefe (Oper. T.I. p. 634) fagt, jede Bestimmung fen eine Regation. So ist es auch etwas Endliches, wenn Gott die Urfache ber Welt ift; benn die Welt wird hier als ein Anderes neben Gott gesett.

b. Das Schwierigste bei'm Spinoza ist so, in den Unterscheisdungen, zu denen er kommt, die Beziehung von diesem Bestimmten auf Gott zu fassen, so daß es noch erhalten würde: "Gott ist eine denkende Sache, weil alle einzelne Gedanken Modi sind, die Gottes Natur auf eine gewisse und bestimmte Weise ausdrücken; Gott kommt also ein Attribut zu, dessen Begriff alle einzelne Gedanken in sich schließen, durch welches sie auch begriffen werden. Gott ist eine ausgedehnte Sache aus denselben Gründen." Nämlich dieselbe Substanz, unter dem Attribut des Denkens, ist die intelligible Welt: unter dem Attribut des Denkens, ist die intelligible Welt: unter dem Attri-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Spinoz. Ethices P. I, Propos. XVII, Coroll. I—II, et Schol., Prop. XVIII, Propos. XX, et Coroll. I, Propos. XXI, XXVII—XXVII, XXIX, XXXII, XXXIII, Schol. II, p. 51—57, 59, 61, 63, 67—68.

but ber Ausbehnung aber, die Natur; Natur und Denken bruden also Beibe baffelbe Wefen Gottes aus. Dber, wie Spinoza fagt, " bie Ordnung und das System der natürlichen Dinge ift dasselbe als die Ordnung der Gedanken. Go z. B. ber Cirkel, ber in ber Natur eriftirt, und die Idee des eriftirenden Girkels, die auch in Gott ift, ift ein und dieselbe Sache" (es ift ein und berfelbe Inhalt), "die" nur "durch verschiedene Attribute erflärt wird. Wenn wir daher die Natur entweder unter dem Attribut der Ausbehnung ober bes Denkens, ober sonft welches es sen, betrachten: so werden wir einen und benselben Zusammenhang ber Ursachen, b. h. dieselbe Folge ber Dinge finden. Das formale Genn ber Idee des Cirkels kann begriffen werden nur durch den Modus des Denkens, als die nächste Urfache, und dieser wieder durch einen anderen, u. f. f. in's Unendliche; fo daß wir die Ordnung ber ganzen Natur, ober ben Zusammenhang ber Ursachen, burch bas Attribut des Gedankens allein erklären muffen: und wenn fie unter bem Attribut ber Ausbehnung gedacht werden, auch nur unter bem Attribut ber Ausbehnung gedacht werben muffen, und dieß gilt auch von andern Urfachen." 1 Es ift Ein und baffelbe Syftem, welches bas Eine Mal als Natur, bann in ber Korm bes Denkens erscheint.

Wie diese zwei aus der Einen Substanz hervorgehen, zeigt aber Spinoza nicht auf: beweist auch nicht, warum es nur zwei seyn können. Ausdehnung und Denken sind ihm eben auch nichts an sich, noch in Wahrheit, sondern nur äußerlicher Weise, unterschieden; denn ihr Unterschied fällt nur in den Verstand, der von Spinoza (Eth. P. I. Prop. XXXI. Demonst. p. 62) nur zu den Affectionen gerechnet wird, und als solche keine Wahrheit hat. Dieß ist nun in neuen Zeiten von Schelling in dieser Redensweise aufgewärmt worden: An sich ist die denkende Welt und die körperliche Welt dasselbe, nur in verschiedenen Formen; so daß das denkende Universum an sich die ganze absolute, göttliche Totalität, und das körperliche Universum eben so dieselbe

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Spinoz, Ethices P. II, Prop. I-II, VII et Schol., p. 78-79, 82-83.

Totalität ift. Die Unterschiede sind nicht an sich; sondern die un= terschiedenen Seiten, von benen bas Absolute angesehen wird. fallen außer ihm. - Sober fagen wir, bag bie Natur und ber Geift vernünftig find; Bernunft ift uns aber nicht ein leeres Wort, sondern die sich in sich entwickelnde Totalität. Ferner ift es ber Standpunkt ber Reflerion, nur Seiten, nichts an fich zu betrachten. Dieser Mangel erscheint nun bei Spinoza und Schelling so, daß sich die Nothwendigkeit nicht findet, wonach der Begriff, als das an fich Negative feiner Einheit, feine Ent= zweiung in die Unterschiedenen sett; so daß aus dem einfachen AUgemeinen das Reale, Entgegengesette felbst erkannt wird. Abso= lute Substang, Attribut und Modus läßt Spinoza als Definitionen auf einander folgen, nimmt fie als Vorgefundene auf, ohne daß die Attribute aus der Substang, die Modi aus den Attributen hervorgingen. Befonders ift bann in Ansehung ber Attribute feine Nothwendigkeit vorhanden, daß es gerade Denken und Ausbehnung find.

c. Was den Uebergang des Spinoza zu den einzelnen Dingen, befonders zum Selbstdewußtseyn, zur Freiheit des Ich, betrist: so drückt er sich darüber so aus, daß er alle Beschränktheiten auf die Substanz zurücksührt, mehr als daß er das Einzelne festhielte. So waren schon die Attribute nicht für sich, sondern nur wie der Verstand die Substanz in ihren Unterschieden faßt; das Dritte oder die Modi sind das, worin allein dem Spinoza aller Unterschied der Dinge fällt. Bon diesen sagt er (Ethic. P.I, Prop. XXXII. Demonstr. et Coroll. II, p. 63): In sedem Attribute sind zwei Modi; Ruhe und Bewegung in der Ausdehmung, in dem Densen Verstand und Wille (intellectus et voluntas). Es sind bloß Modificationen, die nur für uns, außer Gott sind; was sich auf diesen Unterschied bezieht und dadurch besonders gesetzt wird, ist also nichts an und für sich, sondern endlich. Diese Afsectionen saßt Spinoza (Ethices P. I, Prop.

XXIX. Schol., p. 61—62) unter ber natura naturata zusammen: "Die natura naturans ist Gott als freie Ursache betrachtet, insosern er in sich ist und durch sich selbst begriffen wird: oder solche Attribute der Substanz, welche die ewige und unendliche Wesenheit ausdrücken. Unter natura naturata verstehe ich alles das, was aus der Nothwendigkeit der göttlichen Natur oder aus jedem der Attribute Gottes folgt, alle Modi der göttlichen Attribute, insosern sie betrachtet werden als Dinge, die in Gott sind, und die ohne Gott weder seyn noch begriffen werden sonen." Es folgt nichts aus Gott, sondern alle Dinge gehen nur dahin zurück, wenn von ihnen angesangen wird.

Dieß find nun die allgemeinen Formen Spinoza's, die Haupt-Abee. Einige nähere Bestimmungen find noch zu erwähnen. Er giebt Nominalbefinitionen ber Mobi, bes Verstands, Willens, ber Affecte, wie Freude, Traurigfeit. 1 Raber finden wir bie Betrachtung bes Bewußtseyns. Sein Fortgang ift nun hochft einfach, ober vielmehr gar feiner; er fängt geradezu vom Geifte an. "Die Effenz bes Menfchen besteht aus Modificationen ber Attribute Gottes;" biefe Modificationen find nur etwas in Begiebung auf unferen Berftand. ,,Wenn wir alfo fagen, ber menfch = liche Geift percipirt diefes oder jenes: fo heißt das nichts An= beres, als bag Gott, nicht insofern er unendlich ift, fondern fofern er durch die Idee des menschlichen Geistes explicirt wird, biefe ober jene 3bee hat. Und wenn wir fagen, Gott hat biefe ober jene Idee, nicht nur insofern er die Idee des menschlichen Beiftes conftituirt, fondern infofern er zugleich mit dem menschlichen Geift die Ibee eines andern Dinges hat: bann fagen wir, baß ber menschliche Beift die Sache zum Theil ober inadäquat percivire." Die Wahrheit ift bem Spinoza bagegen bas Abaquate. 2

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Spinoz. Ethic. P. I, Propos. XXX – XXXII, p. 62–63; P. III, Defin. III, p. 132; Prop. XI, Schol., p. 141.

Spinoz. Ethices P. II, Propos. XI. Demonst. et Coroll., p. 86
 —87; Defin. IV, p. 77—78.

Daß aller besondere Inhalt nur eine Modification Gottes sen, macht Bayle i (der keine Ahnung vom Speculativen hat, wiewohl er als scharfer Dialektiker das benkende Raisonnement über bestimmte Gegenstände beförderte) lächerlich, indem er daraus folgert, daß Gott als Türken und als Destreicher modificirt Krieg mit sich selber führe.

Die Beziehung mm von Denfen und Ausbehnung betrachtet Spinoza im menschlichen Bewußtsehn so: "Was im Dbject" (beffer bem Objectiven) "ber Ibee, die ben menschlichen Geift ausmacht, fich befindet, dieß muß vom menschlichen Geifte percipirt werben: ober von biefer Sache muß es im Geift nothwendig eine Ibee geben. Das Object der Ibee, welche ben menschlichen Beift ausmacht, ift der Körper oder ein gewiffer Modus der Ausdehnung. Wenn nun das Object der Idee, die den menschlichen Geift ausmacht, ber Körper ift: fo fam es im Körper nichts geben, was nicht vom Geifte percipirt wird. Sonft waren bie Ibeen von ben Affectionen bes Körpers nicht in Gott, infofern er unseren Beift constituirt, sondern die Idee einer anbern Sache: fo waren hiermit die Ibeen ber Affectionen unferes Körpers auch nicht in unferem Geifte." Das Berwirrende, Spinoga's Syftem aufzufaffen, ift auf ber Einen Seite bie abfolute Ibentität bes Denkens und Senns: auf ber andern ihre absolute Gleichgültigkeit gegen einander, weil jedes bie gange Effeng Gottes erplicirt. Die Einheit bes Körpers und bes Bewußtsenns ift nach Spinoza biefe, daß ber Einzelne ein Modus ber absoluten Substang ift, der als Bewußtfenn bas Borftellen ber Affectionen bes Körpers durch außere Dinge ift; Alles, was im Bewußtseyn ist, ift auch in der Ausdehmung, und umgekehrt. "Der Beift erfennt fich felbft nur, insofern er bie 3been ber Affectionen des Körpers percipirt," - hat nur die Idee ber Affectionen feines Körpers; diese Ibee ift die Zusammensetzung, wie wir so=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Dictionnaire historique et critique (édition de 1740, T. IV), Article Spinosa, p. 261, Note N, No. IV.

gleich sehen werden. "Die Ideen, es seh der Attribute Gottes oder einzelner Dinge, erkennen nicht das Borgestellte selbst oder die Dinge für ihre wirkende Ursache, sondern Gott selbst, insosern er ein Denkendes ist. <sup>1</sup> Buhle (Geschichte der neuern Philos., Band III, Abth. 2, S. 524) faßt diese Säpe des Spinoza so zusammen: "Mit der Ausdehnung ist das Denken unzertrennlich verknüpst; so muß Alles, was in der Ausdehnung vorgeht, auch im Bewußtsehn vorgehen." Spinoza nimmt Beides aber auch in seiner Trennung voneinander auf. Die Idee des Körpers, schreibt er (Epistol. LXVI, p. 673), schließe nur diese Beiden in sich, noch drücke sie andere aus. Ihr vorgestellter Körper werde unter dem Attribut der Ausdehnung betrachtet; die Idee selbst aber seh Modus des Denkens. Hier sehen wir ein Auseinandertreten; die bloße Identität, daß im Absoluten nichts untersschieden, ist selbst für Spinoza nicht bestriedigend.

Das Individuum, die Gingelnheit felbft, beftimmt Spinoga (Ethic. P. II, Defin., p. 92.) fo: "Wenn einige Körper berfelben ober verschiedener Größe so eingeschränkt werden, daß fie einanber aufliegen, ober wenn fie mit bemfelben ober mit verschiedenen Graben ber Geschwindigkeit bewegt werden, fo daß fie ihre Bewegungen fich gegenseitig auf irgend eine Beise mittheilen; fo fagen wir, daß jene Körper mit einander vereint find, und alle gu= fammen Einen Körper ober Individuum ausmachen, das fich von ben übrigen burch biefe Union von Korpern unterscheidet." Sier find wir an ber Grenze bes Spinozistischen Systems; hier erscheint uns sein Mangel. Die Individuation, das Eins ift eine bloße Bufammenfegung; bas ift bas Gegentheil bes Ichts ober ber Selbheit bei Böhme (f. oben, S. 286-288), indem Spinoza nur Allgemeinheit, Denfen, nicht Gelbstbewußtseyn hat. Rehmen wir dieß, ehe wir es in Bezug auf's Ganze betrachten, von der anbern Seite, nämlich bem Berftande, fo fällt bas Unterscheiben

Spinoz. Ethices P. II, Prop. XII, XIII, et Schol., Prop. XIV, XXIII, V, p. 87-89, 95, 102, 80-81.

überhaupt in ihn, ift nicht beducirt, findet fich eben fo. Go .. gehört," wie wir schon (S. 349-350) fahen, "der wirkliche Verftand (intellectus actu), wie Wille, Begierde, Liebe, zu ber natura naturata, nicht zur natura naturans. Denn unter bem Berstand, wie für sich bekannt ift, verstehen wir nicht das absolute Denken, sondern nur eine bestimmte Weise bes Denkens: einen Mobus, ber von andern Modis, als ber Begierbe, Liebe u. f. f., unterschieden ift, und beswegen burch bas absolute Denken begriffen werben muß, nämlich burch ein Attribut Gottes, bas eine ewige und unendliche Wesenheit bes Denkens ausbrückt; so baß er für sich nicht sehn noch begriffen werden kann, wie auch die übrigen Mobi bes Denkens" (Spinoz. Ethices P. I, Propos. XXXI, p. 62-63), 3. B. Wille, Begierbe u. f. f. Spinoza fennt nicht eine Unendlichkeit der Form, die eine andere als die der ftarren Substanz ware. Es ift aber bas Bedurfniß, Gott als bas Wefen ber Wefen, als allgemeine Substang, Ibentität zu ertennen, und boch die Unterschiede zu erhalten.

Ferner fagt Spinoza: "Was das wirkliche (actuale) Senn des menschlichen Geistes constituirt, ift nichts Anderes, als die 3bee eines einzelnen" (individuellen) "Dinges, bas actu eriffirt," nicht eines unendlichen. "Die Effenz bes Menschen schließt feine nothwendige Eriftenz in fich: b. i. nach ber Ordnung ber Natur fann ein Mensch ebenso gut senn, als nicht senn." Denn bas menschliche Bewußtsehn, ba es nicht als Attribut zum Wesen gehört, ift ein Modus, und zwar des Attributs des Denkens. Aber weber der Körper ift nach Spinoza Urfache für das Bewußtsehn, noch dieses für den Körper, sondern die endliche Urfache ift hier nur die Beziehung von Gleichem auf Gleiches; Körper wird von Körper, Borftellung von Borftellung bestimmt. "Beber kann ber Körper ben Geift jum Denken, noch ber Beift ben Körper zur Bewegung, noch Ruhe, noch zu etwas Anderem de= terminiren. Denn alle Modi bes Denkens haben Gott, insofern er eine benkende Sache und nicht insofern er durch ein anderes

Attribut explicirt wird, zur Urfache. Was also ben Geist zum Denken determinirt, ist ein Modus des Denkens und nicht der Ausdehnung; Bewegung und Ruhe des Körpers müssen ebenso von einem andern Körper herkommen." I Ich könnte so noch viele besondere Säze aus Spinoza anführen; sie sind aber sehr formell, und immer die Wiederholung Eines und desselben.

Buhle (Gefch. b. neuern Phil., Bb. III, Abth. 2, S. 525-528) legt bem Spinoza beschränfte Vorftellungen unter: "Die Seele empfindet im Leibe alles Undere, was fie als außer ih= rem Leibe gewahr wird; und fie wird es nicht gewahr, als mittelft ber Begriffe von ben Beschaffenheiten, welche ber Leib bavon annimmt. Wovon alfo ber Leib feine Beschaffenheiten annehmen fann, bas fann auch die Seele nicht gewahr werden. Singegen fann auch die Seele ihren Leib nicht gewahr werden; fie weiß nicht, daß er da ift, und erfennt auch fich felbst nicht andere, als mittelft der Beschaffenheiten, welche der Leib von Dingen, die sich außer ihm befinden, annimmt, und mittelft der Begriffe von den= felben. Denn der Leib ift ein auf gewiffe Weise bestimmtes einzelnes Ding, das nur nach und nach, mit und unter andern einzelnen Dingen zum Dasehn gelangen, nur nach, mit und unter ihnen im Daseyn sich erhalten fann," d. h. im unendlichen Progreß; ber Leib kann eben nicht aus fich begriffen werden. "Der Geele Bewußtfenn brudt eine gewiffe bestimmte Form eines Begriffes aus, wie ber Begriff felbst eine bestimmte Form eines einzelnen Dinges ausbrückt. Das einzelne Ding aber, fein Begriff und ber Begriff von biefem Begriff find gang und gar Ein und daffelbe ens, welches nur unter verschiedenen Attributen betrachtet wird. Da die Seele nichts Anderes, als der unmittelbare Begriff bes Leibes, und mit diesem ein und daffelbe Ding ift: so fann bie Bortrefflichkeit ber Geele auch nie eine andere fenn, als bie Bortrefflichkeit bes Leibes. Die Fähigkeiten bes Berftandes find nichts

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Spinoz. Ethices P. II, Prop. XI (Axiom. I, p. 78) et Demonstr., Prop. X, p. 85-87; Propos. VI, p. 81; P. III, Propos. II, p. 133-134.

als die Fähigfeiten des Körpers nach der Vorstellung des Körpers, und die Entschlüsse des Willens ebenso Bestimmungen des Körpers. Die einzelnen Dinge entspringen aus Gott auf eine ewige und unendliche" (d. h. zugleich und einmal), "nicht auf eine vorübergehende, endliche und vergängliche Weise; sie entspringen bloß auseinander, indem sie sich gegenseitig erzeugen und zerstören, in ihrem ewigen Dasehn aber unwandelbar verharren. Alle einzelnen Dinge sehen sich gegenseitig voraus, eins kann ohne das andere nicht gedacht werden: d. i. sie machen zusammen ein unzertrennliches Ganzes aus; sie sind in Einem schlechterdings untheilbaren, unendlichen Dinge, und auf keine andere Weise da und beisammen."

3. Wir haben nun noch von ber Moral Spinoza's gu sprechen; und bas ift eine Hauptsache. Das Princip berfelben ift fein anderes, als daß ber endliche Beift moralisch ift, fofern er die wahrhafte 3bee hat: d. h. fofern er fein Erfennen und Wollen auf Gott richtet, benn die Wahrheit ift allein die Erfennt niß Gottes. Man fann fo fagen, es giebt feine erhabenere Moral, indem fie allein dieß forbert, eine flare Ibee von Gott gu haben. Spinoza spricht bier zuerft von den Affecten: "Jedes Ding ftrebt, fein Dafenn zu erhalten. Dieß Streben ift bie Eris fteng felbft, und brudt nur eine unbestimmte Zeit aus: auf ben Beift allein bezogen, beifit es Wille; auf Geift und Körper gu= gleich bezogen, ift es die Begierde. Willensbeftimmung (volitio) und Idee ift ein und baffelbe. Die Meinung von der Freiheit beruht barauf, daß die Menschen bie Urfachen ihrer Sandlungen nicht kennen, von benen fie beterminirt werben. Der Affect ift eine verworrene Ibee; der Affect ift baber um fo mehr in unserer Gewalt, je genauer wir ihn kennen." Der Einfluß der Affecte, als verworrener und beschränkter (inabaquater) Ideen,

Schol., p. 136; P. V, Propos. III. Demonstr. et Coroll., p. 272-273.

auf das menschliche Handeln macht daher, nach Spinoza, die menschliche Knechtschaft aus: der leidenschaftlichen Affecte seven die hauptsächlichsten Freude und Traurigkeit; im Leiden und in der Unfreiheit seven wir, insofern wir und als Theil verhalten.

"Unfere Glüdfeligfeit und Freiheit befteht in einer beftändigen und ewigen Liebe zu Gott; diese intellectuelle Liebe folgt aus ber Natur bes Geiftes, insofern diese als ewige Wahr= heit durch die Natur Gottes betrachtet wird. Je mehr der Mensch Gottes Wefen erfennt und Gott liebt, befto weniger leibet er von bosen Affecten und desto geringer ist seine Furcht vor dem Tode." 2 Spinoza fordert bazu bie mahrhafte Erfemtnismeife. Es giebt aber nach ihm breierlei Erfenntnismeifen: Bur erften, bie er Meinung und Einbildung nennt, rechnet er bas, was wir aus Einzelnem burch die Sinne, verftummelt und ohne Ordnung, bann aus Zeichen, Borftellungen und Erinnerungen erkennen. Die aweite Erfenntniß ift ihm die, welche wir aus allgemeinen Begriffen und abäquaten Ibeen ber Eigenschaften ber Dinge schöpfen. Die britte ift die anschauende Biffenschaft (scientia intuitiva), welche sich von der adäquaten Idee des formalen Befens einiger Attribute Gottes jur abaquaten Erfenntniß bes Befens der Dinge erhebt. 3 Ueber diese lettere fagt er nun: "Die Natur ber Vernunft ift, die Dinge nicht als zufällige, sondern als nothwendige zu betrachten, - Alles unter einer gewiffen Form ber Ewigfeit zu benten (sub quadam specie aeternitatis);" b. h. in absolut abaquaten Begriffen, d. i. in Gott. "Denn bie Nothwendigkeit der Dinge ift die Nothwendigkeit der ewigen Ra= tur Gottes felbft. Jebe 3bee eines einzelnen Dinges schließt bas

<sup>2</sup> Spinoz. Ethices P. V. Prop. XXXVI. Schol., Propos. XXXVII. Demonstr., Propos. XXXVIII, et Schol., p. 293—295.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Spinoz. Ethices P. III, Propos. I, p. 432; Propos. III, p. 138; P. IV, Praef., p. 199; P. III, Propos. XI. Schol., p. 141—142; P. IV, Propos. II, p. 205; P. III, Propos. III, et Schol., p. 138.

<sup>3</sup> Spinoz. Ethic. Propos. XL. Schol. II, p. 113-114.

ewige und unendliche Wefen Gottes nothwendig in fich. Denn die einzelnen Dinge find Modi eines Attributs Gottes; alfo muffen fie feine ewige Effenz in fich schließen. Unfer Beift, infofern er fich und ben Körper unter ber Geftalt ber Ewigkeit er= fennt, hat insofern nothwendig die Erfenntniß Gottes, und weiß, daß er in Gott ift und burch Gott begriffen wird. Alle Ideen, insofern sie auf Gott bezogen werben, find wahr." 1 Der Mensch foll Alles auf Gott gurudführen, benn Gott ift Eins in Allem; nur die ewige Effenz Gottes ift, nur die ewige Wahrheit hatber Mensch in seinem Sandeln zum Zwecke. Dieß ift nun bei Spinoza nicht philosophische Erkenntniß, sondern nur ein Wiffen von einem Wahrhaften. "Der Geift fann machen, daß er alle Affectionen bes Körpers ober Borftellungen von Dingen auf Gott zurudführt. Infofern ber Geift alle Dinge als nothwendig betrachtet, eine besto größere Macht hat er über seine Affecte," Die willführlich und zufällig find. Dieß ift die Rüdfehr bes Beiftes zu Gott, und dieß ift die menschliche Freiheit; als Modus hat der Beift dagegen feine Freiheit, sondern ift von andern determi= nirt. "Aus ber britten Weise bes Erfennens entspringt die Rube bes Beiftes; bas höchfte Gut bes Beiftes ift, Gott zu erkennen, und dieses ift feine hochste Tugend. Aus diesem Erkennen entfteht nothwendig die intellectuelle Liebe Gottes; benn es entsteht eine Freudigkeit mit der begleitenden Idee der Urfache, d. i. Gottes, - d. i. die intellectuelle Liebe Gottes. Gott felbst liebt fich mit einer unendlichen, intellectuellen Liebe." 2 Denn Gott fann nur fich zum 3wed und zur Urfache haben; und die Bestimmung bes subjectiven Geistes ift, sich auf ihn zu richten. Es ift dieß so die reinste, aber auch eine allgemeine Moral.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Spinoz. Ethices P. II, Propos. XLIV, et Coroll. II, p. 117—118; Propos. XLV, p. 119; P. V, Propos. XXX, p. 289; P. II, Prop. XXXII, p. 107.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Spinoz. Ethices P. V, Prop. XIV, p. 280; Prop. VI, p. 275; Prop. XXVII, p. 287-288; Prop. XXXII. Coroll, Propos. XXXV, p. 291-292.

Im feche und breißigsten Briefe (p. 581-582) spricht Spi= noza über bas Bofe. Man behamptet, Gott als Urheber von Einem und Allem fen auch Urheber bes Bofen, mithin felbft bofe: in biefer Ibentität fen Alles eins, gut und bofe an fich baffelbe, in Gottes Substanz biefer Unterschied verschwunden. Spinoza fagt bagegen: "Ich ftatuire, daß Gott absolut und wahrhaft" (als Urfache feiner felbft) "bie Urfache von Allem ift, was eine Effenz" (b. h. affirmative Realität) "in fich schließt, es mag fenn, was es wolle. Wenn Du mir nun wirft beweifen fonnen, daß bas Bofe, ber Brithum, bas Lafter u. f. f. etwas fen, was eine Effeng ausbrückt: so will ich Dir ganglich zugeben, daß Gott Urheber ber Lafter, bes Bofen, bes Irrthums u. f. f. feb. Aber ich habe fonft hinreichend gezeigt, daß die Form bes Bofen nicht in etwas, was eine Effenz ausbrückt, bestehen, und baher nicht gesagt wer= ben fome, daß Gott beffen Urfache fen." Das Bofe ift nur Negation, Privation, Beschränfung, Endlichkeit, Mobus, nichts an fich wahrhaft Reales. "Nero's Muttermord, infofern er etwas Positives enthielt, war fein Berbrechen. Denn Dreft hat diefelbe äußerliche Sandlung gethan, und zugleich diefelbe Absicht, die Mutter zu tödten, gehabt: und wird doch nicht angeflagt" u. f. f. Das Affirmative ift ber Wille, die Borftellung, die Sandlung Nero's. "Worin besteht also des Nero Lasterthat? In nichts Anderem, als daß er fich undankbar, unbarmherzig und ungehor= fam bewiesen. Es ift aber gewiß, baß alles bieß feine Effeng ausbrückt, und also Gott nicht Urfache bavon, obgleich die Urfache ber Sandlung und der Absicht Rero's war." Das Lettere ift etwas Positives, macht aber noch nicht bas Berbrechen als solches; erft das Regative, wie die Unbarmherzigfeit u. f. w., macht die Sandlung jum Berbrechen. "Wir wiffen, bag, was ift, in fich felbft ohne Rücksicht auf etwas Anderes betrachtet, eine Bollfommenheit einschließt, die sich in einer Sache so weit ausdehnt, als sich bie Effenz ber Sache ausdehnt; benn die Effenz ift nichts Anderes." - "Weil nun," heißt es im zwei und breifigften Briefe (p. 541, 543), "Gott die Sachen nicht abstract betrachtet, noch allgemeine Definitionen" (was die Sache senn foll) "formirt, und ben Dingen nicht mehr Realität zukommt, als ihnen ber göttliche Berftand und Macht gegeben und wirklich ertheilt: fo folgt offenbar, daß eine folche Privation ganz allein in Rucksicht auf unseren Berftand, nicht aber in Rudficht Gottes Statt findet;" benn Gott ift schlechthin real. Dieß ist wohl gut gesagt, aber nicht befriedigend. Also Gott und die Rucksicht auf unferen Verstand find verschieden. Wo ist ihre Einheit? wie diese zu fassen? Spinoza fährt im feche und breißigsten Briefe fort: "Db nun gleich die Werke ber Rechtschaffenen (d. h. berer, die eine flare Idee von Gott haben, auf welche fie alle ihre Handlungen und auch Gedanken richten), und" ebenfo die Werke "ber Bofen (b. i. berer, die feine Idee Gottes haben, sondern nur Ideen von irdischen Dingen," - einzelnen, perfonlichen Intereffen und Meinungen, -.. nach welchen ihre Sandlungen und Gedanken gerichtet werden), und Alles, was ift, aus Gottes ewigen Gefegen und Rathschlüffen nothwendig hervorgeht und fortwährend von Gott abhängt: fo find fie boch nicht dem Grade nach, fondern der Effenz nach von einander unterschieden; denn wenn auch z. B. eine Maus, wie ein Engel, und Traurigkeit wie Freude von Gott abhängen, fo fann doch eine Maus nicht eine Art von Engel und Traurigkeit fenn," - fie find verschieden der Effenz nach.

Nichtig ift also ber Vorwurf, daß Spinoza's Philosophie die Moral tödte; man gewinnt ja aus ihr das hohe Resultat, daß alles Sinnliche nur Beschränfung, und nur Eine wahrhafte Substanz ist, und daß die Freiheit des Menschen darin besteht, hinzuschauen auf diese Eine Substanz, und nach dem ewigen Einen in seiner Gestinnung und seinem Wollen sich zu richten. Aber wohl ist das an dieser Philosophie zu tadeln, daß Gott nur als Substanz, und nicht als Geift, nicht als concret gefaßt wird. Somit wird auch die Selbstständigkeit der menschlichen Seele geläugnet,

während in der chriftlichen Neligion jedes Individuum als zur Seligkeit bestimmt erscheint. Hier dagegen ist das geistig Individuelle nur ein Modus, ein Accidenz, nicht aber ein Substantielles. Dieß führt uns zu einer allgemeinen Beurtheilung der Spinozistischen Philosophie, wobei es auf drei Gesichtspunkte ankommt.

Erftens wirft man, 3. B. Jacobi (Werfe, Bb. IV, Abth. 1, S. 216), dem Spinozismus vor, daß er Atheismus fen, weil Gott und Welt in ihm nicht geschieden seben; er mache die Ratur jum wirklichen Gott ober sete Gott zur Natur herab, so daß Gott verschwinde und nur die Natur gesetzt werde. Bielmehr fest Spinoza nicht Gott und Natur einander gegenüber, sondern Denken und Ausdehnung; und Gott ift die Einheit, nicht Eins von Beiben, sondern die absolute Substanz, in welcher vielmehr die Beschränftheit ber Subjectivität bes Denkens und ber natürlichkeit untergegangen ift. Die Leute, die gegen Spinoza sprechen, thun, als ob fie fich Gott angelegen fenn ließen; diefen Gegnern ift es aber nicht um Gott, sondern vielmehr um Endliches zu thun, um fich felbft. Von Gott, und vom Endlichen, wozu wir gehören, giebt es breierlei Berhältniffe: Dag erftens nur das Endliche ift, und ebenfo nur wir find, Gott aber nicht ift, bas ift Atheismus; fo ift das Endliche absolut genommen, und ift bann bas Substantielle. Ober zweitens ift nur Gott; bas Endliche ift wahrhaft nicht, ift nur Phanomen, Schein. Daß brittens Gott ift, und wir auch find, ift eine schlechte synthetische Bereinigung, ein Vergleich ber Billigfeit. Es ift die Weise ber Vorftellung, daß jede Seite so substantiell als die andere ift, Gott Ehre hat und drüben ift, ebenso aber auch die endlichen Dinge Sehn haben; die Bernunft kann bei folchem Auch, folcher Gleichgültig= feit nicht ftehen bleiben. Das philosophische Bedürfniß ift baber, die Einheit dieser Unterschiede zu fassen, so daß der Unterschied nicht weggelaffen werbe, fondern ewig aus ber Substanz hervorgehe, ohne jum Dualismus verfteinert zu werben. Spinoza ift

über diesen Dualismus erhaben; ebenso ift es die Religion, wenn wir die Borftellungen in Gedanken umseten. Der Atheismus bes erften Berhältniffes, wenn die Menschen die Willführ bes Willens, ihre Eitelfeit, die endlichen Naturdinge als bas Lette feten, und Die Welt in ber Borftellung perennirt, ift nicht Spinoza's Standpuntt, bem Gott nur die Gine Gubftang, die Welt bagegen nur Affection ober Mobus biefer Substang ift. In ber Rücksicht, baß Spinoga Gott von der Welt, dem Endlichen, nicht unterscheidet, ift es also richtig, bag ber Spinozismus Atheismus ift, indem er fagt: Die Natur, ber menschliche Geift, bas Individuum ift Gott, explicirt in befonderer Weise. Es ift schon (S. 337, 359) bemerkt, daß allerdings Die Spinogistische Substang ben Begriff von Gott nicht erfüllt, indem er zu faffen ift als ber Beift. Will man Spinoza aber einen Atheisten nennen, nur beghalb, weil er Gott nicht von ber Welt unterscheibet, fo ift bieß ungeschickt. Man wurde vielmehr ben Spi= nozismus ebenfo gut ober beffer haben Afosmismus nennen tonnen, indem barin nicht bas Weltwefen, bas endliche Wefen, bas Univerfum, fondern vielmehr nur Gott als bas Substantielle gelten und perenniren barf. Spinoza behauptet, was man eine Welt heißt, giebt es gar nicht; es ift nur eine Form Gottes, nichts an und für fich. Die Welt hat feine wahrhafte Wirklichkeit, sondern alles bieß ift in ben Abgrund der Einen Ibentität geworfen. Es ift also nichts in endlicher Wirklichfeit, Diefe hat feine Wahrheit; nach Spinoza ift, was ift, allein Gott. Das Gegentheil alfo von allem dem ift wahr, was die behaupten, die Spinoza Atheismus Schuld geben: bei ihm ift zu viel Gott. Sie fagen: "Ift Gott die Ibentität bes Geiftes und ber Natur, fo ift alfo die Natur, bas menschliche Individuum Gott." Gang richtig! Sie vergeffen aber, daß fie eben darin aufgehoben find: und fonnen es bem Spinoza nicht vergeffen, daß fie nichts find. Die, welche ihn so verschwärzen, wollen also nicht Gott, sondern bas End= liche, die Weltlichkeit, erhalten haben; fie nehmen ihren Untergang und ben ber Welt ihm übel. Spinoza's Spftem ift ber in

ben Gebanken erhobene absolute Pantheismus und Monotheis= mus. Der Spinozismus ist somit weit bavon entsernt, Atheis= mus im gewöhnlichen Sinne zu sehn; aber in dem Sinne, daß Gott nicht als Geist gefaßt wird, ist er es. Aber so sind auch viele Theologen Atheisten, die Gott nur das allmächtige, höchste Wesen u. s. f. nennen, die Gott nicht erkennen wollen, und das Endliche als wahrhaft gelten lassen; und diese sind noch ärger.

Das Zweite, die Methode, welche Spinoza zur Darstellung feiner Philosophie gebraucht hat, ift die demonstrative Me= thobe ber Geometrie, die bes Gutlibes, worin Definitionen, Erflärungen, Ariome und Theoreme, vorkommen. Schon Carteffus ging bavon aus, baß die philosophischen Gabe mathematisch behandelt und bewiesen werden, daß sie eben solche Evidenz haben muffen, wie das Mathematische. Die mathematische Methode halt man, um ihrer Evidenz willen, für die vorzüglichste: und es ift natürlich, daß das felbstständige wiederauswachende Wissen zuerst auf diese Form gefallen ift, an der es ein so glanzendes Beispiel fah: fie ift aber für speculativen Inhalt unbrauchbar, und nur bei endlichen Verstandeswissenschaften an ihrem Orte. In neuern Beiten ftellte Jacobi (Werke, Bb. IV, Abth. 1, S. 217-223) auf, daß alle Demonstration, alles wissenschaftliche Erkennen auf Spinozismus führe, ber allein die confequente Beise bes Denkens sen; und weil es bahin führen musse, tauge es überhaupt nicht, fondern nur bas unmittelbare Wiffen. Man fann Jacobi Recht geben, daß bie Demonstration auf Spinozismus führe, wenn barunter nur die Weise bes verständigen Erfennens verstanden wird. Ueberhaupt aber ift Spinoza ein folcher Hauptpunkt der mobernen Philosophie, daß man in der That sagen fann: Du haft entweber ben Spinozismus ober keine Philosophie. Die mathematisch demonstrative Methode des Spinoza scheint sonach nur ein Mangel der äußerlichen Form zu fenn; fie ift aber der Grundmangel bes ganzen Standpunkts. In biefer Methode ift bie Natur bes philosophischen Wissens und ber Gegenstand beffelben völlig verfannt; benn mathematisches Erfennen und Methode ift bloß for= melles Erfennen, und somit ganz und gar unpassend für Philofophie. Das mathematische Erkennen stellt ben Beweis an bem sependen Gegenstande als folchem bar, gar nicht als begriffenem; es fehlt ihm burchaus ber Begriff, ber Inhalt der Philosophie ift aber ber Begriff und bas Begriffene. Go ift biefer Begriff als bas Erfennen vom Wefen nur vorgefunden, und fällt in bas philosophische Subject; und dieß stellt fich eben als die eigenthum= liche Methode ber Spinoziftischen Philosophie bar. Bon biefer bemonftrativen Manier haben wir nun schon die Beispiele gegeben. a) Die Definitionen, von benen Spinoza ausgeht, wie in ber Geometrie mit Linie, Dreied u. f. f. angefangen wird, betreffen allgemeine Bestimmungen, wie Urfache feiner felbft, Endliches, Gubstanz, Attribut, Modus u. f. f., die nur geradezu aufgenommen und vorausgesett, nicht abgeleitet, noch in ihrer Nothwendigkeit bewiesen find; benn Spinoza weiß nicht, wie er zu diesen einzels nen Bestimmungen fommt. B) Ferner spricht er von Ariomen, 3. B. (Ethic. P. I, Ax. I, p. 36): "Was ift, ift entweder in fich ober in einem Andern." Die Bestimmungen "in sich" ober "in einem Andern" find nicht in ihrer Rothwendigkeit aufgezeigt: diese Disjunction ebenso nicht, sondern ift nur angenommen. 2) Die Propositionen haben, als Gage, ein Subject und Pradicat, die ungleiche find. Wenn bas Bradicat vom Subject erwiefen, ihm nothwendig verfnüpft ift: fo bleibt die Ungleichheit, daß Eins fich ale Allgemeines jum Andern als Besondern verhält; also wenn auch die Beziehung erwiesen, so ist zugleich auch eine Rebenbeziehung vorhanden. Die Mathematif, in ihren wahrhaften Propositionen von einem Ganzen, hilft sich bamit, daß fie Sate auch umgekehrt erweift, und ihnen fo biefe Bestimmtheit nimmt, indem fie jedem Theile beide giebt. Wahrhafte Propositionen können baber als Definitionen angesehen werden; und bie Umfehrung ift ber Beweis bes Sprachgebrauchs. Allein bieß Hulfsmittel fann die Philosophie nicht eigentlich gebrauchen, ba

bas Subject, von dem fie etwas erweift, felbft nur ber Begriff ift ober bas Allgemeine, die Form bes Sates also gang überfluffig, und baber schief ift. Was die Form bes Subjects hat, ift in ber Form eines Sependen gegen bas Allgemeine, ben Inhalt bes Sapes. Das Sepende hat die Bedeutung ber Vorstellung; es ift bas Wort, was wir im gemeinen Leben gebrauchen. und wovon wir eine begriffslose Vorstellung haben. Ein umgefehrter Sat hieße nichts Underes, als: Der Begriff ift bieses Borgeftellte. Diefer Erweis aus bem Sprachgebrauch, daß wir auch bieß im gemeinen Leben barunter verstehen, b. h. baß ber Rame ber rechte sen, hat keine philosophische Bedeutung. Ift aber ber Sat nicht ein folcher, fondern ein gewöhnlicher Sat, bas Bradicat nicht ber Begriff, sondern irgend ein Allgemeines überhaupt, ein Pradicat des Subjects: so find folche Sate eigentlich nicht philosophisch, z. B. daß die Substanz Eine und nicht mehrere ift; fondern eben nur bas, worin Substanz und Einheit baffelbe ift. Ober biefe Einheit beiber Momente ift es bann eben, die ber Beweis aufzuzeigen hat; fie ift ber Begriff, ober bas Wefen. Es fieht babei so aus, als ob ber Sat bie Sauptsache, bie Wahrheit ware. Sind aber in folden eigentlich sogenannten Säben Subject und Pradicat in Wahrheit ungleich, weil eins Ginzelnes, bas andere Allgemeines ift: fo ift ihre Beziehung bas We= fentliche, b. h. ber Grund, worin fie Eins find. Der Beweis hat hier einmal die schiefe Stellung, als ob jenes Subject an fich ware: Subject und Pradicat find aber felbft im Grunde aufgelöfte Momente; im Urtheil "Gott ift Einer" ift bas Subject felbft allgemein, indem es fich in ber Einheit auflöft. Andererseits liegt die schiefe Stellung zum Grunde, daß ber Beweis nur anderswoher geholt wird, wie in ber Mathematif aus einem vorhergehenden Sate, ber Sat alfo nicht burch fich felbst begriffen wird; fo feben wir das gewöhnliche Beweisen irgendwoher ben Mittelbegriff, den Grund, nehmen, wie bei ber Eintheilung ben Eintheilungsgrund. Der Sat ift bann gleichfam Rebenfache; wir muffen aber fragen,

ob diefer Sat mahr ift. Das Resultat als Sat foll die Wahr= heit fenn, ift aber nur bas Erfennen. Die Bewegung bes Er= fennens, ale Beweis, fällt mithin brittens außer bem Sage, ber bie Wahrheit fenn foll. Ueberhaupt find die wesentlichen Momente bes Syftems in bem Borausgeschickten ber Definitionen schon vollendet enthalten, auf die alle ferneren Beweise nur zurückzuführen find. Aber woher diese Rategorien, welche hier als Definitionen auftreten? Wir finden fie eben in uns, in der wiffenschaftlichen Bilbung. Es wird also nicht aus ber unendlichen Substanz entwidelt, daß es Berftand, Willen, Ausbehnung giebt: fonbern es wird geradezu in diesen Bestimmungen gesprochen, und bas ganz natürlich; benn es ift ja das Eine, wohinein Alles geht, um darin zu verschwinden, aus dem aber nichts herauskommt. Da Spinoza nämlich ben großen Sat aufgestellt hat, Alle Bestimmung schließe Negation in sich (f. oben, S. 347), und nun von Allem, auch vom Denfen, im Gegenfat zur Ausbehnung, gezeigt werben fann, baß es ein Bestimmtes, ein Endliches ift, fein Wefentliches also auf Regation beruht: so ift Gott allein bas Positive, Affirmative, mithin die einzige Substanz, alles Un= bere dagegen nur Modification berfelben, nichts an und für fich Senendes. Die einfache Determination ober Negation gehört nun gur Form, ift aber ein Anderes gegen die absolute Bestimmtheit ober die Negativität, welche die absolute Form ift; nach diefer Seite ift die Regation Negation der Negation, und dadurch mahr= hafte Affirmation. Dieß negative felbstbewußte Moment, Die Bewegung bes Erkennens, die fich an diesem Bedachten verläuft, fehlt nun aber eben dem Inhalte ber Spinozistischen Philosophie, ober ift nur äußerlich an ihm, ba fie in bas Gelbftbewußtseyn fällt. D. h. ber Inhalt find Gedanken, aber nicht felbstbewußte Gedanken, Beariffe: ber Inhalt hat die Bedeutung bes Denkens, als reines abftractes Selbftbewußtfeyn, aber vernunftlofes Wiffen, außer bem bas Einzelne ift; der Inhalt hat nicht die Bedeutung von Ich. Daher ift es, wie in ber Mathematif; bewiesen ift es wohl, man muß überzeugt fenn, aber man begreift die Sache nicht. Es ift eine ftarre Nothwendigkeit bes Beweises, ber bas Moment bes Selbstbewußtsenns fehlt; das 3ch verschwindet, giebt sich gang darin auf, verzehrt fich nur. Der Gang Spinoza's ift also wohl richtig; boch ift ber einzelne Sat falfch, indem er nur Gine Seite ber Regation ausbrudt. Der Berftand hat Bestimmungen, Die fich nicht widersprechen; den Widerspruch fann er nicht aushalten. Die Regation ber Negation ift nun ber Wiberspruch; benn indem sie die Negation als einfache Bestimmtheit negirt, so ift fie einerseits Affirmation, andererseits aber auch Regation über= haupt; und dieser Widerspruch, der das Bernünftige ift, fehlt dem Spinoza. Es fehlt die unendliche Form, die Beiftigkeit, Freiheit. Schon früher (S. 176-177, 210-218) habe ich angeführt, daß Lullus und Bruno versucht haben, ein Spftem ber Form aufzuftellen, die fich jum Universum organifirende Gine Gubftang gu faffen; hierauf hat Spinoza verzichtet.

Beil die Regation nur fo einseitig von Spinoza aufgefaßt wurde, fo ift also brittens bas Princip ber Gubjectivi= tat, Individualität, Berfonlichfeit, bas Moment bes Gelbftbewußtfenns im Befen bei Spinoza vertilgt. Das Denfen hat nur die Bedeutung des Allgemeinen, nicht des Gelbstbewußt= fenns. Diefer Mangel ift es, was von ber Ginen Seite die Borftellung ber Freiheit bes Subjects fo fehr gegen bas Spino= giftische Suftem emport hat, weil es das Fürsichsenn des menschlichen Bewußtsenns, die sogenannte Freiheit, d. h. eben die leere Abstraction des Fürsichsehns, und dadurch Gott aufhob als von ber Natur und dem menschlichen Bewußtsehn unterschieden, namlich als an fich, im Absoluten; benn der Mensch hat das Bewußtsehn ber Freiheit, bes Geiftigen, was bas Negative bes Korverlichen ift, und daß er erft in dem Entgegengesetten des Korverlichen ift, was er wahrhaft ift. Daran hat die Religion, die Theologie und der gefunde Menschenfinn bes gemeinen Bewußtsevns festgehalten; und biefe Form bes Wegenfapes zu Spinoza ift zunächft die, daß man fagt, das Freie ift wirtlich, bas Bofe eriftirt. Beil bem Spinoza aber andern Theils nur die absolute allgemeine Subftang, ale bas Nicht-Befonderte, bas mahrhaft Wirfliche ift, alles Besondere und Einzelne, daß ich Subject, Geift bin u. f. f., bagegen, ale eine beschränkte Modification, beren Begriff von einem Andern abhängt, nichts an und fur fich Eriftirendes ift: fo ift ihm die Seele, ber Beift, infofern er ein einzel= nes Wefen ift, eine bloße Regation, wie alles Bestimmte überhaupt. Da in die Gine Substanz alle Unterschiede und Bestimmungen der Dinge und des Bewußtseyns nur gurud geben, fo kann man fagen: Im Spinozistischen Suftem wird Alles nur in biefen Abgrund der Bernichtung hineingeworfen. Aber es fommt nichts heraus; und das Besondere, wovon Spinoza spricht, wird nur vorgefunden, aufgenommen aus der Borftellung, ohne daß es gerechtfertigt ware. Sollte es gerechtfertigt fenn, fo mußte Spinoza es aus feiner Substanz ableiten; fie schließt fich aber nicht auf, und fommt fo zu feiner Lebendigkeit, Beiftigkeit und Thatigfeit. Seine Philosophie hat nur die ftarre Substang, noch nicht ben Beift; man ift barin nicht bei fich. Gott ift aber hier barum nicht Beift, weil er nicht ber breieinige ift. Die Substanz bleibt in ber Starrheit, Berfteinerung, ohne Bohme'sches Quellen; benn die einzelnen Bestimmungen in Form von Verstandesbestimmungen find feine Böhme'schen Quellgeifter, die in einander arbeiten und aufgehen (f. oben, G. 283-284). Was biefem Befondern nun widerfährt, ift, daß es mur Modification ber absoluten Substanz ift, die aber als folche nicht erflärt ift; benn bas Moment ber Negativität ift bas, was biefer ftarren Bewegungslofigfeit fehlt, beren einzige Operation die ift, Alles von feiner Bestimmung, Befonderung zu entfleiden, und es in die Gine absolute Substang gurückzuwerfen, worin es nur dahinschwindet, und alles Leben in fich selbst verkommt. Dieß ift das philosophisch Unbefriedigende bei Spinoza; ber Unterschied ift zwar außerlich vorhanden, bleibt aber äußerlich, indem eben das Negative nicht an fich erkannt ift. Das Denken ist das absolut Abstracte, eben dadurch das absolut Negative; so ist es in Wahrheit, bei Spinoza ist es aber nicht gesetzt als das absolut Negative. Hält man nun aber auch im Gegensatzum Spinozismus die Behauptung sest, daß der Geist, als sich unterscheidend vom Körperlichen, substantiell, wirklich, wahrhaft, ebenso die Freiheit nichts bloß Privatives ist, so ist diese Wirklichseit im sormellen Gedanken zwar richtig, beruht seboch nur auf dem Gesühl; aber das Weitere ist, daß die Idee in ihr wesentlich Bewegung, Lebendigkeit enthält, und somit das Princip der geistigen Freiheit in sich hat. Ginerseits ist also der Mangel des Spinozismus ausgefaßt als der Wirklichkeit nicht entsprechend; andererseits ist er aber auf höhere Weise zu sassen, und zwar so, daß die Spinozistische Substanz mur die Idee ganz abstract ist, nicht in ihrer Lebendigkeit.

Faffen wir nun zum Schluß dieß Urtheil zusammen, fo ift einerseits bei Spinoza die Negation oder Brivation von der Subftang verschieden; benn er nimmt die einzelnen Bestimmungen eben nur auf, und beducirt fie nicht aus der Substang. Anderer= feits ift das Negative nur als Nichts vorhanden, denn im Ab= foluten ift fein Modus; es ift gar nicht, nur fein Auflosen, nur feine Rüdffehr, nicht feine Bewegung, fein Werben und Senn. Das Negative ift eben als verschwindendes Moment, nicht an sich, nur als einzelnes Selbstbewußtseyn aufgefaßt, nicht als ber Böhme'sche Separator (f. oben, S. 287). Das Selbstbewußtsehn ift nur aus diesem Dcean geboren, triefend von diesem Waffer, b. h. nie zur absoluten Gelbftheit fommend; bas Berg, bas Für= fichfenn ift durchbohrt, - es fehlt das Kener. Diefer Mangel ift zu erfeten, das Moment des Selbstbewußtseyns hereinzuneh= men. Es hat diese zwei besonderen Seiten, die wir jest hervor= treten und geltend gemacht sehen: erstens die gegenständliche, daß das absolute Wesen an ihm die Weise eines Gegenstands bes Bewußtseyns erhalt, für welches etwas Anderes ift, ober bas Sevende als folches, mas Spinoza unter ben Modis begriff, gur

gegenständlichen Wirklichkeit als absolutes Moment bes Absoluten selbst erhoben wird; zweitens das Selbstbewußtsenn, die Einzelnheit, das Fürsichsenn. Wie vorher (bei Baco und Böhme) fällt jenes dem Engländer, John Locke, dieß dem Deutschen, Leibnig zu: jenem nicht als Moment, dem Leibnig nicht als absoluter Begriff. Wie nun Sptnoza diese Borstellungen nur betrachtet, und ihr Höchstes ist, daß sie in der Einen Substanz untergehen, so untersucht dagegen Locke die Entstehung dieser Borstellungen: Leibnig aber stellt dem Spinoza die unendliche Vielheit der Individuen gegenüber, wenn gleich alle sene Monaden Eine Monade zu ihrem Grundwesen haben; Beide sind also im Gegensate zu den genannten Einsettigkeiten Spinoza's hervorgegangen.

## 3. Malebranche.

Die Philosophie des Malebranche hat ganz denfelben Inhalt als der Spinozismus, aber in anderer, frommer, theologischer Form: um dieser Form willen hat sie nicht den Widerspruch gefunden, den Spinoza fand; und dem Malebranche ist darum auch nicht der Vorwurf des Atheismus gemacht worden.

Ricolas Malebranche ist 1638 zu Paris geboren. Er war fränklich, hatte einen übelgewachsenen Körper, und wurde daher mit großer Zärtlichkeit erzogen. Er war schüchtern, und liebte die Einsamkeit; in seinem zweiundzwanzigsten Jahre trat er in die congrégation de l'oratoire, eine Art geistlicher Orden, ein, und widmete sich den Wissenschaften. Zufällig bekam er, beim Borbeigehen vor einem Buchladen, Cartestus' Werk De homine zu sehen; er las es, und es interessitet ihn so, daß er bei'm Lesen Herztlopfen bekam und aufhören mußte. Dieß entschied seine Richtung; es erwachte in ihm die entschiedenste Neigung zur Philosophie. Er war ein Mann vom edelsten, sanstesten Character, und der reinsten, unwandelbarsten Frömmigkeit. Er starb zu Paris 1715, im siedemundssiedkiassten Jahre seines Alters.

Buhle: Gesch. b. neuern Philosophie, B. III, Abth. 2, S. 430-431. Cefch. d. Phil. 2te Auft. \*\*

Sein Hauptwerf hat den Titel: De la recherche de la vérité. Ein Theil davon ist ganz metaphysisch, der größere Theil sedoch ganz empirisch; Malebranche handelt z. B. in den drei erften Büchern logisch und psychologisch von den Irrthümern im Sehen, Hören, in der Einbildungskraft, dem Verstande.

a. Das Wichtigfte ift seine Borftellung von dem Urfprung unferer Erkenntnif. Er fagt: "Das Wefen ber Seele ift im Denken, wie bas ber Materie in ber Ausbehnung. Das Weitere, Empfindung, Einbildung, Wollen, find Modificationen bes Denkens." Er fängt so mit Zweien an, zwischen bie er eine absolute Kluft fest; und führt bann ins Befondere die Car= testanische Ibee von ber Affistenz Gottes im Erfennen aus. Sein Hauptgebanke ift, baß "die Seele ihre Borftellungen, Begriffe nicht von den äußerlichen Dingen bekommen kann." Denn sobald 3ch und bas Ding schlechthin felbstständig gegen einander find, und keine Gemeinschaftlichkeit haben: so können sie ja nicht in Beziehung zu einander treten, also auch nicht für einander senn. "Die Körper sind undurchdringlich; ihre Bilder würden einander auf bem Wege zu ben Organen zerftoren. Die Seele fann bie Ibeen" aber ferner " auch nicht aus fich felbst erzeugen: noch fönnen sie angeboren sebn;" wie benn schon "Augustin fagt," ... Sprecht nicht, daß Ihr selbst Euer eigenes Licht send."" Wie kommt dann aber das Ausgedehnte, Biele in das Einfache, ben Beift, ba es bas Gegentheil ift von bem Einfachen, nämlich bas Außereinander? Diese Frage nach bem Zusammensenn von Denfen und Ausbehnung ift immer ein Hauptpunkt in der Philosophie. Die Antwort ift bei Malebranche: "Daß wir alle Dinge in Gott feben," Gott felber ber Busammenhang gwischen uns und ihnen, also die Einheit der Dinge und des Denkens ift. "Gott hat von Allem die Ideen, weil er Alles erschaffen hat; Gott ift durch feine Allgegenwart auf's Innigfte mit ben Geiftern vereinigt. Gott ift fo ber Drt ber Beifter," bas Allgemeine bes Geiftes: "wie der Raum" das Allgemeine, "ber Ort ber Körper ift.

Die Seele erkennt mithin in Gott, was in ihm ift," bie Körper, "insosern er die erschaffenen Wesen darstellt" (sich vorstellt), "weil dieß Alles geistig, intellectuell und der Seele gegenwärtig ist." Weil die Dinge und Gott intellectuell, und wir auch intellectuell sind, so schauen wir sie in Gott an, wie sie in ihm als intellectuell sind. — Analysirt man dieß weiter, so ist es vom Spinozismus nicht unterschieden. Malebranche läßt zwar popularer Weise die Seele und die Dinge auch als selbstständige bestehen; dieses verstiegt aber wie ein Rauch, wenn man die Grundelage streng sesthält. Der Katechismus sagt, "Gott ist allgegenwärtig:" entwickelt man diese Allgegenwart, so führt das aus Spinozismus; und doch sprechen die Theologen dann gegen das Identitätssisstem, und schreien da über Bantheismus.

b. Bu bemerken ift ferner, daß Malebranche auch das Allgemeine, bas Denken überhaupt zum Wefentlichen macht, indem er es por bem Befondern fest. "Die Geele hat ben Begriff bes Unendlichen und Allgemeinen: sie erkennt nichts, als nur burch bie Idee, die fie vom Unendlichen hat; diese Idee muß baber porausgeben. Das Allgemeine ift nicht nur eine Berwirrung ber einzelnen Ibeen, nicht eine Bereinigung von einzelnen Dingen." Bei Lode ift bas Einzelne, woraus bas Allgemeine gebilbet wird, bas Erfte (f. unten, S. 378); bei Malebranche ift die allgemeine Ibee bas Erfte im Menschen. " Wenn wir an etwas Besonderes benfen wollen, fo denken wir vorher an das Allgemeine;" es ift die Grundlage bes Befondern, wie bei den Dingen der Raum. Alles Wefentliche ift vor unfern besondern Vorstellungen, und dieses Wesentliche ift das Erste. "Alle Wesen (essences) sind vor unserer Vorstellung; dieß können sie nicht seyn, als nur, weil Gott im Beifte gegenwärtig ift: er ift ber, ber alle Dinge in ber

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Malebranche; De la recherche de la vérité (Paris, 1736), T. II, L. III, Part. I, Chap. 1, p. 4—6; T. I, L. I, Ch. 1, p. 6—7; P. II, Ch. 2, p. 66—68; Chap. 3, p. 72; Chap. 4, p. 84; Chap. 5, p. 92; Chap. 6, p. 95—96.

Einfachheit seiner Natur enthält. Es scheint, daß der Geift nicht fähig wäre, sich die allgemeinen Begriffe von Gattung, Art und dergleichen vorzustellen, wenn er nicht alle Dinge in Eines eingeschlossen sähe." Das Allgemeine ift so an und für sich, entsteht nicht durch das Besondere. "Da jede eriftirende Sache ein Einzelnes ift, fo fann man nicht fagen, daß man etwas Erschaffenes sehe, wenn man &. B. einen Triangel im Allgemeinen steht;" benn man fieht ihn burch Gott. "Man kann feine Rechenschaft geben, wie ber Geift abstracte und gemeine Wahrheiten erkennt, als durch die Gegenwart beffen, ber ben Beift erhellen kann auf unendliche Weise," weil er an und für sich das Allgemeine ift. "Wir haben eine beutliche Idee von Gott," vom Allgemeinen: "wir können sie nur haben durch die Union mit ihm; benn diese Idee ift nicht ein Erschaffenes," sondern an und für sich. Es ift, wie bei Spinoza: bas Eine Allgemeine ift Gott, und fofern es bestimmt ift, ift es bas Befondere; dieß Befondere sehen wir nur im Allgemeinen, wie die Körper im Raume. "Wir concipiren schon das unendliche Seyn, indem wir das Seyn concipiren, unangesehen, ob es endlich ober unendlich ift. Um ein Endliches zu erkennen, muffen wir das Unendliche einschränken; biefes muß also vorangehen. Also erkennt ber Beift Alles im Unendlichen; es fehlt fo viel, daß diefes eine verworrene Borftellung vieler besonderer Dinge sen, daß vielmehr alle besonderen Vorftellungen nur Participationen find ber allgemeinen Ibee bes Unendlichen: ebenso wie Gott sein Senn nicht empfängt von ben" endlichen "Creaturen, fondern" im Gegentheil "alle Creaturen nur burch ihn bestehen."1

c. Was die Richtung der Seele zu Gott betrifft, so sagt Malebranche ebenso, wie Spinoza nach seiner ethischen Seite gesagt hat: "Es ist unmöglich, daß Gott einen anderen Zweck habe, als sich selbst (die heilige Schrift läßt uns nicht daran

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Malebranche: De la recherche de la vérité, T. II, Livre III, Part. II, Chap. 6, p. 100-102.

zweifeln);" ber Wille Gottes fann nur bas Gute, schlechthin Allgemeine zum 3wede haben. "Es ift daher nothwendig, daß nicht nur unsere natürliche Liebe, d. i. die Bewegung, die er in unferem Geifte hervorbringt, nach ihm ftrebt" - "ber Wille überhaupt ift die Liebe zu Gott"-: "fondern es ift auch un= möglich, daß die Erkenntniß und das Licht, das er unserem Geifte giebt, etwas Anderes erkennen laffe, als was in ihm ift;" benn bas Denken ift nur in ber Einheit mit Gott. "Wenn Gott einen Beift machte, und ihm zur Idee ober zum unmittelbaren Gegenftand feiner Erfenntniß bie Sonne gabe: fo machte Gott diesen Geift und die Idee dieses Geiftes für die Sonne, und nicht für fich felbst." Alle natürliche Liebe, noch mehr die Erkenntniß, das Wollen des Wahrhaften hat Gott jum 3wed. "Alle Bewegungen bes Willens für bie Creaturen find nur Bestimmungen der Bewegung für den Schöpfer." Malebranche führt von Augustin an, ,,, daß wir Gott von Diefem Leben an (des cette vie) sehen, durch die Erkenntniß, die wir von ewigen Wahrhet= ten haben. Die Wahrheit ift unerschaffen, unveränderlich, uner= meklich, ewig über alle Dinge; fie ift wahr burch fich felbst, und hat ihre Vollkommenheit von keinem Dinge. Sie macht die Creaturen vollkommener, und alle Geifter fuchen auf natürliche Weife fie zu erkennen: nun ift nichts, bas diese Bollfommenheiten habe, als Gott; also ift die Wahrheit Gott. Wir schauen biese un= veränderlichen und ewigen Wahrheiten; alfo schauen wir Gott."" "Gott fieht wohl, aber empfindet die finnlichen Dinge nicht. Menn wir etwas Sinnliches sehen, so befindet sich in unserem Bewußtsehn Empfindung und reiner Gebanke. Die Empfindung ift eine Modification unseres Geiftes; Gott verurfacht biefelbe, weil er weiß, daß unfere Seele berfelben fahig ift. Die 3bee, bie mit ber Empfindung verbunden ift, ift in Gott; wir seben fie u. f. f. Diefe Beziehung, Diefe Union unferes Beiftes mit bem Worte (Verbe) Gottes und unferes Willens mit feiner Liebe ift, baß wir nach bem Chenbilbe Gottes und feiner Aehnlichkeit gemacht sind." Die Liebe Gottes besteht also darin, seine Affectionen auf die Idee Gottes zu beziehen; wer sich erkennt und seine Affectionen deutlich denkt, liebt Gott. Sonst sinden sich sonstige Leere Litaneien von Gott, ein Katechismus für Kinder von acht Jahren über Güte, Gerechtigkeit, Allgegenwart, moralische Weltordnung; Theologen kommen ihr ganzes Leben nicht weiter.

Das Angegebene sind die Haupt-Ideen Malebranche's; das Uebrige ist Theils formelle Logik, Theils empirische Psychologie. Er geht zur Abhandlung von Irrthümern über, wie sie entstehen, wie die Sinne, die Einbildungsfraft, der Verstand uns täuschen, wie wir uns benehmen müssen, um Dem abzuhelsen. Dann geht Malebranche (T. III, L. VI, P. I, Ch. 1, p. 1–3) fort zu den Regeln und Gesehen, die Wahrheit zu erstennen. So nannte man schon hier Philosophie die Weise, wie über die besonderen Gegenstände ressectirt wird aus formeller Logik und äußern Thatsachen.

## B.

## Zweite Abtheilung.

Wer diese ganze Manier spstematisch vorgestellt hat, ist Locke gewesen, der den Gedanken Baco's weiter aussührte; und wenn Baco für die Wahrheit an das sinnliche Sepn verwies, so zeigte Locke das Allgemeine, den Gedanken überhaupt in dem sinnlichen Sepn auf, oder zeigte, daß wir das Allgemeine, Wahre aus der Ersahrung haben. Von Locke geht dann eine breite Bildung, besonders Englischer Philosophen, aus, die andere Formen angenommen hat, aber dem Princip nach dasselbe ist; sie ist allgemeine Vorstellungsweise geworden, und nimmt sich auch für Philosophie, obgleich der Gegenstand der Philosophie darin gar nicht anzustressen ist.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Malebranche: De la recherche de la vérité, T. II, L. III, P. II, Ch. 6, p. 103-107, 109-111.

## 1. Lock e.

Co betrachtet, bag ber Begriff gegenständliche Wirklichkeit für bas Bewußtseyn habe, ift die Erfahrung zwar ein nothwendiges Moment ber Totalität; aber wie biefer Gebanke bei Lo de er= scheint, bag wir bas Wahre aus ber Erfahrung und ber finnli= chen Wahrnehmung nehmen und abziehen, ift es ber schlechtefte Gebanke, indem er, ftatt Moments, bas Wefen bes Wahren fenn foll. Freilich gegen die Boraussetzung ber innern Unmittelbarfeit der Idee, und gegen die Methode, fie in Definitionen und Ariomen vorzutragen, fo wie gegen bie absolute Substang, behaupten Die Forderung, die Ideen als Refultate barzuftellen, und bann Die Individualität und das Selbstbewußtsehn ihr Recht. In ber Locke'schen und Leibnigischen Philosophie geben fich biefe Bedurf= niffe aber nur erft auf unvolltommene Weife zu erfennen; bas Allgemeine, was beiben Philosophen gemeinschaftlich ift, ift, baß fie, im Gegensatz gegen Spinoza und Malebranche, bas Befonbere, Die endliche Bestimmtheit und bas Einzelne jum Princip machen. Bei Spinoza und Malebranche ift die Substanz oder bas Allge= meine bas Wahrhafte, allein Sepende, bas Ewige, was an und für fich, ohne Ursprung ift, und woran die besonderen Dinge nur Modificationen find, die durch die Substanz begriffen werben. Spinoza hat damit aber biefem Regativen Unrecht gethan; er fam daher zu feiner immanenten Beftimmung, fondern alles Bestimmte, Individuelle geht in seinem Systeme nur zu Grunde, Bent ift bagegen bie allgemeine Tendenz bes Bewußtfenns, an ben Unterschied festzuhalten: Theils um fich, seinem Gegenstande, bem Genn, Ratur und Gott, gegenüber, als in fich frei, gu beftimmen: Theile um in diesem Gegensate bie Einheit zu erkennen, und fie aus ihm hervorzubringen. Aber die Wege biefer Tenbeng verstanden fich felbst noch wenig, hatten noch fein Bewußtseyn über ihre Aufgabe, und die Weife, ihre Forderung zu leiften. Bei Lode tritt nun dieß Princip in der Philosophie aunächst jener starren, unterschiedlosen Identität der Spinozistischen Substanz so entgegen, daß das Sinnliche, Beschränkte, das unmittels bar Dasehende, die Hauptsache und das Fundament ist. Locke bleibt ganz auf der gemeinen Stufe des Bewußtsehnst stehen, daß Gegenstände außer uns das Reale und Wahre sehen. Das Endliche ist von Locke also nicht als absolute Regativität, d. h. in seiner Unendlichkeit ausgesaßt; das werden wir zum Dritten erst bei Leibnig sehen. Leibnig sehen. Leibnig seht in höherem Sinn die Individualität, das Unterschiedene als für sich sehend, und zwar gegenstandslos, als wahrhaftes Sehn: d. h. nicht als Endliches, und doch unterschieden, so daß also jede Monade selbst die Totalität ist. Leibnig und Locke stehen daher Beide für sich einander auch entgegen.

John Lode wurde 1632 ju Wrington in England geboren. Er ftubirte zu Orford für fich bie Cartesianische Philosophie, indem er die scholastische Philosophie, die noch vorgetragen wurde, liegen ließ. Er widmete fich der Arzneikunde, die er jedoch, feiner Schwächlichfeit wegen, nicht eigentlich ausübte. Mit einem Englischen Gefandten ging er 1664 auf ein Jahr nach Berlin. Rach feiner Rudfehr nach England wurde er mit dem geiftreichen nachmaligen — Grafen Shaftsbury befannt, ber fich feines mebieinischen Raths bediente; fo lebte er in beffen Sause, ohne nöthig gu haben, fich mit medicinischer Praris abzugeben. Als biefer fpaterhin Groffanzler von England wurde, erhielt Lode von ihm ein Amt, bas er jedoch, bei bem Wechsel bes Ministeriums, bald wieder verlor. Er begab fich nun, wegen Besorgniß vor Schwindsucht, 1675 nach Montpellier zur Wieberherftellung feiner Gefundheit. Als fein Gonner wieder in's Ministerium fam, gewann er gwar feine Stelle wieder: wurde jedoch bald nachher, bei einem neuen Sturge biefes Minifters, von Neuem abgefest, und mußte fogar aus England flüchten. "Der Act, wodurch Locke von Orford verjagt wurde" (was er bort gewesen, ift nicht gesagt), "war nicht ber Act ber Universität, fondern Jacob's II., auf beffen ausbrüdlichen Befehl und unter ber peremtorischen Autorität eines schriftlichen

Mandats die Austreibung Statt fand. Aus ber Correspondenz, bie barüber gepflogen wurde, erhellt, bag bas Collegium wiber Willen fich unterwarf als einer Maagregel, ber es nicht wiberftehen fonnte, ohne ben Frieden und die Ruhe feiner Mitglieder zu compromittiren." Lode ging nach Holland, bas bamals bas Land war, wo Alles Schut fand, was genöthigt war, einer Unterdrückung, fen sie politisch ober religios, zu entflieben, und wo fich bamals die berühmteften und freisinnigften Manner gufam= menfanden. Die Hofparthei verfolgte ihn auch hier; er follte, vermöge eines Königlichen Befehls, gefangen genommen und nach England ausgeliefert werben, und mußte fich beswegen bei seinen Freunden verborgen halten. Er fehrte bann, bei ber erfolgten Revolution von 1688, als Wilhelm von Dranien ben Englischen Thron beftieg, mit biefem wieber nach England gurud. Run wurde er Commiffair des Handels und der Colonien, gab fein berühmtes Werf über ben menschlichen Berftand heraus, und lebte gulett, gurudgezogen von öffentlichen Geschäften, bei Englischen Großen auf ihren Landhäufern, wegen feiner schwächlichen Befundheit; 1704 am 28. October ftarb er, in einem Alter von 73 Jahren. 1

Die Locke'sche Philosophie ift sehr geehrt; ste ist im Ganzen noch die Philosophie der Engländer und der Franzosen, und auch in einem gewissen Sinne noch jett der Deutschen. Ihr kurzer Gedanke ist dieser, daß einerseits das Wahre, die Erkenntniß, auf Erfahrung und Beobachtung beruhe: andererseits das Analystren und Abstrahiren der allgemeinen Bestimmungen als Gang der Erkenntniß vorgeschrieben wird; es ist, wenn man will, ein metaphysicirender Empirismus, und dieß ist der gewöhnliche Weg in den Wissenschaften. Locke schlägt so in Hinsicht der Methode

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buhler Geschichte ber neuern Philosophie, Bb. IV, Abth. 1, S. 238—241; Quarterly Review, April 1817, p. 70—71; The Works of John Locke (London 1812), Vol. I: The life of the Author, p. XIX—XXXIX.

378

ben entgegengesetten Weg ein, wie Spinoza. Bei ber Methobe bes Spinoza und Cartefius fann man die Angabe ber Entfte= hung ber Ibeen vermiffen; fie find geradezu als Definitionen aufgenommen, wie z. B. Substanz, Unendliches, Modus, Ausbehnung u. f. f., die eine ganz incoharente Reihe ausmachen. Das Bedürfniß ist jedoch, aufzuzeigen, wo biese Gedanken herkommen, wodurch fie begründet und bewahrheitet find. So hat nun Locke ein wahrhaftes Bedürfniß zu befriedigen gesucht. Denn er hat das Berdienft, ben Weg der bloßen Definitionen, von dem sonft angefangen wurde, verlaffen, und den Verfuch einer Deduction ber allgemeinen Begriffe gemacht zu haben: indem er z. B. be= muht war, aufzuzeigen, wie die Subftantialität fubjectiv aus ben Gegenständen entsteht. Das ift ein Schritt weiter als Spinoza. ber gleich mit Definitionen und Ariomen anfängt, die fo unberechtigt find. Jest find fie abgeleitet, nicht mehr orakelmäßig bingeftellt, wenn auch die Art und Weife, wie biefe Berechtigung fich etablirt, nicht die gehörige ift. Das Interesse ift nämlich bloß subjectiv und mehr psychologischer Art, indem Locke nur den Weg bes erscheinenden Geistes beschreibt; benn es ift ihm besonders barum zu thun, in unserem Erkennen die allgemeinen Vorstellungen, ober Ibeen, wie er es nannte, und ben Ursprung berselben aus bem äußerlich und innerlich Wahrnehmbaren abzuleiten. Male= branche fragt wohl auch, wie wir zu den Vorstellungen kommen: und so ift bei ihm scheinbar baffelbe Intereffe vorhanden, als bei Lode. Aber einmal ist dieß Psychologische bei Malebranche nur bas Spätere; und bann ift ihm bas Allgemeine, Gott bas schlechthin Erfte, während Locke gerade mit den einzelnen Wahr= nehmungen anfängt, und von ba erft zu ben Begriffen, zu Gott übergeht. Das Allgemeine ift bei Locke alfo nur das Folgende, bas von uns Gemachte, nur bem Denken als subjectivem Ange= hörige. Jeder Mensch weiß allerdings, daß, wenn sein Bewußt= fenn fich empirisch entwickelt, er von Empfindungen, gang concreten Buftanben anfängt; und bag ber Zeit nach später erft bie

allgemeinen Borstellungen eintreten, die mit dem Concreten der Empfindung den Zusammenhang haben, darin enthalten zu sehn. Der Raum kommt z. B. später zum Bewußtsehn als das Käumsliche, die Sattung später als das Einzelne; und es ist nur Thätigkeit meines Bewußtsehns, das Allgemeine von dem Besondern der Borstellung, Empfindung u. s. f. zu scheiden. Das Gefühl ist allerdings die niedrigste, die thierische Weise des Geistes; der Geist, als denkend, will aber das Gefühl in seine Weise umwandeln. So ist der Gang, den Locke eingeschlagen hat, ganz richtig; aber die dialestische Betrachtung ist ganz und gar verlassen, indem nur das Allgemeine aus dem empirisch Concreten analysirt wird. Hier wirft Kant dem Locke nun aber mit Recht vor: Nicht das Einzelne ist die Quelle der allgemeinen Borstellungen, sondern der Verstand.

Was nun die näheren Gedanken Locke's anbetrifft, so sind sie sehr einfach. Locke betrachtet, wie der Verstand nur das Bewußtsehn und insofern etwas im Bewußtsehn ist, und erkennt das Ansich nur, insofern es in diesem ist.

a. Lode's Philosophie ift besonders gegen Cartefius gerichtet, ber, wie Blato, von angeborenen Ibeen gesprochen hatte. Much beleuchtet Locke die "angeborenen Impressionen (notiones communes in foro interiori descriptae)," die Lord Berbert in feiner Schrift De veritate annimmt. Lode beftritt alfo im er= ften Buche feines Werfes bie fogenannten angeborenen Ibeen, sowohl theoretische als praktische: b. i. die allgemeinen, an und für sich sependen Ideen, die zugleich vorgestellt werden als dem Geifte auf eine naturliche Weise angehörig. Lode fagte: Wir fommen erft zu Dem, was wir Ibee nennen. Er verftand nam= lich darunter nicht wesentliche Bestimmungen des Menschen, sonbern Begriffe, die wir haben und die im Bewußtsenn als folchem vorhanden find und eriftiren: fo wie wir Arme und Beine am Körper haben, und der Trieb jum Effen fich in Allen findet. In Lode ift also die Vorstellung von der Seele als einer inhaltslosen tabula rasa, die nun erfüllt werde aus bem, mas wir Erfah-

rung nennen. 1 Der Ausbruck "angeborene Begriffe" war damals gewöhnlich; und es ift von ben angeborenen Begriffen zum Theil fo craß gesprochen worden. Aber ihre wahrhafte Bedeutung ift, daß sie an sich sind, wesentliche Momente in der Natur des Den= fens, Eigenschaften eines Reims, Die noch nicht eriftiren: nur in Bezug auf diefe lette Bestimmung liegt etwas Richtiges in der Lode'schen Bemerkung. Als verschiedene wesentliche beftimmte Begriffe find fie nur baburch legitimirt, bag von ihnen gezeigt wird, baß fie in bem Wefen bes Denkens liegen; aber wie die Sate, die als Ariome gelten, und die Begriffe, die als bestimmte in den Definitionen unmittelbar aufgenommen werden, so haben fie allerdings die Form von vorhandenen, angeborenen. Sie follen an und für fich gelten, so wie sie eingesehen werden; dieß ift aber eine bloße Berficherung. Ober von ber andern Seite ift bie Frage, woher fie kommen, feicht. Der Geift ift allerdings an fich beftimmt, benn er ift ber fur fich eriftirende Begriff; feine Entwidelung ift, jum Bewußtsehn zu fommen. Die Bestimmungen, die er aus sich hervorbringt, kann man aber nicht angeboren nennen; benn biese Entwidelung muß veranlagt werden burch ein Aeuferliches, gegen bas bie Thätigkeit bes Geiftes junächst nur reagirt, damit er fich so erft seines Wesens bewußt werbe.

Die Gründe, aus denen Locke die angeborenen Ideen widerlegt, sind empirisch: "Man beruft sich auf die allgemeine Uebereinstimmung bei moralischen Gefühlen, logischen Sähen, die sich
nicht anders erklären lasse, als dadurch, daß sie von der Natur
eingepflanzt sehen. Aber diese Uebereinstimmung sindet nicht Statt.
3. B. den Sah: Was ist, das ist; Es ist unmöglich, daß dasselbe Ding zugleich sehn und nicht sehn könne, könnte man noch
am ehesten sur angeboren halten." Dieser Sah gilt aber überhaupt für den Begriff nicht; es giebt auf Erden und im Himmel

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Locke: An Essay concerning human Understanding (The Works of John Locke, Vol. I), Book I, Chap. II, §. 1, p. 13; Chap. III, §. 15, p. 45-46; §. 22, p. 51.

nichts, was nicht Seyn und Nichtseyn enthält. "Biele Menschen, Kinder und Unwissende, " fagt Locke, "haben nicht die geringfte Remtniß von biefen Sagen. Man fann nicht behaup= ten, es fen etwas ber Seele Eingeprägtes, wovon fie Kenntniß hat. Man erwiedert zwar hierauf, daß Menschen erft von folchen Grundfähen wiffen, wenn fie zum Gebrauch ber Bernunft fommen. Ift es aber ber Gebrauch ber Bernunft, ber ihnen zu Entbedung berselben behülflich ift und bieselben entbedt, so find fie ja eben nicht angeboren. Die Vernunft foll fenn, aus bereits bekannten Brincipien unbefannte Wahrheiten abzuleiten. Wie follte alfo die Anwendung der Vernunft nöthig sebn, um die vermeintlich angeborenen Principien zu entbeden?" Dieß ift eine schwache Einwendung; benn fie fest voraus, daß man unter angeborenen Ibeen folche versteht, die der Mensch im Bewußtseyn sogleich als gang fertig habe. Aber die Entwickelung im Bewußtfehn ift etwas Anderes, als bas, was an fich Bernunftbestimmung ift; und so ift der Ausdruck angeborene 3dee allerdings gang schief. "Bei Kindern und Ungelehrten, weil fie nicht verbildet find, mußten fie fich am meiften zeigen." Lode giebt noch mehr bergleichen Grunde an, besonders praktische: Die Berschiedenheit der moralischen Lehren, die Bosen, Grausamen, die fein Gewiffen haben.1

b. Das Weitere ist, daß Locke im zweiten Buch zu dem Urssprung der Ideen übergeht, und dieß Bilden aus der Erfahrung aufzuzeigen sucht; das ist seine Hauptbemühung. Dieß Positive, was er jenem Ausnehmen aus dem Innern entgegenstellt, ist dann aber ebensossen-für-Anderes festhält und das Ansich ganz verkennt. Er sagt: "Da jeder Mensch sich bewußt ist, daß er denkt, und daß daß, womit sein Geist im Denken beschäftigt ist, die Ideen sind: so ist es über allen Zweisel, daß die Menschen in ihrem Geiste vers

Locke: An Essay concerning human Understanding (Vol.I), B. I, Ch. II, §. 2-9, p. 13-17; §. 27, p. 30-32; Ch. III, §. 1-15, p. 33-46.

schiedene Ideen haben, solche als durch die Worte ausgedrückt sind: Weiße, Härte, Weichheit, Denken, Bewegung, Mensch, Elephant, Armee, Trunkenheit und andere." Idee hat hier die Bedeutung Theils von Vorstellung, Theils von Gedanke; wir verstehen unter Idee einvas Anderes. "Es ist nun zu allererst zu untersuchen: Wie kommt der Mensch zu solchen Ideen? Angeborene Ideen sind schon widerlegt. Sehen wir also den Geist voraus als ein weißes Papier, seer von allen Charakteren, ohne irgend eine Idee, woher wird er damit versehen? Darauf antworte ich mit Einem Worte: Bon der Erfahrung. Auf sie gründet sich alles unser Wissen."

Was nun zuerst über die Sache felbst zu fagen ift, fo ift es richtig, daß der Mensch bei ber Erfahrung anfängt, wenn er zu Gebanken kommen will. Alles wird erfahren, nicht bloß das Sinnliche, sondern auch, was meinen Beift bestimmt und bewegt. Das Bewußtsenn hat also allerdings alle Vorstellungen und Begriffe aus der Erfahrung und in der Erfahrung; es fommt nur barauf an, was man unter Erfahrung versteht. Gewöhnlich, wenn so gesprochen wird, versteht man gar nichts darunter; fo fpricht man bavon, als von etwas gang Bekanntem. Erfahrung aber ift nichts, als die Form der Gegenständlichkeit; es ift etwas im Bewußtseyn, heißt: es hat gegenständliche Form für es, ober es erfährt daffelbe, es schaut es als ein Gegenständliches an. Erfahrung heißt bann unmittelbares Wiffen, Wahrnehmen: b. h. ich muß das selbst haben, und seyn; und das Bewußtseyn über das, was ich habe und bin, ist Erfahrung. Da ift nun gar feine Frage davon, daß, was man weiß, von welcher Art es fenn wolle, erfahren werden muffe; das liegt im Begriff der Sache. Es ift abfurd, daß man etwas wiffe u. f. f., was nicht in ber Erfahrung fen: ben Menschen z. B., obgleich ich nicht alle

Locke: An Essay concerning human Understanding (Vol. I), B. H, Ch. I, §. 1-2, p. 77.

brauche gesehen zu haben, erkenne ich allerdings aus Erfahrung; denn ich habe, als Mensch, Thätigkeit, Willen, Bewußtsehn über das, was ich bin, und was Andere sind. Das Vernünstige ist, d. h. es ist als ein Sependes sür das Bewußtsehn, oder dieses erfährt es; es muß gesehen, gehört, als Welterscheinung da sehn oder da gewesen sehn. — Diese Verbindung des Allgemeinen mit dem Gegenständlichen ist aber zweitens nicht die einzige Form, die des Ansich ist ebenso absolut und wesentlich: d. h. das Vegreisen des Erfahrenen oder das Ausheben dieses Scheins des Anderssehns, und das Erkennen der Nothwendigkeit der Sache durch sich selbst. Es ist nun ganz gleichgültig, ob man dieß nimmt als etwas Erfahrenes, als eine Reihe von Erfahrungsbegriffen, wenn man so sprechen kann, oder Vorstellungen: oder dieselbe Reihe als eine Reihe von Gedanken, d. h. an sich Sependen.

Was nun die Arten dieser Ideen betrifft, so hat Locke sie nicht vollständig, und nur empirisch aufgenommen.

a. Die einfachen Ideen (simple ideas) entstehen nach Locke Theils aus der äußern Erfahrung, Theils aus der innern; denn die Erfahrungen, sagt er, sind zuerst Sensationen: das Andere ist die Reflexion, — die inneren Bestimmungen des Bewußtsehns. 1 Aus der Sensation, z. B. dem Gesiehte, entspringen die Vorstellungen von Farbe und Licht u. s. f.;
ferner entstehen aus der äußern Erfahrung Undurchdringlichseit, Figur, Ruhe, Bewegung und derzleichen. Aus der Resserion
entspringen die Ideen von Glauben, Zweiseln, Urtheilen, Schliesen, Denken, Wollen u. s. f.; aus Beiden zusammen Lust,
Schmerz, u. s. w. Dieß ist eine platte Herezählung.

8. Nachdem Locke die Erfahrung vorausgesest hat, ist bas Weitere, daß ber Verftand es ift, der jest das Allgemeine findet

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Locke: An Essay concerning human Understanding (Vol. I), B. II, Ch. I, §. 2-5, p. 77-79.

und erfindet, - die zusammengesetten Ibeen (complex ideas). Der Bischof von Worcester machte ben Einwand, "baß, wenn die Idee der Substanz auf einen flaren und deutlichen Schluß gegrundet ift, fie weder aus der Senfation noch aus ber Reflexion ftammt." Lode antwortet: "Allgemeine Ideen fommen in den Geift weder durch Senfation noch durch Reflexion, sondern fie find Geschöpfe ober Erfindungen bes Berftandes. Der Berftand macht fie burch Borftellungen, die er burch die Reflexion und Sensation gewonnen hat." Die Arbeit des Verstandes nun besteht barin, aus mehrern einfachen sogenannten Ibeen eine Menge neuer hervorzubringen durch eigene Bearbeitung diefes Aufgenommenen, burch Bergleichung, Unterscheidung und Begeneinanderstellung, endlich durch Absonderung ober Abstraction, wodurch bie allgemeinen Begriffe entspringen; - fo Raum, Beit, Dasenn, Ginheit und Berschiedenheit, Bermogen, Urfach und Wirkung, Freiheit, Nothwendigkeit. "Der Berstand ift in Rücksicht seiner einfachen Ideen gang passiv: und empfängt sie von der Eriftenz und der Operation der Dinge, wie die Empfinbung sie barbietet, ohne daß er eine Idee macht. Oft übt ber Berftand" aber "ein actives Bermögen aus, indem er jene ver= schiedenen Zusammensehungen macht; benn weil er schon früher mit einfachen Ideen versehen ift, so kann er sie in verschiedenen Berbindungen zusammenftellen." Das Denken felbst ift bem Locke hiernach nicht das Wesen ber Seele, sondern eine von ben Kräften und Meußerungen berfelben. Eben er halt bas Denken als sevend im Bewußtseyn fest, als bewußtes Denken: und bringt also die Erfahrung an, daß wir nicht immer benken. Die Er= fahrung zeige Schlafen ohne Träume, wenn man tief schläft. Locke führt auch bas Beispiel eines Menschen an, ber sich bis in fein fünfundzwanzigstes Jahr feines Traumes erinnerte. Es ift, wie in den Xenien:

Dit schon war ich, und hab' wahrlich an gar nichts gebacht. D. h. mein Gegenstand ift nicht ein Gedanke. Aber Anschauung und Erinnerung ist Denken, und Denken Wahrheit. Pocke aber setze das Wesen des Verstandes nur in die sormelle Thätigkeit, aus den vermittelst der Wahrnehmung erhaltenen einsachen Vorstellungen, durch Vergleichung und Zusammenfügung mehrerer in Eine, neue Bestimmungen zu bilden; er ist das Aussassen der abstracten Empfindungen, die in den Gegenständen enthalten sind. Da macht Locke (B. II, Ch. XI, §. 15—17) denn auch einen Unterschied zwischen reinen und vermischten Formen (modes): Reine Formen sind solche einsache Bestimmungen, wie Krast, Zahl, Unendlichkeit; Causalität u. s. s. s. sist dagegen ein gemischter Modus (mixed mode).

Die Art nun, wie ber Verstand aus einfachen Vorstellungen ber Erfahrung zusammengesettere gewinnt, explicirt Lode am Befondern; allein diefes herausnehmen ber allgemeinen Bestimmungen aus concreten Wahrnehmungen ift völlig nichtsfagend, höchst trivial, langweilig und sehr weitläufig; es ist etwas ganz Formales, eine leere Tautologie. 3. B. die allgemeine Borftellung vom Raume bilben wir aus ber Wahrnehmung ber Entfernung von Körpern durch Geficht und Gefühl. 2 D. h. mit an= bern Worten: Wir nehmen einen bestimmten Raum mahr, abstrabiren, und dann haben wir den Begriff des Raums überhaupt; die Wahrnehmung der Entfernungen giebt uns Borftellungen vom Raum. Dieß ift jedoch fein Ableiten, fondern nur ein Weglaffen ber andern Bestimmungen; ba die Entfernung felbft ja die Räumlichfeit ift, so bildet ber Berftand also die Beftimmung ber Räumlichkeit aus ber Räumlichkeit. — Go bekommen wir den Begriff der Zeit durch die ununterbrochene Succession der Borftellungen im Wachen: 3 b. h. aus ber bestimmten Zeit neh= men wir die allgemeine wahr. Die Vorstellungen folgen fort-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Locke: An Essay concerning human Understanding (Vol. I), B. II, Ch. II, §. 2, not., p. 93-94; Ch. XII, §. 1, p. 143; Ch. XXII, §. 2, p. 275; Ch. I, §. 10-14, p. 81-85.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibidem, Ch. XIII, §. 2, p. 147; Ch. IV, §. 2, p. 100.

<sup>3</sup> Ibidem, Ch. XIV, §. 3, p. 163.

während auf einander; laffen wir bas Besondere barin weg, so erhalten wir badurch bie Vorstellung der Zeit. - Subftang (bie Locke im schlechtern Sinne als Spinoza nimmt), eine zusammengesette Idee, tomme baber, baf wir oft einfache Ideen, wie Blau, Schwer u. f. w., bei einander wahrnehmen. Dieses Beifammen stellen wir uns als Etwas vor, was jene einfachen Ibeen zugleich trägt, worin fie eriftiren u. f. f. ! Auch beducirt Lode ben allgemeinen Begriff Bermögen. 2 Dann werben die Bestimmun= gen ber Freiheit und Nothwendigkeit, der Urfache und Wirkung auf dieselbe Weise hergeleitet. "In der Kenntniß, die unsere Sinne von der beständigen Veränderung der Dinge nehmen, muffen wir beobachten, daß verschiedene Befondere, Beibes Qualitäten und Substanzen, anfangen zu eriftiren, und daß fie biefe ihre Eriftenz von der gehörigen Application und Wirksamkeit irgend eines andern Dinges erhalten. Bon dieser Beobachtung gewinnen wir unfere Ibee von Urfach und Wirfung, wenn 3. B. Wachs am Fener schmilzt. " 3 Ferner fagt Lode: "Jeber, benke ich, findet in ihm selbst eine Macht, anzufangen oder zu unterlaffen, fortzuseten ober ein Ende zu machen verschiedenen Sandlungen in ihm felbft. Bon ber Betrachtung ber Ausbehnung diefer Macht bes Geiftes über die Sandlungen bes Menschen entsteben die Ideen der Freiheit und Nothwendigkeit."4

Man kann sagen, Oberstächlicheres kann es nun nichts geben, als diese Ableitung der Ideen. Die Sache selbst, um die es zu thun ist, das Wesen ist gar nicht berührt. Es wird auf eine Bestimmung ausmerksam gemacht, die in einem concreten Vershältnisse enthalten ist; der Verstand abstrahirt daher einerseits, und sirirt andererseits. Es ist nur die Uebersehung aus dem Vestimmten in die Form der Allgemeinheit, welche zu Grunde gelegt wird;

Locke: An Essay concerning human Understanding (Vol. II), B. II, Ch. XXIII, § 1-2, p. 1-4.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibidem (Vol. I), B. II, Ch. XXI, §. 1, p. 220.

<sup>3</sup> lbidem (Vol. II), B. II, Ch. XXVI, §. 1, p. 40.

<sup>4</sup> Ibidem (Vol. 1), B. II, Ch. XXI, §. 7, p. 224.

dieß zum Grunde liegende Wesen aber ist es eben, von dem zu sagen wäre, was es seh. Hier nun gesteht Locke z. B. vom Raume, daß er nicht wisse, was er an sich sehr. Diese Locke's sche sogenannte Analyse der zusammengesesten Vorstellungen und sogenannte Erklärung derselben hat nun, wegen ihrer ungemeinen Klarheit und Deutlichkeit, den allgemeinen Eingang gesunden. Denn was ist klarer, als daß wir den Begriff der Zeit daher haben, daß wir die Zeit wahrnehmen, sehen nicht eigentlich: des Raums daher, daß wir ihn sehen? Besonders die Franzosen haben dieß ausgenommen, und weiter ausgeführt; ihre Idéologie enthält nichts Anderes, als dieses.

y. Indem Lode davon ausgeht, daß Alles Erfahrung ift, und wir uns aus biefer Erfahrung allgemeine Vorstellungen über bie Gegenstände und ihre Qualitäten abstrahiren: so macht er bann in Unsehung ber außern Qualitäten einen Unterschied, ber früher schon bei Aristoteles (De anima II, 6) vorgekommen, und ben wir auch bei Carteffus (f. oben, S. 325-326) gefehen haben. Lode unterscheibet nämlich primare und fecund are Qualitäten: Die ersten kommen ben Gegenständen felbst in Wahrheit zu; Die anderen find keine reale Qualitäten, sondern grunden fich auf die Ratur der Organe bes Empfindens. Brimare Qualitäten find mechanische, wie Ausbehnung, Solidität, Figur, Bewegung, Rube; dieß find Qualitäten des Körperlichen, wie bas Denken Die Qualität bes Beiftigen ift. Die Bestimmungen unferer befondern Empfindungen, wie Farben, Tone, Berüche, Geschmack u. f. f. find jedoch nicht primär. 2 Nur hat bei Cartefius biefer Unterschied eine andere Form; denn die zweiten find nach ihm so bestimmt, daß sie nicht das Wesen des Körpers ausmachen, bei Lode, daß fie für die Empfindung find ober in das Genn für's Bewußtseyn fallen. Locke rechnet dabei freilich Figur u. f. f. auch noch

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Locke: An Essay concerning human Understanding (Vol. I), B. II, Ch. XIII, §. 17-18, p. 155.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibidem, Ch. VIII, §. 9-26, p. 112-121.

zu dem Wesen; aber damit ist über die Natur des Körpers gar nichts ausgemacht. Es kommt Locke'n hier selbst ein Unterschied des Ansich und des Für-ein-Anderes herein, worin er das Moment des Für-ein-Anderes als das Unwesentliche erklärt, — und doch alse Wahrheit nur in dem Für-ein-Anderes sieht.

c. Indem das Allgemeine als solches, der Gattungsbe= griff, nach Lode nur ein Erzeugniß unseres Beiftes ift, bas nicht felbst objectiv ist, sondern sich nur auf ihm ähnliche Dbjecte bezieht, von benen man bas Besondere ber Qualitäten, bie Umftande, Zeit, Ort u. f. f. absondert: so unterscheidet Lode die Wefen in reelle Wefen und Namenwefen, wovon jene bas wahre Wefen der Dinge ausdrücken, die Gattungen aber bloße Namenwesen sepen, die wohl etwas ausbruden, das an ben Begenftanden ift, diefelben aber nicht erschöpfen. "Sie bienen bazu, Die Gattungen und Arten fur und zum Erfennen zu unterscheiben; aber das reelle Wefen der Natur fennen wir nicht." 1 Dafür, daß die Gattungen nichts an sich find, nicht in der Natur, nichts an und für fich Bestimmtes, giebt Locke (B. III, Ch. III, S. 17, p. 169-170) gute Grunde an, 3. B. die Miggeburten: Bare die Gattung an und für fich, fo gabe es feine Miggeburt. Aber er überfieht, daß, indem es gur Gattung gehört, zu eriftiren, fie damit auch in Berhältniß zu andern Bestimmungen tritt; das ift also die Sphäre, wo die einzelnen Dinge auf einander einwirfen, und daber die Eriftenz ber Gattung verfümmern fonnen. Lode macht baber gerade fo, wie wenn man beweifen wollte, daß das Gute nicht an fich sen, weil es auch schlechte Bursche giebt: daß der Kreis nichts an und für sich in der Natur sen, weil z. B. der Umring eines Baums einen fehr unregelmäßigen Rreis vorstellt, oder ich einen schlechten Rreis zeichne. Die Natur ift eben dieß, dem Begriff nicht vollkommen abaquat fenn zu kon= nen; er hat nur im Beifte seine wahrhafte Eriftenz. Ferner ift

Locke: An Essay concerning human Understanding (Vol. II),
 B. III, Ch. III, §. 6, p. 156; §. 13, 15, p. 166-169.

vieß, daß die Gattungen nichts an sich, das Allgemeine nicht das Wesen der Natur, ihr Ansich nicht das Gedachte sen, dasselbe als dieß, daß wir das reale Wesen nicht kennen: die seither zum Ekel wiederholte Litanei,

Das Innere ber Ratur tennt fein erschaffener Beift,

bis zur Ansicht, daß Fürsein-Anderes-Sehn, Wahrnehmen nicht an sich ist; — eine Ansicht, die nicht zum Positiven durchgedrungen, daß das Ansich das Allgemeine ist. Locke ist weit zurück in der Natur der Erkenninis, weiter als Plato, wegen des Urgirens des Fürsein-Anderes-Sehns.

Noch merkwürdig ift, daß aus gesundem Verstand Locke (Vol. III, B. IV, Ch. VII, §. 8—11, p. 24—34.) gegen die allgemeinen Sähe, Ariome, §. B. A=A, d. h. Wenn etwas A ist, so kann es nicht B seyn, kämpst: sie seyen überslüssig, von höchst geringem oder gar keinem Nuhen; denn noch Niemand habe auf den Sah des Widerspruchs eine Wissenschaft gebaut. Es lasse sich aus ihnen das Wahre ebenso beweisen, als das Falsche; sie seyen Tautologien. — Was Locke sonst in Rücksicht auf Erziehung, Toleranz, Naturrecht oder allgemeines Staatsrecht geleistet, geht uns hier nicht an, sondern betrifft mehr die allgemeine Bildung.

Dieß ist die Locke'sche Philosophie, in welcher keine Ahnung vom Speculativen enthalten ist. Das Interesse der Philosophie, die Wahrheit zu erkennen, soll in ihr auf empirische Weise erzeicht werden; sie dient zwar so, auf die allgemeinen Bestimmungen ausmerksam zu machen. Aber solches Philosophiren ist nicht nur der Standpunkt des gewöhnlichen Bewusstsehns, dem alle Bestimmungen seines Denkens als gegeben erscheinen, demüthig mit Vergessen seiner Thätigkeit; sondern bei diesem Ableiten und psychologischen Entstehen ist das, was allein der Philosophie obliegt, der Gesichtspunkt, ob diese Gedanken und Verhältnisse an und für sich selbst Wahrheit haben, gar nicht vorhanden, indem das Interesse nur dahin geht, die Art und Weise zu beschreiben, wie der Gedanke das Geges

bene aufnimmt. Man fann, wie Wolf that, fagen, daß es willführlich ift, von concreten Vorstellungen anzufangen, wie wenn und g. B. aus blauer Blume, und blauem Simmel die Borftellung ber Ibentität entfteht. Man kann vielmehr geradezu von allgemeinen Borftellungen anfangen, und fagen, wir finden in unferem Bewußtfehn die Borftellungen Zeit, Urfach und Wirkung; das find die späteren Thatsachen des Bewußtseyns. Dieses Berfahren liegt bem Wolfischen Raisonnement zu Grunde, nur daß hier noch unter den verschiedenen Vorstellungen unterschieden werden muß, welche als die wesentlichste anzusehen ist; bei Locke kommt bieser Unterschied im Gangen nicht in Betracht. Mit bem Lode'schen Berfahren wird von nun an ober auf dieser Seite ber Gefichts= punkt bes Philosophirens gang und gar verändert; das Intereffe beschränkt sich auf die Form des llebergehens des Objectiven oder der einzelnen Empfindungen in die Form von Borftellungen. Bei Spinoza und Malebranche sahen wir allerdings auch als Hauptbestimmung, diese Beziehung bes Denkens auf bas Angeschaute zu erkennen, also das in's Berhältniß, in's Relative Fallende. auch die Frage: Wie ist Beibes bezogen? Sie wurde aber in bem Sinne beantwortet und genommen, daß nur biefe Beziehung für fich bas Intereffe ausmacht, und biefe Beziehung felbft, als abfolute Substanz, ift bann Ibentitat, bas Wahre, Gott, - nicht bie Bezogenen. Das Intereffe fällt bort nicht auf die Bezogenen; nicht die Bezogenen als Einseitige find bas Sepende, Boraus= gefeste und feft Bleibende, - fie find nur accidentell. Sier aber gelten die Bezogenen, die Dinge und das Subject; und fie find als geltend vorausgesett. Lode's Raisonnement ift gang feicht; es halt sich ganz nur an die Erscheinung, an das, was ift, nicht was wahr ift.

Eine andere Frage ift aber eben: Sind diese allgemeinen Beftimmungen an und für sich wahr? und wo fommen sie, nicht nur in meinem Bewußtseyn, in meinem Berstande her, sondern in den Dingen selbst? Raum, Ursache, Wirkung u. s. f. f. sind Kategorien. Wie fommen biefe Kategorien in bas Befondere? Wie fommt ber allgemeine Raum bagu, fich zu beftimmen? Diefer Standpunft, ob biefe Bestimmungen bes Unendlichen, der Gubftang u. f. f. an und fur fich mahr find, wird gang aus bem Auge verloren. Plato untersuchte bas Unenbliche und bas End= liche, bas Cenn und bas Bestimmte u. f. f., und fagte, daß feiner biefer Begenfate für fich bas Wahre fen; bieß feven fie nur als beibe fich identisch fegend, die Wahrheit diefes Inhalts mag nun herkommen, woher fie will. Aber hier wird gang Bergicht geleiftet auf die Bahr= heit an und für fich, da doch die Natur des Inhalts felbst die Sauptfache ift. Es hilft nichts, ob er aus bem Berftande ober ber Erfahrung entspringe; sondern es fragt fich, ift biefer Inhalt für fich felbst mahr. Bet Locke hat die Wahrheit nur die Be deutung ber Uebereinstimmung unferer Borftellungen mit den Dingen; da ift bloß von ber Relation die Rede, ber Inhalt fen min ein objectives Ding ober ein Inhalt der Borftellung. Gin Anberes aber ift, ben Inhalt felbst zu untersuchen, zu fragen: Ift bieß, was in uns ift, mahr? Man muß nicht über bie Quelle ftreiten; benn bas Woher, bas einzige Wichtige bei Lode, erschöpft Die Frage nicht. Das Intereffe bes Inhalts an und für fich verschwindet in jener Stellung ganglich, und damit ift der Zwed der Philosophie gang aufgegeben. Wo dagegen das Denken von Saus aus concret, Denfen und Allgemeines identisch mit bem Ausgebehnten ift, ift ohne Intereffe und unverftandlich die Frage nach ber Beziehung Beiber, die bas Denken auseinander ge= bracht hat. Wie überwindet bas Denfen die Schwierigfeiten, die es felbft erzeugt hat? Sier bei Locke werden gar feine erzeugt und erwedt. Bevor das Bedurfniß nach Berfohnung befriedigt werben fann, muß ber Schmerz ber Entzweiung erweckt werben.

Die Locke'sche Philosophie ist mm freilich eine sehr begreifliche, eben deßhalb aber auch populare Philosophie, an die sich das ganze Englische Philosophiren, wie es noch heute ist, anschließt; sie ist die vorzüglichste Weise des denkenden Berhaltens, welche Philosophie genannt wird, die Form, welche in der Wissenschaft,

die damals in Europa überhaupt entstand, eingeführt wurde. Dieß ift ein Sauptmoment ber Bilbung; bie Wiffenschaften im Allgemeinen, und befonders die empirischen Wiffenschaften, haben biefem Gange ihren Ursprung zu verdanken. Aus Beobachtungen Erfahrungen ableiten, heißt feit ber Zeit bei ben Englanbern Philosophiren; dies hat fich einseitig auf die physicalischen und politisch-rechtlichen Gegenftande gelegt. Augemeine Grundfape ber Staats - Defonomie, wie jest, ben Sandel frei ju geben, überhaupt solche, die auf benkender Erfahrung beruhen, Erkenntniffe beffen, was fich in diesem Kreise als das Nothwendige und Nütliche zeigt, heißen überall bei den Englandern Philosophie (fiehe Th. I, S. 72). Das scholaftische Ausgehen von Grundfägen, Definitionen hat man verworfen. Das Allgemeine, Die Gefete. Kräfte, die allgemeine Materie u. f. w. find in ber Naturwiffenschaft aus ben Wahrnehmungen abgeleitet worden; fo gilt Newton bei ben Engländern für den Philosophen nar efoxiv. Das Undere ift, daß im praftischen Philosophiren über burgerliche Gefellschaft, Staat, fich ber Gedanke auf concrete Gegenftande wenbet, wie ber Wille des Regenten, die Unterthanen, ihre Zwecke, thr Wohl für fich. Indem wir solchen Gegenstand vor uns ha= ben, fo wird darin auf das inwohnende wesentliche Allgemeine aufmerksam gemacht; es muß aber herausgehoben werben, welche Borftellung die ift, por ber die anderen weichen muffen. Go ent= ftand die rationelle Staatswiffenschaft bei ben Englandern, indem die eigenthümliche Berfaffung der Englander fie besonders und zuerft zur Reflerion über die innerlichen staatsrechtlichen Berhältniffe geführt hat; Hobbes ift in diefer Rudficht zu nennen. Die= fes Raisonniren geht vom gegenwärtigen Geifte aus, vom eigenen Innerlichen oder Meußerlichen, indem Gefühle, die wir ha= ben, Erfahrungen, die unmittelbar in und fallen, die Grundlage find. Dieß Philosophiren bes raisonnirenden Denkens ift bas, was jest allgemein geworden ift, und wodurch die ganze Revolution in ber Stellung bes Beiftes hervorgegangen ift.

Phillefornic general with our worm, recide in our Africalization

## 2. Hugo Grotius.

Sugo Grotius hat gur felben Zeit, als Lode, bas Recht ber Bölker betrachtet; und auch in ihm zeigt fich bie eben angeführte Weise, indem er in gang empirische Zusammenftellungen des Verhältniffes der Bölker zu einander, verbunden mit empirischem Raisonnement, berabfällt. Sugo van Groot, geboren 1583 zu Delft, war Jurift, Generaladvocat und Syndicus; 1619 mußte er jedoch, in den Barneveld'schen Proces verflochten, fliehen, und hielt sich längere Zeit in Frankreich auf, bis er 1634 in die Dienste ber Königin Chriftina von Schweben trat. Er wurde 1635 Schwedischer Gefandter in Paris, und ftarb, 1645 in Roftod auf einer Reife von Stockholm nach Holland. 1 Sein Sauptwerf, De jure belli et pacis verfagte er 1625; es lieft es jest Niemand mehr, aber es ift von ber hochsten Wirksamfeit gemefen. Grotius hat barin geschichtlich und zum Theil aus bem alten Teftament zusammengestellt, wie die Bolfer in den verschiedenen Verhältniffen bes Krieges und bes Friedens gegen einander gehandelt haben, was unter ihnen gilt. Als Beispiel feines empirischen Raisonnirens biene Folgendes: Gefangene burfen nicht getödtet werben; benn ber 3weck sen, ben Keind zu entwaffnen. biefer sey erreicht, es sey baher nicht weiter zu gehen u. f. f. 2 Dieses empirische Zusammentragen hat die Wirfung gehabt, baß allgemeine verftandige und vernünftige Grundfage jum Bewußt= sehn gebracht sind, daß man fie anerkannt hat, daß fie mehr ober weniger annehmbar gemacht worden find. Go feben wir bie Aufstellung von Principien, 3. B. über bie Berechtigung ber Roniglichen Gewalt; denn das Denken hat fich an Alles gewendet. Wir find bei folchen Beweisen, Deductionen unbefriedigt; aber wir

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Brucker, Histor. critic. philos., T. IV, P. 2, p. 731—736, 743—745.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hug. Grot. De jure belli ac pacis, L. III, c. 11, §. 13-16 (ed. Gronov. Lipsiae, 1758, 8.), p. 900-905; c. 4, §. 10, p. 792-793.

burfen nicht verkennen, was daburch geleiftet worden: und dieß ift das Feststellen von Grundfäßen, die ihre lette Bewährung in den Gegenständen felbst, im Geist und Gedanken haben.

#### 3. Thomas Hobbes.

Ausgezeichnet und berühmt wegen ber Driginalität der Unfichten ift Sobbefins, Erzieher bes Grafen von Devonshire, geboren 1588 ju Malmesburn, geftorben 1679. 1 Gin Zeitgenoffe Cromwell's, hatte er in ben Ereigniffen jener Beit, in ber Englischen Revolution, die Beranlaffung gefunden, über die Brin= civien bes Staats und bes Rechts nachzubenken; und er ift in ber That auf eigenen Borftellungen burchgebrungen. Er hat viel geschrieben, und auch über die Philosophie überhaupt: "Ele= mente ber Philosophie." Der erfte Abschnitt (Sectio) Diefes Werks De corpore ist 1655 zu London erschienen: er handelt barin zuerst von ber Logif (Pars I); zweitens von ber philosophia prima (Pars II), was eine Ontologie und Metaphufit ift; bann (Pars III) "Bon bem Berhaltniß ber Bewegung und Größe," was eine Mechanif, eine gang gewöhnliche Physif und die Betrachtung ber menschlichen Organe ift. Der zweite Ab= schnitt sollte von der Natur des Menschen (De homine) handeln, und ber britte vom Staat (De cive); doch hat Hobbes bas Geiftige nicht vollständig ausgebildet. Er fagt in ber Borrede, baf in ber Aftronomie Copernicus und in der Phyfif Galilai fich aufgethan haben; vorher fen nichts Sicheres in beiben Wiffenschaften gewesen. Die Wiffenschaft des menschlichen Körpers habe Harway, die allgemeine Phyfif und Aftronomie Reppler gebildet. Dieß gilt Alles für Philosophie, nach dem Gesichtspunkt, ber schon früher (S. 392) angegeben ift, indem ber reflectirende Berftand darin das Allgemeine erkennen will. Hobbes fagt ferner, was aber die staatsrechtliche Philosophia civilis) betreffe,

Bublet Geschichte ber neuern Philosophie, Bb. III, Abth. 1, S. 223 —224, 227.

fo seh sie nicht älter als sein Buch De cive. \(^1\) Diese zu Paris 1642 erschienene Schrift \(^2\) ist, wie auch sein Leviathan, ein sehr verrusenes Werk; das letztere Buch war verboten, und ist daher auch selten. Beide enthalten über die Natur der Gesellschaft und der Regierung gesundere Gedanken, als zum Theil noch im Umlauf sind. Gesellschaft, Staat ist dem Hobbes das absolut Höchste, das schlechthin Bestimmende über Gesetz und positive Religion und deren äußeres Verhalten; und indem er sie dem Staate unterwarf, so ist freilich seine Lehre verabscheut worden. Es ist aber eben nichts Speculatives, eigentlich Philosophisches darin: noch weniger in Hugo Grotius.

Borher wurden Ideale aufgestellt, ober es wurde die heilige Schrift ober positives Recht als Autorität angeführt; Hobbes hat bagegen ben Staatsverband, die Natur ber Staatsgewalt auf Brinci= pien zurudzuführen versucht, die in uns felbst liegen, die wir als unfere eigenen anerkennen. So entstehen zwei entgegengesette Grundfate. Der erfte ift ber paffive Gehorfam ber Unterthanen, Die göttliche Autorität bes Regenten, beffen Wille absolutes Befet und felber über alles fonstige Gefet erhaben fen. Dergleichen ift in engem Zusammenhang mit der Religion dargestellt, und burch Beispiele aus dem alten Testament, durch die Geschichte Saul's und Davids u. f. w. bewiesen. Criminal=, Chegesete nahmen fo auch ihre Bestimmung lange aus bem Mofaischen Rechte, ober überhaupt aus Jenseitigem, worin die Verhältnisse als burch ausbrudlichen göttlichen Befehl festgesett gegolten haben. Dagegen ift zweitens bas Raisonnement aufgetreten, welches unsere eigenen Bestimmungen enthält und die gesunde Bernunft genannt wurde. Damit verband fich in ber Bewegung, die Cromwell benutte, ein Kanatismus, ber aus ber Schrift fich bas Gegentheil entnahm:

¹ Hobbes. Epistola dedicatoria ante Elementor. philos. Sectionem primam (Thomae Hobbesii Opera philosophica, quae latine scripsit omnia, Amstelod. 1668, 4.), p.1—2.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Cf. Brucker, Histor. crit. philos., T. IV, P. 2, p. 154.

z. B. Gleichheit des Eigenthums u. f. w. Hobbes hat mm zwar auch den passiven Gehorsam, die absolute Willführ der Königlichen Gewalt behauptet; er hat es dabei aber zugleich versucht, die Grundsähe der monarchischen Staatsgewalt u. s. f. aus allgemeinen Bestimmungen abzuleiten. Seine Ansichten sind seicht, empirisch; die Gründe und Sähe dafür sind aber origineller Art, indem sie aus dem natürlichen Bedürsniß genommen sind.

Hobbes behauptet: "Der Ursprung aller bürgerlichen Gesellschaft rührt aus der gegenseitigen Furcht Aller her;" dieß ist so eine Erscheinung im Bewußtseyn. "Jede Gesellschaft wird um des eigenen Vortheils oder Ruhms willen geschlossen, also aus Eigennuz." Sicherung des Lebens, Eigenthums und Genusses, alles dieses ist nicht jenseits. "Die Menschen haben, bei aller Ungleichheit der Stärke, doch auch eine natürliche Gleichseit." Dieß beweist Hobbes aus einem eigenthümlichen Grund, weil "jeder den Anderen umbringen kann," jeder die letzte Gewalt über den Anderen ist. "Jeder kann dieß Größte." Ihre Gleichheit kommt so nicht von der größten Stärke, ist nicht, wie in neuerer Zeit, auf die Freiheit des Geistes, auf gleiche Würde und Selbstständigkeit gegründet, sondern auf die gleiche Schwäche der Menschen; jeder ist ein Schwaches gegen den Anderen.

b. Ferner geht Hobbes davon aus, dieser Naturzustand sey der Art, daß Alle den Trieb haben, einander zu beherrschen. "Den Willen, einander zu verlegen," Gewalt über die anderen Menschen auszuüben, "haben Alle im natürlichen Zustande;" jeder hat sich so vor dem Andern zu fürchten. Hobbes nimmt so diesen Zustand in seinem wahrhaften Sinne, und macht nicht das leere Gerede von einem natürlich guten Zustand; derselbe ist vielmehr der thierische Zustand, der des nicht gebrochenen eigenen Willens. Alle wollen also "sich gegen die Anmaßungen der Andern sichern, sich selbst Vorzüge und größere Rechte erwerben. Meinungen, Reli-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hobbes. De cive, c. 1, §. 2—3 (Oper. phil. etc., Amstel. 1668), p. 3—4.

gionen, Begierben erregen Streit; ber Stärkere trägt ben Sieg davon. Der Naturzustand ist damit ein Zustand des Mißtrauens Aller gegen Alle; es ift ein Krieg Aller gegen Alle (bellum omnium in omnes) vorhanden," und eine Sucht, einander zu übervortheilen. Der Ausdruck Natur hat diese Zweideutigkeit, baß Ratur bes Menschen seine Geiftigkeit, Bernunftigkeit ift: fein Naturzustand aber ber andere Zustand ist, worin der Mensch nach feiner Natürlichkeit sich benimmt. So benimmt er sich nach ben Begierben, Reigungen u. f. f.; bas Bernunftige ift bagegen bas Meisterwerben über bas unmittelbar Natürliche. "Im Naturzustande verleiht eine gewiffe unwiderstehliche Macht bas Recht, die zu beherrschen, welche nicht widerstehen können; es ist ungereimt, denjenigen, den man in seiner Gewalt hat, frei und wieder ftark werden zu laffen." Daraus zieht Hobbes nun die Folge, daß "ber Mensch aus dem Naturzustande herausgehen muffe." 1 Dieß ift richtig; der natürliche Zustand ift nicht rechtlich, und muß da= her abgeftreift werben.

c. Endlich geht Hobbes zu den Gesetzen der Bernunft, welche den Frieden erhalten, über. Dieser gesetzliche Zustand ist, den natürlichen, besonderen Privatwillen dem allgemeinen Willen zu unterwersen, welcher aber nicht der aller Einzelnen, sondern der Wille des Regenten ist, der somit den Einzelnen nicht verantwortslich, vielmehr gegen diesen Privatwillen gerichtet ist, und dem Alle gehorchen müssen. <sup>2</sup> So wird die Sache jetzt auf ganz andere Gesichtspumste gestellt. Indem aber der allgemeine Wille in den Willen des Einen Monarchen verlegt wird, so geht aus der ganz richtigen Ansicht dennoch ein Zustand der absoluten Herreschaft, des vollsommenen Despotismus hervor. Der gesetliche Zustand ist aber etwas Anderes, als daß die Willsühr Eines

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hobbes. De cive, c. 1, §. 4-6, 12-14, p. 4-8; Leviathan, c. 13 (Oper.), p. 63-66.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hobbes. De cive, c. 5, §. 6-12, p. 37-38; c. 6, §. 12-14, p. 44-46.

schlechthin Gesetz seyn soll; benn ber allgemeine Wille ist kein Despotismus, sondern vernünftig, indem er mit Confequenz in Gesetzen ausgesprochen und bestimmt wird.

Rirner (Handbuch ber Geschichte der Philosophie, Band III, S. 30) sagt: "Das Necht ist ihm nichts Anderes, als der Inbegriff der durch die eiserne Nothwendigseit der ursprünglichen Bösartigseit der Menschen abgezwungenen Bedingungen der Pacification." Wir können hinzusügen: Es ist wenigstens dieß in Hobbes vorhanden, daß auf die Grundlage der menschlichen Natur, menschlicher Neigung u. s. f. die Natur und der Organismus des Staats gesetzt werden soll. Die Engländer haben sich viel mit jenem Princip der passiven Obedienz herumgeschlagen, wonach gesagt wird, die Könige haben ihre Gewalt von Gott. Dieß ist nach einer Seite ganz richtig; aber es wird andererseits sälschlich so verstanden, daß sie keine Verantwortlichkeit haben, ihre blinde Willsühr, ihr bloß subsectiver Wille das ist, dem gehorcht werden müsse.

# 4. Endworth. Clarke. Wollafton.

Eubworth wollte den Plato in England aufwärmen, aber in der Weise der Demonstrationen, die wir bei Cartestus gesehen, und einer strohernen Verstandes Metaphysit. Er schrieb ein berühmtes Werf: The true intellectual System of the Universe; aber die Platonischen Ideen sind zum Theil in einer crassen Form, und mit den christschen Vorstellungen von Gott, Engeln, allen als besondern eristirenden Dingen, vermischt. Was bei Plato mythisch, ist hier wahres Wesen, in der Form von Sevendem; es wird darüber, wie z. B. über die gemeine Gewißsheit raisonnirt, od es wahrscheinlich sey, daß die Franzosen in England eine Landung versuchen und glücklich aussühren werden. Die christliche Intellectual-Welt ist ganz herabgezogen in die Form gemeiner Wirklichseit, und somit ruinirt. — Auch Clarke mit seinen Beweisen vom Daseyn Gottes ist ein berühmter Name.

So giebt es noch eine Menge Englischer Philosophen, wir fonnen fie aber auf ber Seite liegen laffen; benn Clarke, Wollafton und Andere bewegen fich in den Formen fehr gewöhnlicher Berftandes Metaphyfif. In dieje Anficht des Geiftes geben bann die vielerlei Moral = Philosophien ein, die wir in England entstehen sehen; das Ansich des Geistes erscheint ihnen in der Form eines natürlichen Senns, nämlich ber Neigungen, Gefühle. Ihre Principien find moralischer Sinn, wohlwollende Reigungen. Sympathie u. f. f. Es ift nur diefe Form merkwurdig, die einerfeits die Pflicht als ein nicht Fremdes, Gegebenes, Befohlenes darftellt, fondern als ein bem Gelbftbewußtfebn schlechthin Eigenthumliches: aber auf ber andern Seite dieß Eigenthum als ein Naturliches, bewußt- und geiftloses unvernünftiges Senn vorstellt. Der Trieb ift blind, ein fixes Senn, bas nicht über fich hinaus fann, wie das benfende Gelbstbewußtfenn. Es ift awar dieß im Trieb, daß feine reine Thatigfeit ober fein Sinausgeben, und ber Inhalt, wie beim Denken, unmittelbar als baffelbe gesett find; er hat an ihm felbst seinen Inhalt, und dieser ift nicht tobter, ruhender, sondern fich bewegender. Aber jene Einheit hat die Form ber Unmittelbarkeit, nur als sepender: erstens ift fie nicht ein Erfennen, nicht nothwendig, sondern nur aus der innern Wahrnehmung aufgenommen; zweitens ein Bestimmtes, bas eben fich nicht aufhebt, über bas nicht hinausgegangen werben kann, bas also nicht ein Allgemeines ift. Trieb ift fo wenig, als die fire Kategorie von Kraft, etwas Unendliches. Solches Raisonniren nimmt bie Triebe in ihrer Bestimmtheit aus ber Erfahrung auf, und brückt ben Schein ber Rothwendigfeit berfelben als ein Inneres, als eine Kraft aus. Die Socialität z. B. ift ein Moment, bas fich in ber Erfahrung findet, indem Menschen in Gesellschaft ber mannigfaltigfte Rugen erwächst. Worin grundet fich nun die Nothwendigfeit bes Staats, ber Gefellschaft? In einer focialen Reigung. Diefe ift Urfache, gerade wie im Phyfischen folche formale llebersetung immer Statt findet. Die Rothwendigkeit eines Dafenns, 3. B. ber eleftrifchen

Erscheinungen, findet ihre Begründung in einer Kraft, die sie hervorbringt; es ist bloß die Form des Zurückgehens aus dem Aeußern in ein Immeres, des Sehenden in ein Gedachtes, das aber ebenso wieder als ein Sehendes vorgestellt wird. Die Kraft ist nothwendig um der Neußerung willen, von dieser müssen wir auf jene schließen: umgesehrt ist die Neußerung durch die Kraft, denn diese ist die Ursache der Neußerung; dort ist also die Kraft als Grund, hier als Ursache. Aber über alles dieß ist sein Bewußtsehn vorhanden, daß es in Ansehung der Form Uebergang vom Begriss in's Sehn und rückwärts ist, — in Ansehung des Inhalts aber eben vollsommene Zufälligkeit des Erscheinens; man sieht Elektricität, so wie sich vorsindet, daß die Menschen zur Geselligkeit getrieben werden, sympathetische Neigungen haben u. s. f.

# 5. pufendorf.

3m Rampfe, die rechtlichen Berhaltniffe im Staate für fich fest zu machen, eine gerichtliche Verfassung zu gründen, hat fich die Reflexion des Gedankens hervorgethan und wesentlich darin eingemischt; und wie bei Sugo Grotius, so ift es ebenfo auch bei Bufendorf geschehen, daß der menschliche Kunfttrieb, Inftinct, namentlich ber Gefelligfeitstrieb u. f. f. gum Princip gemacht worden ift. Samuel von Bufendorf ift 1632 in Sachsen geboren; ftubirte in Leipzig und Jena Staatsrecht, Philosophie und Mathematik: führte im Jahre 1661, als Professor zu Heibelberg, bas Natur= und Bolferrecht zuerft als afademi= sches Studium ein: trat 1668 in Schwedische Dienste, welche er später mit Brandenburgischen vertauschte: und ftarb 1694 zu Berlin als Geheimer Rath. Er schrieb mehrere staatsrechtliche und geschichtliche Werke; besonders zu bemerken ift sein Werk: De jure naturae et gentium, Libr. VIII, Londin. Scan. 1672, 4.; ferner ein Compendium De officio hominis, ebendaselbst 1673, 8., und Elementa jurisprudentiae universalis. 1 Bah-Buble: Geschichte ber neuern Philosophie, Band IV, Abtheilung 2, rend hier noch der Könige göttliches Recht galt, vermöge deffen sie Gott allein Rechenschaft schuldig, allenfalls von der Kirche noch Rath anzunehmen verbunden sind, so betrachtete man num auch, was für Triebe und Bedürsnisse im Menschen sind; diese wurden als innere Grundlage sur Privat= und Staatsrecht angenommen, und daraus Pflichten auch für Regierungen und Regenten hergeleitet, damit die Freiheit des Menschen auch dabei wäre. Das Fundament des Staats ist bei Pusendorf der Trieb zur Geselligkeit: der höchste Zweck des Staats Friede und Sicherheit des geselligen Lebens durch Verwandelung der in nern Gewissenspflichten in äußere Zwangs=pflichten.

#### 6. Hewton.

Das Andere ist, daß der Gedanke sich ebenso an die Natur gewendet hat: und hier ist Isaak Newton berühmt durch seine mathematischen Entdeckungen und physicalischen Bestimmungen. Er ist 1642 zu Cambridge geboren, studirte besonders Mathematik, und wurde Prosessor derselben zu Cambridge; später wurde er Präsident der Societät der Wissenschaften zu London, und starb 1727. 2

Jur Verbreitung der Locke'schen Philosophie, oder der Englischen Manier des Philosophirens überhaupt und besonders der Answendung auf alle physischen Wissenschaften, trug unstreitig Newton am meisten bei. "Physik, hüte Dich vor Metaphysik," war sein Wahlspruch: 3 d. h. also, Wissenschaft, hüte Dich vor dem Denschaft, hüte Dich vor dem Denschaft, band vor dem Denschaft, beite Dich vor dem Denschaft, Band III, Seite 29.

- ¹ Rixner: Handbuch ber Geschichte ber Philosophie, Bb. III, S. 31; cf. Pusendorf: De jure naturae et gent. II, 2, §. 5—7 (Francos. ad Moenum 1706, 4.), p. 157—161; VII, 1, §. 3—7, p. 900—909.
- 2 Buble; Geschichte ber neuern Philosophie, Band IV, Abtheilung 1, S. 107-108.
- <sup>3</sup> Buhle, a. a. D., S. 115; cf. Newtoni Optices P. III (Londini, 1706, 4.), p. 314.

fen; und er sowohl als alle diese physischen Wissenschaften bis auf diesen Tag haben treulich darauf gehalten, indem sie sich nicht auf eine Untersuchung ihrer Begriffe, bas Denken ber Gebanken, eingelaffen haben. Die Physik kann aber doch nichts machen ohne Denken; ihre Kategorien, Gesetze hat fie nur durch das Denken, und ohne daffelbe geht es nicht. Newton hat eben vorzüglich dazu beigetragen, die Reflerions = Beftimmungen von Kräften in fie einzuführen; er hat die Wiffenschaft auf ben Standpunkt ber Reflerion gehoben, ftatt der Gefete ber Phanomene Die Gefete ber Rrafte aufgestellt. Ein folcher, jog Newton aus feinen Erfahrungen feine Berftandesfate; und in Phyfit und Far= benlehre hat er schlechte Beobachtungen und noch schlechtere Schlüffe gemacht. Er ift von Erfahrungen auf allgemeine Befichtspunfte gekommen, hat sie wieder zu Grunde gelegt, und daraus das Einzelne conftruirt; das find die Theorien. Die Beobachtung ber Dinge, und das darin immanente Gefet, das ihnen innewohnende Allgemeine, zu erkennen, ift das Intereffe geworden. Dabei ift Newton nun ein fo vollkommener Barbar an Begriffen, daß es ihm, wie einem andern feiner Landsleute gegangen ift, der sich höchlich verwunderte und freute, als er erfuhr, daß er in feinem ganzen Leben Profa gesprochen hatte, indem er fich nicht bewußt gewesen, daß er so geschickt sen. Dieß erfuhr Newton, wie bie Phyfifer, nie, wußte nicht, daß er dachte und mit Begriffen gu thun hatte, während er mit physischen Dingen zu thun zu haben meinte: und stellte das höchste Gegentheil zu Böhme auf, der die finnlichen Dinge als Begriffe handhabte, und durch die Stärke seines Gemüths sich ihrer Wirklichkeit vollkommen bemächtigte und fie unterjochte, ftatt beffen Newton die Begriffe wie finnliche Dinge handhabte, und fie nahm, wie man Stein und Solz zu faffen pflegt. Dieß ift noch jest fo. Am Anfang der phyficalischen Wiffenschaften lieft man 3. B. von der Kraft der Trägheit, von der befchleunigenden Rraft, den Molecülen, der Centripetal= und Centrifugal=Rraft, als von festen Bestimmungen, die es gebe; was die legten Resultate

ber Reflerion find, wird als erfte Grunde hingestellt. Fragt man nach der Urfach, warum man in folchen Wiffenschaften feine Fortschritte macht: so ift es, weil man nicht versteht, mit Begriffen umzugehen, sondern fich entschließt, ohne Sinn und Verstand diese Bestimmungen aufzunehmen. Daher find in Newton's Optif 3. B. die Schluffe aus feinen Erfahrungen etwas fo Unwahres, Begriffloses, bag, während fie als das erhabenfte Beispiel aufgeftellt werben, wie man die Natur burch Experimente und Schlüffe aus ben Experimenten foll fennen lernen, es als ein Beispiel gelten fann, wie weder experimentirt noch geschloffen werden muffe, wie überhaupt gar nicht zu erkennen fen. Solche Elendiafeit bes Erfahrens widerlegt fich durch die Ratur; benn die Ratur ift vortrefflicher, als fie in diesem elenden Erfahren erscheint: fie felbst und das fortgesette Erfahren widerlegt es. Go ift auch von den herrlichen Newtonischen Entdeckungen der Dptif feine einzige mehr übrig, als eine, - bie Theilung bes Lichts in fieben Farben: Theils weil es auf ben Begriff bes Gangen und ber Theile ankommt, Theils aus verstocktem Berschließen gegen bas Entgegengesetze. Bon dieser empirischen Beise bes Philosophirens gehen wir nun zu Leibnig über.

C. Twine C vs. 216 domin minist

# Dritte Abtheilung.

Das Dritte ift die Leibnisische und Wolfische Philosophie; schüttelt die Wolfische Metaphysis ihre steise Form ab, so ist der Inhalt die spätere Popular=Philosophie.

### 1. Leibnitz.

Leibnit macht, wie einen Gegensatz in anderer Rücksicht gegen Newton, so bestimmt in philosophischer gegen Locke und seine Empirie, und auch gegen Spinoza. Er behauptete das Denken gegen das Englische Wahrnehmen, gegen das sinnliche Sehn das

Gedachte als das Wefen der Wahrheit, wie Bohme früher bas Infichfenn. Während Spinoza nur die allgemeine, Gine Substanz aufstellte, und wir bei Locke die endlichen Bestimmungen als Grundlage faben: fo macht Leibnit durch fein Grund-Brincip der Individualität wefentlich die andere Seite der Spinozistischen Mitte, das Fürsichsehn, die Monade, aber die gedachte, wenn auch noch nicht als Ich, als ben absoluten Begriff; die entgegengesetten Brincipe, die auseinander geworfen find, vervollständigen fich in ihm an einander, indem er durch sein Princip der Individuation ben Spinoza äußerlich integrirte.

Gottfried Wilhelm (Baron von) Leibnig wurde 1646 zu Leipgig geboren, wo fein Bater Professor ber Philosophie war. Seine eigentliche Berufswiffenschaft war die Jurisprudenz, nachdem er, nach damaliger Weise, zuerst Philosophie studirt hatte, auf die er fich besonders legte. Er erwarb fich zuerst in Leipzig eine bunte polyhistorische Menge von Kenntnissen, studirte dann zu Jena bei'm Mathematifer und Theosophen Weigel Philosophie und Mathematif, wurde in Leipzig Magister der Philosophie. Er hat dort auch, bei der philosophischen Doctorpromotion, philosophische Thefes vertheidigt, von denen einige noch in seinen Werken (ed. Dutens, T. II, P. I, p. 400) erhalten find. Seine erfte Differtation, durch die er Doctor der Philosophie wurde, war: De principio individui, - ein Brincip, was das abstracte Brincip seiner gangen Philosophie im Gegensatz gegen Spinoza blieb. Nachdem er fich tüchtige Kenntnisse erworben hatte, wollte er auch zum Doctor ber Rechte promoviren. Er hatte jedoch, obschon er als Raiferlicher Reichshofrath gestorben ift, bas Schickfal, was heut zu Tage nicht leicht widerfährt, daß ihm von der Facultät in Leipzig die Doctorwurde (unter dem Borwand feiner Jugend) abgeschlagen wurde: und es fann senn, daß es wegen zu vieler philosophischer Einsichten geschah, weil die Juriften oft dieselben perhorresciren. Er verließ nun Leipzig, und begab sich nach Altdorf, wo er mit Beifall promovirte. Bald darauf machte er in

Nürnberg Befanntschaft mit einer Gesellschaft von Alchemisten, in beren Treiben er hineingezogen wurde; hier machte er Auszuge aus alchemistischen Schriften, und hat sich auch in diese obscure Wiffenschaft hineinstudirt. Sonft war feine gelehrte Thätigkeit zwischen historischer, diplomatischer, mathematischer und philoso= phischer Geschäftigfeit getheilt. Er fam bann in Maingische Dienste, indem er in Mainz Kanzleirath wurde, und 1672 ben Ruf als Lehrer eines Cohns bes Rurmaingischen Staatstanglers von Botneburg erhielt; mit diesem jungen Manne reifte er auch nach Baris, woselbft er vier Jahre lebte, die Bekanntschaft bes großen Mathematifers Sungens machte und bei diesem erft recht in bas Gebiet ber Mathematif eingeführt wurde. Als die Erziehung feines Böglings beendigt war und ber Baron von Boineburg ftarb, ging Leibnitz für sich nach London, wo er neben Newton noch fonftige Gelehrte fennen lernte, an beren Spige Dibenburg ftand, mit bem auch Spinoza in Berbindung war. Nach bem Tobe bes Churfürsten von Mainz wurde Leibnit bie Befoldung entzogen; er verließ darauf England und fehrte nach Franfreich gurud. Der Bergog von Braunschweig-Lüneburg nahm ihn fobann in seine Dienste, er wurde Hofrath und Bibliothefar in Sannover, mit ber Erlaubniß, fo lange er wolle, in fremden Ländern zu leben; fo verweilte er noch einige Zeit in Frankreich, England und Holland. 3m Jahre 1677 ließ er fich in San= nover nieder, wo er viel mit Staatssachen zu thun hatte, und besonders mit Gegenständen der Geschichte beschäftigt wurde. Auf bem Barg ließ er burch Maschinen die wilden Waffer, die bem Bergbau Schaben thaten, abtreiben. Diefer vielen Befchaftigungen ungeachtet erfand er 1677 die Differential = Rechnung, worüber er mit Newton Streit befam, ber von diesem und ber Londoner Societat ber Wiffenschaften auf eine fehr unedle Art geführt wurde. Denn die Englander, die fich Alles zuschrieben, gegen Andere aber ungerecht waren, behaupteten, Newton fen ber eigentliche Erfinder. Newton's Principia find aber fpater ber= ausgekommen; und in der ersten Austage ist noch in einer Note, die nachher wegblieb, ein Lob auf Leibnitz. Bon Hannover aus machte er mehrere Reisen durch Deutschland, besonders nach Italien, im Austrage seines Fürsten, um Urkunden zu sammeln, die sich auf das Haus Este beziehen, zur nähern Prüfung der Berwandtschaft dieses Fürstenstammes mit dem Braunschweigisch-Lüneburgischen; und so hat er noch sonst viel im Geschichtlichen gearbeitet. Beranlast durch seine Bekanntschaft mit der Gemahlin Friedrich's I. von Preußen, Sophie Charlotte, einer Hannöverischen Prinzessin, bewirste er in Berlin, wo er sich auch lange aushielt, die Stistung der Asademie der Wissenschaften. In Wien war er auch mit dem Prinzen Eugen bekannt geworden. Bei dieser Gelegenheit wurde er zuletzt Reichshofrath zu Wien. Als Resultat dieser Reise hat er sehr wichtige historische Werke herausgegeben. Er starb 1716 in Hannover, 70 Jahr alt.

Leibnit hat nicht nur in der Philosophie, sondern auch in den mannigsaltigsten wissenschaftlichen Fächern und Interessen mancherlei gearbeitet, sich herumgetrieden und zu thun gemacht, dessonders aber in der Mathematif; und er ist der Schöpfer der Methode des Integrals und Differentials Calcüls. Seine großen Verdienste um Mathematif und Physis lassen wir underüsssichtigt, und betrachten nur seine Philosophie. Kein Werk kann man als eigentlich vollständiges System seiner Philosophie ansehen. Zu den größern gehört sein Werk über den menschlichen Verstand (Nouveaux essais zur l'entendement humain) gegen Lose; was aber nur eine Widerlegung ist. Seine Philosophie ist daher ganz in verschiedenen kleinen Auffähen, die in verschiedener Rüsssicht versaßt wurden, in Briesen, und Antworten zu Einwürsen, welche ihn veranlaßten, eins

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> La Vie de Mr. Leibnitz par Mr. le Chevalier de Jaucourt (Essais de Théodicée, par Leibnitz, Amsterdam, 1747, T. I), p. 1–28, 45, 59–62, 66–74, 77–80, 87–92, 110–116, 148–151; Brucker. Histor. crit. philos. T. IV, P. 2, p. 335–368; Leibnitzii Opera omnia (ed. Dutens), T. II, P. I, p. 45–46.

gelne Seiten weiter heraudzugiehen, gerftreut; wir finden schlecht= hin fein ausgearbeitetes suftematisches Bange, bas er überfeben ober ausgeführt hatte. Das Werk, bas etwa fo aussteht, feine Théodicée, bas berühmteste bei'm Bublicum, ift eine populare Schrift, die er für die Konigin Sophie Charlotte gegen Bayle schrieb, und in ber er fich Muhe gab, eben die Sache nicht fpeculativ vorzustellen. Gin Burtembergischer Theolog Pfaff und Andere, die mit Leibnit in Correspondenz ftanden, und felbft bie Philosophie zu gut fannten, außerten bieß gegen Leibnit, ber beffen fein Sehl hatte, daß es eigentlich in popularer Form geschrieben fen. 1 Sie machten fich nachher über Wolf, ber fie für gang ernfthaft nahm, bestwegen febr luftig; wogegen biefer meinte, daß wenn es Leibnit mit diefer Theodicee nicht in diefem Sinne Ernft gewesen, fo habe er ohne Wiffen boch fein Beftes barin geschrieben. Leibnig' Theodicee ift für uns nicht mehr recht geniegbar; es ift eine Rechtfertigung Gottes über bie Uebel in ber Welt. Seine eigentlich philosophischen Gedanken find am meiften zusammenhangend vorgetragen in einer Abhandlung über bie Brincipe ber Gnade (Principes de la Nature et de la Grace) 2 und besonders in ber an den Bringen Eugen von Savoyen. 3 Buhle (Geschichte ber neuern Philosophie, Band IV, Abth. 1, S. 131) fagt: "Seine Philosophie ift nicht sowohl ein Product einer freien felbstftandigen originalen Speculation, ale vielmehr ein Refultat geprüfter älterer" und neuerer "Sufteme, ein Eflefticismus, beffen Mängeln er auf eine eigene Urt abzuhelfen suchte. Es ift eine befultorische Bearbeitung ber Philosophie in Briefen."

Leibnit ift im Ganzen so verfahren in seiner Philosophie, wie die Physiker bei Bildung einer Hypothese noch verfahren, um vorhandene Data zu erklären. Es sollen allgemeine Borstel-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Vie de Mr. Leibnitz, p. 134—143; Brucker. Histor. crit. philos. T. IV, P. 2, p. 385, 389; Tennemann, Bb. XI, S. 181—182.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Leibnitzii Opera, T. II, P. I, p. 32-39.

<sup>3</sup> Ibidem, Principia philosophiae, p. 20-31.

lungen ber 3bee gefunden werben, aus benen fich bas Besondere ableiten laffe; hier muß, wegen ber vorhandenen Data, die allgemeine Borftellung, 3. B. bie Reflerions-Beftimmung von Kraft ober Materie, nun fo in ihren Bestimmungen eingerichtet werben, daß fie auf die Data paßt. Go erscheint die Leibnigische Philosophie weniger als ein philosophisches Syftem, benn als eine Spothese über bas Befen ber Welt, wie baffelbe nämlich zu bestimmen sen, nach den als gültig angenommenen metaphysischen Bestimmungen, Daten und Boraussehungen ber Borftellung; 1 - Gedanken, die übrigens ohne Confequenz bes Begriffs im Gangen ergablungeweise vorgetragen werben, und für fich genommen in ihrem Zusammenhange feine Nothwenbigkeit zeigen. Leibnipens Philosophie fieht baber aus, wie willführliche Behauptungen, die er macht und die auf einander folgen, wie ein metaphyfischer Roman; man lernt fie erft fchaten, wenn man fieht, was er baburch hat vermeiden wollen. Er gebraucht eigentlich mehr außere Grunde, um Berhaltniffe gu machen: "Beil folche Berhaltniffe nicht Statt finden fonnen, fo bleibt nichts übrig, als es fo festzuseten." Kennt man nun biefe Gründe nicht, so erscheint bieß als ein willführlicher Fortgang.

a. Leibnigens Philosophie ist ein Idealismus der Intellectualität des Universums; und steht er auch einerseits Locke entgegen, wie er andererseits der Spinozistischen Substanz entgegengesetz sehn soll, so verbindet er sie doch auch wiederum Beide. Denn er spricht näher einerseits das Anundsürsichsehn der Unterschiedenen und der Individualität, in den vielen Monaden: andererseits dagegen und unverbunden die Spinozistische Idealität und das Nichtanundsürsichsehn aller Unterscheidung aus, als vorstellender Idealismus. Leibnig' Philosophie ist eine Metaphysist, und legt im scharfen Gegensaße zur einsachen allgemeinen Substanz des Spinoza, wo alles Bestimmte nur ein Vorübergehendes ist, die absolute Vielheit der individuellen Substanzen zu Grunde,

<sup>1</sup> Cf. Leibnitz: Essais de Théodicée, T. I, P. I, §. 10, p. 86.

die er eben nach dem Borgange der Alten Monaden nannte, — ein schon von den Phthagoreern gebrauchter Ausdruck. Diese Monaden bestimmt er nun näher folgendermaßen.

Erftens: "Subftang ift ein Ding, bas ber Thatigfeit fähig ift; fie ift zu fammengesett ober einfach, die gufam= mengesetten können nicht sehn ohne einfache. Die Monaden find einfache Substanzen." Der Beweis, daß sie das Wahre find von Allem, ift fehr einfach; es ift eine oberflächliche Reflerion. Rämlich ein Sat von Leibnit ift: "Beil es aufammengesette Dinge giebt, fo muffen die Principien berfelben bas Ginfache fenn; benn das Zusammengesetzte besteht aus Ginfachem." Diefer Beweis ift schlecht genug; es ift die beliebte Manier, von etwas Bestimmtem, z. B. bem Zusammengesetzten auszugehen, und bann jurud auf bas Einfa che ju schließen. Das ift gang richtig, aber eigentlich eine Tautologie. In der That, wenn Zusammenge= fettes, fo ift auch Einfaches; benn Zusammengesettes heißt ein in sich Bielfaches, beffen Zusammenhang ober Einheit äußerlich ift. So ift aus ber fehr trivialen Kategorie bes Zusammengefetten bas Einfache leicht abzuleiten. Dieß ist ein Schließen aus bem, was es giebt; es fragt fich aber, ob bas, was es giebt, wahr fen. Diese Monaden find nun aber nicht ein abftractes Einfaches in sich, wie die leeren Epifureischen Atome, benen, als bem in fich Bestimmungslosen, alle Bestimmung nur von ihrer Aggregation herfommt. Die Monaden find dagegen fubstantielle Formen, ein guter Ausdrud, von den Scholastifern entlehnt (f. oben, S. 155), - Alerandrinische metaphy= fische Buntte (f. oben, S. 68); sie find die Entelechien bes Aristoteles als reine Thätigkeit begriffen, welche Formen in ihnen felber find (f. Th. II, S. 284 und 329). "Diese Monaben find nicht materiell oder ausgebehnt, fie entstehen auch nicht, noch

Leibnitz: Principes de la nature et de la grace, §.1, p. 32 (Recueil de diverses pièces par Des-Maiseaux, T. II, p. 485); Principia philosophiae, §.1-2, p. 20.

vergehen sie auf eine natürliche Weise; sondern sie können nur anfangen durch eine Schöpfung Gottes, und nur enden durch Bernichtung." Dadurch unterscheiden sie sich von den Atomen, die eben als Princip betrachtet werden. Der Ausdruck Schöpfung ist num aus der Religion bekannt; aber es ist ein leeres, aus der Vorstellung aufgenommenes Wort: um Gedanke zu seyn und philosophische Bedeutung zu haben, muß er noch viel näher bestimmt seyn.

3 weitens: "Um ihrer Einfachheit willen werden die Monaben durch eine andere Monade nicht in ihrem innern Wesen verändert; es findet feine ursachliche Berbindung zwischen ihnen Statt." Eine jede berfelben ift ein gegen bas Andere Gleichgülti= ges, Selbstständiges; sonft ware fie keine Entelechie. Jebe ift fo für fich, daß alle ihre Bestimmungen und Modificationen gang in ihnen allein vorgeben, und fein Bestimmtwerben von Außen Statt findet. Leibnit fagt: "Es giebt drei Weisen ber Berbinbung von Substangen: 1) Urfächlichkeit, Influeng; 2) bas Berhaltniß ber Uffifteng; 3) bas Berhaltniß ber Sarmonie. Das Berhaltniß bes Einfluffes ift ein Berhaltniß ber Bulgarphilosophie. Da man aber nicht begreifen fann, wie materielle Bartifeln ober immaterielle Qualitäten von Giner Substanz in die andere übergehen können, so muß man folche Vorstellung verlaffen." Nimmt man die Realität des Bielen an, fo fann burchaus fein Uebergang fenn; jedes ift ein Lettes, abfolut Gelbitftandiges. "Das Suftem ber Affiftenz," nach Cartefius, "ift eine überflüssige Sache, ein Deus ex machina, weil immer Mirafel in natürlichen Sachen angenommen werden." Nimmt man felbstständige Substangen an, wie Cartefius, fo fann fein Caufal Merus gedacht werden; benn biefer fest einen Einfluß,

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Leibnitzii De ipsa natura sive de vi insita actionibusque creaturarum (Oper. T. II, P. II), §. 11, p. 55; Principia philosophiae, §. 3-6, 18, p. 20-22; Principes de la nature et de la grace, §. 2, p. 32.

eine Beziehung des Einen auf das Andere voraus, und so ist das Andere keine Substanz. "Es bleibt also nur Harmonie, an sich seyende Einheit übrig. Die Monade ist also einfach in sich beschlossen, kann nicht durch Anderes bestimmt werden; dieses Andere kann nicht in sie gesetzt werden. Sie kann weder außer sich heraus, noch können Andere in sie hinein." Das ist auch das Spinozistische Berhältniß: jedes Attribut stellt die Essenz Gottes für sich ganz dar, Ausgedehntes und Denken wirken nicht auf einander.

Drittens "aber müssen diese Monaden zugleich gewisse Dualitäten haben, Bestimmungen an ihnen selbst, innere Actionen, durch welche sie von andern unterschieden sind. Es kann nicht zwei gleiche Dinge geben; denn sonst eben wären sie nicht zwei, nicht unterschieden, sondern ein und dasselbe." Dier kommt denn nun der Leibnistische Grundsah des Nichtzuunterschieden zur Sprache. Was nicht an sich unterschieden ist, ist nicht unterschieden. Dieses kann trivial genommen werden: Es gebe nicht zwei Individuen, die einander gleich sind. Für solche sinnliche Dinge hat der Sat kein Interesse: es ist prima kacie gleichgültig, ob es zwei Dinge giebt, die sich gleich sind oder nicht; es kann auch immer ein Unterschied des Raumes seyn. Dieß ist der oberstächliche Sinn, der uns nichts

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Leibnitzii Principia philosophiae, §. 7, p. 21; Troisième éclaircissement du système de la communication des substances (Oper. T. II, P. I), p. 73. (Recueil T. II, p. 402.)

² Leibnitzii Principia philosophiae §. 8—9, p. 21; Oper. T. II, P. I, p. 128—129, §. 4—5: Il n'y a point deux individus indiscernables. Un gentilhomme d'esprit de mes amis, en parlant avec moi en présence de Mad. l'Electrice dans le jardin de Herrenhausen, crut qu'il trouverait bien deux feuilles entièrement semblables. Mad. l'Electrice l'en défia, et il courut longtemps envain pour en chercher. Deux gouttes d'eau ou de lait regardées par le microscope se trouveront discernables. C'est un argument contre les Atomes (Recueil, T. I, p. 50). — Bergl. Segel's Berfe: Banb IV, ⑤. 45.

angeht. Der nähere Sinn ist sedoch, daß Jedes an ihm selbst ein Bestimmtes, sich von Anderem an ihm selbst Unterscheidendes sey. Db zwei Dinge gleich oder umgleich sind, ist nur eine Bergleichung, die wir machen, die in uns fällt. Das Nähere aber ist der bestimmte Unterschied an ihnen selbst. Der Unterschied muß Unterschied an ihm selbst seyn, nicht für unsere Bergleichung, sondern das Subject muß den Unterschied als seine eigene Bestimmung haben; d. h. die Bestimmung muß dem Individuum immanent seyn. Nicht nur wir unterschieden das Thier durch seine Klauen, sondern es unterscheidet sich wesentlich dadurch, wehrt sich, erhält sich. Sind zwei Dinge bloß dadurch verschieden, daß sie zwei sind, so ist jedes Eins; Zwei macht aber an sich kein unterschiedenes Berhältniß aus, sondern der bestimmte Unterschied an sich ist die Hauptsache.

Biertens: "Die Beftimmtheit und bie badurch gefette Beranderung ift aber ein innerliches, an fich fevendes Princip; es ift eine Bielheit von Modificationen, von Berhältniffen zu ben fie umgebenden Wefen, aber eine Bielheit, die in ber Einfachheit eingeschloffen bleibt. Gine folche Bestimmtheit und Beränderung, die fo im Wefen felbft bleibt und vorgeht, ift nun eine Berception;" und baber fagt Leibnis, alle Monaden find vorftellend (benn perceptio fonnen wir durch Borftellung überfeten). Mit andern Worten. fie find an fich allgemein; benn die Allgemeinheit ift eben die Einfachheit in ber Bielheit, also eine Ginfachheit, die zugleich Beranderung, Bewegung ber Bielheit ift. Dieß ift eine fehr wichtige Bestimmung; in ber Substanz selbst ift die Negativität, Die Bestimmtheit gesett, ohne ihre Einfachheit und ihr Infichsenn aufzugeben. Raher ift barin biefer 3bealismus enthalten, baß bas Einfache ein an ihm felbst Unterschiedenes sen, und ungeachtet feiner Beränderung doch Eins seh und in der Einfachheit bleibe: wie 3. B. Ich, mein Geift. Ich habe viele Vorftellungen, ein Reichthum von Gedanken ift in mir; und doch bleibe ich, biefer Unterschiedenheit ungeachtet, Eines. Dieß ift biefe 3bealität, daß das Unterschiedene zugleich aufgehoben ift, als Eins bestimmt ift; die Monaden find so durch Modificationen in ihnen felbst, nicht aber durch äußerliche Bestimmungen unterschieden. Diefe in den Monaden eingeschloffenen Bestimmungen find in ihnen auf ibeelle Weife; Diefe Idealität in der Monade ift in ihr felbst ein Banges, so daß diese Unterschiede nur Vorstellungen find. Das ift der absolute Unterschied, was der Begriff genannt wird; was im blogen Vorstellen auseinander fällt, wird zusammengehalten. Dieß ift das Intereffante der Leibnitischen Philosophie. Diefe Idealität fommt eben so dem Materiellen zu, welches auch eine Bielheit von Monaden ift; daher ift bas Leibnitische Syftem ein Intellectualsuftem, dem zu Folge alles Ma= terielle ein Vorftellendes, Vercipirendes sen. Als solches Vorftellendes ift die Monade, fagt Leibnig, thatig; denn Thatigfeit ift Unterschiedensehn in Einem, und das ist erst der wahrhafte Un= terschied. Die Monade ift nicht nur vorstellend, sondern veränbert fich auch, bleibt aber dabei doch in fich selbst absolut, was fie ift: diese Beränderung grundet fich auf Thatigfeit. "Die Thatigfeit bes innern Brincips, woburch es von einer Berception zur andern fortgeht, ift ein Begehren (appetitus)." Die Beränderung im Vorftellen ift Begehren, und das ift die Spontaneität der Monade; es fommt Alles nur ihr felbst zu, und die Kategorie der Influenz fällt weg. In der That, diese Intellectualität aller Dinge ift ein großer Gebanke Leibnigens: "Alle Bielheit ift in die Einheit eingeschloffen;" - die Bestimmtheit ift nicht eine Differenz gegen ein Anderes, sondern in sich reflectirt, und fich erhaltend. Dieß ift eine Seite; die Sache ift barin aber nicht vollständig, fie ist ebenso different gegen Anderes.

Fünftens. Diese Vorstellungen sind nicht nothwendig bewußte Vorstellungen: ebensowenig alle Monaden, als vorstellende, bewußte. Bewußtsenn ift zwar selbst Perception, aber

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Leibnitzii Principia philosophiae, §. 10-16, p. 21-22; Principes de la nature et de la grace, §. 2, p. 32.

ein höherer Grad derselben; Perceptionen des Bewußtseyns nennt Leibnig Apperceptionen. Den Unterschied von den bloß vorstellenden Monaden und den selbstbewußten setzt Leibnig in einen Gradunterschied der Deutlichkeit. Der Ausdruck Borstellung hat aber allerdings etwas Ungeschiestes, da wir gewohnt sind, ihn nur dem Bewußtseyn, und dem Bewußten als solchem zuzuschreiben; Leibnig aber nimmt auch bewußtloses Borstellen an. Wenn er nun bewußtlose Borstellungen in Beispielen aufzeigt, so berust er sich auf den Zustand der Ohnmacht, des Schlaß, in denen wir bloße Monaden sind; und daß Borstellungen ohne Bewußtseyn in solchen Zuständen vorhanden sind, beweist er daraus, daß wir unmittelbar nach dem Auswachen aus dem Schlaße Perceptionen haben: also müssen andern. Das ist ein unbedeutendes empirisches Ausweisen.

Sechstens: Diese Monaden machen nun das Princip alles Sependen aus. Die Materie ist nichts Anderes, als ihr leibendes Vermögen. Dieß leidende Vermögen macht eben die Dunkelheit der Vorstellungen aus oder eine Betäubung, die nicht zum Unterscheiden, zum Begehren oder zur Thätigkeit kommt. <sup>2</sup> Das ist eine richtige Bestimmung jenes Vorstellens; nach dem Momente der Einfachheit ist es Sepn, Materie. Diese ist an sich Thätigkeit; "bloßes Ansichsen ohne Gesetztepn," wäre daher der bessere Ausdruck. Das Uebergehen von der Dunfelheit zur Klarheit beweist Leibnis durch Ohnmacht.

Siebentens: Die Körper als Körper sind Aggregate von Monaden; sie sind Haufen, welche nicht Substanzen heißen könenen, so wenig als eine Heerde Schaafe diesen Ramen führen

Leibnitzii Principia philosophiae, §. 19-23, p. 22-23; Principes de la nature et de la grace, §. 4, p. 33-34; Nouveaux essais sur l'entendement humain (Oeuvres philosophiques de Leibnitz par Raspe), Liv. II, Ch. IX, §. 4, p. 90.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Leibnitzii De anima brutorum (Op. T. II, P. I), §. 2-4, p. 230-231.

- kann. 1 Die Continuität berselben ist eine Ordnung ober Ausdehnung, der Raum aber nichts an sich; 2 er ist nur in einem Andern, oder eine Einheit, die unser Verstand jenem Aggregate giebt. 3
- b. Leibnit bestimmt und unterscheibet nun unorganische, organische und bewußte Monaden, als die Haupt-Momente, näher auf folgende Art.
- a. Solche Körper, die keine innere Einheit haben, deren Mosmente bloß durch den Raum oder äußerlich verbunden sind, sind un organische; sie haben nicht eine Entelechie oder eine Mosnade, die über die übrigen herrscht. Die Continuität des Raums hat als bloße äußere Beziehung, nicht den Begriff der Gleichheit dieser Monaden an ihnen selbst an sich. Die Continuität ist in der That als eine Ordnung, Gleichheit an ihnen selbst zu sehen. Leibnig bestimmt daher ihre Bewegungen als einander gleich, als eine Zusammenstimmung derselben; b d. h. aber wieder, die Gleichheit ist nicht an ihnen selbst. In der That macht die Continuität die wesentliche Bestimmung des Unsorganischen aus; aber sie muß auch zugleich nicht als Aeußeres oder als Gleichheit ausgesaßt werden, sondern als durchdringende oder durchgedrungene Einheit, welche die Einzelnheit in sich aufgesöst hat, als eine Flüssigseit. Aber dazu sommt Leibnig nicht,
- Leibnitzii Oper. T. II, P. I, p. 214—215, §. 3; De ipsa natura sive de vi insita, §. 11, p. 55; Système nouveau de la nature et de la communication des substances (Op. T. II, P. I), p. 50, 53.
- <sup>2</sup> Leibnitzii Oper.T. II, P. I, p. 79, 121, 234—237, 280, 295; Nouveaux essais sur l'entendement humain, L. II, Ch. XIII, §. 15, 17, p. 106—107.
- <sup>3</sup> Leibnitz: Nouveaux essais sur l'entend. humain, L. II, Ch. XII, §. 7, p. 102—103; Ch. XXI, §. 72, p. 170; Ch. XXIV, §. 1, p. 185.
- <sup>4</sup> Leibnitzii Oper. T. II, P. I, p. 39; Nouveaux essais sur l'entendement humain, L. III, Ch. VI, §. 24, p. 278; §. 39, p. 290.
- <sup>5</sup> Leibnitzii Oper. T. II, P. II, p. 60; Nouveaux essais sur l'entendement humain, L. II, Ch. XXIII, § 23, p. 181.

weil ihm Monaden das absolute Princip sind, die Einzelnheit das sich nicht Aushebende ist.

β. Eine höhere Stufe des Senns find die belebten und befeelten Körper, in welchen Eine Monade die Herrschaft über die übrigen hat. Der mit der Monade verbundene Körper, von dem die Eine Monade die Entelechie oder Seele ift, wird mit dieser Seele ein Lebendiges, ein Thier genannt. Gine folche Entelechie herrscht über die anderen, jedoch nicht realiter, sondern formal; aber die Glieder dieses Thiers find felbst wieder folche Befeelte, beren jedes abermals feine herrschende Entelechie in ihm hat. 1 Herrschen ift aber hier nur ein uneigentlicher Ausbruck. Dieß herrschen ift nicht über Andere, benn alle find felbstständig; es ift also nur ein formeller Ausdruck. Sätte Leibnit fich nicht mit dem Worte Berrschaft beholfen, und dieß näher entwickelt, fo hätte eben diese übergreifende Monade die anderen aufgehoben, als negativ gesett; das Ansichsenn der andern Monaden, oder das Princip des absoluten Senns diefer Bunkte oder Individuen, ware verschwunden. Doch diese Beziehung berselben auf einander werden wir nachher sehen.

7. Die bewußte Monade unterscheidet sich num von den nackten (materiellen) Monaden durch die Deutlichkeit des Borstellens. Aber es ist dieß freilich nur ein unbestimmtes Wort, ein formeller Unterschied; es deutet darauf hin, daß das Beswußtseyn eben das Unterscheiden des Ununterschiedenen, das Unterscheiden die Bestimmtheit des Bewußtseyns ausmacht. Bestimmter bestimmt Leibnig den Unterschied des Menschen, daß "er der Erkenntniß nothwendiger und ewiger Wahrheisten fähig ist," — oder daß er das Allgemeine vorstellt einersseits und dann das Jusammenhängende; die Natur und das Wessen des Selbstbewußtseyns liegt in der Allgemeinheit der Besgriffe. "Diese ewigen Wahrheiten beruhen auf zwei Grunds

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Leibnitzii Principia philosophiae, §. 65-71, p. 28; Principes de la nature et de la grace, §. 3-4, p. 32-33.

fagen: ber eine Sat ift ber bes Wiberfpruchs, ber andere ber bes gureichenden Grundes." Jener ift bie Ginheit unnüter Beise als Sat ausgebrückt, bas Unterscheiben Nichtzuunterscheibender, A = A; er ift die Definition bes Denfens, aber nicht ein Sat, ber eine Wahrheit als Inhalt enthielte, ober nicht ben Begriff ber Unterscheidung als folcher ausbrudt. Das anbere wichtige Princip bagegen war: Was im Gebanken nicht unterschieden ift, ift nicht unterschieden (S. 411). "Der Sat bes Grundes ift, daß Alles feinen Grund hat," 1 - bas Befonbere das Allgemeine jum Wefen hat. Die nothwendige Bahr= heit muß ihren Grund fo an ihr haben, daß er durch Analyse gefunden wird, b. h. eben burch jenen Sat ber Identität. Die Analyse ift nämlich die beliebte Borftellung von Auflösung in einfache Begriffe und Gabe: eine Auflöfung, bie beren Beziehung vernichtet, alfo in ber That einen Uebergang in bas Entgegengefeste macht, aber ohne ein Bewußtseyn darüber zu haben, und barum auch ben Begriff ausschließt; benn jedes Entgegengesette halt fie nur in feiner Identitat mit fich feft. Bureichender Grund icheint ein Pleonasmus zu fenn; Leibnig verftand aber barunter 3wede, Endursachen (causae finales), deren Unterschied von dem Caufal-Nerus ober ber wirfenden Urfache er hier zur Sprache bringt. 2

c. Das Allgemeine felbst, das absolute Wesen, das bei Leibnit noch etwas Anderes ist, als sene Monaden, spaltet sich nun auch in zwei Seiten, nämlich in das allgemeine Sehn und das Sehn als Einheit der Entgegengesetzten.

a. Jenes Allgemeine ist Gott, als die Ursache der Welt, zu dessen Bewußtsehn jenes Princip des zureichenden Grundes denn allerdings den Uebergang macht. Die Eristenz Gottes ist nur eine Folge der ewigen Wahrheiten; denn diese müssen als die

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Leibnitzii Principia philosophiae, §. 29-31, p. 24; Principes de la nature et de la grace, §. 5, p. 34; Essais de Théodicée, T. I, P. I, §. 44, p. 115.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Leibnitz: Principes de la nature et de la grace, §. 7, p. 35. Grid. d. Phil. 210 Aufl. \*\*

Gesetze der Natur einen allgemeinen zureichenden Grund haben, welcher sich eben als Gott bestimmt. Die ewige Wahrheit ist also das Bewußtseyn des an und für sich Allgemeinen und Absoluten; und dieß Allgemeine, an und für sich Absolute ist Gott, der, als Eins mit sich, die Monade der Monaden, die absolute Monas ist. Hier kommt wieder der langweilige Beweiß von seinem Daseyn: Er ist der Quell der ewigen Wahrheiten und Begrisse, und ohne ihn würde keine Möglichkeit Wirklichkeit haben; er hat den Vorzug, in seiner Möglichkeit zugleich zu eristiren. Gott ist auch hier die Einheit der Möglichkeit und Birklichkeit, aber auf begrisslose Weise; was nothwendig ist, aber nicht begrissen wird, wird in ihn verlegt. So ist Gott erstens mehr als Allgemeines gesaßt, aber schon nach der Seite der Beziehung Entgegengesetzer.

B. Was nun diese zweite Seite, die absolute Beziehung Entgegengesetzer selbst betrifft, so kommt sie erstens in der Form von absolut Entgegengesetzen des Gedankens, dem Guten und dem Bösen, vor. "Gott ist Urheber der Welt," sagt Leibniß; das bezieht sich sogleich auf das Uebel. Diese Beziehung ist es, um die sich das philosophische Bestreben herumdreht, zu deren Einheit es aber nicht gelangte; das Uebel in der Welt wurde nicht begriffen, weil über den siren Gegensah nicht hinaus gekommen wurde. Das Resultat der Leibnitzischen Theodicee ist ein Optismismus, auf den hinkenden und langweiligen Gedanken gestützt, Gott habe, da einmal eine Welt habe werden sollen, aus den unendlich vielen möglichen Welten die möglichst beste, — die vollkommenste erwählt, insosern sie vollkommen sehn konnte bei dem Endlichen, was sie enthalten sollte. Dieß läßt sich wohl im Allgemeinen sagen, aber diese Bollkommenheit ist kein

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Leibnitz: Principes de la nature et de la grace, §. 8, p. 35; Principia philosophiae, §. 43-46, p. 25.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Leibnitz: Essais de Théodicée, T. I, P. I, §. 6-8, p. 83-85; Principes de la nature et de la grace, §. 10, p. 36.

bestimmter Gedanke, fondern ein schlechter, popularer Ausbruck, fo ein Geschwäte von Möglichkeit ber Borftellung ober Einbilbung; Boltaire hat dieß luftig persifslirt. Auch die Natur bes Endlichen ift damit nicht bestimmt. Weil bie Welt, heißt es, ein Inbegriff endlicher Wefen fenn follte, fo fonnte bas Uebel nicht von ihr getrennt werben, ba lebel Regation, Endlichfeit ift. ' Es bleibt da die Realität und Negation ebenfo gegenein= ander über ftehen, als vorhin. Das ift bie Sauptvorftellung in ber Theodicee. Go etwas fann man wohl im gemeinen Leben fagen. Wenn ich eine Waare auf bem Markt in einer Stadt holen laffe, und fage, fie fen zwar nicht vollkommen, aber die befte, die zu haben gewesen: fo ift bieß ein gang guter Grund, mich zufrieden zu geben. Aber Begreifen ift ein ganz Anderes. Es ift bei Leibnit weiter nichts gesagt als, die Welt fen gut, aber auch lebels barin; - es bleibt baffelbe vor, wie nach. "Weil fie einmal habe endlich fenn follen," — ift bann eine bloße Bahl und Willführ Gottes. Die nächfte Frage ware alfo: Warum und wie ift im Absoluten und in seinen Entschluffen Endlichkeit? und bann erft barf aus ber Bestimmung ber End= lichkeit bas llebel, bas allerdings in ihr liegt, abgeleitet werben.

Leibnis antwortet auf jene Frage zwar: "Gott will das Uebel nicht; das Uebel fällt nur indirect in die Folgen" (blind), "weil manchmal das größere Gut nicht erlangt werden könnte, wenn die Uebel nicht vorhanden wären. Also sind sie Mittel zum guten Zwecke." Warum gebraucht Gott aber nicht ein anderes Mittel? Es ist immer äußerlich, nicht an und für sich. "Ein moralisches Uebel darf nicht als Mittel betrachtet werden, noch muß man (nach dem Apostel) Uebels thun, um des Guten willen; aber es hat doch oft das Verhältniß einer conditio sine qua non des Guten. Das Böse ist in Gott nur der

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Leibnitz: Essais de Théodicée, T. I, P. I, §. 20, p. 96, 97; §. 32-33, p. 106-107; T. II, P. II, §. 153, p. 57-58; §. 378, p. 256-257.

Gegenstand eines erlaubenden Willens (voluntatis permissivae);" ein solcher wäre aber Alles, was das Schlechte. "Gott hat also unter den Gegenständen seines Willens das Beste, als den letzten Zweck: das Gute aber als einen beliedigen (qualemcunque), auch das untergeordnete: die gleichgültigen Dinge aber und die Uebel oft als Mittel: das Böse jedoch nur als Bedingung einer sonst nothwendigen Sache (rei alioqui debitae), die ohne sie nicht wäre; in welchem Sinne Christus sagte, Aergernis müsse seyn.

Im Allgemeinen ist man mit der Antwort zufrieden: "Nach der Weisheit Gottes müssen wir annehmen, daß die Gesetze der Natur die besten sind;" aber diese Antwort ist für eine bestimmte Frage nicht hinreichend. Man will das Gute dieses Gesetzes erkennen; das wird nicht geseistet. Heißt es z. B.: "Das Gesetz des Falls, in welchem das Verhältniß der Zeiten und Räume das Duadrat ist, ist das beste," so könnte man für die Masthematif auch jede andere Potenz gebrauchen. Wenn Leibniß antswortet: "Gott hat dieß gemacht;" so ist das keine Antwort. Wir wollen den bestimmten Grund dieses Gesetze erkennen; solche allgemeine Bestimmungen lauten fromm, sind aber nicht genügend.

y. Das Weitere ist dieses, daß der zureichende Grund sich auf die Vorstellung von den Monaden beziehe. Die Principien der Dinge sind die Monaden, deren sede für sich ist, ohne auf die andere zu wirken. Wenn nun die Monade der Monaden, Gott, die absolute Substanz ist, und die einzelnen Monaden durch seinen Willen geschaffen sind, so hört die Substantialität derselben aus. Es ist so ein Widerspruch vorhanden, der in sich unaufgelöst bleibt: zwischen der Einen substantiellen Monade, und dann den vielen Monaden, die selbstständig sehn sollen, weil ihr Wesen darin liegt, nicht in Beziehung auf einander zu stehen. Um sedoch zugleich die in der Welt vorhandene Harmonie auszuzeigen, kast Leibnis das Verhältnis von Mona-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Leibnitzii Causa Dei asserta per justitiam ejus (Essais de Théodicée, T. II), §. 34-39, p. 385-386.

ben zu Monaben allgemeiner als die Einheit entgegengefest Gen= ender, nämlich ber Seele und bes Korpers. Diefe Einheit ftellt er als eine nicht bifferente, als eine begrifflofe Beziehung vor, b. h. als eine präftabilirte Sarmonie. Leibnig gebraucht hierbei bas Beispiel von zwei Uhren, Die auf Dieselbe Stunde gestellt find und gleichen Bang haben; 2 fo geht die Bewegung des benken= ben Reichs in ber Bestimmung nach 3weden vor, und bas Fortgeben des förperlichen ihm entsprechenden Reichs nach allgemeinem Caufal-Zusammenhang. 3 Es ift baffelbe, wie bei Spinoza, daß biefe beiben Seiten bes Universums unter fich feinen Zusammenhang haben, eine nicht auf die andere einwirft, sondern beide völlig gleich= gultig gegen einander find, überhaupt die differente Beziehung bes Begriffs fehlt. In bem abstracten Denken, bas ohne Begriff ift, erhalt nun jene Bestimmtheit die Form ber Einfachheit, bes Anfich, bes Gleichgültigseyns gegen Anderes, eines bewegungs= lofen Reflectirtfenns: wie schon bas abstracte Roth gleichgultig gesett ift gegen Blau u. f. f. Sier verläßt, wie vorher, ben Leibnit fein Princip ber Individuation; es hat nur ben Sinn, ausschließendes Eins zu sehn, nicht über bas Andere überzugreifen: ober es ift nur vorgestelltes Eins, nicht fein Begriff. Die Seele hat also eine Reihe von Vorstellungen, die fich aus ihrem Innern entwickeln, und diese Reihe ift ursprünglich bei ber Schöpfung in fie gelegt: b. i. die Seele ift eben unmittelbar Diese an sich sevende Bestimmtheit; aber Bestimmtheit ist nicht an fich, fondern die reflectirte Entfaltung diefer Bestimmtheit in ber Borftellung ift ihr Dafeyn. Mit diefer Reihe von unterschiebenen Borftellungen geht nun eine Reihe von Bewegungen bes Ror-

Leibnitz: Principes de la nature et de la grace, §. 3, p. 33; Premier éclaircissement du système de la communication des substances, p. 70.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Leibnitz: Second et troisième éclaircissemens du système de la communication des substances, p. 71-73.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Leibnitzii Principia philosophiae, §. 82, p. 30; Principes de la nature et de la grace, §. 11, p. 36.

pers oder des außer der Seele Sependen parallel. 1 Wesentliches Moment der Realität find Beibe; fie haben Gleichgültigkeit gegen einander, aber ebenso wesentliche differente Beziehung.

Indem nun jede Monade, als in fich geschloffen, nicht auf den Körper und seine Bewegungen einwirft, und doch die unendliche Menge ihrer Atome einander entsprechen, fo legt Leibnis Diefe Sarmonie in Gott; Die nabere Bestimmung Des Berhaltniffes und ber Thätigkeit ber Monade ber Monaden ift alfo, baß fie das Bräftabilirende in den Beränderungen der Monaden ift. 2 Gott ift der zureichende Grund, die Urfache dieses Entsprechens; er hat die Menge ber Atome so eingerichtet, daß die ursprünglichen Beränderungen, die fich innerhalb Giner Monade entwiffeln, ben Beränderungen ber andern entsprechen. Die praftabilirte Harmonie ift alfo etwa fo zu benken: Wenn ein Sund Brügel friegt, so entwickelt fich ber Schmerz in ihm, ber Brügel entwidelt fich ebenfo in fich, ebenfo ber Schlagende; ihre Bestimmungen entsprechen einander alle, und zwar nicht durch ihren objectiven Busammenhang, ba Jebes selbstftanbig ift. 3 Das Princip ber Zusammenstimmung unter ben Monaden fommt mithin nicht ihnen zu, sondern ift in Gott, ber eben baburch bie Monade ber Monaden, ihre absolute Einheit ift. Wir sahen von Anfang an, wie Leibnig zu diefer Borftellung tam. Jede Monade ift vorstellend überhaupt, und, als folche, Borstellung des Universums. alfo an fich Totalität ber gangen Welt. Damit ift aber biefe Borftellung noch nicht eine bewußte; die nackte Monade ift ebenfo an fich das Universum, und das Unterscheiden ift die Entwickelung biefer Totalität in ihr. 4 Das, was fich in ihr entwickelt,

Leibnitz: Système nouveau de la nature et de la communication des substances, p. 54-55.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Leibnitzii Principia philosophiae, §. 90, p. 31; Principes de la nature et de la grace, §. 12-13, p. 36-37; §. 15, p. 37-38.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> Leibnitzii Oper. T. II, P. I, p. 75-76.

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> Leibnitzii Principia philosoph., §. 58-62, p. 27; Oper. T. II, P. 1, p. 46-47.

ift augleich in Harmonie mit allen andern Entwickelungen; Alles ift Eine Harmonie. "Im Universum ift Alles auf's Genaufte verfnüpft', es ift aus Einem Stude, wie ein Dcean: Die geringfte Bewegung pflanzt ihre Wirfung bis in jede Weite fort." Aus einem Sandförnchen, meint Leibnit, fonnte bas gange Univerfum in seiner gangen Entwickelung begriffen werben, - wenn wir bas Sandförnchen gang erfennten. Das heißt weiter nicht viel gefagt, so glänzend es aussieht; benn bas übrige Universum ift noch etwas mehr und Anderes, als ein Sandförnchen, das wir erkennen. Sein Wefen fen bas Universum, ift ein leeres Ge= schwäß; benn eben bas Universum als Wesen ift nicht bas Universum. Zu bem Sandforn muß noch Manches hinzukommen, was nicht darin ift; und indem so ber Gedanke mehr hinzuthut als Sandförner eriftiren, fo fam bas Universum und feine Entwidelung bann allerbings begriffen werben. Go hat ober ift also nach Leibnit jede Monade bie Vorstellung des ganzen Universums, b. h. eben fie ift Vorstellung überhaupt: aber zugleich eine bestimmte, wodurch fie diese Monade ift, also Borstellung nach ihrer besondern Lage und Umständen. 2

Indem die Vorstellungen der Monade in sich selbst, die ihr Universum ausmachen, sich als das Geistige in ihr nach den Gesehen ihrer eigenen Thätigkeit und Begierde, wie die Bewegungen ihrer Außenwelt nach den Gesehen der Körper, aus sich entwickeln: so ist die Freiheit eben nur diese Spontaneität der immanenten Entwickelung, aber als eine bewußte. Die Magnetnadel hat dagegen nur Spontaneität ohne Bewußtsenn, folglich ohne Freiheit. Denn, sagt Leibnis, die Natur der Magnetnadel ist, sich nach Norden zu richten; hätte sie Bewußtsenn, so würde sie sich vorstellen, daß dieß ihre Selbstdetermination seh: so hätte sie den Willen, sich nach ihrer

Leibnitz: Essais de Théodicée, T. I, P. I, §. 9, p. 85-86.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Leibnitz: Principes de la nature et de la grace, §. 12-13, p. 36-37; Oper. T. II, P. I, p. 337.

Natur ju geriren. 1 Aber insofern bann im Berlaufe ber bewußten Borftellungen fein nothwendiger Zusammenhang eintritt, fondern Bufälligkeit und Sprünge erscheinen, so kommt dieß nach Leibnis (Oper. T. II, P. I, p. 75) baher, "weil die Ratur einer erschaffenen Substanz es mit fich bringt, daß sie fich unaufhörlich in einer gewiffen Ordnung verändert, welche fie felb ftthätig (spontanément) durch alle die Zustände leitet, die ihr begegnen werben; so daß berjenige, der Alles fieht, in dem gegenwärtigen Buftande ber Substanz auch ben vergangenen und funftigen erfennt. Das Geset ber Ordnung, bas die Individualität ber befondern Substanz bestimmt, bat eine genaue Beziehung zu bem, was in jeder andern Substanz und im ganzen Universum vorgeht." D. h. an sich ift bie Monade nicht, ober es giebt zweierlei Ansichten: fie als felbstthätig ber Form nach erzeugend ihre Vorstellungen, und fie als Moment bes Ganzen ber Nothwendig= feit zu seben; bas heißt, nach Spinoza, fie von beiben Seiten betrachten. Ein organisches Ganze, ein Mensch ift fo z. B. bieß, aus fich felbst feinen Zweck zu setzen; zugleich liegt in seinem Begriffe, auf ein Anderes gerichtet zu fenn. Er stellt sich dieß und jenes vor, will bieß ober jenes; seine Thatigkeit wendet sich dahin, und bringt Beränderungen hervor. Seine innere Bestimmung wird fo leib= liche Bestimmung, und bann Beränderung nach Außen; er er= scheint als Urfach, wirkend auf andere Monaden. Dieß Füreinanderessenn ift aber nur ein Schein. Denn bas Andere, b. h. bas Wirkliche, ift, infofern die Monade es bestimmt, b. h. negativ sept, das Passive, was sie an ihr felbst hat; alle Momente sind ja in ihr beschlossen, und eben barum bedarf sie nicht anderer Monaden, sondern mur der Gesetze ber Monaden in fich selbft. Wenn aber bas Füreinanderessenn ein Schein ift, so ift es eben= fo dieß Fürsichsehn; benn diefes hat nur Bedeutung in Beziehung auf bas Küreinanderessenn.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Leibnitz: Essais de Théodicée, T. II, P. III, §. 291, p. 184—185; T. I, P. I, §. 50, p. 119.

Das Große an Leibnit ift diese Intellectualität bes Borftellens, das Leibnig aber nicht auszuführen gewußt hat; und aus diesem Grunde ift diese Intellectualität zugleich unendliche Bielheit, die absolut felbstständig geblieben ift, weil diese Intellectualität das Eins nicht zu überwältigen gewußt hat. Die Trennung im Begriffe, die bis zum Entlaffen aus fich felbft geht, bem Scheinen in unterschiedene Gelbftständigkeit, hat Leibnig nicht in die Ginbeit zusammenzufaffen gewußt. Die Zusammenstimmung biefer beiden Momente, bes Ganges ber Vorftellungen und bes Ganges ber äußern Dinge, gegenseitig als Urfach und Wirfung erscheinend, weiß Leibnit nicht an und für fich zu beziehen; er läßt fie daher auseinanderfallen, wiewohl Jedes für das Andere paffiv ift. Räher betrachtet er also Beibes wohl in Einer Einheit; aber ihr Thätigsenn ift zugleich nicht für fie. Unbegreiflich wird baher jeder Fortgang für fich, weil der Bang der Borftellung als burch 3wede an ihm felbst dieß Moment bes Andersseyns ober ber Paffivität bedarf, und wieder ber Zusammenhang ber Ursache und Wirkung bas Allgemeine: Jedes aber biefes feines andern Moments entbehrt. Die nach Leibnit durch die präftabilirte Harmonie hervorzubringende Einheit, daß die Bestimmung des Willens des Menschen und die äußere Beränderung zusammenftimmt, ift also durch ein Un= beres, wenn auch nicht von Außen gesett; benn dieß Andere ift Gott. Bor Gott follen die Monaden nicht felbstftandig, fondern ideell und in ihn absorbirt fenn.

Damit träte nun die Forderung ein, in Gott eben zu begreifen jene Einheit von dem, was vorher auseinander fällt; allein Gott hat das Privilegium, daß ihm das aufgebürdet wird, was nicht begriffen werden kann. Das Wort Gott ist so die Aushülse, die zu einer Einheit führt, die selbst nur eine gemeinte ist; denn das Herausgehen des Vielen aus dieser Einheit wird nicht aufgezeigt. Gott spielt daher in der neuern Philosophie eine weit größere Rolle, als in der alten, weil jest das Begreisen des absoluten Gegensatzes von Denken und Sehn Hauptsorderung ist.

So weit bei Leibnit Gedanken fortgehen, so weit das Universum; wo das Begreifen aufhört, hört das Universum auf, und es fängt Gott an: so daß später sogar dafür gehalten wurde, durchs Begreifen werde Gott schlecht, weil er dann in die Endlichkeit herabgezogen sep. Es wird in jenem Versahren von Bestimmtem ausgegangen, dieß und jenes als nothwendig geset; indem dann aber die Einheit dieser Momente nicht begriffen wird, so wird sie in Gott verlegt. Gott ist also gleichsam die Gosse, worin alle die Widersprüche zusammenlausen; eine solche populare Sammlung ist nun Leibnitzens Theodicee. Da sind immer allerhand Ausreden auszuklügeln: Bei'm Widerspruch von Gottes Gerechtigkeit und Güte, daß die eine die andere temperire: Wie sich das Vorherwissen Gottes und die menschliche Freiheit vertrage; — allerhand Synthesen, die nie auf den Grund kommen, noch Beisdes als Momente auszeigen.

Dieß find die Haupt-Momente der Leibnizischen Philosophie. Es ist eine Metaphysik, die von einer beschränkten Verstandesbestimmung ausgeht: nämlich von der absoluten Vielheit, so daß der Zussammenhang nur als Continuität aufgefaßt werden kann. Daburch ist schon die absolute Einheit aufgehoben, aber sie ist vorausgeset; und die Vermittelung der Einzelnen mit einander ist nur so zu erklären, daß es Gott ist, der die Harmonie in den Veränderungen der Einzelnen bestimmt. Dieß ist ein künstliches System, das auf der Verstandes-Kategorie des Absolutseyns der abstracten Einzelnheit begründet ist. Das Wichtige bei Leibniz liegt in den Grundsähen, in dem Princip der Individualität und dem Sabe der Ununterscheidbarkeit.

#### 2. wolf.

Unmittelbar an Leibnit schließt sich nun die Wolfische Philosophie an; denn sie besteht eigentlich darin, daß sie ein pedantissches Systematistren der Leibnitzischen ist, daher sie auch die Leibnitzisch-Wolfische heißt. Wolf hat sich in der Mathematik sehr

berühmt gemacht, und ebenso burch seine Philosophie, welche in Deutschland lange herrschend gewesen ift. Mit Wolf, als bem Lehrer bes Berftandes, ift eine sustematische Ausführung bes vor= handenen philosophischen Stoffes ber menschlichen Borftellungen überhaupt gegeben. Wolf hat sich also vorzüglich um die allgemeine Berftandesbildung ber Deutschen große, unsterbliche Berbienfte erworben; er darf vor Allen als Lehrer der Deutschen genannt werben. Man fann fagen, daß Wolf erft bas Philosophiren in Deutschland einheimisch gemacht hat. Tschirnhaufen und Thoma= fius haben zugleich an diesem Ruhme Theil genommen, befonbere baburch, daß fie über die Philosophie in Deutscher Sprache schrieben. Bon Tschirnhausens und Thomasius' Philosophie ist aber ihrem Inhalte nach nicht viel zu fagen, es ift sogenannte gefunde Bernunft: eine Oberflächlichkeit und leere Allgemeinheit, die immer ba Statt findet, wo ber Anfang mit bem Denken gemacht wird. Die Allgemeinheit bes Gebankens befriedigt bann, weil Alles barin ift, wie in einem Sittenspruch, ber aber in feiner All= gemeinheit eben feinen beftimmten Inhalt hat. Wolf ift es bann erft, welcher nicht gerade die Philosophie, aber ben Gedanken in . ber Form bes Gedankens zum allgemeinen Eigenthum gemacht, und ihn an die Stelle bes Sprechens aus bem Gefühl, aus bem finnlichen Wahrnehmen und in ber Borftellung, in Deutschland gefest hat. Dieß ift für die Seite ber Bilbung höchst wichtig; boch geht fie uns eigentlich hier nichts an, sondern vielmehr nur insofern, als der Inhalt in biefer Form bes Gedankens fich als Philosophie geltend macht. Diefe Philosophie wurde, als Berftandes-Philosophie zur allgemeinen Bildung: das bestimmte, verftandige Denken ift darin Grund = Princip, und breitet fich über den gangen Umfreis der Gegenstände, Die in bas Gebiet bes Biffens fallen, aus. Für Deutschland, und auch allgemeiner, hat Wolf die Welt des Bewußtseyns definirt, wie man es auch von Ariftoteles fagen fann. Bas ihn von Ariftoteles unterscheibet, ift, daß er fich nur verftandig dabei verhalten hat, mahrend Aris

stoteles ben Gegenstand speculativ behandelte. Die Wolfische Philosophie ist also zwar erbaut auf der Leibnizischen Grundslage: so jedoch, daß das speculative Interesse ganz daraus entsernt ist. Die geistige höhere substantielle Philosophie, die wir bei Böhme in einer eigenen noch barbarischen Gestalt auftreten sahen, ist ganz ausgelöscht und ohne Wirfung in Deutschland verschwunden; selbst seine Sprache wurde vergessen.

In Chriftian Wolf's Lebensumftanden ift bieß am Merfwurdigften, bag er, geboren 1679 ju Breslau, eines Baders Sohn, Anfangs Theologie, bann Philosophie studirte, und 1707 Professor der Mathematif und Philosophie zu Salle wurde. Sier machten ihm die pietiftischen Theologen, besonders Lange, die niederträchtigften Sändel. Die Frommigkeit traute biefem Berstande nicht; ist sie wahrhaft, so geht sie auf einen Inhalt, der speculativer Natur ift, und über den Verftand hinausgeht. 2018 die Gegner durch ihre Schriften fein Oberwaffer erhielten, fo griffen fie zu Intriguen. Sie ließen es bei König Friedrich Wilhelm I., bem Bater Friedrich's II., einem barbarischen Solda= tenfreunde, anbringen, daß nach Wolf's Determinismus ber Mensch keinen freien Willen habe, und die Soldaten baher auch nicht aus freiem Willen befertirten, sondern durch eine besondere Einrichtung Gottes (Die praftabilirte Sarmonie); - eine Lehre, die, wenn sie unter das Militair verbreitet wurde, höchst gefähr= lich seyn wurde. Der König, hierüber hochst aufgebracht, erließ fogleich eine Cabinetsordre, daß Wolf binnen zweimal vier und zwanzig Stunden bei Strafe bes Stranges Salle und die Breufischen Staaten verlaffen follte. Wolf verließ also Salle, ben 23. November 1723. Die Theologen fügten das Scandal bingu. daß fie gegen Wolf und seine Philosophie predigten; und ber fromme Franke bankte Gott in der Kirche auf den Knien für diese Entfernung Wolf's. Allein die Freude dauerte nicht lange. Wolf war nach Kaffel gegangen: ward sogleich als erfter Profeffor ber philosophischen Facultät in Marburg angestellt: um biefelbe Zeit von den Afademien der Wiffenschaften zu London, Ba= ris und Stockholm jum Mitgliede angenommen : von Beter I. in Rußland aber zum Vicepräfidenten feiner neu errichteten Afademie in Betersburg ernannt. Er wurde auch nach Rußland berufen, was er aber ablehnte, erhielt jedoch ein Ehrengehalt, wurde von dem Churfürsten von Baiern in den Freiherrnftand erhoben, furz mit äußerlichen Ehren überhäuft, die besonders damals (- auch noch jest) vor dem allgemeinen Bublicum fehr viel galten, und zu groß waren, als daß fie nicht hatten in Berlin bas größte Auf= feben machen muffen. Es wurde bann in Berlin eine Commiffion niedergesett, die ein Gutachten über die Wolfische Philoso= phie (benn diese hatte nicht vertrieben werden fonnen) zu stellen hatte, und die fie für unschädlich erflärte, namentlich von aller Gefahr für Staat und Religion frei sprach, und ben Theologen bas Streiten verbot und überhaupt den Mund stopfte. Friedrich Wilhelm erließ nun fehr ehrende Rückberufungsschreiben an Wolf, der jedoch den Ruf anzunehmen Bedenken trug, weil er nicht traute. Bon Friedrich II. ward er gleich nach beffen Thronbesteigung 1740 sehr ehrenvoll zurückgerufen (Lange war unterdeffen gestorben), und erst jest nahm er den Ruf an. Wolf wurde Vicekanzler der Universität; er hatte aber seinen Ruf überlebt, und sein Auditorium war am Ende völlig leer. Er ftarb 1754. 1

Einen großen Theil seiner Schriften versaßte Wolf, wie Tschirnhausen und Thomasius, in seiner Muttersprache, wogegen Leibnig meist nur Lateinisch oder Französisch schrieb. Dieß ist wichtig; man kann erst dann sagen, wie schon (S. 196 und 231) erinnert worden, daß eine Wissenschaft einem Bolke angehört, wenn es sie in seiner eigenen Sprache besigt: und dieß ist der Philosophie am Nothwendigsten. Denn der Gedanke hat eben dieß Moment an ihm, dem Selbstbewußtsehn anzugehö-

Buhle: Geschichte ber neuern Philosoph., Bb. IV, Abth. II, S 571 —582; Liebemann: Geist ber speculativen Philos., Bb. VI, S. 511—518; Rirner: handbuch ber Geschichte ber Philosophie, Bb. III, §. 79, S. 195—196.

ren ober fein Eigenstes zu febn; in ber eigenen Sprache ausge= brudt, 3. B. Bestimmtheit ftatt Determination, bas Wefen ftatt Effenz u. f. f., ift dieß unmittelbar fur bas Bewußtfeyn, baß biefe Begriffe sein Eigenftes find, mit bem es immer zu thun bat, nicht mit einem Fremben. Die Lateinische Sprache hat eine Phraseologie, einen bestimmten Rreis und Stufe bes Borftellens: es ift einmal angenommen, daß man, wenn Lateinisch geschrieben wird, platt senn burfe; es ift unmöglich lesbar ober schreibbar, was man fich erlaubt, Lateinisch zu fagen. Der Titel ber Deut= schen philosophischen Schriften Wolfs ift immer: "Bernünftige Bedanken von den Kräften bes menschlichen Berftandes und ihrem richtigen Gebrauche in der Erkenntniß ber Wahrheit, Salle, 1712," 8.; "Bernunftige Gedanken von Gott, der Welt und der Seele des Menschen, auch allen Dingen überhaupt, Frankfurt und Leipzig, 1719;" "Bon ber Menschen Thun und Laffen, Salle, 1720;" "Bon bem gefellichaftlichen Leben, Salle, 1721;" "Bon ben Wirfungen ber Ratur, Salle, 1723;" u. f. f. Ueber alle Theile ber Philosophie, bis zur Dekonomie hinaus, hat er Deutsche und Lateinische Quartanten geschrieben, brei und zwanzig bide Bande Lateinisch, zusammen bei vierzig Quartanten. Seine mathematischen Schriften machen noch besondere viele Quartanten. Leibnigens Differential= und Integral = Rechnung hat er besonders in allgemeinen Gebrauch gebracht.

Wolf's Philosophie ist nur ihrem allgemeinen Inhalte nach und im Ganzen Leibnizische Philosophie, nämlich nur in Bezug auf die Hauptbestimmungen der Monaden und der Theodicee, denen er treu geblieben ist; der sonstige Inhalt aber ist empirisch, aus unserer Empsindung, Neigung aufgenommen: ebenso hat Wolf alle Cartesische und sonstige Bestimmungen der allgemeinen Begriffe vollständig aufgenommen. So sinden wir bei ihm abstracte Säße und ihre Beweise mit Erfahrungen vermischt, auf deren ungezweiselter Wahrheit er einen großen Theil seiner

Sabe baut, und bauen und die Grunde baraus hernehmen muß, wenn ein Inhalt berauskommen foll. Bei Spinoza ift bagegen fein Inhalt, als die absolute Substanz und das beständige Ruckgehen in fie. Die großen Berbienfte Bolf's um bie Berftanbesbildung Deutschlands, welche jest ganz für sich ohne Zusammenhang mit früherer tiefer metaphyfischer Anschauung hervortrat (f. oben, S. 428), ftehen in gleichem Verhältniffe mit ber Durre und innern Behaltlofigkeit, in welche die Philosophie versank, die er in ihre förmlichen Disciplinen abtheilte, in verftandigen Bestimmungen mit pebantischer Anwendung ber geometrischen Methode ausspann, und gleichzeitig mit Englischen Philosophen ben Dogmatismus ber Berftandes-Metaphysik, nämlich ein Philosophiren, welches das Absolute und Bernünftige burch fich ausschließende Gebankenbestimmungen und Berhältniffe, 3. B. Eins und Bieles ober Einfachheit und Bufammenfetung, Endliches und Unendliches, Caufal-Verhältniß u. f. f. bestimmt, zum allgemeinen Ton erhob. Wolf hat die scholaftisch = Aristotelische Philosophie vollends gründlich verdrängt, und die Philosophie zur allgemeinen, ber Deutschen Ration angehörigen, Wiffenschaft gemacht. Sonft aber hat er ber Philoso= phie die systematische und gehörige Eintheilung in Fächer gegeben, die noch bis auf die neuesten Zeiten als eine Art von Autorität gegolten hat.

In der theoretischen Philosophie handelt Wolf zuerst die Logif ab, gereinigt von der scholastischen Aussührung: es ist die Verstandes-Logif, die er systematisirt hat. Das Zweite ist die Metaphysis, die vier Theile enthält: erstens die Ontologie, die Abhandlung von den abstracten, ganz allgemeinen Kategorien des Philosophirens, z. B. des Seyns (30), daß das Eine, das Gute ist; ferner kommt in dieser abstracten Metaphysis die Accidenz, die Substanz, Ursach und Wirkung, das Phänomen u. s. f. vor. Die nächste Lehre ist die Kosmologie, eine allgemeine Körperlehre, die Lehre von der Welt; das sind abstract metaphysische Säße über die Welt, Daß es keinen Zusall giebt: keinen Sprung in der Natur, — das Geses der Continuis

tät. Die Naturlehre und Naturgeschichte schließt Wolf aus. Der dritte Theil der Metaphysik ist die rationelle Psycholosgie oder Bneumatologie, die Philosophie der Seele, welche von der Einfachheit, Unsterblichkeit, Immaterialität der Seele handelt. Das Vierte endlich ist die natürliche Theologie, welche die Beweise vom Daseyn Gottes aufstellt. Uuch schiedt er (Caspitel III) eine empirische Psychologie ein. — Die praktische Philosophie theilt er in Naturrecht, Moral, Völkerrecht oder Politik, und Dekonomie.

Das Ganze ift nun vorgetragen in geometrischen Formen, wie Definitionen, Ariome, Theoreme, Scholien, Corollarien u. f. f. In der Mathematik ift ber Berftand an der Stelle; benn bas Dreieck muß Dreieck bleiben. Wolf ging einerseits auf einen groben gang allgemeinen Umfang, und andererseits auf Strenge ber Methode in Ansehung der Gabe und ihrer Beweise. Es ift dieß Erkennen in der Manier, wie es schon bei Spinoza vorkommt: nur noch hölzerner und bleierner, als bei biefem. Solche Behandlungsweise hat Wolf auf allen möglichen Inhalt, auf das gang Empirische ebenfo gut, angewendet, z. B. in seiner sogenannten angewandten Mathematik, worin er viele nützliche Künste hineinbringt und die gemeinsten Gedanken und Anweisungen in die geometrische Form bringt: was feinem Vortrage bann allerdings jum Theil ein febr pedantisches Ansehen giebt, vorzüglich wenn der Inhalt sich dem Borftellen fogleich auch ohne diefe Form rechtfertigt. Wolf verfährt nämlich fo, daß er Definitionen zu Grunde legt, die im Ganzen auf unfern gewöhnlichen Vorstellungen beruhen, indem er diese in die leere Form von Verstandesbestimmungen übersett. Die Definitio= nen find also nur Rominal-Definitionen; und wir wiffen nur, ob fie richtig find, wenn sie solchen Vorstellungen entsprechen, die auf

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wolfs Vernünftige Gebanken von Gott, ber Welt und ber Seele bes Menschen (Halle, 1741), Th. I, Cap. II, §. 114, 120, S. 59—60, 62—63; Cap. IV, §. 575—581, 686, S. 352—359, 425; Cap. V, §. 742, S. 463; §. 926, S. 573; Cap. VI, §. 928, S. 574, flg.

ihre einfachen Gedanken zuruckgeführt werden. Der Schluß ist die Hauptform dieser Methode, und hat bei Wolf oft seine ganze Steifheit gewonnen.

In ber Mathematif, die vier fleine Bande ausmacht, behanbelt Bolf auch Baufunft, Rriegsfunft. In ber Baufunft heißt g. B. ein Lehrfat : "Die Fenfter muffen fur zwei Berfonen feyn." Einen Abtritt zu machen, wird auch als Aufgabe und Auflösung vorgetragen. Das nächfte beste Beispiel sen aus ber Rriegsfunft: Der "vierte Lehrsat. Das Unruden an bie Feftung muß bem Feinde immer faurer gemachet werben, je naber er berfelben fommet." Statt gut fagen, Weil bie Gefahr befto größer ift, was selbst trivial, folgt ber "Beweis. Je naber ber Feind ber Festung fommet, je größer ift die Gefahr. Je größer aber die Gefahr ift, je mehr muß man ihm Widerstand thun fönnen, umb seine Anschläge zu zernichten und sich von der Gefahr zu befreien, fo viel möglich ift. Derowegen je naber ber Feind an die Festung kommet, besto saurer muß ihm das Anrücken gemachet werben. 28. z. e. w." 1 Da als Grund angegeben ift, weil die Gefahr größer, so ift bas Ganze auch falsch, und kann das Gegentheil gefagt werben. Denn leiftet man bem Feinde Anfangs allen möglichen Widerstand, so kann er ja ber Festung nicht naher fommen, alfo die Gefahr nicht größer werden. Der größere Wiberstand hat eine Urfache, nicht biesen albernen Grund; namlich weil die Besatzung jest näher, und somit in einem engen Terrain operirt, fann fie einen größeren Wiberftand leiften. Auf diese höchst triviale Weise verfährt Wolf mit allem möglichen Inhalt. Diefe Barbarei des Pedantismus oder biefer Pedantismus ber Barbarei, fo in feiner gangen Ausführlichkeit und Breitheit bargeftellt, hat nothwendig fich selbst um allen Credit gebracht:

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Wolfs Anfangsgründe aller mathematischen Wissenschaften, Theil I: Anfangsgründe ber Baukunst, ber andre Theil, Lehrsatz 8, S. 414; Aufgabe 22, S. 452—453; Th. II: Anfangsgründe ber Fortisscation, ber erste Theil, S. 570.

und ist, ohne bestimmtes Bewußtseyn, warum die geometrische Methode nicht die einzige und letzte Methode des Erkennens ist, durch den Instinct und das unmittelbare Bewußtseyn der Albernheit dieser Anwendungen aus der Mode gekommen.

### 3. Deutsche Popularphilosophie.

Die Bopularphilosophie redet unserem gewöhnlichen Bewußtfeyn zu Munde, legt es als ben letten Maafftab an. Wird auch bei Spinoza von vorausgesetten Definitionen angefangen, so ift boch ber Inhalt tiefer speculativer Natur, und nicht aus bem gewöhnlichen Bewuftfeyn genommen. Bei Spinoza ift bas Denken nicht bloß die Form, sondern der Inhalt gehört dem Denfen felbft an; er ift ber Inhalt bes Gebankens in fich felber. Bei bem speculativen Inhalt befriedigt fich ber Inftinct ber Bernunft für fich, weil dieser Inhalt, als fich an sich selbst integrirende Totalität, fich dem Denken sogleich in fich rechtfertigt. Der Inhalt ift bei Spinoza nur insofern grundlos, als er feinen außeren Grund hat, fondern Grund in fich felber ift. Ift der Inhalt aber endlich, fo weift er auf die Forderung eines außern Grundes bin; benn wir wollen bann einen anderen Grund, als biefes Endliche. Ihrem Behalt nach ift die Wolfische Philosophie also schon selber Bo= pularphilosophie, wenn fie auch ber Form nach das Denken noch gelten läßt. Die Wolfische Philosophie hat so bis auf Kant geherrscht. Baumgarten, Crufins, Mofes, Mendelsfohn find eingelne Bearbeiter ber Wolfischen Philosophie; ber lette hat in popularerer, geschmackvollerer Form philosophirt. Die Wolfische Phi= losophie wurde so fortgesett, obgleich ste ihre pedantische Methode abgeftreift hatte; doch kam sie barum nicht weiter. Es handelt sich ba von der Bollfommenheit, von dem, was möglich fen zu benken und nicht; die Metaphyfif war auf ihr Dunnftes reducirt, und gur letten Leerheit heruntergebracht, fo daß an ihr kein fester Faden blieb. Mendelsfohn hielt fich, und wurde gehalten fur ben größten Philofophen, und von feinen Freunden gelobt. Seine "Morgenftunden" find trodene Wolfische Philosophie, so sehr diese Gerren auch ihren ftrohernen Abstractionen eine heitere Platonische Form zu geben sich bemühten.

Die Gestaltungen ber Philosophie, die wir betrachtet haben, haben ben Charafter, Metaphysif zu febn, von allgemeinen Berstandesbestimmungen auszugeben, damit aber zu verbinden Erfahrung, Beobachtung, überhaupt die empirische Beise. Bei biefer Metaphysit ift die Gine Seite bie, baf die Gegenfate bes Gedankens zum Bewußtseyn gebracht und das Interesse auf die Auflösung des Widerspruchs gerichtet ift. Denken und Genn ober Ausbehnung, Gott und die Welt, Gutes und Bofes, Gottes Macht und Brafcienz auf der Ginen Seite, und das Uebel in der Welt und die menschliche Freiheit auf der andern Seite, diese Wibersprüche, die Gegenfate von Seele und Geift, von vorgestellten und materiellen Dingen, und bie gegenseitige Beziehung derfelben haben bas Intereffe beschäftigt. Die Auflösung biefer Gegenfate und Widersprüche ift annoch zu geben; und Gott ift gefett als bas, in dem alle biefe Begenfate aufgelöft find. Dief ift das Gemeinschaftliche aller dieser Philosophien nach ber Haupt= seite. Dabet ift jedoch zu bemerken, daß diese Gegenfage nicht an ihnen felbst aufgelöft find, b. h. daß die Nichtigkeit ber Boraus= settung nicht an ihr selbst aufgezeigt ift, und damit eine wahrhaft concrete Auflösung nicht zu Stande gekommen ift. Wenn auch Gott anerkannt wird als alle Widersprüche auflösend, fo ift bann Gott und die Auflösung jener Widersprüche mehr genannt, als gefaßt und begriffen worben. Wenn Gott nach feinen Eigenschaften gefaßt wird, die Prafcienz, Allgegenwart, Allwiffenheit, Macht, Beisheit, Gute, Gerechtigkeit u. f. f. als Eigenschaften Gottes felbft betrachtet werden, fo fuhren fie felbft auf Widerfprüche; und diese Widersprüche hat Leibnig (f. oben, S. 426) fo aufzuheben gesucht, daß er fagt, diese Gigenschaften temperiren einanber, b. h. fie find fo zusammengestellt, daß fie einander aufheben. Dieß ift aber fein Begreifen folcher Wibersprüche.

Diese Metaphysik contraftirt fehr mit ber alten Philosophie

eines Plato, eines Aristoteles. Zur alten Philosophie können wir immer wieder zurücksehren und sie anerkennen; sie ist befriedigend auf ihrer Stuse der Entwickelung, — ein concreter Mittelpunkt, der der Aufgabe des Denkens, wie sie gefaßt ist, Genüge leistet. In dieser modernen Metaphysik sind die Gegensähe aber nur zu absoluten Widersprüchen entwickelt. Es ist zwar auch ihre absolute Auslösung angegeben, Gott: aber nur als eine abstracte, jenseits stehende; diesseits bleiben alle Widersprüche, ihrem Inhalte nach, unaufgelöst. Gott ist nicht gefaßt als der, in dem die Widersprüche sich ewig auslösen; er ist nicht gefaßt als Geist, als der Oreteinige. Nur in ihm als Geist und dreieiniger Geist ist dieser Gegensah seiner selbst und seines Andern, des Sohnes, in ihm selbst enthalten und auch damit die Ausschung; diese concrete Idee von Gott, als der Vernunst, ist noch nicht in die Phisosophie ausgenommen.

Um nun jest zu ben philosophischen Bestrebungen anderer Bolfer einen Rudblid zu thun, fo wenden wir und gum Fortgang ber Philosophie. Auf diese durre Berftandes = Philosophie seben wir wieber, wie ehemals, ben Sfepticismus eintreten, aber eigentlich in der Form des Idealismus, nämlich daß die Bestimmungen subjective bes Gelbstbewußtsenns find. An die Stelle bes Denkens feben wir hiermit ben Begriff eintreten. Wie bei ben Stoifern die Bestimmtheit als gedachte gilt, so haben wir in ber modernen Zeit dieselbe Erscheinung bes Denkens, als ber unbewegten Form ber Einfachheit: nur daß jest das Bild ober bas innere Bewußtseyn der Totalität vorschwebt, der absolute Geift, den die Welt als ihre Wahrheit vor sich hat, und auf deffen Begriff sie geht; - eine andere innere Grundlage, ein anderes Ansich bes Geiftes, das er heraus zu gebähren bestrebt ift, aus fich und für fich, so daß die Vernunft ein Begreifen deffelben ift, ober die Gewißheit hat, alle Realität zu seyn. Bei den Alten hatte die Vernunft (Lóyos), als Infich- und Fürsichseyn des Bewußtfenns, nur die atherische formelle Eriften als Sprache: hier

aber die Gewißheit als fepende Substang; baber bei Cartefius die Einheit des Begriffs und Senns, ebenso bei Spinoza die allgemeine Realität. Das Servortreten bes Begriffs ber Bewegung ber firen Gedanken an ihnen felbst ift dieß, daß die Bewegung, die nur als Methode außer ihrem Gegenstande fällt, an ihn felbit fomme, ober bas Gelbstbewußtfenn in ben Gebanken fomme. Gedanke ift das Anfichsenn ohne Fürsichsenn, eine gegenständliche Weise, nicht wie ein sinnliches Ding, aber boch ein Anderes als die Wirklichkeit des Gelbstbewußtseyns. Diefer Begriff, den wir jest in das Denken eintreten seben, hat nun überhaupt die dreier= lei Formen, die wir noch zu betrachten haben: erftens als einzelnes Selbstbewußtseyn, die formale Vorstellung überhaupt; zweitens als allgemeines Selbstbewußtseyn, bas fich an alle Gegenstände wendet, es feben Gebachte, bestimmte Begriffe, oder fie haben die Form der Wirklichkeit, - an das überhaupt im Gedanken Festgesette, an die intellectuelle Welt mit bem Reichthum ihrer Bestimmungen, Die als ein Jenseits gilt, ober die intellectuelle Welt, infofern fie ihre Berwirklichung, die dieffeitige Welt ift. In diesen beiben Weisen nur ift in bem nachstfol= genden Kapitel ber wirkliche Begriff vorhanden, noch nicht brittens als ber in ben Gebanken gurudgenommene, ober ber fich felbft benkende ober gebachte Begriff. Während jenes allgemeine Selbstbewußtseyn ein begreifendes Denken überhaupt ift, fo ift biefe britte Weise ber Begriff felbst als Wesen erfannt, b. h. ber Ibea= lismus. Diefe brei Seiten vertheilen fich wieder, wie bisber, an die drei Nationen, die in der gebildeten Welt allein gablen. Den Englandern kommt die empirische, gang endliche Form des Begriffs au: ben Frangosen die Form besselben als fich an Allem versu= chend, fich in feine Realität fegend, alle Bestimmung aufhebend, und barum als allgemeines unbeschränktes reines Gelbftbewußtfeyn: ben Deutschen wieder das Insichgehen bieses Insichseyns, das Denken des absoluten Begriffs.

## 3 weites Rapitel.

### Mebergangs = Periode.

Das Verkommen des Denkens bis zur Kantischen Philosophie zeigt sich denn in dem, was sich jest gegen jene Metaphysik erhoben hat, und allgemeine Popularphilosophie, reflectirender Empirismus genannt werden fann, ber felbst mehr ober weniger Metaphysik wird, wie umgekehrt jene Metaphysik, insofern sie fich zu befondern Wiffenschaften ausbreitet, Empirismus wird. Gegen jene Widersprüche der Metaphysik, gegen die Kunftlichkeiten ber metaphyfischen Zusammenftellung, gegen Gottes Affiftens, bie praftabilirte Sarmonie, die befte Welt u. f. f., gegen biefen nur fünstlichen Verstand sind nämlich behauptet und gerichtet worden feste bem Geift immanente Grundsätze von bem, was in ber gebildeten Menschenbruft gefühlt, angeschaut und verehrt wird; und bagegen, bag wir nur jenfeits in Gott die Auflösung finden, find diefe concreten Principien festen Inhalts eine dieffeitige Berfohnung und Gelbstftanbigfeit, ein verftanbiger Salt, gefunden aus bem, was man im Allgemeinen gefunden Menschenverstand ge= nannt hat. Dergleichen Bestimmungen fonnen nun wohl gut seyn und geltend gemacht werben, wenn bas Gefühl, bie Anschauung, bas herz bes Menschen, sein Verstand sittlich und intellectuell gebildet ift; benn bann fonnen beffere, schonere Empfindungen und Reigungen im Menschen herrschen, und ein allgemeinerer Inhalt in biefen Grundfaben ausgedrückt fenn. Wenn man aber bas.

was wir gefunde Bernunft nennen, bas, was bem natürlichen Menschen in's Herz gepflanzt ift, zum Inhalt und Princip macht, fo findet fich ber gesunde Menschenverstand als ein natürliches Empfinden und Wiffen. Die Indier, die eine Ruh verehren, die neugebornen Kinder aussetzen oder umbringen und alle möglichen Graufamfeiten verüben, die Aegypter, die einen Bogel, den Apis u. f. f. anbeten, und die Türken haben auch folch' einen gefunden Menschenverstand. Der gesunde Menschenverstand und bas na= türliche Gefühl rober Türken zum Maafstab genommen, giebt aber abscheuliche Grundsäte. Wenn wir aber von gefundem Menschenverstand sprechen, von natürlichem Gefühl, so hat man babei immer im Ginn einen gebilbeten Beift; und bie, welche bie gefunde Menschenvernunft, das natürliche Wiffen, die unmittelbaren Gefühle und Offenbarungen in ihnen zur Regel und Maaß= ftab machen, wiffen nicht, daß, wenn Religion, bas Sittliche, Rechtliche fich als Inhalt in ber Menschenbruft findet, dieß ber Bildung und Erziehung verdankt werde, die nur erft folche Grund= fate zu natürlichen Gefühlen gemacht haben. Sier find nun alfo naturliche Gefühle, gefunder Menschenverftand jum Princip gemacht; und barunter finden fich viele anerkennbare. Dieß ift benn Die Beftalt ber Philosophie im achtzehnten Jahrhun= bert. Bier haben wir im Allgemeinen brei Seiten zu betrachten: erftens Sume für fich; zweitens die Schottische Philosophie; brittens die Frangofische Philosophie. Sume ift Steptifer; bie Schottische Philosophie macht einen Gegensas zum Sume'schen Sfepticismus; die Frangofische Philosophie hat in ber Deutschen Aufflärung, mit welchem Ausbrucke man biejenige Geftaltung ber Deutschen Philosophie bezeichnet, welche nicht Wolfische Metaphy= fit ift, ein Unhängsel matterer Form. Weil aus dem metaphyfi= ichen Gott concret nicht weiter gegangen werden fann, fo grunbet Lode feinen Inhalt auf Erfahrung. Daß aber ber Empiriemus bas Denfen zu feinem feften Standpunkt führt, zeigt Sume, indem derfelbe alles Allgemeine negire; Die Schotten ftellen dagegen zwar allgemeine Sätze und Wahrheiten auf, aber nicht durch's Denken. In dem Empirischen selbst ist daher nunmehr der seste Standpunkt anzunehmen; so sinden die Franzosen in der Wirklichkeit, die sie réalité nennen, das Allgemeine, aber nicht seinen Gehalt in und aus dem Denken, sondern als die lebendige Substanz, als Natur und Materie. Alles dieß ist eine Fortbildung des restectirenden Empirismus; und es sind nun einige näshere Bestimmungen davon anzugeben.

# A. Idealismus und Shepticismus.

Das Denken überhaupt ift bas einfache, allgemeine Sichfelbft= gleichsehn, aber als die negative Bewegung, wodurch bas Beftimmte fich aufhebt. Diese Bewegung bes Fürstchseyns ift jest wesentliches Moment des Denkens selbst, während fie bisher aufer ihm war; und fich so faffend als Bewegung an ihm felbft, ift bas Denken Gelbstbewußtseyn, und zwar zuerft formal, als einzelnes Selbstbewußtsehn. Diese Form hat es im Skepticis= mus, aber mit bem Unterschied gegen ben alten Stepticismus, daß jest die Gewißheit der Realität zu Grunde liegt: bei ben Alten bagegen ber Stepticismus bas Rudfehren in bas einzelne Bewußtseyn war, so daß ihm dieses nicht die Wahrheit ift, ober daß er fein Resultat nicht ausspricht und feine positive Bedeutung gewinnt. Da aber in ber modernen Welt biefe absolute Gubffantialität, diese Einheit des Ansich und des Selbstbewußtseyns jum Grunde liegt, diefer Glaube an die Realität überhaupt: so hat hier ber Sfepticismus die Form, Idealismus ju fenn, b. h. bas Selbstbewußtfenn ober bie Gewißheit feiner felbst als alle Realitat und Wahrheit auszusprechen. Die schlechteste Form biefes Idealismus ift, daß das Selbstbewußtseyn, als einzelnes ober for= mal, weiter nicht gehe, als zu fagen: Alle Gegenstände find un= fere Vorstellungen. Diesen subjectiven Bealismus treffen wir bei Berfelen, 1 und eine andere Wendung beffelben bei Sume.

Berfelen murbe von Begel in ben Borlefungen von 1825-1826 und

#### 1. Berkelep.

Dieser Farbe, Figur u. s. w. nur im Subject, in seiner besondern Drganisation seinen Grund habe. Dieß Sehnstüren besondern best wurde, das es in das Selbstbeswußtseyn siel, in das Selbstbeswußtseyn nicht als allgemeines, nicht in den Geist, sondern in das dem Ansiere den ber Wahrfeit der Bereife der Berei

George Berkeley num war 1684 geboren zu Kilcrin bei Thomastown in der Grafschaft Kilkenny in Irland; 1754 starb er als Englischer Bischof. 1 Er schrieb: Theory of vision, 1709; Treatise concerning the principles of human knowledge, 1710; Three Dialogues between Hylas and Philonous, 1713. Seine gesammelten Werke erschienen 1784 zu London in zwei Bänden in Quart.

Berkeley trug einen Idealismus vor, der dem Malebranche's schen sehr nahe kam. Der Verstandes-Metaphysik gegenüber tritt die Ansicht auf, daß alles Sepende und dessen Bestimmungen ein Empfundenes und vom Selbstbewußtseyn Gebildetes sind. Berke-

1829—1830 übergangen; in beiben folgt hume erst auf die Schottische und Französische Philosophie, und steht also unmittelbar vor Kant; in der Vorslesung von 1825—1826 geht auch noch die Französische Philosophie ber Schottischen voraus.

<sup>1</sup> Rachrichten von bem Leben und ben Schriften bes Bischofs Berkelep (in Berkelep's philosoph. Werk. Ih. I, Leipzig, 1781), S. 1, 45; Buble: Geschichte ber neuern Philosophie, Band V, Abth. 1, S. 86-90.

len's origineller Hauptgebanke ift fonach ber: "Das Sehn von Allem, was wir ein Ding nennen, ift allein fein Wahrgenommenwerben;" b. h. bas, von bem wir wiffen, find unfere Bestimmungen. "Alle Gegenstände ber menschlichen Erfenntniß find Ibeen," wie Berfelen es mit Lode nennt, "bie entweder aus Eindrüden ber außern Sinne entspringen, ober aus Wahrnehmungen ber innern Buftanbe und Thatigfeiten bes Beiftes hervorgehen, ober endlich folche, die mittelft des Gedächtnisses und der Imagination durch Trennung und neue Zusammensetzung jener gebildet werden. Gine Bereinigung verschiedener Empfindungen ber Sinne erscheint uns als ein befonderes Ding, 3. B. Empfindung ber Farbe, bes Geschmads, Geruche, ber Figur u. f. f.; benn unter Farben, Gerüchen, Tonen versteht man immer nur das Empfundene. 1 Dieß ift der Stoff und Gegenstand ber Erfenntniß; bas Erfennende ift bas mahr= nehmende 3ch, das fich in Beziehung auf jene Empfindungen in verschiedenen Thätigkeiten, wie Einbilden, Erinnern, Wollen, äußert.

Berkeley giebt also zwar den Unterschied des Fürschseins und Andersseyns zu, der bei ihm aber selbst in's Ich fällt. Bon dem Stoffe, worauf das Thätige gerichtet ist, ist es in Ansehung eines Theils wohl zugegeben, daß er außer dem Geiste nicht existitit, nämlich unsere Gedanken, inneren Gesühle und Justände oder Erzeugnisse der Einbildungskraft. Aber ebenso können die mannigfaltigen sinnlichen Borstellungen und Empsindungen nur in einem Geiste existiren. Locke zwar hatte z. B. Ausdehnung und Bewegung als Grundeigenschaften unterschieden, d. h. als solche, die den Gegenständen an sich zukommen. Berkeley aber bemerkt sehr gut die Inconsequenz von dieser Seite, daß Groß und Klein, Schnell und Langsam als etwas Relatives gelten; sollen also Ausdehnung und Bewegung an sich seyn, so können sie weder groß noch klein, weder schnell noch langsam seyn, d. h. gar nicht:

Buhle, Geschichte ber neuern Philosophie, Bb. V, S. 90-91; Berke-lep's philosophische Berke (enthaltend Gespräche zwischen Splas und Philonous), S. 82 fig., 97 fig.

denn diese Bestimmungen liegen im Begriffe jener Eigenschaften. <sup>1</sup> Es wird so bei Berkeley nur von der Beziehung der Dinge auf das Bewußtseyn gesprochen, aus welcher sie ihm nicht heraus kommen. Es folgt nun daraus, nur das Selbstbewußtseyn hat sie; denn eine Wahrnehmung, die nicht in einem Vorstellenden ist, ist nichts, ist ein unmittelbarer Widerspruch. Es kann keine nicht vorstellende, nicht wahrnehmende Substanz seyn, welche das Substrat von Wahrnehmungen und Vorstellungen wäre. Wenn sich vorgestellt wird, daß etwas außer dem Bewußtseyn sey, das den Vorstellungen ähnlich sey, so ist dieß ebenso widersprechend; eine Vorstellung kann nur einer Vorstellung, die Idee nur der Idee ähnlich seyn. <sup>2</sup>

Bahrend also bas Lette, worauf es bei Lode ankommt, die abftracte Substanz, bas Senn überhaupt mit ber realen Bestimmung eines Substrate ber Accidengen ift, fo erflart Berfelen fie fur das Unverftanblichfte von Allem; aber die Unverftanblichfeit macht bieß Senn nicht zu einem absolut Nichtigen ober an sich Unverständlichen. 3 Sondern Berfelen halt bem Dafenn außerer Begenftande nur bie Unbegreiflichfeit ber Beziehung eines Cenns auf ben Beift entgegen. Diefe Unbegreiflichfeit scheitert aber eben am Begriff, benn diefer ift das Regative der Dinge; und dieß bewog Berkelen und Leibnit beibe Seiten in fich einzuschließen. Nichtsbestoweniger bleibt aber ein Berhältniß von Anderem ju uns vorhanden; biefe Empfindungen entwickeln fich nicht aus uns, wie Leibnig es vor= ftellt, sondern find durch Anderes bestimmt. Es ift ein leeres Wort, wenn Leibnig von der Entwidelung innerhalb der Monade fpricht; benn die Reihen haben in fich feinen Busammenhang. Jedes Einzelne ift also burch ein Anderes bestimmt, nicht burch und; und bann ift es gleich, was biefes Neußere ift, ba

Buhle, Geschichte ber neuern Philosophie, B. V, Abth. 1, S. 92-93; Berkeley's philosophische Werke, S. 123-132.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Buhle, a. a. D., S. 91-92; Berfeley, a. a. D., S. 147-149, 185.

<sup>3</sup> Buble, a. a. D., S. 93-94; Berfelen, a. a. D. S. 154-162.

es ein Zufälliges bleibt. In Beziehung nun auf bas Leibnitische Gedoppelte, bas gleichgültig gegeneinander ift, sagt Berkelen, daß ein folches Anderes ganz überflüssig ift. Berkelen nennt das Andere Objecte: diese können aber nicht bas senn, was wir Materielles nennen, weil Geift und Materie nicht zusammenkommen können. 1 Unmittelbar widerspricht aber diesem Infichselbstsenn des Borftellenden die Rothwendigfeit ber Borftellungen; benn bas Infichsehn ift die Freiheit bes Vorstellenden, bas fie aber nicht mit Freiheit erzeugt, sondern dem fie die Gestalt und Bestimmtheit eines Andern für es haben. Berkelen nimmt auch den 3bealismus nicht in diesem subjectiven Sinne, sondern nur, daß Beifter es find, die fich mittheilen (bas Andere ift felbst vorstellend), mithin nur Gott es ift, welcher folche Vorftellungen her= vorbringe; fo daß ebenfo die Einbildungen ober Vorftellungen, bie mit Selbstthätigkeit überhaupt aus uns erzeugt find, unterschieden bleiben von jenen, 2 - dem Ansich.

Diese Vorstellung ist eine Einsicht der Schwierigkeiten, die bei dieser Frage vorkommen, und denen Berkelen auf originelle Weise abhelsen wollte. Die Inconsequenz in diesem System hat wieder Gott zu übernehmen, die Gosse; ihm wird die Lösung des Widerspruchs anheimgestellt. Kurz, dei diesem Idealismus bleibt die gemeine sinnliche Ansicht des Universums und die Vereinzelung der Wirklichkeit, so wie das System der Gedanken, der begrifflosen Urtheile vollkommen dasselbe nach wie vorher; es ändert sich schlechthin nichts an dem Inhalt als jene abstracte Form, daß Alles nur Wahrnehmungen sind. Solcher Idealismus betrifft bloß den Gegensat des Bewustsenns und seines Objects, und läßt übrigens die Ausbreitung der Vorstellungen und die Gegensäte des empirischen und mannigsaltigen Inhalts ganz unberührt; und wenn nun ge=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buhle: Geschichte ber neuern Philosophie, B. V, Abth. I, S. 94— 95; Berkelep's philosophische Werke, S. 210, 275.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Buhle, a. a. D., S. 96—99; Berkeley, a. a. D., S. 204, 211—213, 274.

<sup>3</sup> Bergl. Berfeley, a. a. D., G. 259-262.

fragt wird, was ist denn das Wahre dieser Wahrnehmungen und Vorstellungen, wie vorhin der Dinge, so ist keine Antwort darauf. Es ist ziemlich gleichgültig, ob man eine Ansicht von Dingen oder von Wahrnehmungen hat, wenn das Selbstbewußtseyn ein mit Endlichkeiten Erfülltes bleibt; den Inhalt empfängt es auf die gewöhnliche Weise, und er ist von der gewöhnlichen Beschaffenheit. Es taumelt in seiner Einzelnheit in den Vorstellungen des ganz empirischen Dasenns herum, ohne sonst vom Inhalt etwas zu erfennen und zu begreisen; oder in diesem sormalen Ibealismus hat die Vernunft keinen eigenthümlichen Inhalt.

Auf was fich nun in Ansehung des empirischen Inhalts Berkelen weiter einläßt, woher ber Gegenftand seiner Untersuchung gang psychologisch wird, bezieht sich vornehmlich auf ben Un= terfchied ber Empfindungen bes Befichts und Befühls, auszumitteln, welche Art von Empfindungen bem Ginen und bem Andern angehören. Diese Art Untersuchungen halten fich gang an das Erscheinende, und unterscheiden nur barin mancherlei; oder das Begreifen kommt bloß bis zu Unterschieden. Es ift allein intereffant, daß fie dabei vornehmlich auf den Raum verfallen find, und fich barüber herumstritten, ob wir die Borftellung der Entfernung und fo fort, furz alle Borftellungen, Die fich auf den Raum beziehen, durch's Geficht oder Gefühl er= halten. Der Raum ift eben dieß sinnliche Allgemeine, dieß in ber Einzelnheit selbst Allgemeine, was bei empirischer Betrachtung ber empirischen Zerstreuung zum Denken einladet und führt (benn es ift felbst der Gedanke), und womit eben dieß finnliche Wahr= nehmen und Raisonniren über die Wahrnehmung in seinem Thun verwirrt wird, und ba es hier einen gegenständlichen Gedanken hat, eigentlich zum Denken ober Saben eines Gebankens eingela= ben wurde, aber damit nicht fertig werden fann, weil es ihm um den Gedanken oder Begriff nicht zu thun ift, und es schlecht= bin nicht zum Bewußtsebn bes Wefens fommen fann; als einen

Gedanken benken sie nichts, sondern als ein Aeußeres, dem Ge-

#### 2. A u m e.

Es ift hier der Hume'sche Stepticismus anzusügen, der mehr sich historisch merkwürdig gemacht hat, als er an sich ist; seine historische Merkwürdigkeit besteht darin, daß Kant eigentlich den Ansangspunkt seiner Philosophie von ihm nimmt.

David Sume wurde 1711 zu Edinburg geboren, und ift 1776 zu London geftorben. Er lebte in Edinburg ale Bibliothefar; bann war er Gefandtschafts-Secretair in Baris, wie er benn überhaupt lange Zeit in diplomatischen Verhältniffen lebte. In Baris lernte er Jean Jacques Rouffeau kennen, und lud ihn nach England ein: boch Rouffeau's ungeheueres Mißtrauen entzweite fte balb. 1 Sume ift als Geschichtsschreiber mehr berühmt, als burch seine philosophischen Werke. Er schrieb: A Treatise of human nature, III. Vol. 1739, überfest von Jacob, Salle, 1790, 8; ferner Essays and Treatises on several subjects, II. Vol. (Vol. I. containing Essays moral, political and literary, auerst gebrudt Edinburg, 1742; Vol. II. containing an Enquiry concerning human understanding, eine Umarbeitung bes Treatise, zuerft besonders gedruckt London, 1748, 8). In feinen "Berfuchen," die ihn nach der philosophischen Seite am berühm= testen gemacht haben, hat er philosophische Gegenstände wie ein gebildeter, benkender Weltmann behandelt: nicht in einem fystematischen Zusammenhang, auch nicht in dem Umfange, den seine Gedanken eigentlich hätten gewinnen können; vielmehr hat er in einigen Abhandlungen nur besondere Seiten herausgenommen.

Die Hauptsache in seiner Philosophie ift furz zu erwähnen. Er geht unmittelbar von dem Locke-Baconischen Standpunkt der Philosophie aus, welcher unsere Begriffe aus der Erfahrung schöpft; und sein Stepticismus hat ebenso den Berkeley'schen

Buble: Geschichte ber neuern Philosophie, B. V, Abth. I, S. 193-200.

Ibealismus zum Gegenstande. Die Fortbildung in Ansehung des Gedankens ist die: Berkelen läßt alle Begriffe stehen; in Hume hat sich der Gegensat des Sinnlichen und Allgemeinen gereinigt und schärfer ausgesprochen, indem er das Sinnliche als leer an Allgemeinheit bestimmt. Berkelen machte diesen Unterschied nicht, ob in seinen Empfindungen nothwendiger Zusammenhang ist oder nicht. Vorher war die Erfahrung eine Vermischung davon. "Alle unsere Vorstellungen," sagt Hume, "sind Theils Impressionen, d. i. sinnliche Empfindungen, Theils Begriffe oder Ideen; die letzteren stind berselbe Inhalt als sene, nur weniger start und lebhast. Alle Gegenstände der Vernunst sind somit entweder Beziehungen der Begriffe, wie die mathematischen Sähe, oder Thatsachen der Erfahrung." Indem Hume diese zum Inhalt macht, so verwirst er natürlich die angeborenen Ideen.

Indem Hume dann dieß, was man unter die Erfahrung subfumirt, näher betrachtet, sindet er darin Verstandes-Kategorien und besonders die Bestimmung des Allgemeinen und der allgemeinen Nothwendigkeit; am meisten hat er die Kategorie von Ursach und Wirkung betrachtet, und in ihr das Vernünstige geset,
indem die Nothwendigkeit besonders in diesem Causalitäts-Verhältnisse enthalten ist. Hier vollendete Hume nun den Lockeanismus, indem er consequent darauf ausmerksam gemacht hat, daß,
wenn man sich auf diesem Standpunkt hält, die Erfahrung zwar
die Grundlage ist von dem, was man weiß, die Wahrnehmung
selbst Alles enthält, was geschieht, daß aber in der Erfahrung
nicht enthalten sind noch uns gegeben würden die Bestimmungen
von Allgemeinheit und Nothwendigkeit. So hat Hume die Ob-

¹ Tennemann's Grundriß der Geschichte der Philosophie von Wendt (Leipzig, 1829), §. 370, S. 439—440; Hume: Essays and Treatises on several subjects, Vol. III, containing an Enquiry concerning human understanding (London, 1770), Section II, p. 21—22; Sect. IV, Part. 1, p. 42; Tennemann, B. XI, S. 433—434.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Hume: Essays and Treatises on several subjects, Vol. III, Not. A, p. 283-284.

jectivität, oder das Anundfürsichseyn der Gedankenbestimmungen aufgehoben: "Unsere Ueberzeugung von einer Thatsache beruht auf Empfindung, Gedächtniß und den Schlüssen aus dem Caussal-Jusammenhang, d. h. dem Verhältniß von Ursach und Wirstung. Die Kenntniß dieser Causal-Verbindung entsteht nicht aus Schlüssen a priori, sondern lediglich aus Erfahrung; und wir schlüssen, indem wir ähnliche Folgen von ähnlichen Ursachen erwarten, aus dem Princip der Gewohnheit der Verknüpfung verschiedener Erscheinungen, d. h. aus dem Princip der Afsociation der Vorstellungen. Es giebt daher keine Erkenntniß außer der Ersahrung, keine Metaphysik."

Der einfache Gebanke ist eigentlich dieser, daß wir nach Locke den Begriff von Ursache und Wirkung, also von nothwendigem Zusammenhang, aus der Ersahrung erhalten sollen, allein die Ersahrung, als sinnliche Wahrnehmung, keine Nothwendigsteit, keinen Causal-Zusammenhang enthält. Denn in dem, was wir so bestimmen, ist dassenige, was wir eigentlich wahrnehmen, nur, daß jest etwas geschieht und dann etwas darauf solgt. Die unmittelbare Wahrnehmung bezieht sich nur auf einen Inhalt von Zuständen oder Dingen, die nebeneinander und nacheinander vorhanden sind, aber nicht auf das, was wir Ursach und Wirkung heißen; in der Succession der Zeit ist also keine Beziehung von Ursach und Wirkung, solglich auch keine Nothwendigkeit. Wenn wir sagen, der Druck des Wassers ist die Ursache des Umsturzes dieses Hausses, so ist das keine reine Ersahrung. Wir haben da nur das Wasser gesehen hierher drücken oder sich bewegen, und dann das

<sup>2</sup> Hume: Essays and Treatises on several subjects, Volum. III, Sect. VII, Part. 1, p. 102-103; Part. 2, p. 108-109; Section VIII,

p. 118-119.

<sup>1</sup> Tennemann's Grundriß der Geschichte der Philosophie von Wendt, §. 370, S. 440; Hume: Essays and Treatises on several subjects, Vol. III, Sect. IV, Part. 1, p. 43—45; Sect. V, p. 66—67; Buhle: Geschichte der neuern Philosophie, B. V, Abth. 1, S. 204—205; Tennemann, B. XI, S. 435—436.

Haus umfallen u. f. f. Die Nothwendigkeit ift also nicht burch die Erfahrung berechtigt, fondern wir tragen fie in die Erfahrung binein; fie ift gufällig von uns gemacht, nur fubjectiv. Diese Art von Allgemeinheit, die wir mit der Nothwendigkeit verbinden, nennt Sume bann eben Gewohnheit. Weil wir die Folge oft fahen, so find wir gewohnt, den Zusammenhang als einen nothwendigen anzusehen; die Nothwendigkeit ist ihm also eine gang zu= fällige Ideen-Affociation, die Gewohnheit ift.

Ebenso ift es in Ansehung bes Allgemeinen. Was wir wahrnehmen, find einzelne Erscheinungen, Empfindungen, wo wir seben, daß dieß jest fo, dann anders ift. Es fann nun auch fenn, daß wir diefelbe Bestimmung öfter, vielfach wahrnehmen. Aber dieß ist immer noch weit von der Allgemeinheit entfernt: fie ift eine folche Bestimmung, die uns nicht durch die Erfahrung gegeben ift. Man fann fagen, daß bieß eine gang richtige Bemerfung Sume's ift, wenn man unter Erfahrung Die außerliche Erfahrung verfteht. Daß etwas eriftirt, empfindet die Erfahrung; aber so ift das Augemeine noch nicht in berselben. In der That das finnliche Senn als folches ift eben dasjenige, was gleich= gultig, nicht different auf Anderes gesetzt ift; aber bas sinnliche Cenn ift zugleich Allgemeines an fich, ober bie Indifferenz feiner Beftimmtheit ift nicht feine einzige Beftimmtheit. Indem Sume aber die Nothwendigkeit, die Einheit Entgegengesetter, gang subjectiv in ber Gewohnheit fieht, fo fann man im Denfen nicht tiefer herunter fommen. Die Gewohnheit ift wohl einerseits eine nothwendige im Bewußtseyn, und infofern feben wir bas Brincip biefes 3bea= lismus überhaupt barin; zweitens aber ift biefe Nothwendigkeit als etwas gang Gedanken = und Begriffloses vorgestellt.

Diefe Gewohnheit findet nun Statt sowohl bei unferer Gin= ficht, die fich auf die finnliche Natur bezieht, als in Beziehung auf Recht und Moralität. Die rechtlichen und moralischen Begriffe beruben auf einem Inftinct, einem subjectiven, aber Geich. d. Phil. 2te Aufl. \*\* 29

der Täuschung vielfach unterworfenen moralischen Gefühl. 1 Sfeptischer Weise könnte bas Gegentheil auch aufgezeigt werben. Bon dieser Seite hat hume nun das Rechtliche, Sittliche, Die religiösen Bestimmungen betrachtet, und ihre absolute Gultiafeit beftritten. Wenn nämlich vorausgesett ift, unsere Erkenntniß stammt aus der Erfahrung, und nur was wir daraus haben, muffen wir für wahr halten, fo finden wir zwar in unserem Gefühl z. B. die Empfindung, daß der Mörder, der Dieb u.f. w. bestraft werden muffen; und indem dieß auch Andere empfinden, fo wird es allgemein geltend. Aber hume beruft fich, wie die alten Sfeptifer, auf die verschiedenen Meinungen der Bölfer: Bei verschiedenen Bölfern und in verschiedenen Zeiten habe Berschiedenes fur Recht gegolten. 2 Es giebt beren, die fur biefen Fall Die Empfindung bes Unrechts bei'm Diebstahl nicht haben, 3. B. Die Lacebamonier, die sogenannten unschuldigen Bolfer ber Gudsee-Infeln. Bas als unfittlich, schändlich, irreligios bei einem Bolfe gilt, gilt bei andern Bölfern nicht dafür. Indem also bergleichen auf Erfahrung beruht, fo macht ein Subject Diefe Erfahrung, findet 3. B. in feinem religiöfen Gefühl biefe Bestimmung fur Gott; ein anderes Subject macht darüber andere Erfahrungen. Wir haben die Gewohnheit dieß für Recht und fittlich gelten zu laffen; Undere haben andere Gewohnheiten. Wenn baher die Wahrheit auf Erfahrung beruht, fo fommt die Bestimmung von Allgemeinheit, von Anundfürsichgelten u. f. f. wo anders her, ift nicht durch die Erfahrung gerechtfertigt. Sume hat denn also diese Art von Allgemeinheit, so wie die Rothwendigkeit, mehr nur für fubjectiv erklärt, nicht für objectiv eriftirend; benn die Gewohn heit ift eben eine subjective Allgemeinheit ber Art. Dieß ift eine

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Hume: Essyas and Treatises on several subjects, Vol. IV, containing an Enquiry concerning the principles of morals, Sect. I, p. 4; Appendix I, p. 170.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Buhle: Geschichte ber neuern Philosophie, Band V, Abth. 1, S. 230 −231; cf. Hume, l. l. Vol. III, Sect. XII, P. II, p. 221; Vol. IV, An Enquiry etc., Sect. IV, 62−65: A dialogue, p. 235−236 etc. etc

wichtige und scharffinnige Bemerfung in Beziehung auf bie als Erfenntniß-Quell angenommene Erfahrung; und von biefem Unfange ift nun die Kantische Reflerion ausgegangen.

Sume (Essays and Treatises on several subjects, Vol. III, Sect. VIII, XI) hat bann feinen Sfepticismus weiter ausgedehnt auf die Begriffe und Lehren von der Freiheit und Rothwendigfeit, auf die Beweise vom Dafenn Gottes; und in ber That hat hier ber Stepticismus ein weites Feld. Solchem Raisonniren aus Gebanken und Möglichkeiten läßt fich auch wieber ein anderes Raisonniren entgegenstellen; und es ift feines beffer, als bas andere. Bas auf metaphyfifchem Bege über Unfterb= lichfeit, Gott, Ratur u. f. f. feftgefest werden foll, entbehrt eines solchen eigentlichen Grundes, wie angegeben wird, daß es beruhe auf folchem; benn die Schluffe, womit man beweift, find fubjectiv gebildete Begriffe. Wo nun aber eine Allgemeinheit ift, ba liegt fie nicht in ber Sache, fonbern ift nur eine fubjective Rothwendigkeit, die eben bloße Gewohnheit ift. Das Refultat, was bem hume baraus entspringt, ift fo nothwendig eine Berwunderung über ben Zustand ber menschlichen Erfenntniß, ein allgemeines Mißtrauen und eine steptische Unentschiebenheit; was nun freilich nicht viel ift. Den Zuftand ber menschlichen Erfenntniß, über ben fich Sume verwundert, bestimmt er naher fo, daß barin ein Wi= berftreit zwischen Bernunft und Inftinct fen: Diefer Inftinct aber, ber vielerlei Bermogen, Reigungen u. f. f. umfaßt, täuscht auf mannigfaltige Weise, und die Bermunft zeigt dieß auf. Auf der andern Seite aber ift fie leer, ohne eigenen Inhalt und eigenthümliche Principien; und wenn es um einen Inhalt zu thun ift, muß fie fich an jene Reigungen halten. Die Bernunft hat fo in fich fein Kriterium, die Widerftreite gwischen ben einzelnen Trieben, und zwischen ihr und den Trieben zu entscheiden.1 Es tritt so überhaupt Alles in der Form eines unvernünftigen,

<sup>1</sup> Hume: Essays and Treatises on several subjects, Volum. III, 1 add 7 dunit arguments 29 \* a per spinish

ungebachten Sehns auf; bas an sich Wahre und Rechte ist nicht im Gebanken, sondern in Form eines Triebes, einer Neigung.

### B. Schottifche Philosophie.

Bei ben Schottlandern hat fich bagegen etwas Anderes aufgethan; und fie find die erften Gegner Sume's, während wir in der Deutschen Philosophie an Kant einen anderen Gegner Sume's zu erfennen haben. Bu jenen gehören viele Philosophen; das Englische Philosophiren ist jest auf Edinburg und Glasgow in Schottland beschränft, wo eine Menge von Professoren aufeinander gefolgt find. Was fie dem Sume'schen Stepticismus ent= gegenfesten, ift eine innere unabhängige Quelle ber Wahrheit für bas Religiose, Sittliche. Dieses trifft mit Kant zusammen, ber auch der äußerlichen Wahrnehmung eine innere Quelle entgegensett; diese hat aber bei Kant eine gang andere Form, als bei den Schotten. Diese innere, unabhängige Quelle ift bei ihnen nicht das Denken, die Bernunft als folche; fondern der Inhalt, der zu Stande kommt aus diesem Innern, ift concreter Art, erforbert für sich auch äußerlichen Stoff ber Erfahrung. Das sind populare Grundfage, die einerseits der Neugerlichfeit der Erfenntniß-Quelle, andererseits ber Metaphysik als folcher, bem für sich abftracten Denken oder Raisonniren, entgegengesett find. Diese Seite bes raisonnirenden Verstandes hat fich auf Moral und Politif gelegt: Wiffenschaften, die von Deutschen, Frangösischen und vornehmlich Schottischen Philosophen fehr ausgebildet worden find (f. oben. S. 399); fie haben als gebildete Menschen die Moral betrachtet, und versucht, die moralischen Pflichten unter ein Princip zu bringen. Biele von ihren Schriften find in's Deutsche überfett; mehrere über Moral 3. B. von Garve, der auch Gicero De officiis überfette: und fie find in der Weife Cicero's geschrieben, wenn dieser sein Insitum est a natura ausspricht (f. Th. I, S. 109). Dieß moralische Gefühl und ber gemeine Menschen-Sect. XII, Part. 1, p. 217-218; Not. N, p. 296-297; Buble: Gefcichte der neuern Philosophie, Band V, Abth. 1, G. 210.

verstand werben hierauf bei einer ganzen Reihe von Schotten, wie Thomas Reid, Beattie, Oswald und Andere, allgemein die Principien; sie haben auf diesem Wege oft seine Bemerkungen gemacht, speculative Philosophie aber verschwindet damit ganz bei ihnen. Bei diesen Schottischen Philosophen hat sich besonders die Wendung vorgesunden, daß sie auch das Princip des Erstennens versucht haben, bestimmt anzugeben; im Ganzen aber gehen sie auf dasselbe hinaus, was auch in Deutschland als das Princip aufgefaßt ist. Als Grund der Wahrheit haben sie nämlich die sogenannte gesunde Vernunft, den allgemeinen Menschen verstand (sensus communis) aufgestellt. Hauptsormen sind solgende, da Zeder immer eine eigene Wendung hat.

#### 1. Thomas Reib.

Thomas Reib, 1704 geboren, ift als Professor zu Glasgow 1796 geftorben. 1 Er ftellte bas Princip bes Gemeinfinns auf. Er hat untersucht, was die Principe bes Erfennens sepen; und seine Borftellung ift die: "a) Daß es gewisse unbewiesene und unerweisliche Grundwahrheiten gebe, welche ber Gemeinfinn erzeugt und als unmittelbar entscheidend und entschieden anerkennt." Das ift also ein unmittelbares Wiffen; barin ift eine innere, unabhängige Quelle gefest, die hiermit der geoffenbarten Religion entge= gengesett ift. "b) Diese unmittelbaren Wahrheiten bedurfen feiner Stütze fünftlicher Wiffenschaft, noch unterwerfen fie fich ihrer Rritif:" burch Philosophiren können sie nicht fritisirt werden. "c) Die Philosophie hat selbst feine andere Wurzel als eine unmit= telbare, durch fich felbst einleuchtende Wahrheit; was folchen Bahr= heiten widerspricht, ift für fich selbst falsch, widersprechend und lächer= lich." Diefes gilt für Erfenntniß und ,, d) Sittlichfeit. Sittlich handle das Individuum, wenn es nach vollständigen Principien ber Bollfom= menheit bes Ganzen und seiner eigenen erfannten Pflicht handle. "2

<sup>1</sup> Tennemann's Grundrif der Geschichte ber Philosophie von Benbt, §. 371, S. 442.

<sup>2</sup> Rirner: Sanbbuch ber Geschichte ber Philosophie, Band III, §. 119,

### · 2. James Beattie.

Sames Beattie, 1735 geboren, war Professor der Moral zu Edinburg und Aberdeen, und starb 1803. Er macht auch den Gemeinssinn zur Quelle alles Ersennens: "Der Gemeinssinn des schlichten Menschenverstandes ist die Quelle aller Sittlichfeit, aller Religion und aller Gewisheit. Zum Zeugniß äußerer Sinne muß die Bestätigung des Gemeinsinns hinzusommen. Wahrheit ist, was mich die Beschaffenheit meiner Natur zu glauben nöthigt. Glaube heißt bei gewissen Wahrheiten Ueberzeuzgung, bei wahrscheinlichen Beisall. Die gewisse Wahrheit wird durch Anschauung, die wahrscheinliche durch Beweise ersannt." Eolche Ueberzeugungen als ganz gewiß seven die Grundlage zu Handlungen.

# 3. Iames Oswald.

James Dswald, ein Schottischer Geiftlicher, gebrauchte den Ausdruck, daß wir solche Grundsähe als Thatsachen in uns sinden. 2 "Das Dasehn des göttlichen Wesens ist (nach ihm) schlechthin Thatsache, über alles Raisonnement und allen Zweisel schlechthin erhoben und für den sittlichen Gemeinsinn unmittelbar gewiß. "3 Es ist dasselbe, was in Deutschland auch zu jener S. 259; cf. Thomas Reid: An Inquiry into the human mind on the principles of common sense (Edinburgh, 1810), Chap. I, Sect. IV, p. 19—20 (in's Deutsche überseht, Leipzig, 1782, S. 17—18); Chap. VI, Sect. XX, p. 372—375 (S. 310—311) etc.

¹ Rirner: Handbuch ber Geschichte ber Philosophie, Band III, §. 120, S. 261—262; cf. James Beattie: Essays on the nature and immutability of thrut etc. (Edinburgh, 1772), Part. I, Chap. I, p. 18—31 (in's Deutsche übersetzt, Kopenhagen und Lespzig, 1772, S. 24—42); Chap. II, Sect. II, p. 37—42 (S. 49—55) etc.

<sup>2</sup> Cf. James Oswald: An appeal of common sense in behalf of religion (Edinburgh, 1772), Vol. I, Book I, Introduction, p. 12 (über-fest von Wilmsen, Leipzig, 1774, S. 11).

<sup>3</sup> Rirner, a. a. D., §. 121, S. 262; cf. James Oswald, l. c., Vol. II, Book II, Chap. 1, p. 50-51 (S. 54-55).

Zeit als Princip gesetht ift: eine innere Offenbarung, ein Wiffen vom Gewiffen, besonders von Gott und feinem Seyn.

#### 4. Dugald Stewart.

Dahin gehören auch Dugald Stewart, Eduard Search, Ferguson, Sutcheson, die meift über Moral geschrieben ha= ben. Auch der Staats = Dekonom Adam Smith ift in diesem Sinne Philosoph und ber befannteste von ihnen. Diese Schot= tische Philosophie wird jest in Deutschland als etwas Neues ausgegeben. Es ift eine Popularphilosophie, die einerseits biefes große Recht hat, im Menschen, in seinem Bewußtseyn die Quelle für das aufzusuchen, was ihm überhaupt gelten foll, die Immaneng beffen, was fur ihn Werth haben foll. Der Inhalt ift qugleich concreter Inhalt; er ift insofern ber eigentlichen Metaphy= fif, bem herumirren in abstracten Berftandesbeftimmungen, ent= gegengesett. Bon biefen Schotten scheint Dugald Stewart, ber noch lebt, ' ber lette und unbedeutendste zu fenn; es ift in ihnen allen im Gangen berfelbe Boben, berfelbe Rreis ber Refferion: nämlich eine apriorische Philosophie, aber nicht auf speculative Weise zu suchen. Die allgemeine Vorstellung ihres Princips ift ber gefunde Menschenverstand; zu diesem haben sie wohlwollende Neigungen, Sympathie, moralifchen Ginn genommen, und von folchen Grunden aus fehr vorzügliche moralische Schriften verfaßt. Das ift nun wohl schon gang gut, um bis zu einem gewiffen Grade ber Bilbung zu wiffen, was fo ungefähr die allgemeinen Gedanken feven, um fie hiftorisch zu erzählen, fich auf Beispiele zu berufen und fie zu erläutern; aber weiter reicht es nicht.

In neuern Zeiten ist diese Schottische Philosophie nach Frantreich übergegangen, und der Prosessor Noper-Collard, jetziger Präsident der zweiten Kammer, 2 so wie sein Schüler Jousfron, gehen nach ihr von den Thatsachen des Bewußtsepns

<sup>1</sup> Vorlesungen von 1825-26.

<sup>2</sup> Borlefungen von 1829-30.

durch gebildetes Naisonnement und Erfahrung zu weiterer Entwickelung fort. — Hieran knüpft sich auch das, was die Franzosen Ideologie nennen (f. oben, S. 387); abstracte Metaphysis ist es, insosern es ein Aufzählen und Analysiren der einfachsten Denkbestimmungen ist. Sie werden nicht dialektisch behandelt, sondern aus unserer Resterion, aus unsern Gedanken wird der Stoff genommen: und an diesem werden die Bestimnungen, die darin enthalten sind, ausgezeigt.

## C. Frangösische Philosophie.

Wir geben gur Frangofifchen Philosophie über; ihr Berhaltniß zur Metaphyfit ift, daß, während ber Menfch Laie gegen fich felbst ift als Metaphysiter, fie ben Laienstand, ben politischen, religiofen und philosophischen, aufhebt. Es find zweierlei Geftalten zu erwähnen, die vornehmlich wichtig find in Rudficht auf die Bildung, die Französische Philosophie und die Aufflarung. Bei ben Englandern fahen wir nur biefen Ibealismus: entweder formal, als bie bloße allgemeine lebersehung bes Seyns in Furanderessenn, b. h. in Wahrgenommenwerben; ober bas Ansich biefes Wahrgenommenwerbens find Inftinkte, Triebe, Gewohnheiten u. f. f., blinde, beftimmte Rrafte, - ber Mudgang in bas Gelbstbewußtseyn, bas felbft als naturliches Ding erscheint. In jenem erften Ibealismus bleibt bie gange Endlichkeit, Ausbreitung bes Erscheinens, bes Empfindens, ebenfo ber Bedanken, beftimmten firen Begriffe, Diefelbe, als in bem unphilosophischen Bewußtseyn. Der Sume'fche Stepticismus läßt alles Allgemeine in die Gewohnheiten und Inftincte verfinken : b. h. er ift ein einfacheres Zusammennehmen ber erscheinenden Welt; aber bieß Ginfachere, biefe Inftincte, Triebe und Rrafte find ebenfo ein geiftloses, unbewegtes, bestimmtes Dafenn bes Gelbft= bewußtsenns. Lebhafter, bewegter, geiftreicher ift die Frangösische Philosophie; oder vielmehr fie ift bas Geiftreiche felbft. Sie ift ber

absolute Begriff, welcher fich gegen bas gange Reich ber beftebenben Borftellungen und firirten Gedanken febrt, alles Fire gerftort. und fich das Bewußtsehn der reinen Freiheit giebt. Diefer ibealistischen Thätigkeit liegt die Gewißheit zu Grunde, baß, was ift. was als an fich gilt, Alles Wefen bes Gelbftbewußtfenns ift, daß weber die Begriffe (einzelne Wefen, die das wirkliche Gelbftbewußtfenn regieren) von Gut und Bofe, noch von Macht, Reichthum, noch die firen Borftellungen bes Glaubens von Gott und feinem Berhältniffe zur Welt, feiner Regierung, und wieber ber Bflichten bes Gelbftbewußtfenns gegen ihn, - baf dief Alles feine an fich fevende Wahrheit ift, die außer dem Gelbftbewußtfeyn mare. Alle diefe Formen, das reale Unfich ber wirklichen Welt, das Unfich ber überfinnlichen Welt, heben fich also in biefem feiner felbst bewußten Beifte auf. Er halt nicht nach ber ehrlichen Beife auf fie, welche diese Borftellungen, wie fie einmal eben find, gelten läßt, und fie für wahr annimmt, für unabbanaia und frei außer bem Gelbstbewußtsehn verehrt, sondern er spricht geiftreich von ihnen: b. h. daß bas Gelbstbewußtseyn burch feine Thatigfeit erft etwas baraus macht, und zwar etwas Underes, als wofür fie fich unmittelbar geben, und ihm nur bas geiftreiche Berhalten, eben diefe Formation und Bewegung burch fein Gelbitbewußtsenn gilt und fein Intereffe ift. Es ift ber Charafter bes Begriffs in feiner Wirklichkeit; was biefem Alles einsehenden und begreifenden Gelbstbewußtsenn bas Wesen ift, gilt.

Es ist nun zu sehen, wie diesem absolut begreifenden Selbstbewußtsehn das Wesen ist. Zunächst ist dieser Begriff so fürirt als nur die negative Bewegung des Begriffs; das Positive, Einsache oder Wesen fällt außerhalb dieser Bewegung. Es bleibt ihm keine Unterscheidung, kein Inhalt; denn aller bestimmte Inhalt geht in sener Negativität verloren. Dies leere Wesen ist für uns überhaupt das reine Denken, was die Franzosen être supreme nennen: oder gegenständlich als sehend vorgestellt, dem Bewußtsehn überhaupt gegenüber, die Materie. Als Materie

alfo, als leere Gegenständlichfeit ift bas absolute Wefen be= ftimmt burch ben Begriff, ber allen Inhalt und Bestimmung zerstört, und nur bieß Allgemeine ju feinem Gegenstande bat. Es ift der Begriff, der fich nur zerschlagend verhält, nicht wieder fich ausbildet aus biefer Materie oder reinem Denken, ober reiner Substantialität heraus. Bir feben fo bier frei ben fogenannten Materialismus und Atheismus auftreten, als bas noth= wendige Resultat des reinen begreifenden Gelbstbewußtseyns. Gines Theils geht in Diefer negativen Bewegung alle Bestimmung au Grunde, Die den Beift als ein Jenfeits des Gelbftbewußtfenns vorstellt, und vornehmlich alle Bestimmungen in ihm, und auch diese, die ihn als Geift aussagen, wesentlich alle Borftellungen des Glaubens von ihm, dem er als ein sependes Gelbftbewußt= fenn außer bem Gelbftbewußtsenn gilt, furz alles Ueberlieferte, burch Autorität Auferlegte. Es bleibt nur bas gegenwärtige, wirkliche Wefen; benn bas Gelbftbewußtfeyn anerkennt bas Unfich nur als ein folches, bas fur es als Gelbftbewußtfeyn ift, worin es fich wirklich weiß: die Materie, und fie als thatig fich in ber Bielheit ausbreitend und verwirklichend, Die Natur. In ber Gegenwart bin ich mir meiner Wirklichkeit bewußt; und confequenter Beife findet das Gelbftbewußtfenn fich felbft als Materie, - die Seele als materiell, die Borftellungen als Bewegungen und Beränderungen im innern Organe bes Gehirns, Die auf die außeren Eindrucke ber Sinne folgen. Gine Beife bes Seyns ber Materie ift mithin Denfen. Es vollbringt fich bier eigentlich in Diesem Gegenstande im Gangen als bas Lette bie Gine Spinogiftische Substang, welcher ber Frangofische Materia= liemus als Naturalismus parallel ift; mahrend wir aber biefe Rategorie bei Spinoza haben und vorfinden, fo erscheint fie hier als das Resultat der vom Empirismus ausgehenden Abstraction bes Berftandes. - Die andere Form ber Aufflärung ift bagegen, wenn bas abfolute Befen fo als ein Jenfeits bes Gelbfibewußt= fenns geset wird, daß von ihm felbst, von feinem Ansich gar nichts erfannt werbe. Es führt ben leeren Namen Gott. Denn Gott mag

bestimmt werden, wie er will, fo fallen alle diefe Bestimmun= gen hinweg; er ift gleich x, bas schlechthin Unbefannte. Diefe Unficht heißt barum nicht Atheismus, erstens weil fie noch ben leeren, nichts fagenden Namen gebraucht, zweitens weil fie die nothwendigen Berhältniffe des Gelbstbewußtfeyns, Pflichten u. f. f. ausdrückt, nicht als an und für sich nothwendig, sondern als nothwendig burch die Beziehung auf ein Anderes, nämlich bas Unbekannte, - ob es gleich zu einem Unbekannten fein positives Berhältniß giebt, als fich als Einzelnes aufzuheben. Materie aber ift es nicht, weil Dieg Ginfache, Leere negativ bestimmt ift, als nicht sevend für das Gelbstbewußtseyn. Damit ift aber daffelbe geschehen; benn die Materie ift bas Allgemeine, bas Fürsichseyn als aufgehoben vorgestellt. Aber die mahre Reflexion auf jenes Unbefannte ift ebenfo, baß es eben für bas Gelbftbewußtsehn als ein Negatives beffelben ift, b. h. Materie, Wirflichfeit und Gegenwart; es ift bieß Regative für mich, bieß ift fein Begriff. Der Unterschied hierin von Solchem, bas volltommen etwas Anderes zu fenn scheint, und worin fich ber Einen Barthei nicht nachsagen ließe, daß das, was fie meint, dieß sey, ist ber Unterschied, ber auf dieser letten Abstraction beruht.

Weil nun der Begriff bloß in seiner negativen Form vorhanden ist, so bleibt die positive Ausbreitung ohne Begriff; sie hat die Form der Natur, eines Sependen, wie im Physischen so im Mozralischen. Die Erkenntniß der Natur bleibt die gewöhnliche wissenzichaftlich unspeculative, und ihrem Wesen nach, insosern sie Philosophie seyn soll, ein allgemeines Neden, das mit den Worten: "Kräste, Verhältnisse, mannigfaltige Verbindungen" sich herumtreibt, aber zu nichts Bestimmtem kommt. Ebenso im Geistigen ist Theils die Metaphysis des Geistes so beschaffen, daß diese eben eine besondere Organisation ist, wodurch die Kräste, welche Empsindung, Wahrnehmung u. s. f. heißen, entstehen; ein langweiliges Gerede, das nichts begreislich machen kann, die Erscheiznungen und Wahrnehmungen aufnimmt und über sie raisonnirt, ihr Ansich aber ebenso zu gewissen bestimmten Krästen macht

beren Inneres wir weiter nicht näher fennen. Die Bestimmung und Erfenntniß ber moralischen Seite geht ebenso barauf, ben Menschen auf seine sogenannten naturlichen Triebe gurudgubringen; bas Unfich hat die Form von einem Naturlichen, bieß Raturliche heiße nun Gelbftliebe, Eigennut ober wohlwollende Reigung. Man foll ber Natur gemäß leben, wird verlangt; biefe Natur bleibt aber bei allgemeinen Rebensarten und Schilberun= gen ftehen, wie g. B. ber Rouffeau'sche Raturguftand. Bas bie Metaphyfif ber Borftellungen genannt wird, ift ber Lode'iche Empirismus, ber ihren Urfprung im Bewußtseyn, infofern es ein= gelnes Bewußtsenn ift, aufzuzeigen fucht: und aus ber Bewußtlofigkeit heraus geboren in die Welt tritt, um als finnliches Bewußtsenn zu lernen. Diese äußerliche Entstehung verwechseln fie mit bem Werben und bem Begriffe ber Sache. Wenn man unbestimmt fragt, Bas ift ber Urfprung, bas Werben bes Baffers? und man antwortet, es fommt aus ben Bergen heraus, ober vom Regen, fo ift dieß eine Antwort im Geifte jenes Philosophi= rens. Kurg, es ift nur bas Regative intereffant; und von biefer positiven Frangösischen Philosophie fann nicht die Rede seyn. Aber jenes Regative felbft gehört eigentlich mehr ber Bilbung, die und hier nicht angeht; und auch bie Aufflärung gehört bagu. Bas in den Frangösischen philosophischen Schriften, Die in Diefer Rückficht wichtig find, bewundernswürdig ift, ift diese erstaunliche Energie und Kraft bes Begriffes gegen bie Eriftenz, gegen ben Glauben, gegen alle Macht ber Autorität feit Jahrtaufenben. Es ift einerseits merfwurdig ber Charafter bes Gefühls ber tiefften Emporung gegen alles dieß Geltende, was bem Gelbitbewußtfenn ein fremdes Wefen ift, was ohne es fenn will, worin es nicht fich felbst findet; eine Gewißheit von der Wahrheit ber Bernunft, die es mit der gangen entfernten Intellectual-Belt aufnimmt und ihrer Berftörung gewiß ift. Der Frangofische Atheismus, Materialismus und Naturalismus hat die Vorurtheile alle zerschlagen, und ben Sieg bavon getragen über bie begrifflosen Borausfehungen und Gultigfeiten bes positiv Bestehenden in ber Religion,

bas den Gewohnheiten, Sitten, Meinungen, den rechtlichen und moralischen Bestimmungen und der bürgerlichen Einrichtung vergesellschaftet ist; mit dem gesunden Menschenverstand und einem geistreichen Ernst, nicht frivolen Declamationen hat er sich gegen den Weltzustand in gesehlicher Ordnung, gegen Staatsversassung, Rechtspslege, Regierungsweise, politische Autorität, ebenso gegen Kunst gesehrt.

Die andere Seite aber zu biefer leeren ift bie erfüllte Seite. Das Positive find anderersei tosogenannte unmittelbar einleuch= tende Wahrheiten bes gefunden Menschenverstands, ber nichts enthalt, als nur biefe Wahrheit und Forderung, fich felbst zu finben, und in dieser Form stehen bleibt. Es entsteht dabei aber das Streben, das Abfolute als ein Gegenwärtiges, und als Gedachtes zugleich und als absolute Einheit zu erfaffen; - ein Beftreben, welches, mit Läugnung des Zweckbegriffs sowohl im Naturlichen, also bes Begriffs vom Leben, als im Geiftigen, bes Begriffs vom Geifte und von Freiheit, nur zum Abstractum einer in fich unbestimmten Ratur, bes Empfindens, bes Mechanismus, ber Eigensucht und Rüglichkeit fommt. Das ift es bann, was wir an der positiven Richtung der Französischen Philosophie werden berauszuheben haben. In ihren Staatsverfaffungen find Die Frangofen zwar von Abstractionen ausgegangen, aber als allgemeinen Gedanken, welche das Negative gegen die Wirklichkeit find: die Engländer entgegengesett von concreter Wirklichkeit, dem unförmlichen Gebäude ihrer Verfaffung; wie benn auch ihre Schriftsteller fich nicht zu allgemeinen Grundfägen erhoben haben. Was Luther nur im Gemuth und im Gefühl angefangen, - die Freiheit bes Geiftes, die ihrer einfachen Wurzel unbewußt nicht fich erfaßt, aber boch schon das Allgemeine selber ift, dem aller Inhalt im fich mit fich felbst erfüllenden Gedanken verschwindet, — diese allgemeinen Bestimmungen und Gedanken haben die Frangosen aufgestellt, und baran festgehalten: allgemeine Grundfate, und zwar als die Ueberzeugung des Individuums in ihm felbft. Die

Freiheit wird Weltzustand, verbindet fich mit ber Weltgeschichte, und macht Epoche in berfelben; es ist die concrete Freiheit des Beiftes, eine concrete Allgemeinheit, es find Grundfate über bas Concrete, die jest an die Stelle ber abstracten Metaphyfif bes Carteffus treten. Bei den Deutschen finden wir Quafeleien; sie wollen auch dieß noch erflärt haben, bringen eine miserable Erscheinung und Einzelnheit herbei. Die Frangosen vom Denken ber Allgemeinheit aus, die Deutsche Gewiffensfreiheit vom Gewiffen aus, welches lehrt, "Prüfet Alles und bas Gute behaltet," find fich aber begegnet, ober haben diefelbe Bahn: nur haben die Frangofen, gleichsam gewiffenlos, Alles geradezu abgemacht und spftematisch einen bestimmten Gedanken festgehalten, - bas physiofratische Suftem; die Deutschen wollen fich ben Rucken frei halten, vom Gewiffen her untersuchen, ob fie auch durfen. Die Franzosen haben mit Beift, die Deutschen mit Berftand gegen ben speculativen Begriff gefämpft. Wir finden bei ben Frangofen ein tiefes allumfaffendes philosophisches Bedurfniß, ganz anders als bei ben Engländern und Schotten, und felbft als bei ben Deutschen, voller Lebendigfeit: eine allgemeine, concrete Anficht des Alls, mit voller Unabhängigfeit ebenfo von aller Autorität als von aller abstracten Metaphysif. Die Methode ift dabei die: aus ber Borftellung, aus dem Gemuth zu entwickeln; es ift eine große Anschauung, die immer bas Gange vor Augen hat, und biefes zu erhalten und zu gewinnen sucht.

Dieser gesunde Menschenverstand, diese gesunde Vernunft, mit dem Inhalt, genommen aus der Menschenbrust, dem natürlichen Gefühle, hat sich nun gerichtet gegen die religiöse Seite in verschie denen Momenten: und zwar einerseits und zunächst als Französische Philosophie gegen die Katholische Religion, die Fesseln des Aberglaubens und der Hierarchie: auf der andern Seite, in matter Gestalt, als Deutsche Aufklärung, gegen die Protestantische Religion, insofern sie einen Inhalt hat, den sie aus der Offenbarung, der kirchlichen Bestimmung überhaupt erhalten hat. Die Sine

Richtung ift gegangen gegen bie Form ber Autorität überhaupt, die andere gegen ben Inhalt. Mit bem Inhalt fann biefe Form des Denkens etwa leicht fertig werben, indem fie nicht bas ift, was unter Vernunft verftanden, sondern was Verftand genannt werben muß; bem Berftande ift es leicht, gegen bie lette Grundlage beffen, was nur burch Speculation gefaßt werben fann, Widersprüche aufzuzeigen. Der Verstand hat so feinen Maafitab angelegt an ben religiöfen Inhalt, und ihn für nichtig erflärt; der Verftand verfährt auf dieselbe Weise gegen eine concrete Phi= losophie. Was denn nun von Religion in vielen Theologien jest fehr allgemein übrig geblieben ift, ift bas, was Theismus genannt wird, Glauben überhaupt; dieß ift berfelbe Inhalt, ber fich auch im Muhamedanismus findet. Es ift aber bei biefer Richtung des raisonnirenden Verstandes gegen die Religion auch jum Materialismus, Atheismus und Naturalismus fortgegangen. Man foll zwar mit ber Begriffsbestimmung bes Atheismus nicht leicht umgehen; benn es ift etwas febr Gewöhnliches, bag man einem Individuum, bas mit feinen Borftellungen über Gott abweicht von benen, die Andere haben, einen Mangel an Religion ober gar Atheismus vorwirft. Sier ift es aber in ber That ber Fall, daß biefe Philosophie jum Atheismus fortgegangen ift, und bas, was als bas Lette, Thatige, Wirfenbe zu faffen ift, als Materie, Natur u. f. f. beftimmt hat. Ginige Franzofen find jedoch nicht bahin zu rechnen, 3. B. Rouffeau; eine Schrift von ihm, "Glaubensbekenntniß eines Bicars," 1 enthält gang ben Theismus, ben man bei Deutschen Theologen finden fann. Go ift die Frangofische Metaphufit nicht nur mit Spinoza (f. oben, S. 459), fondern auch mit Deutscher Wolfischer Metaphysif parallel. Undere Frangofen find ausbrudlich zum Naturalismus fortgegangen; hier ift Mirabaud, dem bas Système de la Nature gugeschrieben wird, besonders zu erwähnen.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Emile ou de l'éducation, T.II (Paris, 1813, éd. stéréotype), Livre IV, Profession de foi du vicaire savoyard, p. 215 suiv.

An dem, was man Französische Philosophie genannt hat, repräsentirt durch Boltaire, Montesquieu, Rousseau, d'Alembert, Diderot, und was alsdann als Aufklärung in Deutschland aufgetreten ist, auch als Atheismus verpönt ist, können wir hiernach drei Seiten unterscheiden: erstens ihre negative Seite, welche ihr am meisten übelgenommen wurde; zweitens die positive; drittens die philosophische, metaphysische.

### 1. Die negative Richtung.

Auch diefer negativen Seite ift, wie Allem, ihr Recht zu wi= berfahren; ihr Substantielles ift ber Angriff bes vernünftigen Inftincte gegen ben Buftand einer Ausartung, ja allgemeinen, vollfommenen Luge, 3. B. gegen das Positive ber verhölzerten Religion. Bir nennen Religion festen Glauben, Ueberzeugung von Gott; ob das Glaube an driffliche Lehre fen, davon wird mehr ober weniger abstrahirt. Bei biefem Angriff gegen bas Religioje muffen wir und aber gang etwas Underes benfen; Dieß Positive ber Religion ift bas Regative ber Bernunft. Den religiofen Buftand, mit feiner Macht und Berrlichfeit, ber Berdorbenheit ber Sitten, ber Sabsucht, bem Ehrgeig, ber Schwelgerei, vor dem doch Ehrfurcht gefordert wurde, - Diefen Widerspruch, der in der Erifteng vorhanden war, muffen wir vor Augen haben, wenn wir das Gefühl ber Emporung verftehen wollen, bas diese Schriftsteller zeigen. Wir erblicken den ungeheuersten Formalismus und Tod, in den die positive Religion, ebenso wie die Bande ber menschlichen Gesellschaft, Die Rechtseinrichtungen, Die Staatsgewalt übergegangen war. Die Frangofische Philosophie ging also auch gegen ben Stgat; fie hat die Borurtheile und ben Aberglauben, besonders bie Berdorbenheit der burgerlichen Gefell-· schaft, ber Sitten ber Sofe und ber Regierungsbeamten angegriffen, bas Schlechte, Lächerliche, Rieberträchtige aufgefaßt und bargeftellt, und die gange Seuchelei und ungerechte Macht bem Gelächter, ber Berachtung, dem haffe ber Welt preisgegeben, und fo ben Beift und das Gemuth zur Gleichgultigfeit gegen Die 3bole ber Welt

und zur Emporung bes Gefühls und Beiftes bagegen gebracht. Die alten Institutionen, die in dem entwickelten Gefühle felbftbewußter Freiheit und Menschheit feinen Plat mehr hatten, und bie fonft auf gegenseitigem Gemuth und in ber Dumpfheit und Gelbftlofigfeit bes Bewußtseyns ihren Grund und Haltung hatten, bie bem Geifte, ber fie etablirt hatte, nicht mehr entsprachen, und nun durch die hervorgegangene wissenschaftliche Bilbung auch ber Bernunft als etwas heiliges und Gerechtes gelten follten, biefen Formalismus haben jene Philosophen gefturgt. Ihre Angriffe find Theils mit Raifonnement, Theils mit Wit, Theils mit gefundem Menschenverstand geschrieben, und gingen nicht gegen bas, was wir Religion nennen; bas wurde vielmehr unangetaftet gelaffen, und mit ber schönften Beredfamfeit empfohlen. Diese Geite verhielt fich also nur zerftorend gegen bas in fich Zerftorte. Wir haben gut, den Frangofen Borwurfe über ihre Angriffe ber Religion und bes Staats zu machen. Man muß ein Bilb von bem horriblen Buftand ber Gefellschaft, bem Glend, ber Rieberträchtigfeit in Franfreich haben, um bas Berbienft zu erfennen, bas fie hatten. Jest kann die Heuchelei, die Frommelei, die Tyrannei, die fich ihres Raubs beraubt fieht, ber Schwachfinn fonnen fagen, fie haben die Religion, den Staat und die Sitten angegriffen. Aber welche Religion! Richt die durch Luther gereinigte, fondern ben fcmahligften Aberglauben, das Pfaffenthum, die Dummheit, die Bermorfenheit ber Gefinnung, vornehmlich bas Reichthum = Berpraffen und Schwelgen in zeitlichen Gutern, beim öffentlichen Glend. Welchen Staat! Die blindefte Herrschaft ber Minister und ihrer Dirnen, Beiber, Kammerdiener; fo bag ein ungeheures Beer von fleinen Tyrannen und Müßiggangern es für ein göttliches Recht ansahen, die Ginnahme bes Staats und ben Schweiß bes Bolfs zu plündern. Die Schaamlofigfeit, Unrechtlichfeit ging in's Unglaubliche; die Sitten waren nur entsprechend der Berworfenheit der Einrichtungen. Wir sehen Rechtlosigkeit ber Individuen in Geich. D. Phil. 2te Huff. \*\*

Ansehung des Bürgerlichen und Politischen: ebenso Rechtlofigkeit in Ansehung des Gewissens, des Gedankens.

Was bas prattische Staatsleben betrifft, so haben biefe Schriftstel= ler gar nicht an eine Revolution gedacht, sondern wünschten und for= berten nur Verbefferungen, aber hauptfächlich fubjectiv : baß die Regierung die Mißbräuche abschaffe, rechtschaffene Männer als Minister anstelle. Dergleichen Weisen waren bas Positive, von dem fie sprachen, was geschehen solle: den Brinzen sollte eine gute Erziehung gegeben werben, die Fürften fparfam fenn u. f. f. Die Frangoff= sche Revolution ift durch die steife Hartnäckigkeit der Vorurtheile, hauptfächlich den Hochmuth, die völlige Gedankenlosigkeit, die Sabsucht erzwungen worden. Jene Philosophen haben nur einen allgemeinen Gedanken deffen haben können, wie es fenn foll, nicht die Weife ber Ausführung angeben tonnen. Sache ber Regierung mare es gewesen, Einrichtungen und Verbefferungen in concreter Form zu befehlen; dieß hat fie jedoch nicht verstanden. Was die Philosophen gegen diese greuliche Zerrüttung setzen und behaupteten, ift im Allgemeinen, daß die Menschen nicht mehr Laien senn follen, weber in Bezug auf Religion, noch auf Recht; fo daß es im Religiösen nicht eine Sierarchie, eine geschloffene, auserwählte Anzahl von Prieftern, und ebenso im Rechtlichen nicht eine ausschließende Raste und Gesellschaft sen (auch nicht ein juristischer Stand), in der die Erfenntniß beffen liege und eingeschränkt fen, was ewig, göttlich, wahr und recht ift, und den andern Menschen von dieser anbesohlen und angeordnet werden könne: sondern die Menschenvernunft das Recht habe, ihre Zustimmung und ihr Urtheil zuzugeben. Barbaren als Laien zu behandeln, ift in ber Ordnung, — eben die Barbaren find Laien; benkende Menschen aber als Laien behandeln, ift das Bartefte. Dieß große Men-Schenrecht der subjectiven Freiheit, Ginficht und Ueberzeugung haben jene Männer helbenmuthig mit ihrem großen Genie, mit Barme, Feuer, Beift und Muth erfampft: bas eigene Gelbft, der Geift des Menschen sen die Quelle für das, mas er respecti=

ren solle. Es zeigt sich so in ihnen der Fanatismus des abstracten Gedankens. Wir Deutschen sind passiv erstens gegen das Bestehende, haben es ertragen; zweitens, ist es umgeworsen worden, so sind wir ebenso passiv: durch Andere ist es umgeworsen worden, wir haben es uns nehmen lassen, haben es geschehen lassen.

Much Friedrich II. schließt fich in Deutschland an diese Bildung an, in damaligen Zeiten ein feltenes Beispiel. Frangöfische Soffitten, Dpern, Garten, Rleiber waren wohl, aber nicht Philosophie in Deutschland verbreitet; aber in Form von Beift, Big ift boch viel davon unter biese hohe Welt gedrungen, und viel Schlechtes und Barbarisches verscheucht worden. Friedrich II., ohne erzogen zu fenn in den trubfeligen Pfalmen, ohne alle Tage ein Paar auswendig zu lernen, ohne barbarische Wolfische Metaphyfif und Logif (was fand er in Deutschland Anderes, als Gellert?), kannte nun die großen, obzwar formellen und abstracten, Grundfage ber Religion und bes Staats, und regierte in seinen Berhaltniffen barnach. Es war fein anderes Bedurfniß in feinem Bolfe vorhanden; man fann nicht verlangen, bag er ber Reformator, ber Revolutionair beffelben hatte werben follen, ba noch fein Mensch Landstände, Deffentlichkeit der Gerichte forderte. Er führte ein, was Bedürfniß war, religiöfe Tolerang, Gefengebung, Berbefferung ber Gerechtigfeitspflege, Sparfamfeit mit der Staatsfaffe; von dem elenden Deutschen Recht ift in seinen Staaten nicht einmal mehr ein Gespenft geblieben. Er ftellte ben Stnatszweck auf, und hat damit alle Privilegien, die Deutschen particularen Rechte, bas bloß positive Recht im Staate über ben Saufen geworfen. Es ift albern, wenn die Frommelei und die falsche Deutschheit jest über ihn herfallen, und diese große Erscheinung, bie so unendlich gewirft hat, flein machen und gar gur Gitelfeit ober Berruchtheit herabseben wollen; was Deutschheit fenn foll, muß eine Vernunftigfeit fenn. lettende tetacil. Ser Lag die Matur ein Chaiges ten Anlee einel

### 2. Die positive Seite.

Der affirmative Inhalt dieses Philosophirens befriedigt allerdings nicht die Grundlichkeit. Eine Hauptbestimmung in dem, was gelehrt worden ift, find, wie bei den Schottischen Philosophen und wie bei und, Voraussehungen von ursprünglichen Gefühlen des Rechts, die der Mensch in sich habe: wie z. B. Wohlwollen und fociale Reigungen, die ausgebildet werden follen. Die positive Quelle des Wiffens überhaupt und des Rechts ift in die Menschenvernunft gesetzt und das allgemeine Bewußtsebn des Menschen, den gefunden Menschenverstand, nicht in die Form bes Begriffs. Es ift allerdings bewundernswürdig, Wahrheiten in der Form allgemeiner Gedanken ausgesprochen zu sehen, die es unendlich wichtig ift, daß fie Vorurtheile des Menschen seven: Daß ber Mensch in seinem Herzen das Gefühl des Rechts, der Menschenliebe habe: Religion, Glaube nicht erzwungen werde: Berdienst, Talent, Tugend der wahre Adel sen u. f. f. Ein Sauptgesichtspunkt, unter den Deutschen vornehmlich, war, was die Bestimmung bes Menschen ift, womit man bie Natur bes Geiftes meinte; und allerdings ift über's Beiftige auf diese zurudzugeben. Aber um Diese Natur bes Beiftes, Diese Bestimmung gut finden, wurde auf Wahrnehmung, Beobachtung, Erfahrung guruckgegangen: Es giebt folche und folche Triebe. Das find zwar Bestimmungen in uns felbst; aber wir haben sie nicht in ihrer Nothwendigkeit erkannt. Solcher Trieb ift ohnehin als natürlicher genommen; fo ift er bier unbestimmt in fich, seine Begrengung hat er nur als Moment des Ganzen. In Ansehung der Erkenntniß find fehr abstracte Gebanken zu finden, — freilich immer fo gut, und geistreicher als unsere, - die ihrem Inhalte nach concret seyn follten und auch waren, aber so oberflächlich aufgefaßt wurden, daß sie sich auch bald sehr ungenügend für das Abzuleitende zeigen. So: Daß die Natur ein Ganzes seh, Alles burch Gefete bestimmt fen, durch ein Zusammenkommen verschiedener

Bewegungen, durch eine Kette von Ursachen und Wirkungen und bergleichen; die verschiedenen Eigenschaften, Materien, Berbindungen der Dinge bringen Alles hervor. Das sind allgemeine Redensarten, mit denen man Bücher anfüllen kann.

## a. Système de la Nature.

Dahin gehört das Système de la Nature, das Hauptbuch, von einem Deutschen, Baron von Hollbach, in Paris geschrieben, welcher der Mittelpunkt aller jener Philosophen war. Monstesquien, d'Alembert, Rousseau waren eine Zeit lang in seinem Cirkel; so sehr diese sich gegen das Bestehende empörten, so waren sie doch sonst sehr verschieden von einander. Das Système de la Nature wird man bald langweilig sinden, weil es sich in allgemeinen Vorstellungen herumwirft, die sich oft wiederholen; es ist kein Französsisches Buch, denn die Lebhastigkeit sehlt und die Darstellung ist matt.

Das große Ganze der Natur (le grand tout de la nature) ist das Lette: "Das Universum zeigt nichts Anderes, als eine unermeßliche Sammlung von Materie und Bewegung" (wie bei Cartesius), "eine ununterbrochene Kette von Ursachen und Wirfungen, von welchen Ursachen einige unmittelbar unsere Sinne rühren, andere uns unbekannt sind, weil ihre Wirfungen, die wir wahrnehmen, von ihren Ursachen zu entsernt sind. Die verschiedenen Eigenschaften jener Materien, ihre mannigfaltigen Verbindungen und die Wirfungen, welche die Folgen davon sind, machen sür uns die Wesen (essences) aus. Aus der Verschiedenheit dieser Wesen entspringen die verschiedenen Ordnungen, Gattungen, Systeme, welche die Dinge einnehmen, und deren Totalsumme, das große Ganze, das ist, was wir Natur nenenen." Se ist, wie was Aristoteles (s. Th. I, S. 261) von Xeno-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Buhle: Lehrbuch der Geschichte der Philosophie, Theil VIII, S. 62—63; Système de la Nature par Mirabaud (Londres, 1770), T. I, Chap. 1, p. 10; Chap. 2, p. 28.

phanes sagt, er habe so in's Blaue hineingeschaut, d. i. in das Seyn. Alles ist nach Hollbach Bewegung, die Materie bewegt sich selbst: das Bier gährt, das Gemüth bewegt sich in den Leidenschaften. "Die Mannigsaltigseit der Naturerscheinungen und ihr unaushörliches Entstehen und Verschwinden hat einzig seinen Grund in der Mannigsaltigseit der Bewegungen und ihrer Materie." Durch verschiedene Combinationen und Modificationen, durch ein verschiedenes Arrangement entsteht ein anderes Ding. "Die Materien sind entweder geneigt, sich mit einander zu vereinigen, oder sind zu einer Vereinigung unfähig. Hierauf gründen die Physiser Anziehung und Abstosung, Sympathie und Antipathie, Verwandtschaft und Beziehung: die Moralisten Haß und Liebe, Freundschaft und Feindschaft." Geist, Untörperliches, widerspricht der Bewegung, einer Veränderung der Verhältnisse eines Körpers im Raume.

### b. Robinet.

Ein anderes Hauptbuch ist das noch "gefährlichere:" De la Nature, von Robinet. Darin herrscht ein ganz anderer, gründslicher Geist; häusig wird man vom tiesen Ernst ergriffen, der sich in dem Menschen zeigt. Er fängt so an: "Es ist ein Gott, d. h. eine Ursache der Phänomene des Ganzen, was wir die Natur nennen. Wer ist Gott? Wir wissen es nicht, und sind dazu bestimmt, es sür immer nicht zu wissen, in welche Ordnung der Dinge wir auch gestellt sehen. Wir können ihn nicht vollsommen erkennen, weil uns immer die Mittel dazu sehlen werden. Wir könnten noch über die Thüre unserer Tempel die Worte schreiben, welche man auf dem Altar las, den der Areopag ihm errichten

¹ Buhle, Lehrbuch ber Geschichte ber Philosophie, S. 63-64; Système de la Nature, T. I, Chap. 2, p. 18, 16, 21, et 15.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Buhle, a. a. D., S. 64-65, 70; Système de la Nature, T. I, Chap. 2, p. 30-31; Chap. 3, p. 39-40; Chap. 4, p. 45-46; Chap. 7, p. 90-91.

ließ:" "Dem unbefannten Gott."" Das ift baffelbe, was man heutigen Tags fagt: Es foll fein Uebergang vom Endlichen jum Unendlichen fenn. "Die Dronung, die im Univerfum herrscht, ift ebenso wenig ber sichtbare Typus seiner Weisheit, als unfer Schwachfinn bas Bild feiner Intelligenz." Diefe erfte Urfache aber, Gott, ift nun nach Robinet wirkend, hat die Ratur erzeugt; fo daß ihm die einzig mögliche Erfenntniß die ber Ratur ift. "Es giebt mur Gine Urfache. Die ewige Urfache, welche die Begebenheiten eine in die andere, so zu sagen, eingesamt (engrainé) hatte, damit sie unsehlbar nach ihrem Willen auf einander folgten, berührte am Anfang die unendliche Kette ber Dinge. Durch biefen dauernden Eindrud lebt, bewegt und pflanzt sich (perpétue) das Universum fort. Aus der Einheit der Urfache folgt die Einheit der Thätigkeit, die nicht einmal ein mehr ober weniger zuzulaffen scheint. Rraft biefes einzigen Acts geschieht Alles. Seitbem man bie Natur ftubirt, hat man noch fein abgesondertes Phanomen, noch feine unabhängige Wahrheit gefunden, weil es feine giebt und feine geben fann. Das Ganze erhalt fich durch bas gegenseitige Entsprechen seiner Theile." 1 Die Thatigfeit ber Ratur ift Gine, wie Gott Giner ift.

Was nun näher als diese Thätigkeit gesaßt wird, ist, daß sich Keime in Allem entfalten: Ueberall sind organische Wesen, die sich hervorbringen; Nichts ist einzeln, Alles ist verbunden, zusammen-hängig und in Harmonie. Robinet geht hier die Pflanzen, die Thiere, auch die Metalle, die Elemente, Luft, Feuer, Wasser u. s. w. durch: und such von ihnen auszuzeigen, wie im Lebendigen der Keim ist, und wie auch die Metalle in sich organistt seven. "Das Beispiel des Polypen ist schlagend für das Belebtsehn (animalité) der kleinsten organischen Theile; denn der Polyp ist eine Gruppe von versammelten Polypen, deren seder ein so wahrer Polyp ist, als er. Es bleibt bewiesen, daß aus dem-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Robinet: De la Nature (Troisième édition, Amsterdam, 1766), T. I, P. I, Chap. 3-4, p. 16-17.

felben Gefichtspunkte bas Lebendige nur aus Lebendigen, bas Thier aus fleinen Thieren, jedes bestimmte Thier aus Thierchen derfelben Urt, ein Sund aus fleinen Sunde-Reimen, ber Mensch aus Menschen-Reimen besteht." Bum Beweise führt Robinet in einer "Recapitulation" an, daß "bie thierischen Samen von Samenthieren wimmeln." Indem er dann jede eigentlich fogenannte Zeugung an die Mitwirfung beider Geschlechter fnüpft, behauptet er, daß jedes Individuum innerlich oder auch in den außern Dr= ganen hermaphrobit fen. Bon ben Mineralien fagt er: "Ift man nicht gezwungen, als organische Körper alle diejenigen anaufehen, worin man eine folche innere Structur antrifft? Sie fest burchaus einen Samen, Körner, Reime voraus, beren Ent= wickelung fie find." Gbenfo foll bie Luft ihren Reim haben, ber erft zur Wirklichkeit fommt, baburch, bag er fich mit Waffer. Feuer u. f. f. nahrt: "Die Luft, als Princip, ift nur ber Reim der Luft; indem sie sich in verschiedenen Graden mit Waffer und Keuer fättigt, wird fie allmählig durch verschiedene Zustände bes Wachsthums hindurchgeben; fie wird zuerft Embryo, bann vollfommene Luft senn." 1 Robinet nennt die einfache Form in sich, die fubstantielle Form, den Begriff Reim. Obgleich er dieß zu fehr im Sinnlichen nachzuweisen sucht, so geht er boch von in sich concreten Principien, der Form an fich felbst, aus.

Bom Nebel und Guten in der Welt spricht er auch. Das Resultat der Betrachtung ist, daß Gutes und Uebel sich die Wage halten; dieses Gleichgewicht mache die Schönheit der Welt aus. Um zu widerlegen, daß des Vorzüglichen in der Welt mehr sen, sagt er, daß Alles, worauf wir das Gute reduciren, nur in einem Genuß, einem Angenehmen, einer Bestriedigung liegt; Diesem müsse aber ein Bedürfniß, Mangel, Schmerz vorausgehen, dessen Aushebung die Besriedigung ist. 2 Dieß ist nicht nur ein

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Robinet: De la Nature, T. I, P. II, Chap. 2, p. 156-157; Chap. 7, p. 166, 168; Ch. 9-11; Ch. 15, p. 202-203; Ch. 19, p. 217.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ibidem, T. I, P. I, Chap. 28, p. 138; Chap. 13, p. 70.

Zweiter Abschnitt. Ibee einer allgemeinen concreten Einheit. 473 empirisch richtiger Gedanke, sondern er spielt an das Tiefere an, daß alle Thätigkeit nur durch Widerspruch ift.

# 3. Idee einer concreten allgemeinen Ginheit.

Das Refultat ber Frangofischen Philosophie ift, baß fie barauf brang, eine allgemeine Einheit zu erhalten, boch feine abftracte, sondern eine concrete. So feste fchon Robinet eine allgemeine organische Lebendigfeit und gleichformige Beise bes Entstehens: bieg Concrete nannte er Ratur, über welche Gott gefest wird. aber als das Unerfennbare; alle Pradicate, bie von ihm ausgesprochen wurden, enthielten Unpaffendes. Man muß zugeben, baß große Borftellungen der concreten Ginheit vorkommen, ben abstracten metaphyfifchen Berftandesbeftimmungen entgegengefest, 3. B. die Fruchtbarfeit der Natur. Auf der andern Seite ift aber bas Sauptmoment bei biefen Philosophen, daß, mas gelten foll, Begenwart haben, und der Mensch bei allem Erfennen babei fenn muffe, indem fie aller jenseitigen Autorität bes Staats und ber Rirche, in's Besondere bem abstracten Gedanten, ber feinen gegenwärtigen Ginn in uns hat, ben Krieg machten. Die zwei Beftimmungen find in aller Philosophie: Die Concretion ber Idee, und die Prafenz bes Geiftes barin; mein Inhalt muß zugleich ein Concretes, Gegenwärtiges fenn. Diefes Concrete wurde Ber= nunft genannt, welche die Ebleren dieser Manner mit ber großten Begeisterung und Barme verfochten. Der Gebanke ift jum Banier ber Bolfer erhoben worden, Die Freiheit der Ueberzeugung, bes Gewiffens in mir. Sie haben bem Menschen gefagt: "In biesem Zeichen wirft Du fiegen," indem fie nur vor Augen hatten, was im Zeichen bes Kreuzes gethan worben, jum Glauben, jum Recht, zur Religion gemacht worden war, - indem fie fahen, wie bas Zeichen bes Kreuzes herabgewürdigt war. Denn in bem Beichen bes Kreuzes hatte bie Luge, ber Betrug ge= fiegt, unter diesem Siegel fich die Inftitutionen gu aller Nieder= trächtigfeit verknöchert; fo daß dieß Zeichen als ber Inbegriff

nud die Wurzel alles Uebels vorgestellt wurde. Sie haben fo in anderer Bestalt die Luther'sche Reformation vollbracht. Dieß Concrete hatte mancherlei Formen: fociale Triebe im Braftischen, Besetze ber Natur im Theoretischen. Es ift ber absolute Trieb vorhanden, einen immanenten Compas in sich zu finden, d. i. im Menschengeift. Für den Menschengeift ist es dringend, folchen festen Bunkt zu haben, wenn er einmal in ihm selbst senn foll, wenn er in feiner Welt wenigstens frei fenn foll. Dieß Streben aber nach wirklich gegenwärtiger Lebendigkeit nahm Formen an, die als Abwege selbst einseitig wurden. In diesem Beftreben nach Einheit, aber concreter Einheit, liegen auch die näheren Mannigfaltigfeiten bes Inhalts.

In' ber theoretischen Seite ihrer Philosophie find die Fransofen barum jum Materialismus ober Naturalismus fortgegangen, weil bas Bedürfniß bes Verstandes, als bes abstracten Denfens, was aus einem festgehaltenen Princip Die ungeheuersten Confequengen gieben läßt, fie getrieben bat, Ein Princip als bas Lette zu feten, aber ein folches, bas zugleich Gegenwart habe, und der Erfahrung gang nabe liege. So nehmen fie die Empfindung und die Materie als das einzig Wahre an, worauf alles Denken, alles Moralische, als eine bloke Modification des Empfindens, guruckgeführt wird. Die Einbeiten, welche die Fransosen hervorbrachten, wurden so einseitig.

## a. Gegenfat; von Empfinden und Denken.

Bu dieser Einseitigkeit gehört ber Gegensat von sentir und penser, oder auch, wenn man will, die Identität deffelben, fo daß Letteres nur ein Resultat von jenem ist: ohne jedoch specu= lativer Beise diesen Gegensat, wie Spinoza und Malebranche thaten, in Gott zu vereinigen. Diese Buruckführung alles Den= fens auf Empfindung, wie in gewisser Rücksicht bei Locke dieß der Fall war, wird eine ausgebreitete Theorie. Robinet (De la Nature, T. I, P. IV, Chap. 3, p. 257 - 259) frommt auch auf Diefen Gegensat, und bleibt babei ftehen, baß Beift und Körper

ungetrennt sepen, die Weise der Einheit aber unerklärlich. Das Système de la Nature (Tom. I, Chap. X, p. 177) zeichnet sich durch eine besonders flache Zurücksührung des Denkens auf die Empfindung aus. Der Hauptgedanke ist: "Die abstracten Gedanken sind nur Weisen, wie unser inneres Organ seine eigenen Modificationen ansieht. Die Worte Güte, Schönheit, Ordnung, Intelligenz, Tugend u. s. w. bieten und keinen Sinn dar, wenn wir sie nicht auf Gegenstände beziehen und anwenden, von denen unsere Sinne und gezeigt haben, daß sie dieser Eigenschaften sähig sind, oder auf Weisen des Seyns und Handelns, die und bekannt sind." So ging auch die Psychologie in Materialismus über, z. B. bei La Mettrie in seinem Werke L'homme machine: Aller Gedanke, alle Borstellung habe nur Sinn, wenn sie als materiell gesaßt werde; nur die Materie eristire.

### b. Montesquien.

Dem haben große Köpfe bann bas Gefühl in der Bruft entgegengesett, den Trieb sich zu erhalten, wohlwollende Neigungen gegen Andere, den Trieb zur Geselligseit, welchen letzteren auch Busendorf seinem Rechts-System zum Grunde gelegt hatte (s. oben, S. 400). Bon hier aus haben sie sehr viel Bortressliches gesagt. So hat Montesquieu in seinem schönen Buche, l'esprit des lois, wovon Voltaire sagte, es wäre ein esprit sur les lois, die Bölker in diesem großen Sinne betrachtet, daß ihre Berfassung, Religion, kurz Alles, was sich in einem Staate sindet, eine Totalität ausmacht.

### c. Relvetius.

Diese Zurückschrung hat bei Helvetius diese Gestalt, daß, wenn man im moralischen Menschen ein Eines sucht, er dieß Eine Selbstliebe nannte, und sich durch geistreiche Analyse zu zeigen bemühte, daß Alles, was wir als Tugend benennen, überhaupt alle Thätigkeit, Gesetze, Rechtliches zum Grunde seiner

Construction nur Selbstliebe, Eigennut habe, und darein sich auslöse. Dieß Princip ist einseitig, obgleich das Ichselbst ein wesentliches Moment ist. Was ich will, das Edelste, Heiligste ist mein Zweck; Ich muß dabei seyn, Ich es billigen, Ich es für gut sinden. Mit aller Ausopferung ist immer eine Befriedzung, immer ein Sichselbstssinden verbunden; dieß Moment des Selbsts, die subjective Freiheit muß immer dabei seyn. Einseitig dieß genommen, so können Consequenzen daraus gezogen werden, die alles Heilige umstoßen; aber ebenso kommt es in einer edlen Moral vor, als nur eine seyn kann.

#### d. Rouffeau.

In Betreff auf das Braktische ift noch das Besondere zu bemerken, baß, wenn bas Gefühl bes Rechts, concreter praktischer Geift, überhaupt Menschlichkeit, Glückfeligkeit zum Brincip gemacht wurde, dieß Princip allgemein aufgefaßt, zwar die Form bes Gebankens hatte; aber bei folchem concreten, aus unserem Triebe ober innerem Anschauen geschöpften Inhalt, 3. B. felbst einem religiö= fen, war der Gedanke felbst nicht der Inhalt. Run aber kam auch bieß zum Vorschein, daß das reine Denken als Princip und Inhalt aufgestellt wird, wenn zwar wieder diesem Inhalt das mahr= hafte Bewußtsenn feiner eigenthümlichen Form fehlte; denn es ward nicht erfannt, daß dieß Princip das Denken fen. Wir feben es im Kelde bes Willens, bes Praktischen, bes Rechtlichen hervorgeben, und so gefaßt, daß das Innerste des Menschen, die Einheit seiner mit fich als Grundlage aufgestellt und in's Bewußtseyn gebracht wird, so baß ber Mensch eine unendliche Stärfe in fich gewann. Es ift bieß bas, was Rouffeau bann von Einer Seite über ben Staat fagte. Er fragte nach beffen abfoluter Berechtigung: Was ift die Grundlage des Staats? Das

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Helvetius: De l'esprit (Oeuvres complètes, T. II, Deux-Ponts, 1784), T. I, Discours II, Chap. 1, p. 62-64; Chap. 2, p. 65, 68-69; Chap. 4, p. 90; Chap. 5, p. 91; Chap. 8, p. 114; Chap. 24, p. 256-257.

Recht der Beherrschung und Verbindung, des Verhältnisses der Ordnung, des Regierens und des Regiertwerdens, faßt er auf der Einen Seite so auf, daß es geschichtlich auf Gewalt, Zwang beruhe, Eroberung, Privat-Eigenthum u. s. f. . 1

Bum Princip biefer Berechtigung aber macht Rouffeau ben freien Willen, und ohne Rudficht auf das positive Recht ber Staaten hat er auf obige Frage geantwortet (Ch. IV, p. 12), daß ber Mensch freien Willen hat, indem "die Freiheit bas Qualitative des Menschen ift. Auf seine Freiheit Bergicht thun. heißt Bergicht thun barauf, daß man ein Mensch ift. Nicht frei zu fenn, ift baber eine Bergichtleiftung auf feine Menschenrechte, felbft auf seine Pflichten." Der Sflave hat weber Rechte, noch Bflich= ten. Rouffeau fagt alfo (Chap. VI, p 21): "Die Kundamen= tal = Aufgabe ift, eine Form ber Berbindung zu finden, welche mit der gangen gemeinsamen Macht zugleich die Berson und bas Eigenthum jedes Mitgliedes beschütze und vertheidige, und mobei jeber Einzelne, indem er fich biefer Berbindung anschließt, nur fich felbft gehorcht, und fo frei bleibt, als vorher. Die Auflösung giebt ber gesellschaftliche Bertrag;" er fen biefe Berbindung, worin Jeder mit feinem Willen fen. Diefe Brincipien, so abstract hingestellt, muß man richtig finden; boch bie 3weideutigkeit beginnt dann bald. Der Mensch ift frei, dieß ift freilich die substantielle Natur des Menschen; und sie wird im Staate nicht nur nicht aufgegeben, sondern in der That erft conftituirt. Die Freiheit der Natur, die Anlage der Freiheit ift nicht die wirkliche; benn der Staat erst ift die Verwirklichung ber Freiheit.

Das Misverständniß über den allgemeinen Willen fängt aber da an, daß der Begriff der Freiheit nicht im Sinne der zusfälligen Willführ eines Jeden genommen werden muß, sondern im Sinne des vernünftigen Willens, des Willens an und für sich.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Rousseau: Du contrat social (Lyon, 1790), Livre I, Chap. III, p. 8-9; Chap. IV, p. 10-11, 13-16.

Der allgemeine Wille ift nicht anzusehen als zusammengesetzt von ben ausbrücklich einzelnen Willen, fo daß diese abfolut bleiben; fonst würde der Sat richtig fenn: "Wo die Minorität der Majorität gehorchen muß, da ift feine Freiheit." Der allgemeine Wille muß vielmehr der vernünftige senn, wenn man sich auch seiner nicht bewufft ift; ber Staat ift also nicht eine folche Vereinigung, welche von der Willführ der Einzelnen beschloffen wird. Das schiefe Auffaffen jener Principien geht uns nicht an. Was uns angeht, ift bieß, daß dadurch als Inhalt in's Bewußtsehn komme, der Mensch habe in feinem Beift die Freiheit als das schlechthin Absolute, der freie Wille fen ber Begriff des Menschen. Gben die Freiheit ift bas Denken felbst; wer bas Denken verwirft und von Freiheit spricht, weiß nicht, mas er redet. Die Ginheit bes Denkens mit fich ift die Freiheit, der freie Wille. Das Denken, nur als wollend, ift ber Trieb, feine Subjectivität aufzuheben, Begiehung auf Dafenn, Realiftrung feiner, indem ich mich als Eriftirendes mir als Denkendem gleich feten will. Der Wille ift nur als benkenber frei. Das Princip ber Freiheit ift in Rouffeau aufgegangen, und hat dem Menschen, der sich selbst als Unendliches faßte, diese unenbliche Stärke gegeben. Diefes giebt ben lebergang gur Rantischen Philosophie, welche in theoretischer Sinsicht sich dieses Brincip zu Grunde legte; bas Erkennen ift auf feine Freiheit gegangen, und auf einen concreten Inhalt, ben es in feinem Bewußtseyn hat.

# and amorphism made and by the Department and amore configuration

### Deutsche Aufhlärung.

Die Deutschen trieben sich in dieser Zeit in ihrer Leibnitissch-Wolfischen Philosophie, in deren Definitionen, Ariomen und Beweissen ruhig herum: als sie nach und nach vom Geiste des Auslandes angeweht, in alle Erscheinungen eingingen, die dort erzeugt worden waren, den Locke'schen Empirismus hegten und psiegten; auf der andern Seite zugleich die metaphyfischen Untersuchungen bei Seite legten, fich um die Wahrheiten, wie fie bem gefunden Menschenverstand begreiflich find, befümmerten, und in die Aufflärung, fo wie in die Betrachtung ber Rüblichfeit aller Dinge warfen, - eine Bestimmung, die sie von den Franzosen aufnahmen. Die Nütlichkeit als bas Wefen ber sevenden Dinge ift, baf fie bestimmt werden als nicht an sich, sondern für Anderes sepend; mas ein nothwendiges Moment, aber nicht bas Einzige ift. Die Deut= fche Aufflärung befämpfte mit bem Principe ber Ruglichfeit die Ideen. Die philosophischen Untersuchungen hierüber waren zu einer Mattigfeit ber Popularität heruntergefunken, die nicht tiefer fteben fonnte; fie zeigten eine fteife Bedanterei und verftandige Ernsthaftigfeit, ohne Beift. Die Deutschen find Bienen, Die allen Nationen Gerechtigkeit widerfahren laffen: Tröbler, benen Alles gut genug ift und die mit Allem Schacher treiben. Bon fremben Nationen aufgenommen, hatte alles dieses die geiftreiche Lebendig= feit, Energie und Driginalität verloren, die bei ben Frangofen ben Inhalt über ber Form vergeffen machte. Die Deutschen, die ehr licher Beife die Sache recht grundlich machen, und an die Stelle des Wiges und ber Lebhaftigfeit Vernunftgrunde fegen wollten, da ja Wis und Lebhaftigkeit eigentlich doch nichts beweifen, befamen auf diefe Weise einen fo leeren Inhalt in die Sande, baß nichts langweiliger als biefe grundliche Behandlung fenn fann; fo bei Cberhard, Tetens u.f. f.

Andere, wie Nicolai, Sulzer und dergleichen, philosophireten vorzüglich auch über den Geschmack und die schönen Bissenschaften; denn die Deutschen sollten auch eine schöne Litteratur und Kunst erhalten. Allein sie geriethen damit nur an die letzte Dürftigkeit des Aesthetischen — Lessing hatte es ein seichtes Geschwäße genannt —: wie im Ganzen die Gedichte

<sup>1</sup> Sammtliche Schriften, Bb. XXXIX. (Berlin u. Stettin, 1828.), S. 111-112.

Gellert's, Weisse's, Lessing's, nicht viel weniger in die letzte Dürstigseit der Poesse versanken. Dabei war vor der Kantischen Philosophie eigentlich das allgemeine Princip die Glückseligkeitselehre gewesen, die wir schon bei den Eprenaikern (Th. I, S. 135) gesehen haben; und die Gesichtspunkte angenehmer oder unsangenehmer Empfindungen galten bei den Philosophen damaliger Zeit als eine letzte wesentliche Bestimmung. Bon diesem Philosophiren will ich eine Probe anführen, die Nicolai giebt, indem er ein Gespräch berichtet, das er mit Mendelssohn gehabt habe: es handelt sich darin vom Vergnügen an tragischen Gegenständen, welches sogar vermittelst der unangenehmen Empsindungen erwest werden soll, die in einem Trauerspiel dargestellt sind:

# "Herr Mofes.

Das Vermögen, zu den Vollkommenheiten eine Zuneigung zu haben und Unvollkommenheiten zu fliehen, ist eine Realität. Daber führt die Ausübung dieses Vermögens ein Vergnügen mit sich, das aber in der Natur comparative kleiner ist, als das Mißvergnügen, das aus der Betrachtung des Gegenstands entspringt.

### ed and real mone bounding the

Selbst alsdann noch, wenn uns die Heftigkeit der Leidenschaft unangenehme Empfindungen verursacht, hat die Bewegung (was ist diese Bewegung Anderes, als das Vermögen, Vollkommenheiten zu lieden u. s. f. ?), die sie mit sich führt, noch Annehmelichseiten für uns. Es ist die Stärke der Bewegung, die wir lieden, auch der schmerzlichen Empfindungen ungeachtet, die wider das Angenehme der Leidenschaft streiten, und in Kurzem obssegen.

## herr Moses.

In der Nachahmung hingegen, da der unvollkommene Gegenftand abwesend ist, muß die Lust die Oberhand gewinnen, und den geringen Grad der Unlust verdunkeln.

#### 3 ch.

Eine Leibenschaft also, welche diese Folgen nicht hinterläßt, muß gänzlich angenehm sehn. Bon dieser Art sind die Nachahmungen der Leidenschaften, welche das Trauerspiel hervorbringt."

Mit folchem gehaltlosen, matten Gewäsche trieben fie fich berum. Sonft waren die Ewigfeit der Bollenftrafen, die Gelig= feit ber Beiden, ber Wegenfas ber Rechtschaffenheit und ber Frommigfeit philosophische Materien, in benen bei den Deutschen viel gearbeitet wurde, während die Frangosen sich wenig barum befummert haben. Endliche Bestimmungen wurden geltend gemacht gegen bas Unendliche: gegen bie Dreieinigfeit, daß Eins nicht Drei fenn fann; gegen die Erbfunde, daß Jeber felbft feine Schuld tragen, feine Sandlungen aus fich felbft gethan haben und für fie einstehen muß; ebenfo gegen die Erlöfung. daß ein Anderer nicht die Schuld der Strafe übernehmen fann; gegen Bergebung ber Gunde, daß, mas geschehen ift, nicht ungeschehen gemacht werden fann; vollends überhaupt die Unverträg= lichfeit ber menschlichen Natur mit ber göttlichen. Ginerseits sehen wir den gesunden Menschenverstand, die Erfahrung, die Thatsachen des Bewußtsenns, andererseits ift aber auch noch bas Wolfische Metaphysiciren des trodenen, tobten Berftandes im Schwange gewesen: so feben wir fich Mendelssohn am gesunden Menschenverstand orientiren, ihn zur Regel machen.

Was eine Bewegung in diese zur gänzlichen Ruhe und Sicherheit gekommene Autorität, die sich von nichts Anderem träumen ließ, hineinbrachte, war der zufällige Streit Mendelssohn's mit Jacobi zuerst darüber, ob Lessing ein Spinozist gewesen und dann über die Lehre Spinoza's selbst. Es kam bei dieser Gelegenheit zu Tage, wie sehr Spinoza im Allgemeinen vergessen und für welch' einen Greuel der Spinozismus gehalten wurde. Indem Jacobi

<sup>1</sup> Leffing's sammtliche Schriften, Bb. XXIX, S. 122-123. Geich. d. Phil. 2te Aufl. \*\*

nun aber auf diese Weise mit dem Spinozismus zunächst unerwartet an einen ganz anderen Gehalt der-Philosophie wieder erinnerte, so setzte er zwar für sich dem vermittelnden Erkennen, welches er als bloßen Verstand auffaßte, den Glauben, d. i. die bloß unmittelbare Gewißheit der äußerlichen, endlichen Dinge, so wie des Göttlichen, welches Glauben des Göttlichen er Vernunft nannte, entgegen; — dis Kant der Philosophie, die im übrigen Europa ausgegangen war, in Deutschland einen neuen Lebensanstoß gab.

Was nun diesen Uebergang zur neuesten Deutschen Philofophie betrifft, so find, wie gefagt (S. 446, 451, 478), Hume und Rouffeau die beiben Ausgangspunkte berfelben. Cartefius fett die Ausdehnung dem Denken, als dem schlechthin mit fich Einen, entgegen. Man giebt ihm Duglismus Schuld; aber, wie Spinoza und Leibnig, bob er die Selbstständigkeit ber beiden Seiten auf, und feste ihre Ginheit, Bott, ale bas Sochfte. Gott ift als diefe Einheit aber zunächst nur das Dritte; und er beftimmt fich weiterhin fo, daß ihm feine Beftimmung zufomme. Bolf's Verstand bes Endlichen, überhaupt beffen Schulmetaphofif und verständige Wiffenschaft, dieß Ergehen im Beobachten ber Natur, nachdem es in feiner Gesehmäßigfeit, in seinem endlichen Wiffen erstarkt ist, kehrt sich gegen das Unendliche und die concreten Bestimmungen der Religion, bleibt bei Abstractionen steben in seiner theologia naturalis; denn das Bestimmte ift feine Domaine. Bon nun an tritt aber ein gang anderer Standpunft ein. Das Unendliche ift in die Abstraction oder Unbegreiflichkeit verlegt. Eine unbegreifliche Ausrede! Beut zu Tage gilt fie für bas Frommfte, Berechtigfte. Indem wir aber bas Dritte, bie Einheit ber Unterschiede, als ein Nicht-Denkbares, Nicht-Erkennbares bestimmt sehen, so ift diese Einheit eine gedankenlose; benn fie ist über allem Denfen, Gott nicht bas Denfen felbft. Den= noch ift diese Einbeit als das absolut Concrete bestimmt, nämlich

als die Einheit von Denfen und Geyn. Jest find wir num fo weit gefommen, daß diefe Einheit ein Golches fen, bas schlecht= hin im Denken fen, bem Bewußtsehn angehöre: fo daß die Db= jectivität des Denkens, die Vernunft als Eins und Alles erscheint. Diefes schwebt ben Frangofen vor. Das hochste Wefen, dieß Bestimmungslose, fann auch über der Natur schweben, ober die Natur, die Materie fann die hochste Einheit fenn, immer ift das Gegen eines Concreten vorhanden, das zugleich bem Denfen angehört. Indem die Freiheit des Menschen als ein schlechthin Lettes aufgestellt worden ift, so ift das Denken felbft als Brincip aufgestellt. Das Princip der Freiheit ift nicht nur im Denfen, sondern die Burgel des Denfens; dieses Brincip ber Freiheit ift auch ein in fich Concretes, wenigstens bem Brincip nach an fich concret. So weit ift die Bildung überhaupt und die philosophische Bildung fortgeschritten. Indem nun fo gang im Bereich des Bewußtsenns herein das gesetzt worden ift, was er= fennbar ift, und die Freiheit bes Beiftes als ein Absolutes gefaßt worden: fo fann man dieß zugleich fo nehmen, daß das Wiffen gang in bas Endliche hineingetreten ift. Der Standpunkt bes Endlichen wurde zugleich für ein Lettes, Gott als ein Jenseits außer dem Denfen genommen; Bflichten, Rechte, Erfenntniß ber Natur find endlich. Der Mensch hat fich damit ein Reich ber Wahrheit geschaffen, außer welchem Gott gesett ift; so ift es das Reich der endlichen Wahrheit. Die Form der Endlichfeit fann hier die fubjective Form genannt werden; die Freiheit, 3chheit des Geiftes, als das Absolute erkannt, ift wesentlich subjectiv, - in der That die Subjectivität des Denkens. Je mehr die menschliche Vernunft sich in sich gefaßt hat, besto mehr ift sie von Gott abgefommen, und hat das Feld des Endlichen erweitert. Die Bernunft ift Gin und Alles, bas zugleich bie Befammtheit von Endlichen ift; Diefes Berhalten ber Bernunft ift endliches Wiffen und Wiffen von Endlichem. Die Frage ift, ba

dieß Concrete festgeset ist (nicht die metaphysischen Abstractionen), wie es sich in sich ausbilde: und dann, wie es wieder zur Objectivität fomme, oder seine Subjectivität aushebe, d. h. wie Gott durch das Denken wieder herbeizuschaffen ist, der früher und im Ansang dieser Periode als das allein Wahre anerkannt wurde. Dieses haben wir in der letzten Periode zu betrachten: bei Kant, Kichte und Schelling.

with the man the plan (commune, would have been then any many

# Dritter Abschnitt.

# neueste Deutsche Philosophie.

In der Kantischen, Fichte'schen und Schelling'schen Philosophie ift die Revolution als in der Form des Gedankens niedergelegt und ausgesprochen, zu welcher ber Beift in ber lettern Zeit in Deutschland fortgeschritten ift; die Folge diefer Philosophien ent= halt den Bang, welchen bas Denfen genommen hat. Un biefer großen Epoche ber Weltgeschichte, beren innerstes Wesen in ber Philosophie ber Geschichte begriffen wird, haben nur zwei Bölfer Theil genommen, das Deutsche und das Frangofische, fo fehr fie entgegengesett find, ober gerade, weil fie entgegengesett find. Die anderen Nationen haben innerlich keinen Theil daran genommen: wohl aber politisch, sowohl ihre Regierungen, als auch Die Bölfer. In Deutschland ift dief Princip als Gedanke, Geift, Begriff, in Franfreich in die Wirflichfeit hinausgefturmt; was bagegen in Deutschland von Wirklichkeit hervorgetreten ift, er= scheint als eine Gewaltsamkeit außerer Umftande und eine Reaction bagegen. Die Aufgabe ber neueften Deutschen Phi= losophie bestimmt sich aber dahin, die Einheit des Denkens und Senns, welche die Grundidee der Philosophie überhaupt ift, jest felbst zum Gegenstande zu machen und fie zu begreifen, b. i. bas Innerfte ber Nothwendigfeit, ben Begriff zu erfaffen (f. oben, G. 437). Die Kantische Philosophie stellt bas Formelle ber Aufgabe qunächst auf, hat aber nur die abstracte Absolutheit ber Bernunft im Selbstbewußtseyn zum Resultate, und einerseits eine Seichtigkeit und eine Mattheit zur Folge gehabt, die im Aritischen und Negativen bleibt, und für etwas Positives sich an Thatsachen des Bewußtseyns und an das Ahnden hält, auf den Gedanken aber Verzicht thut und zum Gefühl zurücksehrt; andererseits jedoch entsprang aus ihr die Fichte'sche Philosophie, welche das Wesen des Selbstbewußtseyns als concrete Ichheit speculativ erfaßt, aber über diese subjective Form des Absoluten nicht hinauskommt: von welcher die Schelling'sche Philosophie ausgeht, sie dann hinzwegwirft, und die Idee des Absoluten, das Wahre an und für sich ausstellt.

#### A. Jacobi.

In Berbindung mit Kant muffen wir hier vorher auch noch von Jacobi sprechen, beffen Philosophie mit ber Kantischen gleichzeitig ift; und in Beiden zeigt fich dieß Sinausgeben über die vorige Beriode. Auch das Resultat ift im Ganzen bei Beiden daffelbe; nur ift Theils der Ausgangspunkt, Theils der Gang ein anderer. Die äußerliche Anregung fam bei Jacobi mehr von der Französischen Philosophie, mit der er sehr vertraut war, und von der Deutschen Metaphysif, während Kant mehr von der Englischen Seite, eben bem Sume'schen Scepticiomus, anfing. Jacobi, in seinem, wie wir es auch bei Kant seben, negativen Berhalten, hat mehr bas Dbjective ber Erfenntnisweise por fich gehabt und betrachtet; benn er erflärte die Erkenntniß ihrem Inhalt nach für unfähig, bas Absolute zu erfennen: bas Wahre muffe concret, prafent, nicht aber endlich fenn. Kant betrachtet nicht den Inhalt, sondern erfannte das Erfennen als subjectiv: und erflärte es aus biefem Grunde für unfähig, das an und für fich Sepende zu erkennen. Bei Kant ift das Erkennen alfo nur ein Erfennen von Erscheinungen, nicht weil die Rategorien nur beschränft und endlich, fonbern weil fie subjectiv find. Bei Jacobi ift bagegen bieß bie Sauptfache, bag bie Rategorien nicht

nur subjectiv sind, sondern daß sie selber bedingt find. Dieß ist ein wesentlicher Unterschied beider Ansichten, wenn sie auch im Resultat übereinkommen.

Friedrich Heinrich Jacobi, 1743 zu Düsseldorf geboren, stand in Bergischen und nachmals in Baierschen Diensten. In Genf und Paris hat er sich ausgebildet: dort mit Bonnet, hier mit Diderot Umgang gehabt. Jacobi ist vom edelsten Charafter, ein tief gebildeter Mann, der lange in Geschäften des Staats gelebt hat. In Düsseldorf trat er in ein öffentliches Amt, welches zur Administration der öfonomischessinanziellen Partie gehörte. Mit der Französischen Revolution wurde er außer Activität gesest. Als Baierscher Beamter ging er nach München, wurde dort 1804 Präsident der Asademie der Wissenschaften, welche Stelle er jedoch 1812 niederlegte; denn in Napoleonischen Zeiten wurden die Protestanten als demagogisch verschrieen. Bis an's Ende seines Lebens lebte er in München, woselbst er 1819 am 10. März starb.

Im Jahre 1785 gab Jacobi Briefe über Spinoza heraus, die 1783 geschrieben wurden, aus der äußern Beranlassung des sichon oben (S. 481) angedeuteten Streits mit Mendelssohn: wie Jacobi denn überhaupt in allen seinen Schriften nicht systematisch, sons dern nur in Briefen philosophirt hat. Als Mendelssohn nämlich eine Lebensbeschreidung Lessing's machen wollte, ließ Jacobi ihm sagen, ob es ihm besannt sey, daß "Lessing ein Spinozist gewesen" (Jacobi's Werse, B. IV, Abth. 1, S. 39–40). Mendelssohn wurde darüber ungehalten, und dieß veranlaßte eben den Brieswechsel. Im Bersolg des Streites zeigte es sich, daß diesenigen, welche sich für Männer vom Fach der Philosophie und vom Monopol der Freundschaft Lessings hielten, wie Nicolai, Mendelssohn u. s. f., nichts vom Spinozismus wußten; es zeigte sich bei ihnen nicht

<sup>&#</sup>x27; Tennemann's Grundriß von Wendt, §. 406, S. 531; Rirner: Handbuch ber Geschichte ber Philosophie, B. III, §. 145, S. 317; Jacobi's Werfe, B. IV, Abth. 1, S. III.

nur Flachheit der philosophischen Einsicht, sondern sogar Ignozranz: bei Mendelssohn z. B. selbst über das äußerlich Historische der Spinozistischen Philosophie, wie viel mehr noch über das Innere (Jacobi's Werke, B. IV, Abth. 1, S. 91). Daß Jacobi Lessing für einen Spinozisten ausgab und die Franzosen herauskob, — dieser Ernst kam den Herren wie ein Donnerschlag vom blauen Himmel herunter. Sie — selbstgefällig, sertig, obenaus — waren ganz verwundert, daß er auch etwas wissen wolle, und von solchem "todten Hund" wie Spinoza (vergl. ebendas., S. 68). Bei dieser Gelegenheit kam es nun zu Erklärungen, in denen Jacobi seine philosophischen Ansichten näher entwickelte.

Mendelssohn ftand Jacobi so gegenüber, daß Mendelssohn auf dem Erfennen beftand, in's Denfen und Begreifen unmit= telbar bas mahre Wefen fette, und behauptete: "Bas ich als wahr nicht benken kann, macht mich als Zweifel nicht unruhig. Gine Frage, die ich nicht begreife, fann ich auch nicht beantworten, ift für mich fo gut als feine Frage." 1 Damit trieb er sich herum. So enthält sein Beweiß vom Daseyn Gottes eben diese Nothwendigfeit des Denkens: Daß die Wirklichkeit schlechthin gedacht werden muffe und ein Denkendes voraussetze, ober die Möglichkeit des Wirklichen im Denkenden ift. "Was kein denkendes Wesen als möglich vorstellt, ift auch nicht möglich; und was von feinem benfenden Wefen als wirflich gedacht wird, kann auch in der That nicht wirklich seyn. Man hebe von irgend einem Etwas ben Begriff eines benkenden Wefens auf, bag jenes Envas möglich ober wirklich fen, fo ift bieg Envas felbst aufgehoben." Der Begriff ber Sache ift ihm also bas Wefen. "Kein endliches Wesen fann die Wirklichkeit eines Dinges auf bas Bollfommenste als wirklich benken, und noch weniger kann es die Möglichkeit und Wirklichkeit aller vorhandenen Dinge einfe= hen. Es muß also ein denkendes Wesen ober einen Berftand

<sup>1</sup> Jacobi: Briefe über bie Lehre bes Spinoza (Zweite Ausgabe, 1789), S. 85-86 (Werke, B. IV, Abth. 1, S. 110).

geben, der den Inbegriff aller Möglichkeiten als möglich, und den Inbegriff aller Wirklichkeiten als wirklich auf das Vollkommenste denkt; d. h. es muß einen unendlichen Verstand geben, und dieser ist Gott. " Wir sehen hier einerseits eine Einheit des Denkens und Seyns, andererseits die absolute Einheit als unendlichen Verstand: jenes das Selbstbewußtseyn, das mur als endliches begriffen ist. Die Wirklichkeit, das Seyn hat seine Möglichkeit im Denken, oder seine Möglichkeit ist das Denken; es ist nicht ein Herausgehen aus der Möglichkeit zur Wirklichkeit, sondern die Möglichkeit bleibt in der Wirklichkeit bei sich.

Jacobi steht dieser Forderung des Denkens so gegenüber, — und dieß ist sein philosophischer Hauptgedanke nach Einer Seite, — daß seder Weg der Demonstration zum Fatalismus, Atheismus und Spinozismus führt, <sup>2</sup> Gott also als ein Abgeleitetes, in Etwas Gegründetes vorstelle; denn Begreisen heiße, seine Abhängigkeit aufzeigen. Jacobi behauptet also, das vermittelte Wissen überhaupt bestehe darin, eine Ursache von Etwas anzugeben, welches wieder eine endliche Wirfung habe u. s. w.; so daß ein solches Erkennen sich durchaus nur auß Endliche beziehen könne.

Näher sagt Jacobi hierüber erstens: "Die Bernunft" — später, wo er Bernunft und Berstand unterschied (wovon nachher) 3 setzte er dasur Berstand 4 — "kann immer nur Bedingungen des Bebingten, Naturgesetz, Mechanismus zu Tage bringen. Wir begreisen eine Sache, wenn wir sie aus ihren nächsten Ursachen herleiten können," nicht aus der entsernten; die entsernteste, ganz allgemeine ist immer Gott. "Der" wir erkennen die Sache, wenn wir "ihre unmittelbaren Bedingungen der Reihe nach einssehen. So begreisen wir z. B. einen Cirkel, wenn wir uns den

Buhle: Lehrbuch ber Geschichte ber Philosophie, Th. VIII, S 386—387; Menbelssohn's Morgenstunden, (Zweite Ausgabe, 1786), S. 293—296.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Jacobi: Briefe über bie Lehre bes Spinoza, IV. Sap, S. 225, 223 (S. 223, 216).

<sup>3</sup> S. unten, S. 494-495.

<sup>4</sup> Jacobi's Werke, B. II, G. 7 fig.; G. 221, Anmerkung.

Mechanismus feiner Entstehung ober feine Physik beutlich vorzuftellen wiffen: die syllogistischen Formeln, wenn wir die Gesethe, welchen der menschliche Verstand im Urtheilen und Schließen unterworfen ift, feine Phyfit, feinen Mechanismus wirklich erfannt haben. Darum haben wir von Qualitäten, als folchen, feine Begriffe, fondern nur Anschauungen. Gelbst von unserem Dafebn haben wir nur ein Gefühl, aber feinen Begriff. Gigent= liche Begriffe haben wir nur von Figur, Bahl, Lage, Bewegung und den Formen des Denkens; Qualitäten find erfannt, begrif= fen, wenn fie barauf zurückgeführt, objectiv vernichtet find." Dieß ift nun allerdings bas endliche Erfennen überhaupt: von etwas Bestimmtem feine bestimmten Bedingungen angeben, es als ein von einer andern Urfach Bervorgebrachtes aufzeigen; fo baß jede Bedingung wieder ein Bedingtes, Endliches ift. Jacobi fahrt fort: "Das Geschäft ber Bernunft überhaupt ift progressive Berfnüpfung, und ihr speculatives Geschäft Berknüpfung nach er= fannten Gesehen ber Nothwendigfeit, d. i. des Identischen. Alles, was die Vernunft durch Zergliedern, Verknüpfen, Urtheilen. Schließen und Wiederbegreifen berausbringen fann, find lauter Dinge der Natur" (d. h. Endlichkeiten), ,, und die Bernunft felbit gehört, als eingeschränftes Wesen, mit zu biesen Dingen. Die gefammte Natur aber, der Inbegriff aller bedingten Wefen, fann dem forschenden Verstande mehr nicht offenbaren, als was in ihr enthalten ift: nämlich mannigfaltiges Dafeyn, Beränderungen, Formenspiel" (Bedingtes), "nie einen wirflichen Anfang" (ber Welt), "nie ein reelles Princip irgend eines objectiven Dasenns."1

Jacobi nimmt aber auch zweitens die Vernunft schon hier in einem umfassendern Sinne, und sagt dann: "Versteht man unter Vernunft das Princip der Erkenntniß überhaupt, so ist sie der Geist, woraus die ganze lebendige Natur des Menschen gemacht

<sup>1</sup> Jacobi: Briefe über bie Lehre bes Spinoza, Beilage VII, S. 419 -421, und Anmerkung (Werke, B. IV, Abth. 2, S. 149-151).

ift; durch fie besteht der Mensch, er ift eine Form, die fie an= genommen hat." Damit hängt nun zusammen Jacobi's Unsicht über das Unternehmen, das Unbedingte erfennen zu wollen: "3ch nehme den gangen Menschen, und finde, daß fein Bewußtseyn aus zwei urfprunglichen Borftellungen, ber Borftellung bes Bebingten und des Unbedingten, zusammengesett ift. Beibe find ungertrennlich mit einander verfnüpft, doch fo, daß die Borftellung des Bedingten die Vorstellung des Unbedingten voraus= fest, und in diefer nur gegeben werden fann. Wir haben von feinem Dafenn Dieselbige, ja eine größere Gewißheit, als wir von unferem eigenen bedingten Dasen, baben. Da unfer bebingtes Dasen auf einer Unendlichfeit von Bermittelungen beruht, so ist bamit unserer Nachforschung ein unabsehliches Feld eröffnet, welches wir schon um unserer Erhaltung willen zu bearbeiten genothigt find." Ein gang Anderes aber ware, abgesehen von diesem praftischen Zwede, bas Unbedingte erkennen zu wollen. Sier bemerkt indeffen Jacobi: "Bedingungen des Unbedingten entbecken. dem absolut Nothwendigen eine Möglichkeit erfinden und es conftruiren zu wollen, um es begreifen zu fonnen, - dieß ift es, was wir unternehmen, wenn wir uns bemühen, ber Natur ein uns begreifliches, d. i. ein bloß natürliches, Dasen auszumachen und den Mechanismus des Princips des Mechanismus an den Tag zu bringen. Denn wenn Alles, was auf eine uns begreifliche Weise entstehen und vorhanden senn foll, auf eine bedingte Weise entstehen und vorhanden sehn muß: so bleiben wir, fo lange wir begreifen, in einer Kette bedingter Bedingungen. Wo biefe Rette aufhört, da hören wir auf zu begreifen; und da hört auch ber Bufammenhang, ben wir Ratur nennen, felbft auf. Der Begriff der Möglichfeit des Dasenns ber Natur ware also ber Begriff eines absoluten Anfangs ober Urfprungs ber Ratur; es ware ber Begriff bes Unbedingten felbft, insofern es die nicht natürlich verknüpfte, b. i. für und unverknüpfte, unbedingte Bedingung der Natur ift. Soll nun ein Begriff dieses Unbedingsten und Unverknüpften — folglich Außernatürlichen — möglich werden: so muß das Unbedingte aufhören, das Unbedingte zu sehn, es muß selbst Bedingungen besommen; und das absolut Nothwendige muß anfangen, das Mögliche zu werden, damit es sich construiren lasse." Dieß ist widersprechend.

So geht Jacobi von hier aus zu feinem zweiten Sauptfage über: "Das Unbedingte wird bas Uebernatürliche genannt. Da nun Alles, was außer dem Zusammenhange des Beding= ten, des naturlich Bermittelten liegt, auch außer der Sphäre unserer beutlichen Erkenntniß liegt, und durch Begriffe nicht verstanden werden fann: so fann das Uebernatürliche auf feine andere Beise von uns angenommen werden, als es uns gegeben ift, nämlich als Thatfache. - Es ift! Diefes Ueber= naturliche, Diefes Wefen aller Wefen, nennen alle Bungen: Den Gott."2 Gott, als das Allgemeine, Wahre, ift bier genommen in ber Beftimmung eines Beiftigen überhaupt, nach ber Beftimmung der Macht, Beisheit u. f. f. Daß Gott ift, ift aber bei Jacobi nicht an und fur fich wahr; benn zum Erkennen gehört sein objectives Anundfürsichsenn, aber er soll nicht erkannt senn. Es ift alfo nur Thatfache meines Bewußtfenns, daß Gott außer meinem Bewußtsehn selbstständig ift; biefes ift aber felbst burch mein Bewußtfenn gefett, die subjective Saltung des Denkens ift also bei Jacobi Hauptmoment. Das Bewußtseyn von Gott, das in unferem Bewußtseyn ift, ift aber fo beschaffen, daß mit bem Gedanken von Gott unmittelbar verknüpft ift, daß er ift. Das Seyn bes Uebernatürlichen, Ueberfinnlichen, zu bem bas Denfen des Menschen über das Natürliche und Endliche hinausgeht, ift Nacobi fo gewiß, als er felbst. Diese Gewißheit ift identisch mit feinem Selbstbewußtfenn: fo gewiß ich bin, fo gewiß ift Gott (Jacobi's Werfe, Bb. III, S. 35). Indem er fo in's Gelbftbe=

<sup>&#</sup>x27; Jacobi: Briefe über bie Lehre bes Spinoza, Beilage VII, S. 422-426 (S. 151-155).

<sup>2</sup> Ebenbafelbft, S. 426-427 (S. 155-156).

wußtseyn zurückgeht, so ist das Unbedingte nur auf unmittelbare Weise sür uns; dieß unmittelbare Wissen hat nun Jacobi (Werke, Bd. II, S. 3—4) Glauben, innere Offenbarung, genannt: daran kann im Menschen appellirt werden. Gott, das Absolute, Unbedingte, kann nach Jacobi nicht bewiesen werden. Denn Beweisen, Begreisen, heißt, Bedingungen für etwas ersinden, es aus Bedingungen ableiten; aber ein abgeleitetes Absolutes, Gott u. s. f. wäre so nicht ein Absolutes, nicht ein Unbedingtes, nicht Gott (Jacobi's Werke, Bd. III, S. 7). Dieß unmittelbare Wissen von Gott ist hier der Punkt, der in der Jacobi'schen Philosophie sestgeset ist; Kant's und Jacobi's Glauben sind aber verschieden. Bei Kant ist es ein Postulat der Vernunft, die Forderung der Auslösung des Wiberspruchs der Welt und des Guten; bei Jacobi ist es für sich als unmittelbares Wissen vorgestellt.

Alles, was nun seit Jacobi's Zeit von Philosophen, wie Fries, und Theologen über Gott geschrieben ift, beruht auf Dieser Vorstellung vom unmittelbaren intellectuellen Wiffen; und man nennt dieß auch Offenbarung, aber in einem andern Sinn, als Offenbarung in theologischer Bedeutung. Die Offenbarung als unmittelbares Wiffen ift in und felbit, während bie Rirche die Offenbarung als ein Mitgetheiltes von Außen nimmt, 1 Der Glauben im theologischen Sinn ift Glauben an Etwas. was ein Gegebenes ift durch Lehre. So ift es gleichsam ein Betrug, wenn hier von Glauben und Offenbarung gesprochen wird, und vorgestellt wird, als fen von Glauben und Offenbarung im theologischen Sinn die Rede, da doch hier der philoso= phisch seyn follende Sinn ein gang anderer ift, so fromm man auch thut. Dieß ift ber Standpunkt Jacobi's; und was auch von Philosophen und Theologen dagegen gesagt ift, er ift sehr gern aufgenommen und verbreitet. Und man findet überall nichts, als bie Jacobi'schen Gedanken, wobei benn bas unmittelbare Wiffen

Bergl. Jacobi's Berfe, Bb. III, S. 277.

bem philosophischen Erkennen, ber Vernunft entgegengesett wird; und dann sprechen sie über Vernunft, Philosophie u. s. f., wie der Blinde von der Farbe. Man giebt zwar zu, daß Einer keinen Schulh machen könne, wenn er nicht Schuhmacher ist, obsleich er das Maß, den Fuß, hat, und auch die Hände. Hinz gegen von der Philosophie hat das unmittelbare Wissen die Meisnung, daß Jeder, wie er geht und steht, ein Philosophis, absprechen könne, wie er wolle, Bescheid wisse in der Philosophie.

Unter Vernunft verfteht man jedoch nur einerseits die vermittelte Erfenntniß: und andererseits gerade die intellectuelle Unschauung felbst, die von Thatsachen spricht (f. oben, S. 489-491). Es ift in diefer Rudficht ein richtiges Moment, bag Bernunft bas Biffen und Offenbaren ber anundfürsichsenben Wahrheit ift, da ber Berftand bas Offenbaren bes Endlichen ift (Jacobi's Berfe, Bb. II, G. 8-14, 101). "Wir bestanden auf ber Annahme zweier verschiedener Wahrnehmungsvermögen im Menschen: eines Wahrnehmungsvermögens durch fichtbare und greifbare, mithin förperliche Wahrnehmungswerfzeuge; und eines andern, durch ein unfichtbares, dem außern Ginn auf feine Weise fich barftellendes Drgan, beffen Dafenn uns allein fund wird burch Gefühle. Diefes Drgan, ein geiftiges Huge für geiftige Gegenftande, ift von den Menschen - allgemein - Bernunft genannt worden. Ben die reinen Gefühle des Schönen und Guten, der Bewunderung und Liebe, ber Achtung und Chrfurcht, nicht überzeugen, daß er in und mit diesen Gefühlen ein von ihnen unabhängig Borhandenes mahrnehme, welches ben äußern Ginnen und einem auf ihre Anschauungen allein gerichteten Verftande unerreichbar ift, - wider ben ift nicht zu ftreiten" (Jacobi's Werfe, B. II, S. 74, 76). Aber unter Glauben begreift Jacobi bann auch wiederum Alles, was für mich die Unmittelbarfeit bes Genns hat: "Durch ben Glauben wiffen wir, daß wir einen Korper haben; wir werden andere wirkliche Dinge gewahr, und zwar mit eben folcher Gewißheit, mit ber wir uns felbst gewahr werden. Wir erhalten durch Beschaffenheiten, die wir annehmen, alle Vorstellungen, und es giebt keinen anderen Weg reeller Erkenntniß; denn die Bernunft, wenn sie Gegenstände gebiert, sind es Hirngespinnste. So haben wir denn eine Offenbarung der Natur." So wird der Ausdruck Glauben, der in der Religion hohen Werth hatte, für anderen Inhalt jeglicher Art gebraucht; dieß ist der allgemeinste Standpunkt unserer Zeit.

Jacobi läßt hier ben Glauben bem Denfen gegenüber treten. Bergleichen wir Beibe mit einander, ob fie fo bim= melweit unterschieden sind, als diese meinen, die sie so entaggenfeten. Einerseits ift bem Glauben bas absolute Befen unmittelbar; bas glaubende Bewußtfeyn fühlt fich bavon durchdrungen, als von feinem Wefen: es ift fein Leben, es fest fich unmittelbar eins mit ihm: Das Denfen benft bas absolute Befen; es ift ihm bas absolute Denken, absoluter Berftand, reines Denfen: d. h. aber, es ift ebenfo unmittelbar es felbft. Andererfeits hat bem Glauben die Unmittelbarfeit bes absoluten Wefens zugleich die Bedeutung eines Genns: es ift, und ift ein Anderes als 3ch. Ebenso bem Denkenden: es ift ihm absolutes Senn, Wirkliches an fich felbft, und Anderes als das Gelbftbewußtfenn ober das Denken als endlicher Berftand, wie es genannt wird. Bas ift es nun, warum fich Glauben und Denken nicht verftehen, eins fich im andern nicht erfennt? Erftens hat der Glaube fein Bewußtseyn barüber, daß er ein Denfen ift, indem er bas absolute Bewußtseyn eins mit ihm als Gelbstbewußtseyn fest und im Innern unmittelbar von bemfelben weiß. Aber biefe einfache Einheit spricht er aus; nur ift sie in seinem Bewußtfem als die Unmittelbarkeit in ber Bebeutung bes Cenns, eine Ginheit feiner bewußtlosen Substang. Zweitens ift im Denfen das Fürsichseyn enthalten; biefem fest der Glaube jene Unmittelbarfeit des Senns entgegen. Das Denfen hat dagegen das Unmittelbare als absolute Möglichfeit, als absolut Gedachtes: Die

<sup>&#</sup>x27; Jacobi; Briefe über bie Lehre bes Spinoza, G. 216-217 (G. 211).

Unmittelbarkeit, mit ber es in ihm ift, also nicht in ber Beftimmtheit bes Senns, bes Lebens. Auf ber Spite biefer Abftraction stehen sich Beide entgegen, wie die Aufflärung, die das absolute Wefen als ein Jenseits des Selbstbewußtsenns sett, und ber Materialismus ber es als gegenwärtige Materie (f. oben, S. 458-459): bort in Glauben und Denken als positives Senn ober Denken, hier als Negatives des Selbstbewußtsenns, das entweber so nur als Regatives bestimmt ift, als Jenseits, ober zugleich als fevend für das Selbstbewußtfeyn. So find Glauben und Denken Beibe Wiffen. Das gang allgemeine Wiffen nennen wir Denken, das besondere nennen wir Anschauung; und das Sinein= bringen der äußerlichen Bestimmungen nennen wir Verftand. Das Allgemeine im Menschen ift bas Denken, babin gehört aber auch 3. B. bas religioje Gefühl; bas Thier hat es nicht, benn es hat fein menschliches Gefühl: und sofern dieß Gefühl religiös ift, ift es als Gefühl eines Denkenden, und die Bestimmung diefes Gefühls nicht Bestimmung eines naturlichen Triebes u. f. f., fondern allgemeine Bestimmung. Gott alfo, wenn er auch nur gefühlt und geglaubt wird, ift boch bas Allgemeine, ganz abstract genom= men, - felbft in feiner Perfonlichkeit bie absolut allgemeine Berfönlichkeit.

Bie Denken und Glauben so eins sind, so verhält es sich num auch mit dem Gegensatze des vermittelten und unmitztelbaren Wissens. Wesentlich ist vor Augen zu haben, daß das, was in dem unmittelbaren Wissen geoffenbart wird, das Allgemeine ist. Aber das abstract unmittelbare Wissen ist das natürliche, das sinnliche Wissen; der unmittelbare Mensch weiß in seinem natürlichen Berhalten, in seiner Begierde nicht das Allgemeine. Die Kinder, die Estimo's u. s. f. wissen von Gott nichts: oder was der natürliche Mensch davon weiß, ist nicht, wie es sehn soll. Die Aegypter haben so unmittelbar gewußt, daß Gott ein Ochs, eine Katze ist, und die Inder wissen noch jett mehr dergleichen. Wenn dagegen der Mensch dazu gekom-

ugling ?

men ift, von Gott zu wiffen als nur Begenftand bes Beiftes, b. h. als einem Geiftigen, so ist leicht einzusehen, bag bieß als unmittelbar behauptete Wiffen wesentlich erft ein durch Lehre, burch lang fortgefette Bilbung vermitteltes Resultat ift. Erft vermittelft ber Erhebung über bas Ratürliche fommt ber Mensch jum Bewußtsehn bes Sobern, jum Wiffen bes Allgemeinen; bann weiß er zwar unmittelbar, aber er ift nur burch die Bermittelung dazu gekommen. 3ch denke, und weiß fo von bem Allgemeinen unmittelbar; aber eben bieg Denken ift ber Proces in fich felbft, ift Bewegung und Lebendigkeit. Alle Lebendigkeit ift Proces in sich, ift vermittelt, - um so mehr bie geiftige Lebendigfeit; benn fie ift dieß, von Ginem gum Undern überzugeben, nämlich vom blof Ratürlichen, Sinnlichen zum Beiftigen. Es ift fo ein Mangel an der einfachsten Resterion, nicht zu wissen, daß das Allgemeine nicht im unmittelbaren Wiffen ift, fonbern eine Folge ift ber Bilbung, ber Erziehung, ber Offenbarung bes Menschengeschlechts. Wenn man bas unmittelbare Wiffen gelten läßt, so hat es Jeber nur mit fich zu thun: Diefer weiß bieß, Jener jenes ; Alles ift bann gerechtfertigt und gebilligt, felbft bas Schlechtefte, Irreligiofefte u. f. f. Diefer Gegenfat von Unmittelbarfeit und Mittelbarfeit ift fo eine fehr burftige und gang leere Bestimmung: es ift eine ber letten Flachheiten, fo etwas für einen wahrhaften Gegensatz zu halten; es ift ber trodenfte Berftand, ber meint, baß eine Unmittelbarfeit etwas fenn fonne für fich, ohne Bermittelung in fich. Wenn die Bestimmung ber Philosophie barauf hinausliefe, fo ware fie fehr arm; diefe Bestimmungen find nur Formen, deren feine fur fich Wahrheit hat. Die lette Form, ju ber die Philosophie bei Jacobi herabgefallen ift, daß namlich die Unmittelbarfeit als bas Abfolute gefaßt wird, zeigt ben Mangel aller Kritif, aller Logif. Die Kantische Philosophie ift die fritische Philosophie; aber man hat es aus ihr vergeffen, daß man das Unendliche nicht mit endlichen Kategorien (und bie Unmittelbarkeit ift eine folche) ausmachen fann. Was ben Begenfat näher anbetrifft, fo fann alles Wiffen unmittelbar fenn; aber alles unmittelbare Wiffen ift auch in fich vermittelt. Dieß wiffen wir in unferem Bewußtfenn, und fonnen es an den allgemeinsten Erscheinungen sehen. 3ch weiß z. B. unmittelbar von America, und doch ift bieß Wiffen fehr vermittelt. Stehe ich in America und fehe ben Boben, so mußte ich erft hinreisen, Columbus mußte es erft entbeden, Schiffe mußten gebaut werben u. f. f.; alle biefe Erfindungen gehören bazu. Das, was wir jest unmittelbar wiffen, ift somit ein Resultat von unendlich vielen Bermittelnngen. Go wie ich ein rechtwinfliges Dreieck febe, weiß ich, die Quadrate ber Katheten find gleich dem Quadrate ber Sprotenufe; ich weiß dieß unmittelbar, und doch habe ich es nur gelernt, und bin bavon überzeugt durch die Vermittelung bes Beweises. Das unmittelbare Wiffen ift fo überall vermittelt; und die Philosophie thut nichts, als dieß zum Bewußtseyn zu bringen, - bie Bermittelung aufzuzeigen, die ber Sache nach schon barin erhalten ift, z. B. in ber Religion u. f. f.

Die Jacobi'sche Philosophie, indem sie ausspricht: "Weiter als bis zum Gefühl Gottes fann ber Gebanke überhaupt nicht geben," ift utiliter acceptirt worben; man hat es leichter gehabt, als mit Kant. Das Erfennen ift aber noch gang anderer Art, als, was Jacobi fo nennt; gegen bas endliche Erfennen ift fein Argumentiren gang richtig. Das unmittelbare Wiffen ift nicht Erfennen, Begreifen; benn bagu gehört, daß ber Inhalt bestimmt in fich fen, b. h. als concret gefaßt werbe. Bei bem unmittelbaren Wiffen ift es aber ber Fall, daß von Gott nur dieß gewußt wird, daß er ift. Denn follte es Bestimmungen von Gott geben, fo mußten fie, nach Jacobi, als ein Endliches gefaßt werden; und auch ihr Erfennen ware wieder nur Fortgang von Endlichem zu Endlichem. Es bleibt also nur die unbestimmte Borftellung von Gott, ein " Ueber mir," ein bestimmungeloses Jenseits übrig. Go ift bieß baffelbe Refultat, als die Aufflärung, - bas hochfte Wefen ift bas Lette, wie bei der Französischen Philosophie und bei Kant: nur noch mit der Meinung, als ob diese Leerheit die hochfte Philosophie

ware. Wenn jeber Standpunft aber eine Seite hat, worin er gerechtfertigt ift, fo liegt in bem Sate, bag ber menfchliche Beift unmittelbar von Gott weiß, immer das Große, daß dieß eine Anerkenntniß ber Freiheit des menschlichen Beiftes ift; in ihr ift die Quelle bes Wiffens von Gott, und alle Aeuferlichfeit ber Autorität ift fo in biefem Brincip aufgehoben. Hiermit ift bas Princip, aber auch nur bas Brincip der Freiheit bes Geiftes errungen; und es ift bas Große unferer Zeit, daß die Freiheit, das Eigenthum bes Geiftes, wonach er in fich bei fich ift, anerkannt ift, daß er in fich bieß Bewußtfenn hat. Dieß ift aber nur abstract; benn bas Weitere ift, baß das Princip der Freiheit wieder gereinigt werde und zu feiner wahrhaften Objectivität fomme, damit nicht Alles, was mir einfällt, in mir auffteigt, barum, weil es in mir geoffenbart wird, als wahr gelte. Rur durch ben Gebanken, ber bas Befondere, Bufallige abstreift, erhalt bas Brincip aber biefe Objectivität, die von der blogen Subjectivität unabhängig und an und für fich ift: fo jedoch, daß die Freiheit des Geiftes respectirt bleibt. Der eigene Geift muß bem Geifte Zeugniß geben, baß Gott ber Beift ift; ber Inhalt muß ber wahrhafte fenn. Aber dieß constatirt sich nicht dadurch, daß es mir geoffenbart, versichert wird. Dieß ift der Standpunft; und wir haben fo das Mangelhafte beffelben und bas Große bes Princips, bas barin liegt, gefeben.

## B. Aant.

Die Erscheinung ber Kantischen Philosophie, die aussührlicher zu betrachten ist, ist hiermit gleichzeitig. Während Cartestus die Gewißheit als Einheit des Denkens und Sehns sehte, haben wir jeht das Bewußtseyn des Denkens in seiner Subjectivität: b. i. einmal als Bestimmtheit gegen die Objectivität; dann als Endlichkeit und Fortgehen an endlichen Bestimmungen. Das abstracte Denken, als die eigene Ueberzeugung, ist das Feste; seine Ersüllung ist die Ersahrung, das Mittel der Ersahrung aber wiederum das sormelle Denken und Schließen. Kant kehrt zum

Standpunft bes Sofrates jurud: wir sehen bei ihm die Freiheit des Subjects, wie bei ben Stoifern; aber die Aufgabe in Ansehung bes Inhalts ift jest höher geftellt. Es wird gefordert für das Denken die unendliche Bestimmung zum Concreten, die Erfüllung mit der Regel der Bollfommenheit: d. i. daß der Inhalt felbst sey die Ibee, als Einheit bes Begriffs und ber Realität. Bei Jacobi fommt erstens das Denken, die Demonstration, nicht über das Endliche, Bedingte hinaus; zweitens auch wenn Gott ber metaphysische Gegenstand ift, so ist die Demonstration vielmehr dieß, ihn bedingt, endlich zu machen; brittens bas Unbedingte, was denn doch unmittelbar gewiß ift, ift nur im Glauben, ein subjectiv Feftes, aber Unerfennbares, d. h. ein Unbestimmtes, Unbestimmbares, fomit Unfruchtbares. Der Standpunft ber Rantischen Philoso= phie ift dagegen erstens, daß das Denken durch sein Raisonnement bahin fam, fich nicht als zufällig, sondern vielmehr in sich selbst als absolut Lettes aufzufaffen. Im Endlichen, im Zusammen= hange mit demselben erhebt fich ein absoluter Standpunkt, der das Mittelglied ift, das Verbindende des Endlichen und das zum Unendlichen Emporführende. Das Denken erfaßte sich als Alles in Allem, als absolut entscheidend; für seine Ueberzeugung ift nichts Aeußeres eine Autorität, sondern alle Autorität kann nur durch das Denken gelten. Dieses fich in fich felbst bestimmende, concrete Denken ift zweitens aber als etwas Subjectives aufgefaßt worden; und diese Seite der Subjectivität ift die Form, die in der Jacobi'schen Ansicht vorzüglich die herrschende ist: daß das Denken concret fen, hat Jacobi bagegen mehr auf ber Seite gelaffen. Beide Standpunfte bleiben Philosophien der Subjectivität: indem das Denken subjectiv ift, so wird ihm die Fähigkeit abgesprochen, das Anundfürsichsepende zu erkennen. Gott ift bei Kant einerseits in der Erfahrung nicht zu finden: weder in der äußern, wie La= lande fagte, er habe am gangen Simmel gefucht, und Gott nicht gefunden; noch in der innern, - die Mustifer, Schwärmer können freilich allerhand, und ebenso Gott, d. i. das Un-

endliche, in fich erfahren. Undererseits schließt Kant auf Gott, ber ihm eine Sppothese zur Erklärung, ein Boftulat ber praftischen Vernunft ift. In dieser Rücksicht gab dann aber ein anberer Frangöfischer Aftronom bem Kaifer Napoleon zur Antwort: Je n'ai pas eu besoin de cette hypothèse. Das Bahrhafte ber Kantischen Philosophie ift hiernach die Anerkennung der Freiheit. Schon Rouffeau hat in ber Freiheit bas Abfolute aufgeftellt: Kant hat baffelbe Princip, nur mehr nach theoretischer Seite. Die Frangosen faffen es nach der Seite bes Willens auf; benn nach ihrem Sprichwort heißt es: Il a la tête près du bonnet. Frankreich hat ben Sinn ber Wirklichkeit, bes Fertigwerbens; weil die Borftellung da unmittelbarer in Sandlung übergeht, fo haben fich die Menschen dort praftisch an die Wirklichkeit gewendet. So fehr die Freiheit nun aber auch in fich concret ift, so wurde fie boch baselbst als unentwickelt in ihrer Abstraction an die Wirklichkeit gewendet; und Abstractionen in der Wirklichkeit geltend machen, heißt Wirklichkeit gerftoren. Der Kanatismus ber Freiheit, dem Bolfe in die Sand gegeben, wurde fürchterlich. In Deutschland hat daffelbe Princip das Intereffe des Bewußtsenns für sich in Unspruch genommen, ift aber nur theoretischer Weise ausge= bildet worden. Wir haben allerhand Rumor im Ropfe und auf dem Kopfe; babei läßt ber Deutsche Kopf aber eher feine Schlafmuße gang ruhig figen, und operirt innerhalb feiner.

Immanuel Kant wurde 1724 zu Königsberg geboren, stubirte dort ansangs Theologie, trat im Jahre 1755 als akademisscher Lehrer auf: wurde 1770 Prosessor der Logik, und starb in Königsberg 1804, den 12. Februar, beinahe 80 Jahre alt (Tenemann's Grundriß der Geschichte der Philosophie von Wendt, §. 380, S. 465—466), ohne aus seiner Vaterstadt hinausgesommen zu sehn.

Indem nun bei Wolf das Denken als Denken nur das positive Sichselbstgleiche war, und sich so faßte: so sahen wir das negative sich bewegende Denken, den absoluten Begriff in Frankreich

in feiner Macht, und auch in der Aufflärung fo nach Deutschland übergehen, daß alle Eriftenz, alles Thun und Laffen etwas Rüsliches seyn follte, d. h. eben das Ansich aufgehoben und Alles nur für ein Anderes fenn follte; und dasjenige, für welches Alles fenn follte, ift ber Mensch, bas Gelbftbewußtsenn, aber als alle Menschen überhaupt. Das Bewußtseyn über bieß Thun, in abftracter Beife, ift die Kantische Philosophie. Der fich felbft benfende, in fich gehende absolute Begriff ift es also, ben wir burch fie in Deutschland hervortreten feben, fo bag in bas Gelbftbewußt= fenn alle Wefenheit falle: ben 3bealismus, ber bem Gelbstbewußt= fenn alle Momente des Ansich vindicirt, aber felbst zuerft noch mit einem Gegenfate behaftet bleibt, indem er biefes Anfich noch von fich unterscheidet. Dber bie Kantische Philosophie führt bie Wefenheit zwar in bas Gelbstbewußtsenn zurud, kann aber biefem Wefen des Gelbstbewußtsenns, ober diesem reinen Gelbstbewußtfenn doch feine Realität verschaffen, noch in ihm felbft bas Senn aufzeigen; fie begreift bas einfache Denken als ben Unterschied an ihm felbft habend, aber begreift noch nicht, daß alle Realität eben in diesem Unterscheiden besteht; sie weiß über die Einzelnheit bes Gelbstbewußtseyns nicht Meifter zu werden, beschreibt die Bernunft febr gut, thut bieß aber auf eine gedankenlose, empirische Beife, die fich ihre Bahrheit felbft wieder raubt. Die Kantische Bhilosophie ift theoretisch die methodisch gemachte Aufflärung, namlich, daß nichts Wahres, fondern nur die Erscheinung gewußt werden fönne; fie führt das Wiffen in das Bewußtfeyn und Gelbstbewußtfeyn hinein, halt es aber auf diesem Standpunkte als subjectives und endliches Erfennen fest. Wenn sie also zwar schon die unendliche Idee berührt, ihre formellen Bestimmungen ausspricht und gur concreten Forderung berfelben fommt: fo verwirft fie diefelbe doch wieder als das Wahre, macht fie ju einem bloß Subjectiven, weil fie einmal bas endliche Erfennen als ben firen, letten Stand= punkt angenommen hat. Diefe Philosophie hat ber Berftandesmetaphofit, ale einem objectiven Dogmatismus, ein Enbe gemacht,

in der That aber dieselbe nur in einen subjectiven Dogmatismus, d. i. in ein Bewußtseyn, in welchem dieselben endlichen Berstandesbestimmungen bestehen, übersetzt, und die Frage nach dem, was an und für sich wahr ist, aufgegeben. Erschwert wird ihr Studium durch die Breite, Weitläusigseit und eigenthümliche Terminologie, in der sie dargestellt ist. Indessen hat diese Breite auch den Bortheil, daß, indem Dasselbe oft wiederholt wird, man die Hauptsätze behält und nicht leicht aus dem Auge verlieren fann.

Wir wollen bem Gange Kant's folgen. Die Kantische Phi= lofophie hat erftens eine unmittelbare Begiehung auf bas, was oben (S. 447) von Sume angeführt worden. Der allgemeine Sinn ber Kantischen Philosophie ift nämlich ber, sogleich von Saus aus zuzugeben, daß folche Bestimmungen, wie die Allgemeinheit und Rothwendigkeit, nicht in der Wahrnehmung anzutreffen fenen, wie schon Sume gegen Lode gezeigt hat. Während aber Sume bann überhaupt gegen die Allgemeinheit und Rothwendigkeit der Kategorien, Jacobi gegen ihre Endlichkeit: fo geht Rant nur gegen ihre Objectivität, in dem Sinne, als seyen sie in ben äußern Dingen felbft vorhanden, obzwar er fie als objectiv im Sinne bes Allgemeingültigen und Rothwendigen behauptet, wie die Beispiele ber Mathematik und Naturwiffenschaft zeigen. 1 Das Factum, daß wir Allgemeinheit und Nothwendigkeit verlangen, als welche erft das Objective ausmachen, läßt Kant also wohl bestehen. Aber wenn Allgemeinheit und Nothwendigkeit nun nicht in den äußern Dingen find, fo ift die Frage: Wo find fie zu finden? Sier fagt Kant bann gegen Sume, fie muffen a priori, b. h. in ber Bernunft felbft liegen, in dem Denken als felbftbewußter Bernunft; ihre Quelle ift das Subject, Ich in meinem Selbstbewußtfenn. 2 Dieß ift der einfache Sauptfat der Kantischen Philosophie.

Die Kantische Philosophie wird zweitens auch fritische

Rant: Rritif ber reinen Bernunft (Gechfte Aufl., Leipzig 1818), G. 4, 11, 13, 93.

<sup>2</sup> Ebenbaselbst, S. 3-5.

Philosophie genannt, indem ihr Zwed zunächst ift, fagt Kant, eine Kritif bes Erfenntnifvermögens zu fenn; vor bem Erfennen muffe man nämlich bas Erfenntnifvermögen untersuchen. Das ift bem gefunden Menschenverstand plaufibel, und ein Fund für ihn gewesen. Das Erfennen wird babei vorgeftellt als ein Inftrument, als eine Art und Weise, wie wir uns ber Wahrheit bemächtigen wollen: ehe man also an die Wahrheit felbft geben fonne, muffe man zuerft bie Ratur, bie Thätigfeit feines Inftrumente erfennen. Man muffe feben, ob daffelbe fabig fen, bas gu leiften, mas gefordert wird, - ben Wegenstand gu paden; man muffe wiffen, mas es an dem Gegenstand andert, um diefe Menberungen nicht mit ben Bestimmungen bes Gegenstandes felbft gu verwechseln. 1 Dieß fieht fo aus, als ob man mit Spiegen und Stangen auf die Wahrheit losgehen fonnte. Ferner ift babei bie Forderung Diefe: Man foll bas Erfenntnifvermögen erfennen, ehe man erfennt. Denn das Erfenntnisvermögen untersuchen heißt, es erfennen: wie man aber erfennen will, ohne gu erfennen, vor der Bahrheit das Bahre erfaffen will, ift nicht zu fagen. Es ift die Geschichte, die vom ogolastinos erzählt wird, der nicht eher ins Waffer geben wollte, als bis er schwimmen konne. Da also die Untersuchung des Erfenntnifvermogens selbst erfennend ift, fo fann es bei Kant nicht zu bem fommen, zu mas es fommen will, weil es felbft dieß ift, - nicht zu fich fommen, weil es bei fich ift; es geht ihm bann, wie ben Juben, ber Beift geht mitten hindurch und fie merfen es nicht. Immer ift es ein großer und wichtiger Schritt Rants, das Erfennen ber Betrachtung unterworfen zu haben.

Diese Kritik des Erkennens betrifft einerseits das empirische Erkennen Locke's, das vorgiebt, es gründe sich auf Erkahrung: andererseits die mehr metaphysicirende Art des Wolf'schen und Deutschen Philosophirens überhaupt, welches auch die Wendung genommen hatte, nach der mehr empirischen Manier zu versah-

<sup>1</sup> Rant: Rritif b. reinen Bernunft, Borrebe, G. XVIII-XIX.

ren, die geschildert ift; fich jedoch auch unterschieden gehalten bat von bem blog empirifchen Berfahren, indem feine Sauptthätigfeit darin bestanden hat, ben Gedankenbestimmungen, wie g. B. Mög= lichfeit, Wirklichfeit, Gott u. f. f., Berftanbesbeftimmungen gum Grunde zu legen, und damit zu raifonniren. Gegen Beibes ift zunächft die Kantische Philosophie gerichtet. Den Bestimmungen ber Bolfischen Metaphysit nimmt Kant bie fachliche Bebeutung, und zeigt, wie fie bloß dem subjectiven Denken zugeschrieben merben muffen. Gleichzeitig erflärte fich auch Jacobi gegen biefe Metaphyfif; aber ba er befonders von den Frangofen und Deutfchen ausging, fo war fein Gefichtspunkt ein anderer: Dag namlich unfer endliches Denken nur endliche Bestimmungen zu feben, alfo Gott, ben Geift nur nach endlichen Berhaltniffen zu betrachten wiffe. Im Braftischen herrschte bamals bie fogenannte Blud= feligfeitslehre, indem der Begriff des Menschen und die Art, wie er biefen Begriff realifiren foll, in ber Moral als eine Befriebigung feiner Triebe aufgefaßt worden ift. Auch hiergegen hat Rant nun richtig gezeigt, daß dieß eine Heteronomie, nicht Autonomie ber Bernunft sen, eine Bestimmung durch Ratur, somit ohne Freiheit. Aber weil das Bernunftprincip Kante formal mar, und seine Nachfolger von der Bernunft aus nicht weiter fonnten, bennoch aber die Moral einen Inhalt erhalten follte: fo find Fries und Undere wieder Glüdfeligfeitolehrer, huten fich jedoch, es fo zu heißen.

Was drittens das Berhältniß der Kategorien zu dem Stoffe betrifft, der durch die Erfahrung gegeben ist: so liegt nach Kant in den subjectiven Bestimmungen des Densens, z. B. der Ursach und Wirfung, schon für sich selbst die Anlage, die Unterschiede jenes Stoffes zu verknüpsen. Das Densen nennt Kant insofern die synthesirende Thätigkeit, und er stellt die Frage der Philosophie daher auch so: "Wie sind synthetische Urtheile a priori möglich?" 1 Urtheil heißt Verknüpsung von Gedan-

<sup>1</sup> Rant: Rritif b. reinen Bernunft, G. 8-9, 75-77, 15.

fenbeftimmungen, wie Gubject und Brabicat. Synthetische Urtheile a priori find nichts Underes als ein Zusammenhang bes Entgegengesetten burch fich felbit, ober ber absolute Begriff, b. b. nicht durch Erfahrung, fondern durch bas Denken gegebene Beziehungen unterschiedener Beftimmungen, wie Urfach und Wirfung u. f. f. Ebenso ift Raum und Zeit bas Berbindende; fie find also a priori, d. h. im Gelbstbewußtseyn. Indem Kant aufzeigt, daß das Denken synthetische Urtheile a priori habe, die nicht aus ber Wahrnehmung geschöpft werben, fo zeigt er bas Denken als in fich concret auf. Die Ibee, die darin liegt, ift groß, erhalt aber andererfeits wieder einen gang gemeinen Ginn; denn die Ausführung felbst bleibt innerhalb gang rober, empirischer Unfichten, und fann auf nichts weniger Anspruch machen, als auf Wiffenschaftlichfeit ber Form. Es ift ein Mangel an philosophischer Abstraction in der Darstellung vorhanden, und in gemeinster Weife gesprochen; und von ber barbarischen Termino= logie nicht weiter zu fprechen, bleibt Kant innerhalb ber pfocholo= gischen Ansicht und empirischen Manier eingeschlossen.

Kant nennt nun (Kritif d. reinen Bernunft, S. 19), um nur ein Beispiel seiner barbarischen Ausdrücke anzusühren, seine Philosophie deshalb Transscendental=Philosophie: d. h. ein System von Principien der reinen Bernunft, die das Allgemeine und Nothwendige in dem selbstbewußten Berstande auszeigen, ohne sich mit Gegenständen zu beschäftigen, noch zu untersuchen, was Allsgemeinheit und Nothwendigkeit sen; dieß wäre transscendent. Transscendent und transscendental ist sonach genau zu unterscheisben. Die transscendente Mathematif ist die, in der die Bestimmung des Unendlichen vornehmlich gebraucht wird: in dieser Sphäre der Mathematif sagt man z. B., der Kreis besteht aus unendlich vielen geraden Linien; die Peripherie wird vorgestellt als gerade, und indem so das Krumme als Gerades vorgestellt wird, so geht dieß über die geometrische Bestimmung hinaus, ist damit transscendent. Die Transscendental=Philosophie bestimmt

Kant bagegen fo, baß es nicht eine Philosophie fen, die mit Rategorien binausgeht über ihre Sphare: fondern im fubjectiven Denfen, im Bewußtsehn die Quellen aufzeigt von bem, was transscendent werden fann. Transscendent wurde bas Denfen also fenn, wenn die Beftimmungen von Allgemeinheit, Urfach und Birfung vom Object ausgesagt wurden; benn man wurde damit vom Subjectiven in ein anderes Gebiet transscendiren. Dazu find wir bem Refultat nach nicht berechtigt, aber schon im Anfange nicht, ba wir bas Denfen nur innerhalb feiner betrachten. Wir wollen alfo nicht die Bestimmungen in ihrem objectiven Ginne betrachten, fondern infofern das Denken Die Quelle folcher synthetischen Beziehungen ift; bas Nothwendige und Allgemeine erhalt bier alfo Die Bedeutung, in bem menschlichen Erfenntnifvermögen gu liegen. Bon biefem menschlichen Erfenntnifvermögen aber unterscheidet Kant noch das Ansich, das Ding-an-sich; so daß jene Allgemeinheit und Rothwendigfeit doch zugleich nur eine fubjective Bedingung bes Erfennens ift, die Bermunft aber mit ihrer Allgemeinbeit und Rothwendigfeit nicht zur Erfenntniß der Wahrheit fommt. 1 Denn fie hat als Subjectivität, gur Erfenntnif, ber Anschauung und Erfahrung nothig, eines empirisch gegebenen Stoffes. Dieß find, wie es Rant nennt, die "Beftandftude" berfelben; ein Stud hat fie an ihr felbft, bas andere aber ift bas empirisch gegebene. 2 Wenn die Bernunft für fich fenn will, an ihr felbst und aus ihr felbst Wahrheit schöpfen will: fo wird fie transfrendent, fie überfliegt die Erfahrung, weil fie bes andern Beftandftude entbehrt, und erzeugt bann bloge Sirngespinnfte. Sie ift baher im Erfennen nicht conftitutiv, fondern mur re= aulativ; fie ift die Einheit und Regel für das finnliche Manniafaltige. Diefe Ginheit aber für fich ift bas Unbebingte, bas, die Erfahrung überfliegend, nur in Wiberfprüche geräth. 3m Braftischen nur ift die Berminft constitutiv. Die Kritif ber Ber=

<sup>1</sup> Rant: Rritif b. reinen Bermunft, G. 255-256.

<sup>2</sup> Ebendaselbst, G. 107.

nunft ist mithin eben dieß, nicht die Gegenstände zu erkennen, sondern die Erkenntniß, und die Principien derselben, ihre Grenze und Umfang, damit sie nicht überstliegend wird. Dieß ist das AUgemeinste, was wir nunmehr in seinen einzelnen Theilen außführen wollen.

Hierbei nimmt Kant den Weg, daß er erstens die theoretische Bernunft betrachtet, die Erkenntniß, die sich auf äußere Gegenstände bezieht. Er untersucht zweitens den Willen, als Selbstverwirklichung: drittens die Urtheilsfraft, die eigentliche Betrachtung der Einheit des Allgemeinen und der Einzelnheit; wie weit er es da bringt, werden wir ebenfalls sehen. Die Kritif des Erkenntnisvermögens ist aber die Hauptsache.

- 1. Was nun erstens die theoretische Philosophie betrifft, so geht Kant in der Kritif der reinen Vernunft psychologisch zu Werke, d. h. geschichtlich, indem er die Hauptstusen des theoretischen Bewußtseyns beschreibt. Das erste Vermögen ist die Sinnlichkeit überhaupt: das zweite der Verstand: das dritte die Vernunft. Das erzählt er so her, nimmt es ganz empirisch auf, ohne es aus dem Begriff zu entwickeln, und mit Nothwendigkeit fortzugehen.
- a. Den Anfang dieses Transscendentalen macht das Apriorische der Sinnlichkeit, die Formen der Sinnlichkeit. Die Beurtheislung derselben nennt Kant transscendentale Aesthetik. Jest heißt Aesthetik die Kenntniß des Schönen. Hier ist es aber die Lehre von der Anschauung nach der Seite ihrer Allgemeinheit, d. h. nach dem, was von ihr dem Subject als solchem zusommt. Anschauung, sagt Kant, ist die Ersenntniß eines uns durch die Sinnlichkeit gegebenen Gegenstandes: Sinnlichkeit aber die Fähigseit, durch Vorstellungen als äußere afficirt zu werden. In der Anschauung sindet sich nun nach Kant allerhand Inhalt: wobei

Rant: Kritif ber reinen Bernunft, S. 497—498; Kritif ber praft. Bernunft (4. Aufl., Riga, 1797), S. 254; Kritif b. Urtheilsfraft (3. Aufl. Berlin, 1799), Borrebe, S. V.

er zuerft die Empfindung als außerliche, wie Roth, Farbe, Sartes u. f. f.; und innere, wie bas Rechtliche, Born, Liebe, Furcht, Angenehmes, Religiofes u. f. f. unterscheibet. Er fagt: Solcher Inhalt macht bas Eine Bestandstück aus, und gehört bem Gefühle an; alles diefes ift ein Subjectives, und nur fubjectiv. In diesem Sinnlichen ift aber auch ein allgemeines Sinnliches felbst enthalten, das als solches nicht der Empfindung angehört, infofern fie unmittelbar beftimmt ift; dieß Andere bei folchem Stoff ift die Bestimmung von Raum und Zeit, welche bas fur fich Leere find. Die Erfüllung macht jener Stoff aus, Farbiges, Beiches, Sartes u. f. w. beim Raum: wahrend bei ber Zeit berfelbe Stoff, fobald er ein Vorübergehendes ift, oder auch anderer, vornehmlich innere Gefühle das Bestimmende find. Raum und Zeit find somit reine, d. h. abstracte Anschauungen: in welche wir den Inhalt der einzelnen Empfindungen außer uns verlegen, ent= weder in die Zeit als nach einander fliegend, oder in den Raum als abgetrennt neben einander. Sier tritt also die Theilung von Subjectivität und Objectivität ein; benn ifoliren wir das Reben und Nach, fo haben wir Raum und Zeit. Es ift das Thun ber apriorischen Sinnlichkeit, ben Inhalt hinauszuwerfen; dieses reine Unschauen find die Formen ber Unschauung. 1 Jest beißt freilich Alles Anschauung, selbst bas Denken, Bewußtsenn; Gott, ber doch nur dem Gedanken angehört, foll durch Anschauung, so= genanntes unmittelbares Bewußtfeyn erfaßt werden.

Näher bemerkt Kant hierüber: "1) Raum ist fein empirisscher Begriff, der von äußern Erfahrungen abgezogen worsen." Der Begriff ist aber überhaupt nichts Empirisches; in solchen barbarischen Formen spricht Kant jedoch beständig. "Denn damit ich meine Empsindungen auf etwas außer mir beziehe, setze ich den Raum voraus." Bon der Zeit spricht Kant in ähnlicher Weise: "Daß etwas Neußerliches in verschiedenem Orte oder Zeit vorgestellt werde, muß die Vorstellung des Raumes und der Zeit

<sup>3</sup> Rant: Rritif ber reinen Bernunft, S. 25-27.

schon vorhergegangen seyn; ober fie fann nicht von ber Erfahrung abgeborgt fenn, fondern die Erfahrung ift erft burch biefe vorausgesette Borftellung möglich." D. h. Zeit und Raum, Die als das Objective erscheinen fonnen, ba ihre particulare Erfüllung ohnehin dem subjectiven Gefühle angehört, find nichts Empirisches; sondern bas Bewußtseyn hat vorher in ihm felbst Raum und Zeit. "2) Der Raum ift eine nothwendige Borftellung, Die allen äußern Anschauungen zum Grunde liegt. Raum und Zeit sind Borftellungen a priori, weil man fich die Dinge nicht vorstellen fann ohne Raum und Zeit. Die Zeit liegt nothwendig allen Erscheinungen zum Grunde." Als a priori find Raum und Zeit allgemein und nothwendig, nämlich so finden wir es; aber daß fie vorher als Borftellungen ba fenn muffen, folgt nicht. Bum Grunde liegen fie mohl, aber ebenfo als ein außerliches Allgemeines. Kant jedoch ftellt fich die Sache etwa fo vor: Es find ba braußen Dinge an fich, aber ohne Zeit und Raum; nun fommt das Bewußtseyn, und hat vorher Zeit und Raum in ihm, als die Möglichfeit der Erfahrung, fo wie, um zu effen, es Mund und Bahne u. f. w. hat, als Bedingungen bes Effens. Die Dinge, die gegeffen werden, haben ben Mund und bie Bahne nicht, und wie es den Dingen das Effen anthut, fo thut es ihnen Raum und Zeit an; wie es die Dinge zwischen Mund und Bahne legt, fo in Raum und Zeit. "3) Raum und Zeit find feine allgemeine Begriffe von Berhältniffen ber Dinge, sondern reine Anschauungen. Denn man fann fich ben Raum nur als einen einigen vorftellen; er hat nicht Bestandtheile." Gbenfo verhalt es fich wieder mit der Zeit. Die abstracte Borftellung Baum 3. B. ift in ihrer Wirklichfeit eine Menge einzelner getrennter Bäume, Räume aber find nicht folche Befondere ober auch nicht Theile; fondern es bleibt Gine unmittelbare Continuitat, und baher eine einfache Einheit. Die Wahrnehmung hat immer nur etwas Einzelnes vor fich; ber Raum ober bie Zeit find aber immer nur Eines, und barum a priori. Man fonnte aber Kant

erwiedern: Die Natur von Naum und Zeit ist allerdings, ein abstract Allgemeines zu sehn; ebenso giebt es aber auch nur Ein Blau. "4) Zeder Begriff enthält wohl eine umendliche Menge von Borstellungen unter sich, aber nicht in sich; gleichwohl sindet das Letztere beim Naum und bei der Zeit Statt, sie sind daher Anschauungen und nicht Begriffe." Raum und Zeit sind besonders dann keine Gedankenbestimmungen, wenn man keine Gedanken dabei hat: aber ein Begriff, sobald man einen Begriff davon hat.

Die transscendentale Erörterung fagt noch bieß aus, daß diefe Vorftellung von Raum und Zeit synthetische Gate a priori enthalte, die mit dem Bewußtseyn ihrer Nothwendigfeit verbunden find. Solche synthetische Sage find g. B., daß ber Raum brei Abmeffungen habe: ober die Definition ber geraben Linie, daß fie ber fürzeste Weg zwischen zwei Puntten fen: ebenfo daß 5+7=12 fen. 2 Alle diese Sage find jedoch fehr analytisch. Rant meint indeffen erftens, folche Sate stammen nicht aus ber Erfahrung, ober, wie wir und beffer ausbruden konnten, find nicht eine einzelne zufällige Wahrnehmung; bieß ist richtig, sie ist allgemein und nothwendig. Zweitens behauptet er, wir haben fie eben aus ber reinen Anschauung, nicht burch ben Berftand ober Begriff. Beibes faßt Kant aber nicht zusammen; boch liegt dieß Zusammenfaffen barin, daß folche Gage eben in ber 2Inschauung unmittelbar gewiß find. Wenn sich bann Kant (Kritif b. r. Bernunft, S. 49) fo ausdrückt, daß wir mancherlei Empfinbungen haben, die "ben eigentlichen Stoff ausmachen," mit benen "wir" außerlich und innerlich "unfer Gemuth befegen," und das Gemüth an Raum und Zeit in ihm felbst "eine formale Bedingung ber Art" hat, "wie wir fie" (jene mancherlei Empfindungen), "im Gemuthe feten:" fo brangt fich bie Frage auf. wie nun das Gemuth dazu kommt, gerade diefe Formen zu haben. Was die Natur ber Zeit und des Raums ift, darüber fällt es aber ber Kantischen Philosophie gar nicht ein zu fragen. Was

<sup>1</sup> Rant: Rritif b. reinen Bernunft, G. 29-30, 34-36.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebenbaselbst, S. 30-31, 41; 12-13, 150.

sind Raum und Zeit an sich, heißt ihr nicht: Was ift ihr Begriff? sondern: Sind sie Dinge außerlich, oder Etwas im Gemuth?

b. Das zweite Bermogen, ber Berftand, ift min etwas gang Underes, ale die Sinnlichfeit; biefe ift bie Receptivitat, während Rant das Denfen überhaupt bie Spontaneität nennt, - ein Ausbruck ber Leibnitisischen Philosophie. Der Berftand ift thätiges Denken, Ich felbft; er "ift das Bermögen, ben Gegenftand finnlicher Anschauung zu benken." Er hat aber nur Gedanken ohne realen Inhalt: "Gedanken ohne Inhalt find leer, Unschauungen ohne Begriffe find blind." Der Verstand bekommt von ber Sinnlichkeit also ben Stoff, sowohl ben empirischen als ben apriorischen, Beit und Raum; und er benft biesen Stoff, aber feine Gebanken find etwas gang Anderes, als biefer Stoff. Dber er ift ein Bermogen von einer befondern Art; und nur wenn Beibes geschehen, die Sinnlichfeit Stoff geliefert, ber Berftand feine Gedanken damit verbunden hat, fo fommt die Erkenntniß heraus. ' Die Gedanken bes Berftandes als folchen find alfo eingeschränfte Gedanken, Gedanken des Endlichen.

Die Logif nun, als transscendentale Logif, stellt ebenso die Begriffe auf, welche der Verstand a priori an ihm selbst hat, und "wodurch er die Gegenstände völlig a priori denkt." Die Gedanken haben die Form, die synthesirende Function zu seyn, welche das Mannigsaltige zu einer Einheit bringt. Diese Einheit bin Ich, die transscenden tale Apperception, das reine Appercipiren des Selbstbewußtseyns, Ich—Ich; Ich soll alle unsere Vorstellungen "begleiten." 2 Das ist eine barbarische Erposition. Als Selbstbewußtseyn bin ich das ganz leere, allgemeine Ich, das völlig Bestimmungslose, Abstracte; das Appercipiren ist das Bestimmen überhaupt, die Thätigkeit, wodurch ich einen empirischen Inhalt in mein einsaches Bewußtseyn verseze, während Percipiren mehr Empsinden oder Vorstellen heißt. Damit kein Inhalt in dieß Eine hinein-

<sup>&#</sup>x27; Rant: Rritif b. reinen Bernunft, G. 54-55.

<sup>2</sup> Ebendaselbst, S. 59, 97-104.

kann, muß er von bessen Einfachheit insicirt werben; erst so wird der Inhalt mein Inhalt. Das Fassende ist Ich; was ich berühre, muß sich in diese Formen der Einheit einzwängen lassen. Dieß ist ein großes Bewußtsenn, eine wichtige Erkenntniß: was das Denken producirt, ist die Einheit; so producirt es sich selbst, denn es ist das Eine. Daß ich das Eine bin, und als denkend das Vereinsachende, ist indessen bei Kant nicht so genau auseinander geseht. Die Einheit kann auch Beziehung genannt werden; denn insosern ein Mannigsaltiges vorausgeseht wird, und dieß nach Einer Seite als Mannigsaltiges bleibt, während es nach der andern als Eins geseht wird, heißt es bezogen.

Wie nun Ich die allgemeine transscendentale Einheit bes Selbstbewußtsenns ift, welche ben empirischen Stoff ber Vorstellungen überhaupt verbindet, so giebt es verschiedene Weisen diefer Beziehung; und bas ift bie transscendentale Natur der Rate= gorien, oder allgemeinen Denkbestimmungen. Kant fommt aber (Kritif ber reinen Bermunft, Seite 70, 77) auf Die Weise zu biesen Arten ber Einfachheit, daß er sie aufnimmt, wie fie in der gewöhnlichen Logit zurechte gemacht find. In der allgemeinen Logik, fagt er nämlich, werden besondere Arten bes Ur= theils aufgeführt; ba nun bas Urtheil eine Art ber Beziehung des Mannigfaltigen ift, so zeigen sich daran die verschiedenen Kunctionen des Denkens, welche Ich an ihm hat. Man bemerkt aber folgende Arten bes Urtheils: Allgemeine, befondere und einzelne; Bejahende, verneinende, unendliche; Rategorische, hypothetische, disjunctive; Affertori=' sche, problematische und apodiftische Urtheile. Diese befonderen Weisen des Beziehens nun herausgehoben, find die reinen Formen des Verstandes. Es giebt also nach Kant (Krit. d. r. Bernunft, S. 75-76, 78-82) gwölf Grund - Rategorien, Die in vier Rlaffen zerfallen; und es ift merkwürdig, und ein Berdienft, daß jede Gattung wieder eine Dreiheit ausmacht. 1) Die erfte Art find Die Rategorien ber Quantität: Ginheit, Bielheit und Allheit. Bielheit ift Negation bes Ginen, Segen ber Differeng; und bas Dritte, bas Ineinssetzen ber zwei erften, die geschloffene Bielheit, die unbestimmte Bielheit, als Eins zusammengefaßt, ift die AUheit. 2) Die zweite Art find die Kategorien der Qualität: Realität, Regation, Limitation. Die Grenze ift ebenfowohl Reales oder Positives, als Negation. 3) Die britte Art find die Kategorien ber Relation, bes Berhältniffes: und zwar zunächst das Substantialitäts = Verhältniß, Substanz und Accidengen; bann bas Caufalitäts-Berhältniß, bas Berhältnis von Urfach und Wirfung; endlich die Wechselwirfung. 4) Die vierte Art find die Rategorien ber Doba= balität, ber Beziehung des Gegenständlichen auf unser Denfen: Möglichkeit, Dafenn (Wirklichkeit) und Rothwenbigkeit. Möglichkeit follte bas Zweite fenn; nach bem abstracten Denken ift aber bas leere Borftellen bas Erfte. Es ift ein großer Inftinct bes Begriffs, daß Kant fagt: Die erfte Rategorie ift positiv, die zweite das Negative der ersten, die dritte bas Sonthetische aus beiben. Die Triplicität, Diese alte Korm ber Buthagoreer, Neuplatonifer und der driftlichen Religion, wiewohl sie hier nur als ein ganz äußerliches Schema wieder vorkommt, verbirgt in fich die absolute Form, ben Begriff. Inbem Kant dann aber fagt, eine Vorstellung fann fich in mir als Accidentelles, Urfache, Wirfung, Einheit, Bielheit u. f. w. bestimmen, fo haben wir damit die gange Berftandesmetaphysik. Kant leitet ferner diese Kategorien nicht ab, findet sie auch unvollständig, fagt aber, die anderen find von ihnen abgeleitet. Kant nimmt also die Kategorien empirisch auf, ohne daran zu benken, aus der Einheit diese Unterschiede mit Nothwendigkeit zu entwickeln. Ebensowenig beducirt Kant Raum und Zeit, sondern sie find gleichfalls aus ber Erfahrung aufgenommen; - ein gang unphilosophisches, unberechtigtes Berfahren.

Der benkende Verstand ift also wohl die Quelle der einzelnen Kategorien; wiel sie aber für sich leer sind, so haben sie nur Be-

beutung burch ihre Berbindung mit bem gegebenen mannigfalti= gen Stoffe ber Wahrnehmung, bes Gefühls u. f. f. Solche Berbindung von Stoffen ber Sinnlichfeit mit Rategorien ift nun Sache ber Erfahrung, b. h. unter Rategorien gebrachtes Empfundenes; und bas ift die Erfenntniß überhaupt. 1 Der bem Befühle ober ber Unschauung angehörige Stoff ber Wahrnehmung wird nicht in ber Bestimmung ber Einzelnheit und Unmittelbarfeit gelaffen; sondern ich bin thätig bagegen, indem ich ihn burch die Kategorien in Verbindung fete und ju allgemeinen Gattungen, Naturgefeten u. f. f. erbebe. Die Frage, ob die erfüllte Sinnlichfeit oder ber Begriff bober fen, ift hiernach leicht zu ent= scheiben. Denn man nimmt nicht die Gesetze bes Simmels un= mittelbar mahr, fondern nur die Beranderung bes Dris ber Beftirne. Erft wenn bieß unmittelbar Wahrgenommene festgehalten und unter allgemeine Gedankenbeftimmungen gebracht wirb, fo entsteht baraus die Erfahrung, die bann ju allen Zeiten gelten foll. Die Kategorie, welche die Einheit des Denkens in den Gefühlsinhalt bringt, ift also bas Objective in ber Erfahrung, bie baburch Allgemeinheit und Nothwendigkeit erhält, während bas Wahrgenommene vielmehr bas Subjective und Zufällige ift. Daß wir nun in der Erfahrung diefe beiden Bestandtheile finden, ift gwar eine richtige Analyse. Kant (Kritif b. r. Bernunft, G. 119-120) fnupft aber baran, bag bie Erfahrung nur Erfcheinungen faßt, und daß wir durch die Erfenntniß, die wir durch Erfahrung haben, nicht die Dinge erfennen, wie fie an fich felbft find, fondern nur in der Form von Gesetzen des Anschauens und der Sinnlichfeit. Denn bas erfte Beftanbftud ber Erfahrung, bie Empfindung, ift ohnehin subjectiv, indem fie mit unsern Organen aufammenhängt. Der Stoff ber Anschauung ift nur fo wie er in meiner Empfindung ift: ich weiß nur von biefer Empfindung, nicht von ber Sache. Aber zweitens bas Objective, was ben Begenfat zu biefem Subjectiven machen foll, ift felbft ebenfo fubjec-

<sup>1</sup> Rant: Rritif ber reinen Bernunft, S. 105-110.

tiv: gehört zwar nicht meinem Gefühle an, aber bleibt im Gebiete meines Selbstbewußtseyns eingeschlossen; die Kategorien sind nur Bestimmungen unseres denkenden Verstandes. Weder das Eine noch das Andere ist mithin etwas an sich, und Beide zufammen, das Erkennen, also auch nicht, sondern es erkennt nur Erscheinungen; — ein sonderbarer Widerspruch.

Der Uebergang der Kategorie zum Empirischen wird auf folgende Weise gemacht: "Reine Verstandesbegriffe find mit empirischen (ja überhaupt sinnlichen) Anschauungen ganz ungleichartig;" es ift also "die Möglichkeit zu zeigen, wie reine Verftandesbegriffe auf Erscheinungen angewendet werden können." Davon handelt die transscendentale Urtheilsfraft. Im Gemuthe, im Selbstbewußtseyn, fagt nämlich Kant, find reine Verftandesbegriffe und reine Anschauungen; ber Schematismus bes reinen Berftandes, die transscendentale Einbildungsfraft ift es nun, welche die reine Anschauung, der Kategorie gemäß, bestimmt, und fo ben Uebergang zur Erfahrung macht. 1 Die Berbindung biefes Gedoppelten ift wieder eine ber schönften Seiten ber Kantischen Philosophie, wodurch die reine Sinnlichfeit und der reine Berftand, die als absolut Entgegengesette vorhin ausgesagt wurden, jest vereinigt werden. Es ift darin ein anschauender Berftand, ober verftändiges Anschauen enthalten; aber fo nimmt es Kant nicht, er bringt diese Gedanken nicht zusammen: begreift nicht, daß er hier beide Erkenntnißstücke in Eins gesetzt, und da= mit das Ansich berselben ausgesprochen hat. Das Erkennen selbst ift in der That die Einheit und Wahrheit beider Momente; bei Kant aber bleibt ber benkende Verstand und die Simnlichkeit Beide ein Befonderes, die nur auf äußerliche, oberflächliche Weise verbunden werden, wie ein Solz und Bein durch einen Strick. Go 3. B. ber Begriff ber Substang wird im Schema ein Beharrli= ches in der Zeit: 2 d. h. der reine Verstandesbegriff, die reine

<sup>1</sup> Rant: Rritif b. reinen Bernunft, S. 129-132.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebendaselbst, S. 134.

Kategorie, wird mit der Form der reinen Anschauung in Einheit gesetzt.

Infofern wir es nur mit unfern Bestimmungen zu thun ha= ben, und nicht jum Anfich, jum wahrhaft Objectiven fommen, nannte fich die Kantische Philosophie Idealismus. Bei biefer Gelegenheit bringt Kant (Kritif b. r. Bernunft, S. 200-201) aber die Widerlegung des empirischen ober materialen 3bealismus bei, nämlich: "Ich bin mir meines Dasenns als in ber Beit bestimmt bewußt. Alle Zeitbeftimmung fest aber etwas Beharrliches in der Wahrnehmung voraus. Dieses Beharrliche fann nicht" eine Unschauung "in mir fenn." Denn alle Beftimmungegrunde meines Dafenns, die in mir angetroffen werben, find Borftellungen, und bedürfen als folche felbft ein von ihnen unterschiedenes Beharrliches, worauf in Beziehung ber Wechfel berfelben, mithin "mein Dasenn in ber Zeit," barin fie wechseln, "bestimmt werden fonne." Dber ich bin mir meines Dafenns als eines empirischen Bewußtseyns bewußt, bas nur in Begie= bung auf Etwas, bas außer mir ift, bestimmbar ift; b. h. ich bin mir eines Meußern bewußt. — Man fann bieß umgefehrt fagen: 3ch bin mir ber außern Dinge als in ber Zeit bestimmter und wechselnder bewußt; diese seben also etwas Beharrliches voraus, das nicht an ihnen, sondern außer ihnen ift. Und dieß bin Ich, der transscendentale Grund ihrer Allgemeinheit und Roth= wendigkeit, ihres Anfichseyns, die Einheit des Gelbstbewußtseyns. So faßt es auch ein ander Mal Kant felbft (Kritif b. r. Ber= nunft, S. 101); diefe Momente verwirren fich baher, benn bas Beharrliche eben ift felbft eine Kategorie. Der Idealismus in bem Sinne genommen, daß außer meinem einzelnen Gelbftbewußtfenn als einzelnem nichts ift, ober die Widerlegung beffelben, daß außer meinem Gelbftbewußtfebn, als einzelnem, Dinge find, ift also eins so schlecht als das Andere. Jener ift ber Berkelen'iche, worin allein vom Gelbstbewußtseyn als einzelnem Die Rede ift: oder eben die Welt bes Gelbitbewußtseyns als eine

Menge beschränfter, finnlicher, einzelner Borftellungen erscheint, die ebenjo ohne Wahrheit find, als wenn fie Dinge genannt werden. Die Wahrheit oder Unwahrheit liegt nicht barin, ob es Dinge ober Borftellungen find, fondern in der Beschränfung und Zufälligkeit berfelben, es feben Vorftellungen ober Dinge. Die Widerlegung Dieses Ibealismus heißt nichts Anderes, als eben barauf aufmerksam machen, daß dieß empirische Bewußt= seyn nicht an sich ift, - so wie aber jene empirischen Dinge auch nicht an fich find. Aber bas erkennende Subject kommt bei Kant eigentlich nicht zur Vernunft, sondern bleibt wieder das einzelne Selbstbewußtsenn als folches, bas dem allgemeinen entgegengeset ift. In ber That ift in bem, was wir gefehen, nur bas empirische, endliche Selbstbewußtsenn beschrieben, bas eines Stoffes von Außen nöthig hat, ober das ein beschränftes ift. Es wird nicht gefragt, ob diese Erfenntniffe an und für fich ihrem Inhalte nach wahr ober nicht wahr find; die ganze Erkenntniß bleibt innerhalb der Subjectivität fteben, und drüben ift als Meu-Beres bas Ding an fich. Dieses Subjective ift jedoch concret in fich: schon die bestimmten Kategorien des benkenden Berftandes find concret; noch mehr aber ift es die Erfahrung, die Synthesis bes Empfundenen mit der Kategorie. 1

c. Das Dritte bei Kant ist nun die Vernunft, zu der er von dem Verstande ebenso psychologisch sortgeht: es wird nämlich im Seelensack herumgesucht, was darin noch für Vermögen sich bestinden; und so wird zufälliger Weise eben auch die Vernunft angetrossen. Es wäre ebenso gut, wenn sich auch keine fände: wie es bei den Physistern vollkommen gleichgültig ist, ob z. B. der Magnestismus sey oder auch nicht. "Alle unsere Erkenntniss hebt von den Sinnen an, geht von da zum Verstande und endigt bei der

<sup>&#</sup>x27;In ber Borlesung von 1825—1826 ift hier gleich bie Fichte'sche Philosophie in Rudficht bes Theoretischen eingeschaltet: ihre praktische Seite aber nach ber Darftellung ber Kritik ber praktischen Bernunft nur kurz erwähnt.

Bernunft, über welche nichts Höheres in uns angetroffen wird. ben Stoff ber Anschauung zu bearbeiten, und unter bie hochste Einheit des Denkens zu bringen." Die Verminft ift baber nach Kant bas Bermögen, aus Brincipien, b. h. bas Befondere im Allgemeinen durch Begriffe, zu erkennen; ber Berftand hat bagegen sein Besonderes durch Anschauung. Aber die Kategorien find felbst etwas Besonderes. Das Verminft - Princip überhaupt ift nun nach Kant bas Allgemeine, infofern es zur bedingten Erfenntniß des Berftandes das Unbedingte findet. Berftand ift ihm alfo bas Denken in endlichen Berhältniffen: Bernunft bagegen bas Denken, was bas Unbedingte ju feinem Gegenstande macht. Seitbem ift es philosophischer Sprachgebrauch geworben, Verftand und Bernunft zu unterscheiben, während bei altern Philosophen diefer Unterschied nicht vorhanden ift (f. oben, S. 489). Das Product der Verminft ift nach Kant die Idee, - ein Platonischer Ausdruck; und er versteht darunter eben bas Unbedingte, Unendliche. 1 Es ift ein großes Wort, daß die Bernunft Ideen hervorbringt; bei Kant ift die Idee aber nur bas abstract Allgemeine, Unbestimmte.

Dieß Unbedingte muß nun concret gefaßt werden; und darin liegt eben die Hauptschwierigkeit. Denn das Unbedingte erkennen, heißt: es bestimmen, und die Bestimmungen desselben ableiten. Es ist viel über Erkennen geschrieben und gesprochen worden, ohne es zu desiniren. Aber in der Philosophie ist es darum zu thun, daß das, was als bekannt vorausgeseht wird, erkannt wird. Hier sagt nun Kant, daß die Bernunft zwar den Trieb hat, das Unendliche zu erkennen, dieß aber nicht vermag. Und der Grund, den Kant (Kritis der reinen Bernunft, S. 277—278) angiebt, ist einerseits dieser, daß dem Unendlichen keine psychologisch sinnliche Anschauung oder Wahrnehmung entspricht, daß es nicht in der äußerlichen oder innern Erfahrung gegeben ist; — der Ivee "kann kein congruirender Gegenstand in der Sin
1 Kant: Kritis der reinen Bernunst, S. 257—259, 264, 267—268, 273.

nenwelt gegeben werben." Es fommt jedoch barauf an, wie man die Welt anfieht; aber die Erfahrung, Betrachtung ber Welt, heißt Kant nie etwas Anderes, als daß hier ein Leuchter fteht, bort eine Tabaksbose. Es ift mm allerdings richtig, baß das Unendliche nicht in der Welt der finnlichen Wahrnehmung gegeben ift; und vorausgeset, was wir wiffen, sen Erfahrung, ein Sonthefiren von Gedanken und Gefühlsftoffen, fo fann allerdings das Unendliche nicht erfannt werden in dem Sinne, daß man eine finnliche Wahrnehmung bavon hat. Aber man wird auch für die Bewahrheitung des Unendlichen nicht eine simmliche Wahrnehmung forbern wollen; ber Geift ift nur fur ben Geift. Die zweite Seite, warum bas Unendliche nicht erfannt werben fonne, liegt barin, baf bie Bernunft bazu nichts hat, als die Formen des Denkens, die wir Kategorien nennen: und diese geben zwar bas, was Kant objective Bestimmungen nennt, aber fo daß fie an fich doch wieber nur ein Subjectives find. Wenn wir also diese Rategorien, die nur auf Erscheinungen angewendet werden fonnen, zum Bestimmen bes Unendlichen gebrauchen, fo verwiffeln wir und in falsche Schluffe (Baralogismen) und in Widersprüche (Antinomien); und es ift eine wichtige Bestimmung ber Kanti= schen Philosophie, daß das Unendliche, so weit es durch Kategorien bestimmt wird, sich in Widersprüchen verliert. Obwohl num die Vernunft, fagt Rant, burch Aufstellung diefer Wiberfprüche transscendent wird, so hat sie bennoch immer die For= berung in fich, die Wahrnehmung, Erfahrung, Berftanbeserfenntniß auf das Unendliche guruckzuführen. Diefe Bereinigung des Unendlichen, Unbedingten mit bem Endlichen, Bedingten ber Berftandeserkenntnif ober gar ber Wahrnehmung ware erft bas höchst Concrete.

Dieses Unbedingten giebt es nun verschiedene Arten, eigensthümliche, durch die Vernunft erzeugte, Gegenstände, transfcendentale Ideen; sie sind also selbst ein Besonderes. Die Art, wie Kant zu diesen Ideen kommt, ist nun wieder aus der

Erfahrung, ber formalen Logit, abgeleitet, nach welcher es ver= schiedene Formen bes Bernunftschluffes giebt. Beil es, faat Rant, brei Formen ber Syllogismen giebt, fategorifche, by= pothetische, und disjunctive, so ift das Unbedingte auch von dreierlei Art: "Erstlich ein Unbedingtes der fategorischen Synthefis in einem Subject." Synthefis ift bas Concrete; ber Ausbruck ift aber zweideutig, ba er eine außerliche Berknüpfung Selbstffanbiger bezeichnet. "Es wird zweitens ein Unbedingtes ber hypothetischen Synthesis ber Glieder in einer Reihe, brittens ber bisjunctiven Synthesis ber Theile in einem System zu suchen fenn." Die erfte Berbindung, als Gegenstand ber Bernunft ober transscendentale Idee, ausgesprochen, machen wir, indem wir uns "bas benkende Subject" vorftellen; bas Zweite "ift ber Inbegriff aller Erscheinungen, Die Welt;" und bas Dritte .. bas Ding, welches die oberfte Bedingung der Möglichkeit von Allem, was gedacht werden fann, enthält, das Wefen aller Wefen." b. i. Gott. Auf die lette Spite gestellt, ift jest die Frage: ob die Bernunft diese Gegenstände bis zur Wirklichkeit bringen fann, ober fie in's subjective Denken eingeschloffen bleiben. Die Bernunft ift nun nach Kant nicht fähig, ihren Ideen Realität zu verschaffen: sonft wird fie transscendent, überfliegend; sondern fie bringt nur Baralogismen, Antinomien und ein Ideal ohne Wirklichfeit hervor. 1

a. "Paralogismus ist ein falscher Bernunftschluß der Form nach." Indem die Bernunft diesenige Art des Unbedingten, welche die kategorische Synthesis in einem Subjecte ist, also das denkende Subject, als real denkt, so heißt es Substanz. Ist nun Ich, das Denkende, eine Substanz, eine Seele, ein Seelending? Weiter fragt es sich, ob es beharrlich, immateriell, incorruptivel, persönlich, unstervlich ist, und ein Solches, das eine reale Gemeinschaft mit den Körpern hat. Die Falschheit des Schlusses besteht darin, daß die nothwendige Bernunftivee

<sup>1</sup> Kant: Kritif b. r. Bernunft, S. 261-262, 274-275, 284, 288-289.

ber Einheit bes transscendentalen Subjects als ein Ding ausgefagt wird; benn erft dadurch wird bas Beharrliche derfelben gur Substanz. Sonft finde Ich mich freilich in meinem Denfen beharrlich: aber auch nur im wahrnehmenden Bewußtseyn, nicht außer demselben. Ich ift alfo das leere, transscendentale Subject unserer Gedanken, bas auch nur burch feine Gedanken erkannt wird; was es aber an sich ist, davon können wir baraus nicht ben geringften Begriff haben. (Eine abscheuliche Unterscheidung! Denn ber Gebanke ift eben bas Anfich.) Wir tonnen fein Ceyn von ihm ausfagen, weil das Denken eine bloße Form ift, und wir von denkenden Wefen durch feine außere Erfahrung, fondern bloß burche Selbstbewußtfenn eine Borftellung haben, - b. h., weil wir bas 3ch nicht in die Sande nehmen, nicht feben, nicht baran riechen können u. f. w. Wir wiffen also wohl, 3ch ift Subject; gehen wir aber über bas Gelbftbewußtfenn hinaus, und fagen, daß es Substanz sey, so geben wir weiter, als wir berechtigt find. 3ch fann baher bem Subjecte feine Realität geben. 1

Hier sehen wir Kant mit der Barbarei der Vorstellungen, die er widerlegt, und der Barbarei seiner eigenen Vorstellungen, die innerhalb der widerlegten bleiben, in Widerspruch gerathen. Er hat erstens ganz Recht, wenn er behauptet, daß Ich nicht ein Seelending ist, ein todtes Beharrendes, das ein sinnliches Daseyn hat; in der That, wenn es ein gemeines Ding seyn sollte, so mußte es auch ersahren werden können. Zweitens behauptet Kant aber nicht das Gegentheil hiervon: daß nämlich das Ich, als dieses Allgemeine oder das Sich-denken, die wahrshafte Wirslichseit, die er als gegenständliche Weise verlangt, an ihm selbst hat. Sondern er kommt nicht aus der Vorstellung der Realität heraus, nach welcher diese darin bestehe, ein simnliches Daseyn zu seyn: weil also Ich in keiner äußern Ersahrung gegeben sey, so sey nicht reell. Denn Selbstbewußtseyn, Ich als solsches, ist nach Kant nicht die Realität; es ist nur unser Dens

<sup>1</sup> Rant: Rritif ber reinen Bernunft, G. 289-299.

ken, oder er faßt das Selbstdewußtseyn schlechthin selbst nur als sinnliches auf. Seyn, Ding, Substanz hat bei Kant hiernach die Gestalt, als ob diese Verstandes-Kategorien zu hoch für's Subject wären, um von ihm prädicirt werden zu können. Vielmehr sind solche Bestimmungen aber zu arm und zu schlecht; denn das Lebendige ist kein Ding, ebenso wenig die Seele, der Geist, das Ich. Seyn ist ebenso das Wenigste, was man vom Geist sagen kann, seine abstracte, unmittelbare Identität mit sich; Seyn kommt dem Geist also wohl zu, man muß es aber kaum der Mühe werth halten, es auf ihn anzuwenden.

B. Das Zweite ift dann die Antinomie, b. h. ber Wiberfpruch der Bernunft=Idee des Unbedingten, die auf die Welt an= gewendet wird, um fie als einen vollständigen Inbegriff ber Bebingungen barzustellen. In ben gegebenen Erscheinungen forbert die Vernunft nämlich die absolute Vollständigkeit der Bedingungen ihrer Möglichkeit, fofern diese eine Reihe ausmachen: so daß die Welt felbst unbedingt sey. Wenn nun diese Bollendung als fevend ausgesagt wird, so stellt sich nur eine Antinomie dar, und die Vernunft nur als dialektisch: d. h. es findet sich in diesem Ge= genstande nach allen Seiten bin ein vollfommener Widerspruch. Denn die Erscheinungen find ein endlicher Inhalt, die Welt ein Bufammenhang von Beschränftem; wird nun dieser Inhalt von ber Bernunft gedacht, also unter bas Unbedingte und Unbeschränkte fubsumirt, so haben wir zwei Bestimmungen, Endliches und Unendliches, die sich widersprechen. Die Vernunft fordert eine schlechthin vollendete Synthesis, einen absoluten Anfang; in ben Erscheinungen haben wir dagegen eine Reihe von Urfachen und Wirfungen, die fein Lettes hat. Kant zeigt (Kritif ber reinen Bernunft, S. 320) hier vier Widersprüche auf, was aber zu wenig ift; benn in jedem Begriffe find Antinomien, ba er nicht einfach, sondern concret ift, also unterschiedene Bestimmungen enthält, die fogleich Entgegengesetzte find.

<sup>&#</sup>x27; Rant; Rritif ber reinen Bernunft, G. 312-314,

aa. Diese Antinomien enthalten erstens vieses, daß man ebenso die Eine Bestimmung, die Begrenztheit, geltend machen muß, als die Unbegrenztheit. "Thesis: Die Welt hat einen Ansang und ein Ende in der Zeit, und sie ist in einem umschlossenen Raum. Antithesis: Sie hat keinen Ansang und kein Ende in der Zeit, und auch keine Grenzen im Raum." Eines, sagt Kant, kann so gut als das Andere bewiesen werden; und zwar beweist er apagogisch, doch sehen es keine "Advocaten-Beweise." Die Welt ist, als Universum, das Ganze; so ist sie eine allgemeine Idee, und insofern unbegrenzt. Die Vollendung der Shnthesis im Fortgehen nach der Zeit und dem Raum ist aber ein erster Ansang der Zeit und des Raums. Wendet man also die Kategorien begrenzt und unbegrenzt auf die Welt an, um sie zu erkennen: so verfällt man in Widersprüche, weil dieselben von Dingen an sich nicht ausgesagt werden können.

ββ. Die zweite Antinomie ist, daß Atome, woraus die Substanz zu sammengesetzt, nothwendig zu setzen sind, also die Einfachheit bewiesen werden kann; aber ebenso wird die Nichtwolstendung, der unendliche Fortgang der Theilung bewiesen. Die The sis lautet daher: "Eine jede zusammengesetzte Substanz besteht aus einfachen Theilen;" die Antithesis: "Es eristirt nichts Einfaches." Das Eine ist hier die Grenze, ein materielles Fürsichsehendes, das Punktuelle, das ebenso auch die umschließende Obersläche ist; das Andere ist die Theilbarkeit in's Unendliche.

77. Die dritte Antinomie ist der Gegenfatz von Freiheit und Nothwendigkeit. Das Erste ist das sich aus sich Bestimmende, die Seite der Unendlichkeit: Die Causalität nach Gessehen der Freiheit ist die einzige. Das Andere ist: Es ist nur Determinismus vorhanden; Jedes ist durch einen äußern Grund bestimmt.

<sup>1</sup> Rant: Rritif ber reinen Bernunft, G. 317-318, 328-329, 332.

² Ebenbaselbst, S. 318, 336-337.

<sup>3</sup> Ebenbafelbft, S. 319, 346-347.

dd. Die vierte Antinomie beruht auf Folgendem: Einerseits vollendet sich die Totalität in der Freiheit, als einem ersten Anfange des Thuns, oder in einem absolut nothwendigen Wessen, als der Ursache der Welt, so daß der Fortgang abgebrochen ist; aber jener Freiheit steht andererseits die Nothwendigseit des Fortgangs nach Bedingungen der Ursachen und Wirkungen gegenüber, und dem nothwendigen Wesen dieses, daß Alles zufällig ist. Einmal wird also die absolute Nothwendigseit der bedingten Welt behauptet: "Zu der Welt gehört ein schlechthin nothwendiges Wesen." Das Gegentheil ist: "Es eristirt kein schlechthin nothwendiges Wesen, weder als Theil der Welt, noch außer der Welt."

Giner von diesen Gegensätzen ift fo nothwendig, als ber anbere; und es ift überfluffig, bieg hier naher auszuführen. Die Nothwendigkeit diefer Widersprüche ift nun gerade die intereffante Seite, Die Kant (Kritif ber reinen Bernunft, S. 324) gum Bewußtsenn gebracht hat: während man sich nach der gemeinen Detaphpfit vorftellt, eins muffe gelten und bas Andere widerlegt werben. Das Wichtige, was in biefer Behauptung Kant's liegt, ift jedoch gegen feine Intention. Denn er löft (Rritif ber reinen Bernunft, S. 385-386) biefe Antinomien zwar auf, aber nur im eigenthumlichen Ginne bes transscendentalen Ibealismus, ber nicht die Erifteng außerer Dinge bezweifelt ober leugnet (f. oben, C. 517), fondern ,, es erlaubt, daß die Dinge in Raum und Zeit angeschaut werben" (wogu man feiner Erlaubniß bedarf): aber für welchen "Raum und Zeit an sich selbst keine Dinge sind, " und baher "außer unferm Gemuthe nicht eriftiren;" b. h., alle biefe Beftimmungen von Anfang in ber Zeit u. f. w. fommen nicht ben Dingen, bem Anfich der Erscheinungswelt, selbst zu, das außer= halb unseres subjectiven Denkens für sich eriftirt. Rämen folche Bestimmungen der Welt, Gott, den Freien gut, fo mare ein objectiver Widerspruch vorhanden; dieser Widerspruch ift aber nicht

<sup>1</sup> Rant: Rritif ber reinen Bernnuft, G. 319, 354-355.

an und für fich vorhanden, sondern kommt nur uns zu. Dber dieser transscendentale Idealismus läßt den Widerspruch bestehen, nur daß das Ansich nicht fo widersprechend sen, sondern dieser Wiberspruch seine Quelle allein in unserem Denken habe. Go bleibt benn biefelbe Antinomie in unserem Gemuthe; und wie sonft Gott bas war, das alle Wibersprüche in sich aufzunehmen hatte, so ift es jest das Selbstbewußtseyn. Daß aber nicht die Dinge fich widersprechen, sondern es, das ficht die Kantische Philosophie weiter nicht an. Die Erfahrung lehrt, baß bas Ich fich barum nicht auflöst, sondern ift; man kann also um feine Widersprüche unbefümmert fenn, benn es fann fie ertragen. Kant zeigt hier jedoch zu viel Bartlichkeit fur die Dinge: es ware Schabe, wenn fie fich widersprächen. Daß aber ber Geift, das Bochfte, ber Wiber= spruch ift, bas foll fein Schade fenn. Der Widerspruch ift also von Kant gar nicht aufgelöft; und da ber Geift ihn auf fich nimmt, bas Widersprechende aber fich zerftort, fo ift ber Geift Berruttung, Berrudtheit in fich felbft. Die wahrhafte Auflösung ginge auf ben Inhalt, baß bie Kategorien feine Wahrheit an ihnen haben, ebenso wenig aber bas Unbedingte ber Bernunft, fondern nur bie Einheit Beider als concrete.

3. Kant kommt dann auch auf die Idee Gottes; diese dritte Idee ist das Wesen der Wesen, welches die übrigen Ideen vorsaussetzen. Kant sagt (Kritik d. r. Vernunft, S. 441—452), wie nach der Wolssischen Definition, Gott ist das allerrealste Wesen; da handelt es sich denn darum, zu beweisen, daß Gott nicht bloß Gedanken ist, sondern daß er ist, Wirklichseit, Seyn hat. Dieß neunt Kant nun das Ideal der Vernunft, zum Unterschiede von der Idee, die bloß der Inbegriff aller Möglichseit ist. Das Ideal ist also die Idee als seyend: wie wir in der Kunst die auf sinnliche Weise realisitrte Idee Ideal nennen. Hier betrachtet Kant nun den Beweis vom Daseyn Gottes, indem er fragt, ob diesem Ideal Realität verschafft werden könne.

Der ontologische Beweis geht vom absoluten Begriffe

aus, um von ihm auf bas Senn zu schließen. So wird bei Anselm, Cartefius, Spinoza ber llebergang zum Sehn gemacht; und Alle nehmen dabei die Einheit bes Seyns und Denkens an. Kant fagt aber (Rritif b. r. Bern., S. 458-466): Diefem Ideal ber Bernunft fann ebenso wenig Realität verschafft werben: es giebt keinen Uebergang von bem Begriffe in bas Seyn. "Seyn ift fein reales Prabicat," wie ein anderes, "ein Begriff von irgend Etwas, was zu bem Begriffe eines Dinges hinzukommen könnte. Sundert wirkliche Thaler enthalten nicht das Mindeste mehr, als hundert mög= liche," find berselbe Inhalt. d. h. berselbe Begriff; fie find eben auch hundert. Das Eine ift ber Begriff ober vielmehr die Borftellung, das Andere der Gegenftand; Genn ift keine neue Beftimmung bes Begriffs, sonft enthielte mein Begriff von hundert wirklichen Thalern etwas Anderes, als wirkliche hundert Thaler. Allein "ber Gegenstand ift, als wirklicher, nicht bloß in meinem Begriffe enthalten; ober zu meinem Begriffe fommen bie wirklichen hundert Thaler synthetisch hinzu." Aus dem Begriff fann also nicht das Senn abgeleitet werden, weil es nicht darin ent= halten ift, sondern hinzukommen muß: "Wir muffen aus dem Begriffe berausgeben, um gur Erifteng zu gelangen. Für Objecte bes reinen Denkens ift kein Mittel, ihr Dasenn zu erkennen, weil es a priori erfannt werben mußte; unfer Bewußtsehn aller Eriftenz aber gehört gang und gar zur Erfahrung." D. h., gerade jene Synthese bes Begriffs und des Seyns, ober die Eristenz zu begreifen, d. h. fie als Begriff ju feten, bazu kommt Kant nicht; Eriftenz bleibt ihm ein schlechthin Anderes, als ein Begriff. Der Inhalt ift ihm zwar berfelbige im Eriftirenden und im Begriffe: ba bas Sehn aber nicht im Begriff liege, fo fen ber Berfuch, es aus ihm abzuleiten, nichtig.

Allerdings liegt nicht positiv und fertig im Begriff die Bestimmung des Seyns; er ist ein Anderes, als Realität und Obsjectivität. Bleiben wir also bei dem Begriff stehen, so bleiben wir beim Seyn als dem Andern des Begriffs stehen, und halten

an der Trennung Beider feft; wir haben bann die Borftellung, und eben nicht das Sehn. Daß hundert mögliche Thaler etwas Underes find, als hundert wirkliche, dieß ift ein so popularer Gedanke, daß nichts fo gute Aufnahme gefunden hat, als dieß, daß aus bem Begriff nicht zum Genn übergegangen werben fönne; denn wenn ich mir hundert Thaler einbilde, so habe ich sie barum noch nicht. Ebenso popular kann man aber fagen: Das Ginbilben muß man bleiben laffen, benn es ift eine bloße Borftellung: d. h. das bloß Eingebildete ift unwahr, die hundert eingebildeten Thaler find und bleiben eingebildete. Alfo bei ihnen bleiben ift ungesunder Menschenverstand, ber nichts taugt; und das ift ein eitler Mensch, der fich mit folchen Einbildungen und Wünschen herumtreibt. Sundert Thaler hat man nur als wirfliche; hat man also so viel Muth, hundert Thaler zu besitzen, fo muß man hand an's Werk legen, um fie in Befit gu befommen: b. h. man muß nicht bei ber Einbildung ftehen bleiben, sondern über sie hinausgehen. Dieses Subjective ift nicht das Lette, Absolute; bas Wahre ift bas, was nicht bloß ein Gubjectives ift. Besitze ich hundert Thaler, so habe ich sie wirklich und stelle sie mir auch zugleich vor. Nach der Kantischen Borftellung wird aber bei bem Unterschiede fteben geblieben; ber Dualismus ift bas Lette und jede Seite für fich gilt als etwas Absolutes. Gegen dieß Schlechte, was hier das Absolute und Lette fenn foll, ift ber gesunde Menschenverstand gerichtet; jedes gemeine Bewußtseyn ift barüber hinaus, jede Sandlung will eine subjective Vorstellung aufheben und zu einem Objectiven machen. So thöricht ift fein Mensch, als jene Philosophie; wenn ihn hungert, fo ftellt er fich nicht Speisen vor, sondern macht, daß er fatt wird. Alle Thatigkeit ift Borftellung, Die noch nicht ist, aber als subjectiv aufgehoben wird. Auch die vorgestellten hundert Thaler werden zu wirklichen, und die wirklichen zu vorgestellten: dieß ift eine häufige Erfahrung, dieß ihr Schickfal; es hangt von gang außerlichen Umftanden ab, ob hunbert Thaler mein Eigenthum werden, ober nicht. Allerdings, die Borftellung thut's nicht, wenn ich hartnäckig barin fteden bleibe; denn ich kann mir einbilden, was ich will, barum ift es nicht. Es fommt nur darauf an, was ich mir vorstelle: und bann, ob ich bas Subjective und bas Senn benfe ober begreife; baburch geben fie über. Denfen, Begriff ift eben nothwendig dieß, daß er nicht subjectiv bleibt : fondern dieß Subjective baß aufhebt, und fich als objectiv zeigt. Cartefius behauptet nun ausbrücklich nur beim Begriffe Gottes jene Einheit, dem eben bas ift Gott; er fpricht von feinen hunbert Thalern, ba diefe nicht eine Erifteng find, die Begriff an ihr felbft ift. Eben abfolut bebt fich jener Gegensat auf, b. h. bas Endliche vergeht; er gilt nur in der Philosophie ber Endlichfeit. Wenn die Eriftenz alfo nicht begriffen wird, fo ift bieß bas begrifflose, finnliche Wahrgenommene; und das Begrifflose ift allerdings fein Begriff, - fo Empfinden, in die Sand Rehmen. Solche Eriftenz hat freilich bas Absolute, bas Wefen nicht; ober folche Eriftenz hat feine Wahrheit, sie ift nur ein verschwindenbes Moment. Dieß leere Stroh Dreschen mit bem leeren, gang fornlosen Stroh ber gewöhnlichen Logif, heißt man Philosophiren; es ift wie mit Ifaschar, bem beinernen Efel, ber nicht von ber Stelle ju bringen ift (Genesis, c. 49, v. 14). Solche Leute fagen: Wir taugen eben einmal nicht; und weil wir nichts taugen, so taugen wir eben nichts und wollen nichts taugen. Es ift aber eine fehr falsche chriftliche Demuth und Bescheibenheit, durch seine Sammerlichfeit vortrefflich fenn zu wollen, dieß Erfennen feiner Nichtigfeit ift vielmehr ein innerer Sochmuth und eine große Gelbftgefälligfeit. Abermanmuß zur Ehre wahrer Demuth nicht in feiner Erbarmlichkeit fteben bleiben, sondern fich über fie erheben durch Ergreifung bes Göttlichen.

Die Bestimmung, an ber Kant (Kritik der reinen Bernunft, S. 467) festhält, ist die, daß aus dem Begriff nicht das Seyn herausgeklaubt werden kann. Die Folge hiervon ist der Sat, daß die Bernunft es zwar ist, den Gedanken des Unendlichen zu haben: aber daß von ihrer Idee getrennt ist die Bestimmung

überhaupt, und naher die Bestimmung, die Genn heißt. Die Ibeen ber Bernunft fonnen nicht aus ber Erfahrung bethätigt werden, noch baraus ihre Beglaubigung erhalten; werden fie burch Rategorien beftimmt, fo entftehen Wiberfpruche. Goll die Ibee überhaupt nur als fevend bestimmt werden, fo ift fie eben nur ber Begriff; und bavon ift immer unterschieden bas Geyn bes Eriftirenden. Dieß in Unsehung ber Berftandeserkenntniffe hochft wichtige Resultat führt aber Kant in Ansehung der Bernunft zu weiter nichts, als daß diese für fich nichts als die formale Einheit gur methobifchen Syftematifirung ber Berftanbeserfenntniffe habe. Das gang abstracte Denfen wird festgehalten; es wird gefaat, der Berftand fonne mir Ordnung in den Dingen hervorbringen: diefe fen aber nichts an und fur fich, fondern nur fubjectiv. Go bleibt ber Bernunft nichts als die Form ihrer reinen Identität mit fich, und diefe reicht eben zu nichts, als die mannigfaltigen Verftandesgefete und Berftandesverhältniffe, die Klaffen, Arten und Gattungen, die der Berftand findet, zu ordnen. 1 3ch als Bernunft, oder Borftellung, und draußen die Dinge, find Beide schlechthin Andere gegen einander; und bas ift, nach Kant, ber lette Standpunkt. Das Thier bleibt nicht auf biefem Standpunkt fteben, fondern bringt praktisch die Einheit hervor. Dieß ift die Kritif der theoretischen Vernunft bei Kant, worin er das Apriorische, das Bestimmtsenn ber Bernunft an fich felbft angiebt, ohne daß fie es gur Beftimmtheit ber Ginzelnheit bringe. 2 -

Noch wäre der positiven Philosophie oder Metaphysik zu erwähnen, die Kant a priori über das gegenständliche Wesen aufstellt, den Inhalt des Gegenstands der Erfahrung, die Natur: seine Natur=Philosophie, die ein Aufzeigen der allgemeinen Begriffe der Natur ist. Allein dieß ist Theils an Inhalt etwas ganz Dürstiges und sehr Eingeschränktes, enthaltend einige all-

<sup>1</sup> Rant: Rritif ber reinen Bernunft, G. 497-498.

<sup>2</sup> hier erft ift in ber Borlesung von 1825-1826 eingeschaltet, mas bie Jacobi'sche Philosophie von dieser Seite ift.

gemeine Qualitäten und Begriffe ber Materie und ber Bemegung: und in Ansehung bes Wiffenschaftlichen ober Apriorischen, wie es Rant nennt, etwas ebenfo burchaus Unbefriedigendes. Denn daß die Materie Bewegung habe, ferner Ungiehungs = und Repulfions-Araft! u. f.f., alle biefe Begriffe fest Rant voraus, ftatt ihre Nothwendigkeit aufzuzeigen. Immer ift es ber "An= fangegrunde ber Naturwiffenschaft" großes Berbienft, fur einen Anfang einer Natur-Philosophie barauf aufmerksam gemacht zu haben, daß die Physik Gedankenbestimmungen ohne beren weitere Untersuchung gebraucht, welche bie wesentlichen Grundlagen ihrer Gegenftande ausmachen. Dichtigfeit 3. B. werbe von ihr fur eine ungleiche Menge, für ein bloges Quantum im Raume angefeben; - ftatt beffen behauptete fie Kant als einen Grab ber Raumerfüllung, b. h. als Energie, Intensität ber Action. Er verlangt daher (Metaphyfische Anfangsgrunde ber Naturwiffensch., S. 65-68) eine Conftruction ber Materie aus Rraften und Thatigfeiten, nicht aus Atomen; und Schelling ftedt noch gang barin. Rant's Werf ift ein Versuch zu benten, b. h. die Gedankenbeftimmungen aufzuzeigen, beren Broduct folche Vorstellungen wie Materie sepen; er hat die Grundbegriffe und Grund-Brincipien diefer Wiffenschaft zu bestimmen versucht, und zu einer fogenannten bynamischen Naturlehre bie Beranlaffung gegeben.

"Die Religion innerhalb der bloßen Vernunft"
ist auch ein Auszeigen der Glaubenslehren als Seiten der Bernunft, wie in der Natur. So hat Kant in der positiven Dogmatik der Religion, mit welcher die Aufklärung — oder Ausklärung — fertig geworden war, an Vernunft-Ideen erinnert:
Welche vernünftige, und zunächst moralische, Bedeutung das, was
man Dogmen der Religion heißt, habe, z. B. die Erbfünde.

<sup>1</sup> Rant: Metaphpfifche Anfangegrunde b. Naturwiffenschaft (Dritte Aufl., Leipzig 1800), G. 1, 27.

<sup>2</sup> Kant: Die Religion innerhalb ber Grenzen ber bloffen Bernunft (3weite Ausgabe, Königsberg 1794), S. 20-48.

Er ist viel vernünftiger als die Ausflärung, die sich schämt, davon zu sprechen. — Dieß sind die Hauptbestimmungen in Rücksicht des Theoretischen der Kantischen Philosophie.

2. Bur Intelligeng fommt zweitens in der Kantischen Philofophie das Praftische, die Natur des Willens, und was beffen Princip ift; das betrachtet bie Kritik ber praftischen Bernunft, worin Kant bie Rouffeau'fche Bestimmung, daß ber Wille an und für fich frei ift, aufgenommen hat. Die theoretische Bernunft hat Rant so gefaßt, daß ihr, infofern fie fich auf einen Gegenftand bezieht, Diefer Gegenftand gegeben feyn muß; infofern fie ihn aber sich selbst giebt, hat er feine Wahrheit: und bie Bernunft fommt - in biefem Erfennen nicht gur Gelbftftanbigfeit. Gelbstftanbig in fich ift fie bagegen als praftische Bernunft; als moralisches Wesen ift ber Mensch frei, über alles Naturgesetz und alle Erscheinung erhaben. Wie die theoretische Bernunft Kategorien, apriorische Unterschiede an ihr hatte, so auch die praftische Bernunft bas Sittengefet überhaupt, beffen nahere Bestimmungen die Begriffe Pflicht und Recht, Erlaubtes und Unerlaubtes ausmachen; und hier verschmäht die Bernunft allen gegebenen Stoff, ber ihr im Theoretischen nothwendig ift. Der Wille bestimmt sich in sich, auf Freiheit beruht alles Rechtliche und Sittliche; barin hat der Mensch fein absolutes Gelbftbewußtfenn. 1 Rach biefer Seite ift das Selbstbewußtsenn fich bas Befen, wie die theoretische Bernunft ein anderes hatte: und zwar ift erftens bas 3ch in feiner Einzelnheit unmittelbar Wefen, Allgemeinheit, Objectivität; zweitens hat die Subjectivität das Streben zur Realität, aber nicht zur sinnlichen Realität, bie wir im Borherigen hatten, fondern hier gilt fich die Bernunft als das Wirkliche. Sier ift der Begriff, der das Bewußtfenn feiner Mangelhaftigkeit hat; was die theoretische Bernunft nicht haben follte, indem ber Begriff eben ber Begriff bleiben follte.

<sup>1</sup> Kant: Kritif ber prakt. Vernunft (4. Aufl., Riga 1797), S. 3-11, 29-32.

So thut sich hier der Standpunkt der Absolutheit auf, da dem Menschen in seiner Brust ein Unendliches aufgeschlossen ist. Das ist das Befriedigende an der Kantischen Philosophie, das Wahre wenigstens an's Gemüth zu legen; so daß ich nur anerkenne, was meiner Bestimmung gemäß ist.

a. Den Willen theilt Kant in niederes und höheres Begehrungsvermögen; Diefer Ausbrud ift nicht ungeschickt. Das niedere Begehrungsvermögen find die Triebe, Neigungen u. f. f.; das höhere ift ber Wille als folcher, der nicht äußerliche, einzelne Zwecke hat, fondern allgemeine. Auf die Frage, was das Princip bes Willens fen, das den Menschen in feinen Sandlungen bestimmen foll, hat man allerlei angegeben: 3. B. Eigenliebe, Wohlwollen, Glückfeligkeit u. f. f. Solche materiale Principien bes Handels, fagt Kant nun, reduciren fich alle auf Triebe, auf Die Glüdfeligkeit; bas Bernunftige an ibm felbft ift aber rein formal, und befteht barin, baß bas, was als Gefet gelten foll, als allgemeingültige Gesetzgebung muß gedacht werden können, ohne fich aufzuheben. Alle Moralität der Sandlung nun beruht auf der Gefinnung, daß fie mit dem Bewußtseyn des Gesebes, um des Gesetzes willen und aus Achtung für daffelbe und vor fich selbst geschehe, mit Erwährung bessen, was glückselig macht. Als moralisches Wesen hat der Mensch das Sittengesets in fich felbft, deffen Princip Freiheit und Autonomie bes Willens ift; benn er ift absolute Spontaneität. Beftimmungen, bie aus ben Reigungen genommen find, find heterogene Brincipe für ben Willen: oder der Wille ift heteronomie, wenn er folche Bestimmungen fich zum Zweck macht; benn er nimmt seine Bestimmungen bann von etwas Anderem her. Das Wefen bes Willens ift aber, fich aus fich selbst zu bestimmen; benn die praftische Bermunft giebt fich felbft Gefete. Der empirische Wille aber ift beteronomisch, denn er wird durch Begierden bestimmt; das gehört eben unferer Natur, nicht bem Gebiete ber Freiheit an.

<sup>1</sup> Raut: Rritif b. praft. Bernunft, S. 40-41, 56, 126-135, 58, 38, 77.

Es ift eine höchft wichtige Bestimmung der Kantischen Phi= losophie, das, mas für das Gelbstbewußtsenn als Befen, Gefet und Unfich gilt, in es felbft guruckgeführt zu haben. Indem der Mensch nach diesem und jenem Zweck sucht, je nachdem er die Welt ober die Geschichte so ober anders beurtheilt, was soll er ba jum letten 3wed machen? Aber fur ben Willen ift fein anberer 3med, als ber aus ihm felbst geschöpfte, ber 3med seiner Freiheit. Es ift ein großer Fortschritt, daß bieg Brincip aufgestellt ift, daß die Freiheit die lette Angel ift, auf der der Mensch fich dreht, diese lette Spite, die fich durch nichts imponiren läßt; fo daß der Mensch feine Autorität gelten läßt, ihn nichts verpflichtet, worin seine Freiheit nicht respectirt wird. Dieß hat der Kantischen Philosophie von einer Seite die große Ausbreitung und Zuneigung gewonnen, daß der Mensch in fich selbst einen schlechthin feften, unwankenden Mittelpunkt findet; aber bei diesem Brincipe ift fie auch fteben geblieben. Während die lette Spite der theoretischen Vermunft abstracte Identität ift, weil fie nur ei= nen Kanon, eine Regel zu abstracten Ordnungen abgeben fann: fo ift die praftische Bernunft sogleich, als gesetzgebend, concret aufgefaßt; bas Befet, bas fie fich giebt, ift bas Sittengefet. Ift es aber auch ausgesprochen, daß fie in fich concret fen, so ift bas Weitere boch, daß biefe Freiheit junachft nur das Regative alles Andern ift; fein Band, nichts Anderes verpflichtet mich. Sie ift insofern unbestimmt; es ift die Identität bes Willens mit fich felbft, fein Beifichsenn. Bas ift aber ber Inhalt biefes Gefetes? Bier find wir fogleich wieder bei der Inhaltslofigfeit. Denn die einzige Form dieses Brincips ift eben die llebereinstim= mung mit sich felbst, die Allgemeinheit; das formale Princip der Besetzgebung tommt in Diefer Ginfamteit in fich zu feiner Beftimmung, oder biese ift nur die Abstraction. Das Allgemeine, bas Sich-nicht-Widersprechen ift etwas Leeres, bas im Praktischen fowenig als im Theoretischen zu einer Realität fommt. Das all-Rant: Rritif b. reinen Bernunft, G. 62, 500.

gemeine Sittengeset spricht Kant daher so aus (und die Aufstellung einer solchen allgemeinen Form war von jeher Forderung des abstracten Verstandes): "Handle nach Maxim en" (das Gesetz soll auch mein besonderes seyn), "die fähig sind, allgemeine Gesetz zu werden."

So hat Kant zur Bestimmung ber Pflicht (benn bie Frage ift, was ift Pflicht fur ben freien Willen) nichts gehabt, als bie Form der Identität, die das Gefet des abstracten Berftandes ift. Sein Baterland zu vertheibigen, die Glüchfeligfeit eines Undern zu for= bern, ift Bflicht, nicht wegen bes Inhalts, sondern weil es Pflicht ift: wie bei ben Stoifern das Gedachte darum mahr ift, weil und insofern es gedacht ift (f. Th. II, S. 399, 405, 408). Der Inhalt als solcher ift in ber That nicht bas allgemein Geltende in den Gesehen der Moralität, ba er fich widerspricht. Denn bie Wohlthätigkeit g. B. befiehlt: "Gebt Gure Sachen ben Armen;" schenken aber Alle, was fie haben, so ift die Wohlthätigkeit aufgehoben (f. Th. II, S. 73). Jedoch auch mit ber abstracten Ibentität fommt man um feinen Schritt weiter; benn jeder Inhalt, der in biefe Form gelegt wird, ist eben so ohne sich zu widersprechen. Aber es geht nichts verloren, wenn er auch gar nicht hineinge= legt wird. In Unsehung bes Eigenthums g. B. ift bas Gefet meines Sandelne: Das Eigenthum foll respectirt werden; benn bas Gegentheil fann nicht allgemeines Gefet fenn. Das ift richtig, aber es ift eine gang formelle Beftimmung: Ift bas Eigenthum, so ift es. Das Eigenthum ift hier vorausgesett; ebenfo fann biefe Bestimmung aber auch gang wegbleiben, und bann ift im Diebstahl fein Widerspruch vorhanden: Ift das Eigenthum nicht, so wird es nicht respectirt. Dieß ift der Mangel des Kantisch-Richte'schen Princips, daß es formell überhaupt ift; die falte Pflicht ift der lette unverdaute Klop im Magen, die Offenbarung gegeben ber Bernunft.

Das erste Postulat in der praktischen Vernunft ist so ber 1 Rant: Kritif b. prakt. Vernunft, S. 54 u. 58 (35).

freie Wille für sich, der sich bestimmt; dieses Concrete ist aber noch abstract. Das zweite und dritte sind Formen, die daran erinnern, daß der Wille in höherem Sinne concret sep.

- b. Das Zweite ift bas Berhältniß bes Begriffs bes Willens jum befondern Willen bes Individuums; bas Concrete ift bier, daß mein besonderer Wille und der allgemeine Wille identisch feven, ober daß ich ein moralischer Mensch sey. Diese Ginheit wird postulirt, der Mensch soll moralisch sebn; es bleibt aber beim Sollen und biesem Gerede von Moralität fteben. Bas moralisch ift, wird nicht gefagt; ober an ein System bes sich verwirklichenden Geiftes wird nicht gedacht. Sondern vielmehr, wie Die theoretische Vernunft bem gegenftandlichen Sinnlichen, fo bleibt die praftische Vernunft ber praftischen Sinnlichkeit, ben Trieben und Reigungen, gegenüber fteben. Die vollendete Moralität muß ein Jenseits bleiben; benn die Moralität sest die Verschiedenheit bes besondern und allgemeinen Willens voraus. Sie ift ein Kampf und Bestimmen des Sinnlichen durch das Allgemeine; der Kampf fann nur senn, wenn der sinnliche Wille dem allgemeinen noch nicht angemessen ift. Das Resultat ist daher, daß das Ziel bes moralischen Willens nur im unendlichen Progreffe zu erreichen fen; barauf grundet Kant (Kritif b. praft. Bernunft, S. 219 -223) das Poftulat ber Unfterblichfeit ber Geele, als den unendlichen Progreß bes Subjects in feiner Moralität, weil die Moralität selbst etwas Unvollfommenes ift, und in's Unendliche Fortschritte machen muß. Der particulare Wille ift allerdings ein Anderes des allgemeinen Willens; er ift aber nicht ein Lettes, schlechthin Beharrendes.
  - c. Das Dritte ist das höchste Concrete, der Begriff der Freiheit aller Menschen; so daß die natürliche Welt in Harmosnie mit dem Begriff der Freiheit sehn soll. Das ist das Postuslat Gottes, den die Vernunft aber nicht ersennt. Der Wille hat die ganze Welt, das Ganze der Sinnlichkeit sich gegenüber; und doch dringt die Vernunft auf Einheit der Natur und des

Sittengesehes, als ber Ibee bes Guten, bas ber Endzweck ber Belt ift. Da es aber formell ift, also für, fich keinen Inhalt hat, so steht es ben Trieben und Neigungen einer subjectiven, und einer äußern felbftftandigen Natur gegenüber. Den Wiberfpruch Beiber vereint Kant (Kritif b. praft. Bernunft, E. 198-200) in dem Gedanken des höchften Gutes, worin die Matur bem vernünftigen Willen, Die Glüchfeligkeit ber Tugend an= gemeffen fen; - eine llebereinstimmung, um die es eigentlich gar nicht zu thun ift, wiewohl darin die praktische Realität besteht. Denn Glüdfeligfeit ift nur bas finnliche Gelbstgefühl ober bie Wirklichkeit dieses einzelnen Individuums, nicht die an fich allgemeine Realität. Jene Bereinigung bleibt baber felbft nur ein Jenseits, ein Gebanke, ber nicht wirklich vorhanden ift, sondern nur fenn foll. Kant geht fo (Kritif b. praft. Bernunft, S. 205-209) gang in bas Geschwäß ein, baß es in diefer Welt bem Tugendhaften oft schlecht, dem Lasterhaften gut gehe u. f. f.: und poftulirt naher bas Dafenn Gottes, als des Wefens, ber Caufalität, wodurch diefe harmonie ju Stande fommt, jum Behuf fowohl der Borftellung der Seiligkeit bes sittlichen Gesetzes, als bes in der Natur, aber auch nur nach dem unendlichen Progreffe au realisirenden Bernunftzwecks; welches Postulat, so wie das der Unfterblichkeit ber Seele, eben damit ben Widerspruch, wie er ift. befteben läßt, und nur ein abstractes Sollen feiner Auflösung ausfpricht. Das Poftulat felbst ift perennirend, weil bas Gute ein Jenseits gegen bie Ratur ift; bas Gesetz ber Rothwendigkeit und bas Gefet ber Freiheit find verschiedene von einander, und in Diesen Dualismus geftellt. Die Natur bliebe nicht mehr Ratur, wenn fie dem Begriffe des Guten angemeffen wurde; es bleibt fo beim höchften Widerspruche, weil beibe Seiten fich nicht vereinigen fonnen. Es ift ebenso nothwendig, die Einheit Beider gu segen; fie ift aber nie wirklich, benn die Trennung Beider ift einmal vorausgesett. Rant bringt so populare Redensarten berbei: Das Bofe foll überwunden werden, muß es aber ebenfo

wenig seyn. Gott ist ihm so nur ein Glaube, ein Dafürhalten, welches nur subjectiv, nicht wahr an und für sich ist. 1 Dieses Resultat ist auch sehr popular.

Diefe Postulate bruden nun nichts, als die gedankenlose Syn= thefis der verschiedenen Momente aus, die fich allenthalben wibersprechen; fie find somit ein " De ft" 2 von Widersprüchen. 3. B. Die Unfterblichfeit ber Seele ift poftulirt, um ber unvollfommenen Moralität willen, d. h. weil fie mit Sinnlichfeit afficirt ift. Aber das Sinnliche ift Bedingung des moralischen Selbstbewußtsehns; bas Biel, die Bollfommenheit, ift, was die Moralität als folche selbst aufhebt. Ebenso bas andere Biel, bie harmonie bes Ginnlichen und Bernünftigen, bebt gleichfalls die Moralität auf; benn fie besteht eben in diesem Gegenfate ber Bernunft gegen die Ginnlichfeit. Die Wirklichfeit des die Harmonie hervorbringenden Gottes ift ebenfo eine folche, die mit Bewußtseyn zugleich feine ift; er wird vom Bewußtfenn jum Behufe ber harmonie angenommen, wie die Kinder fich irgend eine Bogelscheuche machen, und mit einander ausmachen, fich vor derselben fürchten zu wollen. Der Behuf, zu bem Gott zugleich angenommen wird, baß burch die Borftellung eines heiligen Gesetzgebers bas Sittengefet um fo mehr Achtung gewinne, widerspricht bem, daß eben die Moralität barin beftebt, bas Gefet rein um fein felbft willen gu achten. 3 Die praftische Bernunft alfo, wo das Gelbftbewußt= senn sich als das Ansich gilt, gegen die theoretische, worin ihm das gegenständliche Wesen, fommt ebenso wenig zu einer Einheit und Wirklichkeit an fich selbst. Es kommt den Menschen schwer an, zu glauben, daß die Bernunft wirklich fen; es ift aber nichts wirklich als die Bernunft, fie ift die absolute Macht. Die Eitelfeit des Menschen will ein vermeintliches Ideal im Kopfe haben, um Alles zu tabeln: Wir find die Gescheidten, haben es in uns,

<sup>1</sup> Rant: Rritif b. praft. Bernunft, G. 223-227.

<sup>2</sup> Bergl. Rante Rritif b. reinen Bernunft, G. 471.

<sup>3</sup> Rant: Rritif b. praft. Bernunft, G. 146.

aber vorhanden ist es nicht. Das ift der lette Standpunkt; es ift dieß ein hoher Standpunkt, aber es wird darin nicht bis zur Wahrheit fortgegangen. Das absolute Gut bleibt Sollen ohne Objectivität; und dabei soll es bleiben.

3. Noch ift die britte Seite in der Kantischen Philosophie, die Kritif der Urtheilstraft übrig, worin die Forderung bes Concreten eintritt, daß die Ibee jener Einheit nicht als ein Jenfeits, fondern als ein Wegenwärtiges gefest ift; und diese Seite ift befonders wichtig. Kant fagt, ber Berftand ift im Theoretischen wohl gesetzgebend, bringt Rategorien hervor; Diese blei= ben aber nur allgemeine Bestimmungen, außer benen bas Besondere (bas andere Bestandstück, bas zu jeder Erkenntniß gebort) liegt. Beibes ift für ben Berftand von einander verschieden; benn seine Unterschiede bleiben in ber Allgemeinheit. 3m Brattischen ift die Bernunft zwar das Ansich; aber ihr freies Fürsich= fenn, die gesetgebende Freiheit in höherer Form, fteht ebenso ber Natur in ihrer Freiheit und beren eigenen Gefegen gegenüber. "Im Theoretischen kann die Bernunft nur vermittelft bes Berftandes aus gegebenen Gesethen burch Schlüsse Folgerungen gieben, die doch immer nur bei der Natur steben bleiben; nur im Braktischen ift sie selbst gesetzgebend. Berftand und Bernunft" (die praftische) "haben zwei verschiedene Gesetzgebungen anf einem und bemielben Boben ber Erfahrung, ohne daß eine ber andern Eintrag thun darf. Denn fo wenig der Naturbegriff auf die Gesetzgebung burch ben Freiheitsbegriff Ginfluß hat, ebenso wenig ftort diefer die Gesetzgebung der Natur. Die Möglichfeit bes Busammenbestehens beider Gesetzgebungen und ber dazu gehörigen Bermogen bewies die Kritif der reinen Berminft." (!?) "Daß nun diese zwei verschiedenen Gebiete, die sich zwar nicht in ihrer Gesetzgebung, aber doch in ihren Wirkungen in der Sinnenwelt unaufhörlich einschränken" (b. h. wo sie zusammentreffen), "nicht Eines ausmachen, kommt daher, daß ber Naturbegriff gwar feine Gegenstände in ber Anschauung, aber nicht als Dinge an fich

felbft, fondern als bloße Erscheinungen, ber Freiheitsbegriff bagegen in seinem Objecte zwar ein Ding an fich selbst, aber nicht in der Anschauung vorstellig machen, mithin keiner von beiden ein theoretisches Erfenntniß von seinem Objecte (und felbst von dem benkenden Subjecte) als Ding an sich verschaffen kann, welches bas Uebersinnliche sehn würde, - ein unbegrenztes und unzuagnaliches Gebiet für unfer gesammtes Erfenntnifvermögen. Db nun amar eine unübersehbare Kluft awischen dem Gebiete des Naturbegriffe, ale bem Sinnlichen, und bem Gebiete bee Freibeitsbegriffs, als dem Ueberfinnlichen, befestigt ift, so daß von bem erstern zum andern fein Uebergang möglich ift, gleich als ob es so viel verschiedene Welten waren, davon die erste auf die aweite keinen Einfluß haben kann: so foll doch diese auf jene einen Einfluß haben, nämlich ber Freiheitsbegriff ben burch feine Gefete aufgegebenen 3med in ber Sinnenwelt wirklich machen; und die Natur muß folglich auch fo gedacht werden können, daß Die Gesehmäßigkeit ihrer Form wenigstens zur Möglichkeit der in ihr zu bewirkenden 3mede nach Freiheitsgesehen zusammenstimme. Also muß es doch einen Grund der Einheit des Uebersinnlichen, was der Natur zu Grunde liegt, mit dem, was der Freiheitsbegriff praftisch enthält, geben, bavon ber Begriff, wenn er gleich weder theoretisch noch praktisch zu einem Erkenntnisse desselben gelangt, mithin fein eigenthumliches Gebiet hat, bennoch ben Uebergang von ber Denfungsart nach ben Principien ber einen zu ber nach Principien ber andern möglich macht. Zwischen bem Berftande und der Bernunft ift nun die Urtheilsfraft, wie zwischen bem Erkenntniß- und Begehrungsvermögen Luft und Unluft; in diesem Bermogen muß also ber Uebergang vom Gebiete Der Naturbegriffe jum Gebiete bes Freiheitsbegriffs liegen."

Healität, die nur durch das Allgemeine, den Zweck, bestimmt ift.

<sup>1</sup> Kant: Rritif ber Urtheilsfraft (Dritte Auflage, Berlin 1799), Ginleitung S. XVII-XX, XXIV-XXV.

Der Berftand ift ber Grund Diefer Einheit des Mannigfaltigen; das Sinnliche ift also hier durch das Ueberfinnliche bestimmt. Diese 3bee eines Allgemeinen, welches bas Besondere an ihm selbst hat, ift nun eben nach Rant der Wegenstand ber Urtheilsfraft, die er folgendermaßen eintheilt: "Ift bas Allgemeine (bie Regel, das Brincip, das Gefet) gegeben, fo ift die Urtheilsfraft, welche bas Besondere barunter subsumirt, bestimmend," - die unmittelbare Urtheilsfraft. Sier ift aber auch Besonderes, bas nicht durch die Gattung bestimmt ift. "Ift aber nur bas Befonbere gegeben, wozu die Urtheilsfraft bas Allgemeine finden foll. fo ift fie reflectirend." Die reflectirende Urtheilsfraft hat au ihrem Brincip bie Einheit bes abstract Allgemeinen bes Berftanbes und ber Besonderheit, die Idee einer gesetmäßigen Nothwendigkeit, welche zugleich frei ift, ober einer Freiheit, die mit ihrem Inhalt unmittelbar eins ift. "Dieß Princip fann nun fein anberes fenn, als baß, ba allgemeine Naturgefete ihren Grund in unferem Berftande haben, ber fie ber Ratur, obzwar nur nach ihrem allgemeinen Begriff, vorschreibt, die besonderen empirischen Gefete in Ansehung beffen, was in ihnen durch jene unbeftimmt gelaffen ift, nach einer solchen Einheit betrachtet werden müffen, als ob gleichfalls ein Berftand (wenn gleich nicht ber unfrige) fie jum Behuf unserer Erfenntnifvermogen, um ein Syftem ber Erfahrung nach besondern Naturgeseben möglich zu machen, gegeben hätte. Richt, als ob ein folcher Verftand angenommen werben mußte (benn es ift nur die reflectirende Urtheilsfraft, ber biefe Ibee jum Brincip bient); fondern bieß Bermögen giebt nur fich felbft, nicht ber Natur dadurch ein Gefet. Weil nun ber Begriff von einem Object, sofern er zugleich ben Grund ber Wirflichfeit dieses Objects enthält, der Zwed, und die Uebereinstim= mung eines Dinge mit berjenigen Beschaffenheit ber Dinge, die nur nach Zwecken möglich ift, die Zweckmäßigkeit der Form berfelben heißt: fo ift das Princip der Urtheilsfraft, in Ansehung ber Form ber Dinge ber Natur unter empirischen Gesetzen überhaupt, die Zweckmäßigkeit der Natur in ihrer Mannigfaltigkeit. D. i. die Natur wird durch diesen Begriff so vorgestellt, als ob ein Verstand den Grund der Einheit des Mannigfaltigen ihrer empirischen Gesetze enthielte."

Aristoteles schon hat die Natur als zweckmäßig an ihr felbft, den vous, den Verstand, das Allgemeine an ihr felbst habend betrachtet, so daß in ungetrennter Einheit Eins Moment des Anbern ift (f. Th. II, S. 302-308). 3wed ift ber Beariff, ber immanent, nicht die äußerliche Form und Abstraction gegen ein zu Grunde liegendes Material, sondern durchdringend ift; fo daß alles Besondere burch dieß Allgemeine selbst bestimmt ift. Nach Rant ift es ber Berftand: Die Berftanbesgesete gwar, Die er in ber Erkenntniß an ihm selbst hat, laffen bas Gegenständliche noch unbestimmt; aber weil dieß Mannigfaltige felbst einen Bufammenhang in fich haben muß, der jedoch für die menschliche Einficht zufällig ift, fo "muß die Urtheilsfraft für ihren eigenen Gebrauch es als Princip annehmen, daß das für uns Zufällige eine für und zwar nicht erkennbare, aber boch benkbare Einheit in ber Berbindung des Mannigfaltigen zu einer an fich möglichen Erfahrung enthalte." 2 Dieß Princip fällt hiermit fogleich wieder in das Subjective eines Gedankens jurud, und ift nur eine Marime unserer Reflexion, wodurch über die objective Natur bes Gegenstandes damit nichts ausgesagt werden foll, 3 - weil ein= mal das Ansich außer dem Selbstbewußtsenn firirt ift, und ber Berftand nur in ber Form des Gelbstbewußten, nicht in feinem Anderswerden aufgefaßt ift.

Dieß Princip der ressectirenden Urtheilöfraft ist nun eine gedoppelte Zweckmäßigkeit in sich, die formale und die materiale; die Urtheilöfraft ist so entweder ästhetisch, oder teleologisch: von denen jene die subjective Zweckmäßigkeit, diese die objec-

<sup>1</sup> Kant: Kritif ber Urtheilskraft, Einleitung, S. XXV-XXVIII.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebendaselbst, S. XXVI, XXXIII.

<sup>3</sup> Ebendaselbst, S. XXXIV.

tive, logische betrachtet. Es giebt hiernach zwei Gegenstände der Urtheilskraft, — das Schöne in den Werken der Kunst und die Naturproducte des organischen Lebens, — die uns die Einheit des Naturbegriffs und des Freiheitsbegriffs kund thum. ' Die Betrachtung dieser Werke enthält dieß, daß wir eine Einheit von Verstand und Besonderem sehen. Da diese Betrachtung aber nur eine subjective Weise ist, solche Producte vorzustellen, nicht das Wahre derselben enthält: so werden solche Dinge nur nach dieser Einheit betrachtet, sind aber nicht an sich so; sondern wie sie an sich sind, liegt jenseits.

a. Das Schone ber afthetischen Urtheilsfraft befteht barin: "Luft und Unluft ift etwas Subjectives, was gar fein Erfenntnifftud werden fann. Der Gegenftand hat insofern nur 3medmäßigfeit, wenn feine Borftellung unmittelbar mit bem Gefühl ber Luft verbunden ift; und dieß ift eine äfthetische Borftel= lung. Die Auffaffung ber Formen in die Ginbildungsfraft fann niemals geschehen, ohne daß die reflectirende Urtheilsfraft, auch unabsichtlich, fie wenigstens mit ihrem Bermögen, Unschauungen auf Begriffe zu beziehen, vergleiche. Wenn nun in diefer Bergleichung die Einbildungsfraft (als Bermögen ber Anschauungen a priori"?) "zum Berftande, als dem Bermogen ber Begriffe, burch eine gegebene Vorstellung" - etwas Schones - "unabfichtlich in Ginftimmung verfett, und baburch ein Gefühl ber Luft erwedt wird: fo muß ber Gegenstand alsbann als gwedmäßig für die reflectirende Urtheilsfraft angesehen werden. Aefthetisch ift ein solches Urtheil über die Zweckmäßigkeit des Objects, welches fich auf keinem vorhandenen Begriff vom Gegenstande grunbet und feinen von ihm verschafft. Gin Gegenstand, beffen Form (nicht bas Materielle feiner Vorftellung als Empfindung) als Grund ber Luft an ber Vorstellung eines solchen Objects beurtheilt wird, ift schon," - bas erfte vernunftige Wort über Schonbeit. Das Sinnliche ift bas Eine Moment bes Schönen; bann

<sup>1</sup> Rant: Rritif ber Urtheilefraft, G. XLVIII-LII.

muß es Geiftiges, einen Begriff ausbruden. "Das Schone ift, was ohne" subjectives "Intereffe," aber ebenso auch "ohne Begriffe" (b. h. Reflerions - Beftimmungen, Gefete) ,,als Dbject eines allgemeinen Wohlgefallens vorgestellt wird. Es bezieht fich auf feine Reigung, also fühlt fich bas Subject gang frei barin. Es ift nicht fur mich schon. 3wed ift ber Wegenstand eines Begriffs, fofern diefer als Urfache von jenem" (bem Gegenftand) ,angefeben wird; und die Causalität eines Begriffs in Anfehung feines Objects ift bie 3weckmäßigfeit." Bum Ibeal gehört "die Vernunftidee, welche die Zwecke der Menschheit, fo= fern fie nicht finnlich vorgeftellt werben können, jum Princip ber Beurtheilung einer Geftalt macht, durch bie, als ihre Wirfung in ber Erscheinung, fich jene offenbaren. Das 3beal barf man lediglich an ber menschlichen Geftalt erwarten." - Das Erha= bene ift bas Beftreben, eine 3bee finnlich barguftellen, wo gugleich die Unangemeffenheit, das Nichtgefastwerdenkönnen ber 3bee burch bas Sinnliche fich barftellt. 1 Bier in ber affhetischen Urtheilsfraft sehen wir die unmittelbare Einheit bes Allgemeinen und Befondern; benn bas Schone ift eben biefe begrifflofe unmittelbare Ginheit. Weil Kant fie aber in bas Subject fest, fo ift fie etwas Beschränftes: und als äfthetisch auch niedriger, insofern ste nicht die begriffene Einheit ift.

b. Die andere Weise der Uebereinstimmung ist in der obsiectiven und materialen Zweckmäßigkeit die teleologische Betrachtung der Natur, daß in den organischen Naturproducsten die unmittelbare Einheit des Begriffs und der Nealität als gegenständliche angeschaut wird, — der Naturzweck, in seiner Allgemeinheit Besonderes, in seiner Besonderheit Gattung enthaltend. Eine solche Betrachtung muß aber nicht äußerlich, sondern nach innerer Teleologie geschehen. Nach äußerer Zweckmäßigkeit hat Etwas seinen Zweck in Anderem: "Der Schnee sichert die

Rant: Rritif ber Urtheilsfraft, S. XLIII-XLV, 16-19, 32, 56, 59, 77.

Saaten in falten gandern vor Froft, erleichtert die Gemeinschaft der Menschen durch Schlitten." 1. Die innere Zwedmäßigkeit ift dagegen, daß Etwas an ihm felbst Zwed und Mittel sey, fein 3weck also nicht außerhalb falle. Bei ber Betrachtung bes Le= bendigen bleiben wir fo nicht dabei ftehen, daß wir ein Similiches vor uns haben, was nach den Kategorien des Verstandes nur in Berhältniß zu Anderem gebracht wird; fondern wir betrachten es als Urfache feiner felbst, als sich selbst producirend. Dieß ift das Sich-erhalten bes Lebendigen: als Individuum ift es zwar vergänglich; aber indem es lebt, bringt es sich selbst bervor, obwohl es Bedingungen dazu nöthig hat. Der Naturzwed ift also in der Materie zu suchen, insofern sie ein innerlich organisie= tes Natur-Product ift, "in welchem Alles Zweck und wechselseitig auch Mittel ift;" 2 weil alle Glieber bes Organischen Mittel und zugleich Zweck find, so ift es in sich Selbstzweck. Das ift ber Ariftotelische Begriff; es ift das Unendliche, das in sich selbst zurückgeht, die Idee.

Kant kommt hierbei darauf: "Wir würden zwischen Natursmechanism und Technik der Natur, d. i. Zweckverknüpfung in derselben, keinen Unterschied finden, wäre unser Berstand nicht von der Art, daß er vom Allgemeinen zum Besondern gehen muß, und die Urtheilskraft also keine bestimmenden Urtheile fällen kann, ohne ein allgemeines Gesetz u haben, darunter sie jenes subsumiren könne. Das Besondere nun als ein solches enthält in Ansehung des Allgemeinen etwas Zufälliges, gleichwohl ersordert aber die Bernunft in der Verbindung besonderer Gesetz der Natur doch auch Einheit, mithin Gesetzlichkeit, welche Gesetzlichkeit des Zufälligen Zweckmäßigkeit heißt: und die Ableitung der besondern Gesetz aus den allgemeinen ist, in Ansehung bessen, was jene Zufälliges in sich enthalten, a priori durch Bestimmung des Begriffs vom Objecte ummöglich; der Begriff der Zweckmäßigkeit

Rant: Kritif b. Urtheilsfraft, S. 279—283.

<sup>2</sup> Ebentafelbft, S. 286-288, 292-296.

der Natur in ihren Producten wird so ein für die menschliche Ur= theilsfraft nothwendiger, aber nicht die Bestimmung ber Dbjecte felbst angehender Begriff fenn, alfo ein subjectives Princip." 1 Ein organisches Wesen ift also nach Kant (Kritik ber Urtheilsfraft, S. 354) ein folches, worin Natur-Mechanismus und Zwed ibentisch find: Wir betrachten es fo, als wohnte im Sinnlichen ein Begriff, ber fich bas Besondere gemäß fest. In ben organischen Raturproducten haben wir die Anschauung von dieser unmittelbaren Einheit des Begriffs und der Realität; denn in der Lebendigfeit wird die Seele ober das Allgemeine, und die Eriftenz ober Die Besonderung in Einer Einheit angeschaut, - nicht so in ber unorganischen Natur. Go kommt in die Kantische Philosophie die Borftellung bes Concreten berein, daß ber allgemeine Begriff das Befondere bestimmt. Weil Kant aber diese Ibeen wieder nur in subjectiver Bestimmung genommen hat, als leitende Gedanken fur die Urtheilsfraft, womit nichts Ansichsenenbes ausgesagt werden fann: fo hebt er, obgleich er die Einheit des Begriffs und der Realität auch ausfpricht, boch wieder die Seite des Begriffs heraus; er will also feine Schranke nicht aufheben, im Momente, wo er fie als Schranke fest. Das ift der beständige Widerspruch der Kantischen Philosophie; Kant hat die hochsten Gegenfage in ihrer Einseitigkeit aufgeftellt, und die Lösung des Widerspruchs ebenso ausgesprochen; die Bernunft poftulirt die Einheit, und wir haben fie auch in der Urtheilsfraft. Kant fagt indeffen (Kritif ber Urtheilsfraft, G. 355 -363): Dieß ift nur eine Beise unserer reflectirenden Urtheilefraft, das Lebendige ift nicht felbst so; aber wir find gewohnt, es fo zu betrachten. In der Kunft ift es also wohl die finnliche Beije felbft, die und die Borftellung der 3dee giebt; Realität und 3bealität find hier unmittelbar in Einem. Aber auch hier faat Kant, man muß beim Ginseitigen ftehen bleiben, im Augenblick, wo er barüber hinausgeht. Der Reichthum bes Gedankens entfaltet fich bei Kant daber immer nur in fubjecti-

<sup>2</sup> Rant: Rritif ber Urtheilefraft, G. 343-344.

ver Gestalt; alle Fülle, aller Inhalt fällt in's Vorstellen, Denfen, Postuliren. Das Objective ist, nach Kant, nur das Ansich: und wir wissen nicht, was die Dinge an sich sind. — Das Ansich ist aber nur das caput mortuum, die todte Abstraction des Andern, das leere, unbestimmte Jenseits.

Der Grund, warum jene mahre Idee nicht bas Wahre fenn foll, ift alfo, weil die leeren Abstractionen von einem Berftanbe, ber fich im abstract Allgemeinen halt, und von einem gegenüberftehenden finnlichen Stoffe ber Einzelnheit, einmal als bas Wahre vorausgesett find. Kant kommt näher zwar ausbrücklich auf die Borftellung eines intuitiven (anschauenden) Berftandes, ber, indem er allgemeine Gesetze giebt, ebenso bas Besondere beftimmt; bas ift eine tiefe Beftimmung, bas wahrhaft Concrete, die durch den inwohnenden Begriff bestimmte Realität, ober, wie Spinoza fagt, die abaquate Ibee. Indem nämlich "zum Erfennen auch Anschauung gehört und ein Bermögen einer völligen Spontaneität der Anschauung ein von ber Sinnlichfeit" fpecifisch "unterschiedenes und bavon gang unabhängiges Erkenntnisvermögen, mithin Berftand in ber allgemeinsten Bedeutung feyn wurde: so kann man fich auch einen intuitiven Berftand benken, welcher nicht vom Allgemeinen zum Befondern, und fo zum Einzelnen burch Begriffe geht, in welchem nicht die Zufälligkeit der Zufammenftimmung der Natur in ihren Broducten nach befondern Gefeben zum Verstande angetroffen wird, welche bem unfrigen es fo fchwer macht, bas Mannigfaltige berfelben zur Ginheit ber Er= fennfniß" zusammen "zu bringen." Aber baß biefer "intellectus archetypus" die wahre Idee des Berstandes sen, barauf kommt Kant nicht. Sonderbarer Beise hat er zwar wohl biese 3bee des Intuitiven; aber er weiß nicht, warum sie feine Wahrheit haben foll, — als nur weil unfer Verstand anders beschaffen fen, nämlich fo, "baß er vom Analytisch-Allgemeinen zum Besonbern fortgeht." 1 Die absolute Bernunft aber und der ansich=

<sup>1</sup> Rant: Rritif ber Urtheilefraft, G. 347-348 (351).

seyende Verstand, haben wir (S. 507, 536) gesehen, sind bei Kant so beschaffen, daß sie an ihnen selbst keine Realität haben: der Verstand eines Stosses bedarf, die theoretische Vernunft Hirnges spinnste erzeugt, die praktische Vernunft ihre Realität beim Postuliren bewenden lassen muß. Ungeachtet ihrer unmittelbar und bestimmt ausgesprochenen Nicht=Absolutheit sollen sie doch das wahre Erkennen seyn, und der intuitive Verstand, welcher Vegriff und Anschauung in Einer Einheit hat, nur so ein Gedanke, den wir uns machen.

c. Die höchste Form, wie die Vorstellung des Concreten in Die Kantische Philosophie kommt, ift diese, bag ber 3weck in feiner ganzen Allgemeinheit aufgefaßt werde; und so ift er bas Bute. Dieß Gute ift eine Ibee, ift mein Bebanke; aber es ift Die absolute Forderung vorhanden, daß es auch in der Welt realifirt werbe, daß die Naturnothwendigkeit den Gesetzen der Freibeit entspreche, aber nicht als Nothwendigkeit einer äußerlichen Natur, sondern durch das Rechtliche und Sittliche des menschlichen Lebens, durch das Staatsleben, — daß die Welt überhaupt aut fen. Diese Identität bes Guten und ber Realität ift bie Korderung der praktischen Bernunft; aber die subjective Bernunft kann dieß nicht realisiren. In jeder auten Handlung vollbringt der Mensch zwar etwas Gutes, dieß ist aber nur beschränft; das allgemeine Gute, als ber Endzwed ber Welt, fann nur erreicht werden durch ein Drittes. Und diese Macht über die Welt, bie jum Endzweck bas Gute in ber Welt hat, ift nun Gott. 1 So endet auch die Kritik der Urtheilskraft mit dem Poftulat Gottes. Saben nun auch die eigenthümlichen Gefete ber Natur, als diefe felbftständigen, einzelnen Verhaltniffe, feine Beziehung auf das Gute: so ift doch die Vernunft dieß, die Einheit als das Wesentliche, Substantielle in sich zu haben und zu wollen. Der Gegenfat dieser 3wei, des Guten und ber Welt, ift jener Ibentität zuwider; die Vernunft muß daher verlangen, daß diefer Wi-

<sup>&#</sup>x27; Rant: Rritif ber Urtbeilefraft, S. 423-424.

derspruch aufgehoben werde, daß eine Macht sey, welche gut für sich selbst und die Macht über die Natur ist. Diese Stellung hat Gott in der Kantischen Philosophie: Beweisen lasse es sich nicht, daß Gott sey; es sey aber die Forderung. Der Mangel, daß Gott nicht bewiesen werden kann, liegt darin, daß nach Kant's Dualismus nicht gezeigt werden kann, wie das Gute als abstracte Idea an ihm selbst dieß ist, seine Idea als abstract aufzuheben; und die Welt an ihr selbst dieß, sich in ihrer Aeußerlichseit und in ihrer Berschiedenheit von dem Guten selbst aufzuheben; damit Beide sich als ihre Wahrheit zeigen, welche in Rücksicht zu ihnen als das Oritte erscheint, aber zugleich als das Erste bestimmt wird. So kann also nach Kant (Kritif der Urtheilskraft, S. 460—461) Gott nur geglaubt werden. Damit steht der Jacobi's sche Glauben in Beziehung; denn in diesem Punkte kommt Kant mit Jacobi überein.

Wenn nun nach biefem Kantisch = Jacobi'schen Standpunft Gott geglaubt wird, und wir biefen Standpunft fur einen Augenblick zugeben, so ift allerdings darin eine Rückfehr zum Abso= luten. Aber die Frage bleibt: Was ift Gott? Das Ueberfinnliche ift noch blutwenig; das Allgemeine, Abstracte, Anundfürfichsevende ift ebenso wenig. Was ift nun seine Bestimmung? Burben wir indeffen bier zu Bestimmungen des Absoluten übergeben, fo wurde bas fur biefen Standpunft Arge erfolgen, bag wir jum Erfennen übergeben; denn dieß heißt Wiffen von einem Gegenstande, der in sich concret, d. h. bestimmt ift. Sier aber wird nur dazu gelangt, daß Gott überhaupt ift, mit der Beftimmung des Unbegrenzten, Allgemeinen, Unbestimmten. Gott fann so nicht erfannt werben; benn um erfannt zu werben, mußte er, als concret, wenigstens zwei Beftimmungen enthalten. Es ware somit Bermittelung gesett; benn ein Wiffen vom Concreten ift fogleich ein vermitteltes Erfennen. Aber diefer Standpunkt vermißt die Vermittelung, und bleibt fo

<sup>1</sup> Und biefer Punft ber Jacobi'ichen Philosophie ift in ber Borlesung von 1825-1826 erft hier eingeschaltet.

beim Unbestimmten stehen. Indem Paulus zu den Athenern spricht, beruft er sich auf den Altar, den sie dem unbekannten Gotte geweiht hatten, und sagt ihnen, was Gott sen; der hier erwähnte Standpunkt aber führt uns wieder zurück zu dem unbekannten Gott. Alle Lebendigkeit der Natur, wie des Geistes, ist Bermittelung in sich; und dazu ist nun die Schelling'sche Philosophie übergegangen.

Faffen wir das Gange ber Kantischen Philosophie zusammen, so finden wir allenthalben die Idee des Denkens, die absoluter Begriff an ihr felbst ift, ben Unterschied, die Realität an ihr felbst hat: und zwar die theoretische und praftische Bernunft nur den abstracten Unterschied; in der Urtheilsfraft, als ihrer Einbeit, geht Kant aber so weit, daß er den Unterschied als wirklichen, oder nicht nur die Besonderheit, sondern auch die Einzelnheit sest. Aber ba einmal diese philisterhafte Borftellung von unferem menfchlichen Erfenntnigvermögen ausgeht, welches ihm in feiner empirischen Form gilt - ungeachtet er es für nicht bie Wahrheit erkennend auch aussagt, und die wahre Idee beffelben, die er auch beschreibt, als bloß so einen Gedanken, ben wir haben -: fo gilt die Wirklichkeit als diese sinnliche, empirische, zu deren Begreifen Kant die Kategorien des Berftandes nimmt, und er läßt fie fo gelten, wie fie im gemeinen Leben gilt. Dieß ift eine vollendete Verstandes = Philosophie, die auf Vernunft Verzicht thut; fie hat fich so viele Freunde erworben, wegen des Regativen, auf einmal von dieser alten Metaphysik befreit zu feyn. Nach Kant wird producirt ein Sinnliches mit Denkbestimmungen, was aber nicht die Sache ift; benn wenn man g. B. etwas Sartes fühlt, fo fagt Rant: Ich fühle bas Sarte, aber Etwas fühle ich nicht. Kant's Philosophie endet so mit einem Dualismus, mit der Beziehung, die ein schlechthin wesentliches Sollen ift, mit bem unaufgelöften Wiberspruche. Anders ift es mit Jacobi's Glauben; er findet die Borstellung von Gott als unmittelbares Seyn, und alle Bermittelung ift ihm unwahr.

Bei Rant ift alfo bas Resultat: "Wir erfennen nur Erscheinun= gen;" bei Jacobi bagegen: "Wir erfennen nur Endliches und Bedingtes." Ueber beibe Resultate ift eitel Freude unter ben Menschen gewesen, weil die Faulheit der Bermunft, Gottlob! von allen Anforderungen des Nachdenkens fich entbunden meinte, und mm, ba bas Infichgeben, bas in die Tiefe ber Natur und bes Beiftes Steigen erspart war, es fich wohl feyn laffen konnte. Das weitere Resultat ift dabei die Autofratie der subjectiven Ber= munft, welche, da sie abstract ist und nicht erkennt, nur subjective Gewißheit, feine objective Wahrheit hat. Das war die zweite Freude, ber Freiheit ein vollkommenes Recht einzuräumen, bas ich weber erfennen noch rechtfertigen fann, auch nicht brauche; meine subjective Freiheit ber lleberzeugung und Gewißheit gilt für Alles. Die britte Freude fügte Jacobi bingu, bag, weil bas Unendliche dadurch nur verendlicht werde, es jogar ein Frevel fen, bas Wahre erfennen zu wollen. Troftlose Zeit für die Wahr= heit, wo vorbei ift alle Metaphyfif, und nur eine Philosophie ailt, die feine ift!

Aber außer der allgemeinen Idee von synthetischen Urtheilen a priori, einem Allgemeinen, das an sich den Unterschied hat, hat der Instinct Kant's in der ganzen Anordnung, in die ihm allenthalben das Ganze zerfällt, dieses nach dem, wenn auch geistlosen Schema der Triplicität ausgeführt: und zwar nicht nur in den drei Kritisen, sondern ebenso auch in den meisten weitern Abtheilungen bei den Kategorien, bei den Bernunst-Ideen u. s. f. Kant hat also den Rhythmus der Ersemtniß, der wissenschaftlichen Bewegung, als ein allgemeines Schema vorgezeichnet: und allenthalben Thesis, Antithesis und Synthesis ausgestellt, die Weisen des Geistes, durch die er Geist ist, als sich so mit Bewußtseyn unterscheidender. Das Erste ist das Wesen, aber sürstlichkeitz hen Das Zweite ist das Kürsichseyn, die eigene Wirklichkeitz hier tritt das umgesehrte Verhältniß ein, indem das Selbstbe-

wußtsehn, als das Regative gegen bas Ansich, sich selbst bas Wesen ift. Das Dritte ift die Einheit von Beiben; die für fich sepende, selbstbewußte Wirklichkeit ift alle wahre Wirklichkeit, in die gurückgenommen ist sowohl die gegenständliche als die für sich fevende. Kant hat fo hiftorisch bie Momente bes Gangen angegeben, und sie richtig bestimmt und unterschieden; es ift eine aute Einleitung in die Philosophie. Der Mangel ber Kantischen Philosophie liegt in dem Auseinanderfallen der Momente der absoluten Form; ober, von ber andern Seite betrachtet, unfer Berftand, unfer Erfennen bilbet einen Gegenfat gegen bas Unfich: es fehlt das Regative, die Aufhebung des Sollens, das nicht be= griffen ift. Aber ber Gedanke und bas Denken waren einmal ein unüberwindliches, nicht mehr zu beseitigendes Bedürfniß geworben. Es war mithin erftens eine Forderung ber Confequenz, daß die besonderen Gedanken als nach der Nothwendigkeit aus jener ersten Einheit des Ich hervorgebracht und durch sie gerecht= fertigt erschienen. Zweitens aber hatte ber Gedanke sich über bie Welt verbreitet, an Alles sich geheftet, Alles untersucht, feine Formen in Alles hineingetragen, Alles fuftematifirt; fo daß allenthalben nach seinen Bestimmungen verfahren werden foll, nicht aber nach einem blogen Gefühl, nach Routine ober praftischem Sinne, ber ungeheuern Bewußtlofigfeit fogenannter praftischer Männer. So soll also in der Theologie, in Regierungen und beren Gesetgebungen, beim 3mede bes Staats, ben Gewerben und der Mechanif immer nur nach allgemeinen Bestimmungen, b. h. rationell verfahren werden: wie man felbst von einer rationellen Bierbrauerei, Ziegelbrennerei u. f. w. fprechen hort. Dieß ift bas Bedurfniß eines concreten Denkens, während bei bem Kantischen Refultate ber Erscheimung mur ein leerer Gedanke vorhanden ge= wefen war. Ift es ja boch auch bas Wefen ber geoffenbarten Religion, zu wiffen, was Gott ift. Nach bem Gehalte, ber Wahrheit, war mithin eine Sehnsucht vorhanden, ba ber Mensch einmal nicht zur Brutalität gurudfehren und ebensowenig gur

Form des Empfindens heruntersteigen konnte, so daß diese das allein Geltende für ihn wäre in Bezug auf das Höhere. Das erste Bedürfniß, nach Consequenz, hat Fichte zu befriedigen gessucht: das nach dem Inhalte, Schelling.

## C. f i ch t e.

Richte hat seiner Zeit eine große Aufregung gegeben; und seine Philosophie ift die Vollendung, und besonders eine consequentere Darftellung der Kantischen Philosophie. Er geht über ben Grundinhalt der Philosophie Kant's nicht hinaus, und hat auch feine Philosophie zunächst für nichts Anderes angesehen, als für eine suftematische Durchführung ber Kantischen. ' Außer biesen und ber Schelling's find feine Philosophien. Die Anderen schnappen von Diesen etwas auf, und befämpfen und bequangeln fie bamit. Ils se sont battus les flancs, pour être de grands hommes. So hat es benn damals in Deutschland viele Philosophien gege= ben, wie die Reinhold'sche, die Krug'sche, die Bouterweck'sche, die Fries'sche, Die Schulge'sche u.f. w.; es zeigt fich in ihnen aber nur Die äußerste Bornirtheit, die groß thut: ein Gebraue von aufgerafften Gedanken und Borftellungen ober Thatsachen, die ich in mir finde. Ihre Gedanken find aber alle aus Kichte, Kant ober Schelling genommen, - fo weit Bedanken überhaupt darin find: oder es ift ein Modificationchen angebracht, und dieß besteht größtentheils in nichts Anderem, als daß die großen Principe durftig gemacht, die lebendigen Bunfte getodtet find: ober es find un= tergeordnete Formen verändert, wodurch benn ein anderes Princip aufgestellt werben foll, aber näher betrachtet bleiben es bie Principe einer jener Philosophien. Es mag dieß als Troft die= nen, daß ich von allen diesen Philosophien nicht weiter spreche; bas Auseinanderlegen berfelben ware nichts, als ein Aufzeigen, daß Alles aus Kant, Fichte ober Schelling genommen ift: und

<sup>&#</sup>x27; Fichte: Grundlage ber gesammten Biffenschaftelehre (Leipzig, 1794), Borrebe, G. XII.

daß die Modification der Formen nur der Schein einer Beränderung ist, eigentlich aber eine Berschlechterung der Principe diefer Philosophen.

Johann Gottlieb Kichte wurde ben 19. Mai 1762 zu Rammenau bei Bischoffswerda in der Oberlausitz geboren, studirte in Jena und war einige Zeit Hauslehrer in der Schweiz, Er schrieb eine Schrift fiber Religion: "Bersuch einer Kritik aller Offenbarung", Die gang in Kantischen Ausbrücken verfaßt ift, so daß man fie für ein Werk Kant's hielt. Er wurde hierauf 1793 von Göthe nach Jena als Professor der Philosophie gerufen: welche Stelle er jedoch im Jahre 1799, wegen einer Unannehm= lichfeit, die ihm seine Abhandlung "Ueber ben Grund unseres Glaubens an eine göttliche Weltregierung" zugezogen hatte, nie derlegte. Fichte gab nämlich in Jena ein Journal heraus; ein Auffat darin, der von einem Andern war, wurde für atheistisch angesehen. Richte hätte schweigen können, rudte jedoch jene Schrift als Ginleitung deffelben ein. Die Regierung wollte nun untersuchen laffen. Da schrieb Fichte einen Brief, ber Drohungen enthielt; worauf Gothe fagte, eine Regierung durfe fich nicht drohen laffen. Fichte pri= vatifirte nun einige Zeit in Berlin, wurde 1805 Professor in Erlangen, und 1809 in Berlin, wo er ben 27. Januar 1814 ftarb. 1 Bon feinen besondern Schicksalen können wir hier nicht näher handeln. Todan erden der anderschaften bier der der

Es muß bei Dem, was Fichte'sche Philosophie genannt wird, ein Unterschied gemacht werden zwischen seiner eigentlichen speculativen Philosophie, die streng consequent sortschreitet und weniger bekannt ist, und zwischen seiner popularen Philosophie, zu der die Vorlesungen in Berlin vor einem gemischten Publicum gehören, z. B. die Schrift "Bom seligen Leben." Diese haben viel

<sup>&#</sup>x27; Fichte's Leben und Briefwechsel, herausgegeben von seinem Sohne, Th. I, S. 3, 6, 24 sig.; 38 sig.; 142, 189; 337—338, 348—349, 353 —354, 358—364; Th. II, S. 140—142; Th. I, S. 370—372, 442—448, 455; 518, 540; 578.

Ergreisendes, Erbauliches — sich so nennende Fichtianer kennen oft nur diese Seite —; sie sind für das gebildete religiöse Gefühlt eindringende Neden. In der Geschichte der Philosophie können dieselben jedoch nicht beachtet werden, wiewohl sie durch ihren Inhalt den größten Werth haben können; der Inhalt muß aber speculativ entwickelt werden, und das ist nur in seinen frühern philosophischen Schristen der Fall.

## 1. Ursprüngliche Philosophie Fichte's.

Den oben (S. 552) erwähnten Mangel ber Kantischen Philosophie, die gedankenlose Inconsequenz, burch die es dem ganzen Spftem an speculativer Einheit fehlt, hat Fichte aufgehoben. Die absolute Form ift es, die Fichte ergriffen, ober die absolute Form ift eben das absolute Fürsichsenn, die absolute Regativität, nicht die Einzelnheit, sondern ber Begriff der Einzelnheit und damit der Begriff der Wirklichkeit; Fichte's Philosophie ift so die Ausbildung der Form in fich. Er stellte das 3ch als absolu= tes Princip auf, so daß aus ihm, ber zugleich unmittelbaren Gewißheit seiner selbst, aller Inhalt des Universums als Broduct dargestellt werden muffe; die Vernunft ist daher, nach Fichte, in fich selbst Synthese bes Begriffs und ber Wirklichkeit. Aber dieß Princip hat er dann ebenfo einseitig wieder auf Gine Seite geftellt: es ift von Saus aus subjectiv, mit einem Begensate behaftet; und die Realiffrung deffelben ift ein Fortlaufen an der Endlichfeit, ein auf's Vorhergebende Buruckfeben. Auch hat die Form der Darftellung die Unbequemlichkeit,

Der erst nach Segel's Tobe herausgekommene Nachlaß Kichte's zeigt indessen, daß Kichte in seinen Borlesungen an der Berliner Universität auch diesen umgebildeten Standpunkt seines Philosophirens wissenschaftlich entwiktelt hat; einen Ansang dazu hatte Kichte schon in der 1810 erschienenen Broschüre: "Die Wissenschaftslehre in ihrem allgemeinen Umrisse" gemacht. (S. Michelet: Geschichte der lehten Spsteme der Philosophie, Th. I, S. 441—442.)

ja Ungeschicktheit, daß man immer das empirische Ich vor Augen hat; was ungereimt ist und den Gesichtspunkt verrückt.

Das Bedürfniß ber Philosophie ift dahin gesteigert, daß einerfeits das Selbstbewußtsehn das absolute Wesen nicht mehr als die unmittelbare Substanz benken will, welche den Unterschied, die Realität und Wirklichkeit, nicht an ihr felbst hat. Gegen diefe Substanz hat fich immer Theils das Selbstbewußtseyn gefträubt, das sein Fürsichseyn darin nicht findet, und also seine Freiheit vermißte: Theils bieß Wefen, gegenständlich vorgestellt, als ein persönliches, lebendiges, felbstbewußtes, wirkliches, nicht in ben abstracten metaphysischen Bedanken allein eingeschlossenes forberte. Andererseits forberte bas Bewußtseyn, für welches Un= beres ift, bas Moment ber äußern Wirklichkeit, bas Genn als folches, in das der Gedanke übergeben mußte, die Wahrheit in bem gegenständlichen Dasen; was wir bei ben Engländern besonders faben. Diefer Begriff, der unmittelbar Wirklichkeit, und Diese Wirklichkeit, die unmittelbar ihr Begriff ift, und awar so. daß nicht ein dritter Bedanke über diese Einheit ift, noch daß es eine unmittelbare Einheit ift, welche den Unterschied, die Trennung nicht an ihr hatte, ift 3ch; es ift dieß Un ihm felbft Gich-Unterscheiden Entgegengesetter. Wodurch es sich von der Einfachheit des Denkens unterscheidet und dieß Andere unterscheidet, ift ebenso unmittelbar für es, ihm gleich ober nicht unterschieden. 1 So ift es reines Denken; ober Ich ift das mabrhafte sonthetische Urtheil a priori, wie es Kant genannt hat. Dieß Princip ift die begriffene Wirklichkeit; denn die Rücknahme des Andersfenns in das Selbstbewußtseyn ift eben das Begreifen. Der Begriff bes Begriffs ift von biefer Seite bamit gefunden, bag in bem, was begriffen wird, bas Gelbstbewußtseyn die Gewißheit feiner selbst hat; was nicht begriffen ift, ift ihm ein Fremdes. Diefer absolute Begriff, oder diefe an und für fich felbst sevende Unendlichkeit ift es nun, welche in der Wiffenschaft zu entwickeln

<sup>1</sup> Fichte: Grundlage ber gesammten Biffenschaftelebre, G. 10-12.

ift, und deren Unterscheidung als alle Unterscheidung des Universums aus sich darzustellen ist, das in seinem Unterscheiden in gleicher Absolutheit in sich restectirt bleiben muß. Es eristirt überall nichts weiter, als das Ich; und Ich ist da, weil es da ist: was da ist, ist nur im Ich und sür Ich.

Richte hat nun nur diefen Begriff aufgeftellt; allein zur Realistrung ber Wiffenschaft aus sich selbst hat er ihn nicht gebracht. Denn diefer Begriff firirt fich ihm als diefer Begriff; er hat für ihn die Absolutheit, insofern er nur ber nicht realisitte Begriff ift, und also selbst ber Realität wieder gegenüber tritt. Die Fichte'sche Philosophie hat den großen Vorzug, aufgestellt zu haben, baß die Philosophie eine Wiffenschaft aus Einem höchsten Grund= fat fenn muß, woraus alle Bestimmungen nothwendig abgeleitet find. Das Wichtige ift diese Einheit bes Princips, und ber Berfuch, wiffenschaftlich consequent ben ganzen Inhalt bes Bewußtfenns baraus zu entwickeln, ober, wie man es nannte, die gange Welt zu conftruiren. 2 Man hat fich darüber aufgehalten. 3 Es ift aber bas Bedurfniß ber Philosophie, Eine lebendige 3bee gu enthalten; Die Welt ift eine Blume, Die aus Ginem Saamenforn ewig hervorgeht. Fichte geht also nicht, wie Kant, erzählend zu Werke, indem er vom Ich beginnt; sondern er ift weiter gegangen, indem er eine Conftruction der Bestimmungen bes Wiffens aus bem Ich zu vollbringen gesucht hat. Der Umfang bes Wiffens ber ganzen Welt foll entwickelt werben, und ferner foll dieses Wiffen Confequenz der Entwickelung der Bestimmungen seyn; indem Kichte aber fagt, was nicht für und ift, geht und nichts an: so hat er dieß Brincip des Ich nicht als Idee, sondern lediglich im Bewußtfenn über bas, was wir als Wiffen thun, aufgefaßt, und somit noch in der Gestalt der Subjectivität festgehalten.

<sup>1</sup> Fichte: Grundlage ber gesammten Wiffenschaftslehre, G. 13-14.

<sup>2</sup> Fichte: Ueber ben Begriff ber Wiffenschaftslehre (Beimar 1794), G. 12.

<sup>3</sup> Fichte: Grundlage ber gef. Wiffenschaftel., Borrebe, G. X-XI.

Wie Kant also bas Erkennen, so stellt Fichte bas Wiff en auf. Kichte brückt die Aufgabe ber Philosophie so aus, daß fie fen die Lehre von dem Wiffen; das allgemeine Wiffen ift fowohl ber Gegenstand, als der Anfangspunkt der Philosophie. Das Bewußtsehn weiß, das ift seine Natur; ber Zweck ber philosophischen Erkenntniß ift das Wiffen Diefes Wiffens. Fichte hat (Begriff der Wiffenschaftslehre, S. 18) seine Philosophie deßhalb Wiffenschaftstehre genannt, die Wiffenschaft bes Wiffens. Das gewöhnliche Bewußtsenn, als thätiges Ich, findet nämlich dieß und jenes, beschäftigt sich nicht mit fich selbst, sonbern mit andern Gegenständen und Intereffen; aber bie Rothwendigkeit, daß ich Bestimmungen und welche, 3. B. Urfach und Wirfung, hervorbringe, geht jenseits meines Bewußtsenns vor: ich bringe sie instinctmäßig bervor, und kann nicht binter mein Bewußtsehn kommen. Allein wenn ich philosophire, so mache ich mir mein gewöhnliches Bewußtsehn selber zum Gegenstand, indem ich eine reine Kategorie zu meinem Bewußtsenn mache: ich weiß, was mein 3ch thut, und komme so hinter mein gewöhnliches Bewußtseyn. Die Philosophie bestimmt Kichte also als das fünstliche Bewußtseyn, als das Bewußtseyn über das Bewußtseyn. 1 mand and and and and an and an and

a. Wo Fichte in seiner Darstellung die höchste Bestimmtheit erlangt hat, fängt er an von dem, was wir oben (S. 512—513) bei Kant gehabt haben, von der transscendentalen Einheit des Selbstbewußtseyns; darin bin Ich — als dieser — Eins, diese Einheit ist bei Fichte dieselbe und das Erste. Ich ist da eine Thatsache, sagt Fichte, aber noch nicht ein Sag. Als Sundsag muß Ich nicht trockenes Ich bleiben, noch als Eins genommen werden; sondern zu einem Sag gehört eine Synthese. Fichte geht num in seiner Darstellung davon aus, daß die Phisosophie mit einem schlechthin unbedingten, gewissen Grundsag, mit etwas unbezweiselbar Gewissem in der gemeis

<sup>&#</sup>x27; Fichte: Grundlage ber gesammten Wiffenschaftelebre, G. 184-185.

nen Erfenntniß, anfangen muffe. "Beweisen ober bestimmen läßt er sich nicht, weil er absolut erster Grundsatz sehn foll." Die Darlegung ber Nothwendigkeit eines folchen Grundfates giebt Fichte nun nach Wendt's Darftellung (Tennemann's Grundriß, S. 393, S. 494-495) folgendermaßen: "Wiffenschaft ift ein Shiftem ber Erfenntniß burch einen oberften Grundfat, welcher ben Gehalt und die Form des Wiffens ausdrückt. Wiffenschafts= lehre ist die Wissenschaft von dem Wissen, welche die Möglichkeit und Gultiafeit alles Wiffens barlegt, und die Möglichkeit ber Grundfate, ber Form und bem Gehalte nach, die Grundfate felbst, und badurch ben Zusammenhang alles menschlichen Wissens nachweift. Sie muß ein Princip haben, welches weber aus ihr bewiesen werden fann, noch aus einer andern Wiffenschaft; benn sie ist die höchste. Ist die Wissenschaftslehre, so giebt es auch ein Suftem; giebt es ein Suftem, fo giebt es auch eine Wiffenschaftslehre, und einen absoluten ersten Grundsat, - durch einen unvermeidlichen Girfel. " 2

Von diesem Wissen ift nun die einfache Grundlage die Geswissheit meiner selbst, welche ist die Beziehung meiner auf mich selbst: was in mir ist, das weiß ich. Der oberste Grundsat, als unmittelbar, nicht abgeleitet, soll für sich gewiß seyn; das ist nur eine Bestimmung des Ich, denn nur vom Ich sann ich nicht abstrahiren. Fichte fängt also, wie Cartesius, damit an: Ich denke, so din ich; und er erinnert ausdrücklich an diesen Sat. Das Seyn des Ich ist kein todtes, sondern ein concretes Seyn: das höchste Seyn aber ist das Denken. So ist Ich, als sür sich seyende Thätigkeit des Denkens, Wissen, wenn auch nur abstractes, wie es denn im Ansang nicht anders seyn kann Zusgleich fängt Fichte von dieser absoluten Gewißheit mit ganz ansgleich fängt Fichte von dieser absoluten Gewißheit mit ganz ansgleich fängt Fichte von dieser absoluten Gewißheit mit ganz ans

<sup>&#</sup>x27; Fichte: Grundlage ber gesammten Wiffenschaftslehre, G. 3.

<sup>2</sup> Bergl. Fichte: Ueber ben Begriff ber Wiffenschaftelehre, S. 13-17, 19-39, 50-52.

<sup>3</sup> Fichte: Grundlage ber gesammten Wiffenschaftslehre, G. 4-5.

bern Bedurfniffen und Forderungen an; benn aus biefem 3ch foll nicht nur das Cenn, sondern auch das weitere Suftem bes Denfens abgeleitet werden (f. oben, S. 310). Denn Ich ift nach Fichte ber Quell der Kategorien und Ideen, alle Borftellungen und Gedanken find aber ein burch's Denken funthefirtes Mannigfaltiges. Während bei Cartefius also nach dem Ich andere Gedanken kommen, die wir nur in und vorfinden, wie Gott, Ra= tur u. f. w.: fo hat Fichte eine Philosophie ganz aus Einem Stude versucht, ohne etwas Empirisches von Außen aufzunehmen. Mit biefem Gebanken ift gleich ein schiefer Gesichtspunkt bereingebracht, nämlich die alte Borftellung ber Wiffenschaft, von Grundfägen in diefer Form anzufangen und von ihnen auszugeben: fo daß biefem Grundfat bie Realität, die aus ihm hergeleitet wird, gegenüber tritt, und baher in Wahrheit etwas Unberes ift, b. h. nicht abgeleitet wird; ober jener Grundfat brudt eben darum nur die absolute Gewißheit seiner felbft, nicht die Wahrheit, aus. Das Ich ift gewiß, man kann nicht baran zweifeln; die Philosophie will aber bas Wahre. Das Gewiffe ift das Subjective; und weil es der Grund bleiben foll, fo bleibt das Weitere auch das Subjective, ohne daß diese Form wegge= bracht werden konnte. - Fichte analysirt nun Ich in brei Grundfate, aus welchen die gange Wiffenschaft entwidelt wer-

a. Der erste Sas muß einsach, Prädicat und Subject müssen darin sich gleich seyn; denn wären sie ungleich, so müßte ihre Berbindung, da die Bestimmungen eben nach ihrer Berschiedenheit nicht unmittelbar Eins sind, erst durch ein Drittes bewiesen werden. Der erste Grundsatz muß also identisch seyn. Näher unterscheidet Fichte nun an diesem ersten Grundsatz die Form und den Gehalt; aber damit derselbe unmittelbar durch sich selbst wahr sey, muß wieder Form und Gehalt dasselbe, und er nach Beiden unbedingt seyn. Er heißt A = A, die abstracte, bestimmungslose Identität; das ist der Satz des Widerspruchs, wobet A ein

gleichgültiger Inhalt ift. Fichte fagt: "Das Denken ift gar nicht bas Wefen, fondern nur eine befondere Bestimmung bes Cenns; es giebt außer jener noch manche andere Bestimmungen unseres Senns. Ich bemerke nur noch, daß, wenn man Ich bin über= schreitet, man nothwendig auf ben Spinogismus fommen muß. Seine Einheit ift Etwas, bas burch uns hervorgebracht werben foll, aber nicht kann; fie ift nicht Etwas, bas ift." Der erfte Sat ift nun: 3ch bin mir felbst gleich, 3ch = 3ch; ' bas ift allerdings die Definition bes Ich. Das Subject und das Prädicat find der Inhalt; und dieser Inhalt beider Seiten ift auch ihre Beziehung, d. h. bie Form. Bur Beziehung gehören 3wei, das Beziehende und das Bezogene find aber hier Daffelbe; benn wegen ber Einfachheit des Ich ift es nichts Anderes, als ein Beziehen des Ich auf Ich. Ich weiß von mir; sofern ich aber Bewußtfenn bin, weiß ich von einem Gegenftande, ber von mir verschieden, und bann auch meiner ift. 3ch aber ift so ibentisch mit seinem Unterschiede, daß das Unterschiedene unmittelbar das= felbe ift, und das Identische ebenso unterschieden ift; das ift ein Unterschied, ber keiner ift. Das Gelbstbewußtseyn ift nicht tobte Ibentität, noch Nichtsehn, sondern Gegenstand, ber mir gleich ift. Das ift unmittelbar gewiß; alles Andere muß mir ebenso gewiß werden, indem es Beziehung meiner auf mich fenn foll. Der Inhalt foll in Ich verwandelt fenn, fo daß ich nur meine Beftimmung barin habe. Diefer Grundfat ift erstens abstract und mangelhaft, weil darin noch fein Unterschied, oder nur ein formeller, ausgedrückt ift, ber Grundsatz aber Inhalt enthalten foll: es ift wohl ein Subject und ein Bradicat darin unterschieden, aber nur für uns, die wir darüber reflectiren; d. h. eben an ihm felbft ift fein Unterschied, und somit kein wahrer Inhalt. Zweitens ift bieser Grundfat wohl die unmittelbare Gewißheit des Selbstbewußtsenns; allein das Gelbstbewußtseyn ift ebenso Bewußtseyn, und darin ift es ihm ebenso gewiß, daß andere Dinge find, benen es ge-

<sup>1</sup> Grundlage ber gesammten Wissenschaftslehre, S. 23, 5, 15, 17, 8. Geich. d. Phil. 2te Aufl. \*\*

genüber tritt. Drittens hat jener Grundsatz eben darum die Wahrheit nicht an ihm, weil die Seiner-selbst-Gewisheit des Ich keine Gegensftändlichkeit, nicht die Form des unterschiedenen Inhalts an ihr hat, — oder eben dem Bewußtseyn eines Andern gegenüber tritt.

β. Damitnun Bestimmung, d. h. ein Inhalt und Unterschied, her= einkomme, ift es fur Kichte nothwendig, einen zweiten Grund= fat zu feben, welcher ber Form nach unbedingt, beffen Inhalt aber bedingt ift, weil er dem Ich nicht zufommt. Diefer zweite Grundsat, unter den erften gesett, heißt: "Ich sete dem Ich ein Richt=3ch entgegen;" worin eben etwas Underes, als das abfolute Gelbstbewußtsenn gesetht wird. 1 Diesem gehört die Form barin an, Die Beziehung; aber ber Inhalt ift Nicht-Ich, ein anberer als 3ch. Man fann nun ebenfo gut fagen, burch biefen Inhalt ift ber Sat unabhängig, ba bas Regative barin etwas Absolutes ift: als auch umgekehrt - burch die Form ber Ent= gegenfetung, die nicht aus bem Erften abgeleitet werden fann. Sier ift's benn alfo schon mit bem Ableiten aus, obgleich biefe Ableitung der Entgegenfetzung aus dem erften Sate boch geforbert war. Indem ich ein Anderes dem Ich gegenüber setze, setze ich mich als nicht gesett; dieß Nicht=Sch ift ber Gegenstand über= haupt, b. h. eben das, was gegen mich ift. Dieses Andere ift das Negative von 3ch; es ift also ein sehr glücklicher, guter und consequenter Ausdruck, wenn Fichte es das Richt = 3ch nannte. Man hat Vieles an dem Ich und Nicht = Ich lächerlich finden wollen; es ift ein neues Wort, und darum fommt es uns Deutschen aleich curios vor. Die Frangosen sagen aber Moi und Non-Moi, ohne dabei zu lachen. Das Segen in diesem Grundfat gehört dem 3ch an; indem das Richt = 3ch aber unabhängig vom 3ch ift, so haben wir zwei, und das Gelbstbewußtseyn bezieht fich auf ein Anderes. Diefer zweite Sat bedeutet also: Ich fete mich als bearenzt, als Nicht-Ich; Nicht-Ich ift aber etwas neu Sinzukommendes. Wir haben also einerseits vor und ein Feld, wel-

<sup>1</sup> Fichte: Grundlage ber gef. Wiffenschaftslehre, G. 17, 19 - 22.

ches bloß vom Ich eingenommen ist; sodann haben wir vor uns als Gegenstand bas Nicht=Ich.

y. Bu biefen fommt noch ein britter Sat, in welchem ich jest diese Bertheilung in Ich und Nicht-Ich mache: ber fyn= thetifche Grundfat, ber Sat bes Grundes, ber bem Behalte nach unbedingt ift, während ber zweite es ber Form nach war. Diefer britte Cat ift nämlich bie Bestimmung jener beiben erften Sate burch einander, fo bag 3ch bas Nicht=3ch einschränft. "Das Ich sowohl als das Nicht-Ich sind Beide durch das Ich und im 3ch gefeht als burch einander gegenseitig beschränkbar: b. i. so baß bie Realitat bes Einen bie Realitat bes Andern aufbebe." In ber Grenge ift Beides negirt, aber "nur gum Theil;" nur fo ift Synthesis, Deduction möglich. 3ch fete das Richt=3ch, das für mich ift, in mich, in die Gleichheit meiner mit mir; fo entnehme ich es ber Ungleichheit, feinem Richt= Ich = Seyn, b. h. ich fchrante es ein. Diefe Beschrantung bes Richt-Ich brudt Fichte so aus: "Ich setze im Ich," und zwar "bem theilbaren Ich ein theilbares Richt-Ich entgegen." Das Richt = 3ch hebe ich als ganze Sphäre, Die es nach bem zweiten Grundsat war, auf, und setze es theilbar; ebenso setze ich bas Ich theilbar, infofern Richt = Ich barin ift. Die gange Sphare, die ich vor mir habe, foll zwar Ich fenn; ich habe in ihr aber nicht Eins, sondern 3wei. Der Sat bes Grundes ift also bie Beziehung der Realität und Regation, b. h. eben die Grenze; er enthalt mich begrenzt durch Richt-Ich, und Richt-Ich begrenzt burch 3ch. 1 Bon dieser Synthese ift eigentlich in ben beiben frühern Sätzen noch nichts enthalten. Schon biefe erfte Aufstellung dreier Grundfage hebt die wiffenschaftliche Immaneng auf. So ift auch hier die Darftellung von Saufe aus mit einem Gegenfate behaftet, wie bei Rant, wenn es auch mur zwei Acte des 3ch find, und wenn wir auch gang im 3ch ftehen bleiben.

¹ Fichte: Grundlage ber gesammten Biffenschaftslehre, S. 34, 31, 23, 27-30 (52), 14, 48.

Jene Begrenzung kann nun auf zweierlei Weise für mich feyn: bas eine Mal ift bas Eine paffiv, bas andere Mal bas Undere. In dieser Begrenzung fest also Ich entweder das Nicht= Ich als begrenzend und sich als begrenzt, so daß das Ich sich fest als einen Gegenstand nöthig habend : Ich weiß mich zwar als Ich, aber bestimmt vom Nicht=3ch; Nicht=3ch ist hier thätig, 3ch paf= fiv. Ober umgekehrt bin 3ch, als bas Andersfeyn aufhebend, bas Beschränkende, Nicht-Ich bas Beschränkte: Ich weiß mich bann als schlechthin bestimmend das Nicht=3ch, als die absolute Urfache des Nicht-Ich als folchen; denn Ich bin benkend. Das Erfte ift ber Satz der theoretischen Vernunft, der Intelligeng: das Zweite ber Sat ber praftischen Bernunft, des Willens. ' Der Wille ift dieß, daß ich meiner mir bewußt bin als den Gegenstand begrenzend; so mache ich mich thätig auf den Gegenstand und erhalte mich. Der theoretische Sat ift, daß ber Gegenstand vor mir ift, und er mich bestimmt: Ich ift, indem ich anschaue, ein Inhalt; und ich habe eben diesen Inhalt in mir, der außer mir so ift. Dieß ift im Gangen ebenfo, wie bei ber Erfahrung Kants: es ift Dasfelbe, ob ein Stoff ober das Nicht=Ich es ift, wodurch hier das 3ch bestimmt wird.

b. Im theoretischen Bewußtseyn sindet das Ich, obgleich das Sepende überhaupt, sich doch durch das Nicht-Ich beschränkt. Es ist sich aber selbst gleich; seine unendliche Thätigkeit geht daber darauf, das Nicht-Ich immer auszuheben, sich selbst hervorzubringen. Die Weisen nun, wie das Ich sich selbst sept, sind die verschiedenen Weisen seiner Thätigkeit; diese haben wir in ihrer Nothwendigkeit zu erkennen. Da die philosophische Erkenntnis aber Betrachtung des Bewußtsenns selbst ist (s. oben, S. 557), so erkenne ich immer nur Wissen, That des Ich. Vichte appellirt also an's Bewußtseyn, postulirt Ich und Nicht-Ich in ihrer Abstraction; und indem die philosophische Erkenntniß Bewußtseyn des Bewußtseyns ist, so ist es nicht genug, daß ich dessen Be-

<sup>1</sup> Fichte: Grundlage ber gef. Wiffenschaftel., S. 52-56, 74.

ftimmungen in ihm finde, sondern ich producire sie mit Bewußtfenn. Das gemeine Bewußtsenn bringt zwar auch alle Beftimmungen der Vorstellung und des Denkens hervor, aber ohne es. in ber theoretischen Seite wenigstens, ju wiffen; benn bas Beschränktwerben schwebt ihm allein vor. Wenn ich also einen großen, vierectigen Gegenftand, 3. B. eine Wand febe: fo nimmt mein gewöhnliches Bewußtseyn diese Bestimmungen, wie fie ihm gegeben find; ber Gegenstand ift. Ich benfe babei nicht an's Sehen, fonbern an ben Gegenstand; bas Geben ift aber meine Thatigfeit, Die Beftimmungen meiner Empfindung find also durch mich gesetzt. Das Ich als theoretisch weiß zwar im philosophischen Bewußtsenn, daß 3ch bas Cepende ift; es fest aber hier, baß bas Nicht=3ch Ct= was in mir fest. Das 3ch fest fich also felbst als Begrenztwerben vom Nicht=3ch, ich mache biefe Beschränfung zur meinigen; fo ift fie für mich in mir, diese Baffivität des 3ch ift felbit die Thätigkeit des Ich. In der That ift so alle Realität, die im Gegenstande für Ich erscheint, eine Bestimmung bes Ich. - wie bei Kant die Kategorien und fonstigen Bestimmungen. Hier vorzüglich ift es nun, daß man Fichte erwartet, Die Ruckfehr bes Andersseyns in bas absolute Selbstbewußtseyn aufzuzeigen. Allein, indem einmal das Andersseyn als unbedingt, als an fich angenommen worden, so kommt diese Rückkehr nicht zu Stande. Ich bestimmt wohl das Andere, aber diese Einheit ift schlechthin eine endliche; Nicht-Ich ift unmittelbar bem Beftimmen wieder fo entgangen, und aus diefer Einheit getreten. Was vorhanden ift, ift nur eine Abwechselung bes Selbstbewußtsenns und des Bewußtfenns eines Andern, und das stetige Fortgeben biefes Abwechselns, bas fein Ende findet. 2

Die Entwickelung der theoretischen Vernunft ist die Fortsührung der mannigfaltigen Verhältnisse zwischen Ich und Nicht-Ich; die Formen dieser Begrenzung, die Fichte nun durchgeht, sind die

<sup>1</sup> Fichte: Grundlage ber gefammten Wiffenschaftslehre, G. 57.

<sup>2</sup> Ebenbafelbft, G. 78-79.

Bestimmungen bes Dbjects. Diefe besonderen Denfbestimmungen nennt er Kategorien, und sucht fie in ihrer Nothwendigkeit aufzuzeigen; woran von Ariftoteles an fein Mensch gedacht hat. Die erfte biefer Formen ift die Wechfelbestimmung, welche wir bereits im britten Sate faben: "Durch bie Bestimmung ber Realität oder Negation bes 3ch wird augleich die Regation ober Realität des Nicht = Ich beftimmt;" Beides in Einem ift die Wech= felwirfung. Zweitens: "Gleicher Grad ber Thatigfeit bes Ginen als Leiben im Andern ift Caufalitat." Infofern etwas als Realität des Richt-Ich betrachtet wird, werde Ich infofern als paffiv betrachtet, und umgekehrt, insofern 3ch real bin, ift das Object leidend; diefes Berhältniß, daß die Baffivität ber Objecte meine Activität ober Realität ift, und bas Entgegenge= feste ift ber Begriff ber Causalität. "Go viele Theile ber Regation bas 3ch in sich fest, so viele Theile ber Realität fest es in das Nicht-Ich; es fest fich demnach als fich bestimmend, insofern es bestimmt wird, und als bestimmt werdend, insofern es sich be= ftimmt. Infofern" brittens "bas Ich betrachtet wird, als ben gangen schlechthin bestimmten Umfreis aller Realitäten umfaffend, ift es Subftang; infofern es in eine nicht schlechthin bestimmte Sphare diefes Umfreises geset wird, ift in ihm ein Acci= beng." 1 Das ift ber erfte vernünftige Berfuch in ber Welt, die Kategorien abzuleiten; dieser Fortgang von einer Bestimmtheit zu einer andern ift aber nur Analyse vom Standpunkte bes Bewußtseyns aus, nicht an und für sich.

Ich ift insofern der Ideal-Grund aller Vorstellungen des Gegenstands; alles Bestimmtsenn dieses Gegenstands ist eine Bestimmung des Ich. Aber daß er Gegenstand sen, muß er dem Ich entgegengesetzt sehn: d. h. die durch Ich gesetzten Bestimmungen sind ein Anderes, das Nicht-Ich; diese Entgegensesung des Gegenstands ist der Real-Grund der Vorstellungen. Ich ist aber auch der Realgrund des Gegenstands; denn es ist ebenso

<sup>1</sup> Fichte: Grundlage ber gef. Wiffenschaftel., G. 60, 67, 59, 76.

ein Bestimmen des Ich, daß Nicht=Ich als Object dem Ich ent=
gegengesetzt sey. Beides, der Real=Grund und der Ideal=Grund
des Borstellens sind also ein und dasselbe. Ueber das Ich
als Ideal=Princip und das Richt=Ich als Real=Princip hat
dann auch Herr Krug viel geschwatt. In jenem Sinne ist Ich
thätig und Nicht=Ich rein passiv; nach der andern Seite ist Ich
passiv, und der Gegenstand thätig, einwirsend. Da Ich aber
im nicht philosophischen Bewustseyn nicht das Bewustseyn seiner
Thätigkeit im Borstellen des Gegenstands hat, so stellt es sich
seine eigene Thätigkeit als die fremde des Nicht=Ich vor.

Wir sehen hier ben Gegensatz verschiedene Gestalten annehmen: 3ch, Richt - 3ch; Seten und Entgegenseten; zweierlei Thatigkeiten des Ich u. f. w. Daß ich vorstelle, ift allerdings meine Thatigkeit; die Sauptsache aber, um die es sich handelt, ift der Inhalt des Sebens und sein nothwendiger Zusammenhang durch ihn felbft. Beschäftigt man fich nur mit biefem Inhalt, fo ver= schwindet jene Form der Subjectivität, welche bei Fichte das Herrschende und Bleibende in seinem Gegenfate ift. Wie das 3ch das Affirmative, Bestimmende ift, so ist nun in diesem Be= ftimmen auch ein Negatives vorhanden; 3ch finde mich bestimmt, und zugleich ist 3ch sich selbst gleich, unendlich, d. h. identisch mit fich. Dieß ist ein Widerspruch, den Fichte zwar zu vereinigen fucht: aber beffen ungeachtet läßt er ben Grundschaden bes Dualismus bestehen. Das Lette, wobei Fichte stehen bleibt, ift nur ein Sollen, was den Widerspruch nicht auflöft; denn indem das 3ch schlechthin bei fich selbst, d. h. frei senn soll, soll es zugleich bei Un= derem fenn. Die Forderung, diesen Widerspruch aufzulösen, hat also bei Fichte die Stellung, daß sie nur eine geforderte Auflöfung ift, daß ich die Schranke immerfort aufzuheben, über die Grenze immer fortzugehen habe in die schlechte Unendlichkeit hinaus, und immer eine neue Grenze finde; es ift eine fortgesette Abwechselung von Regation und Affirmation, eine Identität mit

<sup>1</sup> Fichte: Grundlage ber gesammten Biffenschaftelehre, G. 121-122.

fich, die wieder in die Negation verfällt, und daraus immer wiesder hergestellt wird. Von der Schranke der menschlichen Vernunft u. s. f. sprechen, ist aber eine unnütze Nedensart. Daß die Vernunft des Subjects beschränkt ist, versteht sich von selbst; aber wenn wir vom Denken sprechen, so ist Unendlichkeit nichts Anderes, als Sich-zu-sich-selbst-verhalten, nicht zu seiner Grenze: und der Ort, wo der Mensch unendlich ist, ist eben im Denken. Die Unendlichkeit kann dann auch sehr abstract seyn, und so ist sie auch wieder endlich; die wahre Unendlichkeit bleibt aber in sich selbst.

Räher beducirt Kichte nun bas Borftellen: Daß bas 3ch. im Sinausgehen, feine Thatigkeit ebenfo durch eine Grenze ge= hemmt findet, und wieder in fich jurudgeht, ergiebt zwei entgegengesetzte Richtungen in mir, zwischen benen ich schwebe, und die ich in ber Einbildungsfraft vereinigen will. Daß eine feste Bestimmung zwischen beiben fen, muß ich die Grenze ftanbig machen; bas ift ber Verftand. Die weiteren Bestimmungen ber Objecte find, als Berftandes = Rategorien, Beifen ber Gin= thefe; jede Synthese ift aber ein neuer Widerspruch. Es find also wieder neue Vermittelungen nöthig; und diese find neue Beftimmungen. So fagt Kichte: 3ch kann bas Nicht=3ch immer fort bestimmen, zu meiner Vorstellung machen, b. h. ihm feine Regation gegen mich nehmen. 3ch habe es nur mit meiner Thätigkeit zu thun; es ift aber immer noch eine Neußerlichkeit barin vorhanden, welche zurück bleibt, und durch meine Thätigkeit nicht erklärt wird. Dieses Jenseits, was dem unbestimmten 3ch allein übrig bleibt, nennt Fichte den unendlichen Unftoß auf das Ich, mit dem es immer zu thun hat und über den es nicht hinaus fann; so findet die ins Unendliche gehende Thätigkeit fich durch ben Anftoß in fich gurudfgebrängt, reagirt bann aber wieder gegen denselben. "Ich ift in feiner Gelbstbestimmung als bestimmend und bestimmt zugleich betrachtet worden; wird darauf reflectirt, daß das schlechthin bestimmte Bestimmende ein schlechthin Unbeftimmtes seyn muffe, ferner barauf, daß Ich und Nicht=Ich schlechthin entgegengesetzt find: so ist das eine Mal Ich das Unsbestimmte, das andere Mal Nicht=Ich."

Indem das Ich hier das Object zu seiner Borstellung macht und negirt: so ist diese Philosophie Idealismus, worin alle Bestimmungen des Gegenstandes ideelle sind. Alles, was Ich Bestimmtes hat, hat es durch mein Sehen: Ich mache einen Rock, einen Stiesel selbst, indem Ich sie anlege. Es bleibt zurück nur der leere Anstoß; das ist das Kantische Ding an sich, was auch Fichte nicht überwinden kann, wenn gleich die theoretische Bernunst ihr Bestimmen in's Unendliche fortseht. "Ich bleibt" immer, "als Intelligenz überhaupt, abhängig von einem unbestimmten Nicht-Ich; nur durch solches ist es Intelligenz." Das Theoretische ist so abhängig. Man hat es darin also nicht mit dem Wahren an und für sich zu thun, sondern mit einem Abhängigen, weil Ich beschränkt, nicht absolut, ist, wie es sein Begriff fordert; die Intelligenz wird hier nicht als Geist betrachtet, der frei ist. Dieß ist der Standpunst Vichte's in Rücksicht des Theoretischen.

c. Das Zweite ist die praktische Vernunft, deren Verhältniß ist, daß "Ich sich selbst sett als bestimmend das Nicht-Ich." Zeht soll sich der Gegensat also auslösen, Ich bei sich selbst sehn, indem es sein Ienseits bestimmt. Das Ich wird also unendliche Thätigseit, und als Ich—Ich das absolute Ich, — freilich abstract. Aber um eine Bestimmung zu haben, muß doch ein Nicht-Ich sich sehn; Ich ist also die Thätigseit, die Causalität, das Sepende des Nicht-Ich. Aber wie bei Kant Sinnlichseit und Vernunft entgegengesetzt bleiben, so ist derselbe Gegensatz hier, nur in abstracterer Form, nicht in der roh empirischen Kant's. Fichte windet sich hier auf mannigsaltige Weise, oder giebt dem Gegensatze mancherlei verschiedene Formen; die schlechteste Form ist, daß Ich

<sup>1</sup> Sichte: Grundlage ber gesammten Biffenschaftslehre, S. 194-197, 204, 221-222.

<sup>2</sup> Ebenbafelbft, G. 228.

als Causalität gesetzt ist: denn darin hat es ein Anderes nöthig, woraus es thätig ist. "Das absolute Ich soll demnach" jest "Ursache sehn des Nicht-Ich, d. i. nur dessenigen im Nicht-Ich, was übrig bleibt, wenn man von allen erweisdaren Formen der Borstellung abstrahirt: dessenigen, welchem der Anstoß auf die in's Unendliche hinausgehende Thätigkeit des Ich zugeschrieben wird; denn daß von den besondern Bestimmungen des Borgestellten, als eines solchen, das intelligente Ich nach den nothwendigen Gesehn des Borstellens Ursache seh, wird in der theoretischen Bissenschaftslehre dargethan." Die Schranse der Intelligenz soll durchbrochen werden, das Ich das allein Thätige sehn; das Andere, der unendliche Anstoß, soll ausgehoben werden, — Ich sich befreien.

"Nun follte in unferer Boraussetzung bas 3ch ein Nicht-3ch. setzen schlechthin und ohne allen Grund: b. i. es follte fich felbst schlechthin und ohne allen Grund einschränfen, jum Theil nicht feben." Dieß thut es ja schon als intelligent. "Es mußte bem= nach den Grund, fich nicht zu feten," nur "in fich felbft haben;" Ich ift aber gleich Ich, fest fich felbft, - "es mußte" fo "in ihm fenn das Princip, fich zu fegen, und das Princip, fich auch nicht zu feten. Mithin ware bas 3ch in feinem Wefen fich felbft entgegengesett und widerftreitend; es ware in ihm ein zwiefaches, entgegengesettes Princip: welche Unnahme fich selbst widerspricht, benn bann ware in ihm gar fein Princip. Das 3ch ware" fo= mit "gar nichts; benn es hobe fich felbft auf. Alle Widersprüche werden vereinigt durch nahere Bestimmung der widersprechenden Sate. In einem andern Sinne mußte bas 3ch gefest fenn als unendlich, in einem andern als endlich. Wäre es in einem und bemfelben Sinne als unendlich und als endlich gefett, fo wäre ber Widerspruch unauflösbar; das Ich ware nicht Eins, sondern 3mei. Infofern bas Ich fich als un endlich fest, geht feine Tha-

<sup>&#</sup>x27; Fichte: Grundlage ber gesammten Wissenschaftslehre, S. 225, 229, 232.

tigkeit auf das 3ch felbst, und auf nichts Anderes, als das 3ch. Infofern bas 3ch Schranken, und fich felbst in biefe Schranken fest, geht feine Thatigfeit nicht unmittelbar auf fich felbft, fonbern auf ein entgegenzusetendes Richt=3ch," auf ein Anderes, und wieder auf ein Anderes u. f. f. in's Unendliche; das ift das Object, und die Thatigfeit bes 3ch ,ift objective Thatigfeit."1 Go bleibt Fichte auch im Praftischen beim Gegenfat, nur hat derfelbe jest die Geftalt von zwei Richtungen im Ich, die Beide eine und dieselbe Thätigkeit des Ich senn follen. Ich soll barauf geben, das Andere, wogegen ich negativ bin, das Richt-Ich. meiner Freiheit gemäß zu bestimmen; es hat zwar alle Beftimmungen burch die Thatigkeit bes 3ch, jenseits meiner Beftim= mung fommt aber baffelbe Nicht = 3ch immer wieber vor. Das Ich fest schlechthin einen Gegenstand, Grenzpunft; aber wo bie Grenze fen, ift unbeftimmt. Den Rreis meiner Bestimmung fann ich in's Unendliche hinaus verlegen, erweitern; aber es bleibt immer ein reines Jenseits übrig, und bas Richt=3ch hat keine positive, an sich sepende Bestimmung.

Das Letzte in Ansehung des Praktischen ist so, daß die Thätigkeit des Ich ein Sehnen, Streben ist, 2 — Dasselbe, was das Kantische Sollen; Fichte behandelt dieß mit großer Weitschweisigkeit. Die Fichte'sche Philosophie hat somit denselben Standpunkt, als die Kantische Philosophie; das Letzte ist immer die Subjectivität, als an und für sich sehnen. Sehnen ist nach Fichte das Göttliche; im Sehnen habe ich mich nicht vergessen — nicht vergessen, Ich sey diese Bortresslichkeit; darum ist es ein so behaglicher Zustand. Diese unendliche Sehnsucht hat man dann im Schönen und im religiösen Gesühl als das Höchste angesehen; und damit hängt die oben (Th. II, S. 55—56) erwähnte Ironie zusammen. Das Ich ist in dieser Rücksehr nur ein Bestreben;

<sup>1</sup> Fichte: Grundlage ber gesammten Wissenschaftslehre, Seite 233, 238-239.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebenbafelbst, S. 302, 246-247.

es ift feinerseits firirt, und fann fein Streben nicht realifiren. Streben ift also ein unvollendetes, ober an fich begrenztes Thun. Das lette Refultat ift bamit ein nie aufzulösender " Cirfel, daß" nämlich "ber endliche Geift nothwendig etwas Absolutes außer sich seben muß (ein Ding-an-sich), und bennoch von ber andern Seite anerkennen muß, daß baffelbe nur fur ihn ba fen (ein nothwendiges Noumen)." Der wir sehen Ich schlechthin beftimmt nur im Gegensate, Ich nur als Bewußtseyn und Gelbstbewußtseyn, bas nicht barüber hinaustommt, noch jum Beifte wird. Ich ift ber absolute Begriff, insofern er noch nicht gur Einheit des Denkens kommt, oder in dieser Einfachheit nicht den Unterschied, in der Bewegung nicht die Ruhe hat: b. h. Geben ober reine Thätigkeit bes 3ch, und Entgegenseten nicht als Dasselbe begreift. Oder Ich begreift den unendlichen Anftoß, bas Nicht = Ich nicht; bas Gelbftbewußtsenn bestimmt bas Richt = Ich, weiß biefes Jenfeits fich aber nicht zu eigen zu machen.

Der Mangel ber Fichte'schen Philosophie ist also erstens, daß das Ich die Bedeutung des einzelnen wirklichen Selbstbe-wußtsenns behält, entgegengesetzt dem allgemeinen, absoluten, oder dem Geiste, worin es selbst nur Moment ist; denn das einzelne Selbstbewußtseyn ist eben dieß, gegen ein Anderes auf der Seite stehen zu bleiben. Wenn das Ich deßwegen das absolute Wesen genannt wurde, so gab dieß das ungeheure Aergerniß, weil das Ich in der That nur in dem Sinne des einzelnen Subjects, entgegengessetzt dem allgemeinen, vorfam.

Zweitens kommt Fichte nicht zur Idee der Vernunft, als der vollendeten, realen Einheit des Subjects und Objects, oder des Ich und Nicht-Ich; sie ist nur, wie bei Kant, als der Gedanke einer Vereinigung in einem Glauben hingestellt, mit dem auch Fichte (Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre, S. 301) schließt. Das hat er in seinen popularen Schriften ausgeführt. Weil nämlich Ich firirt ist als entgegengesetzt gegen

<sup>1</sup> Fichte: Grundlage ber gesammten Wiffenschaftslehre, G. 273.

Nicht=3ch, und nur ift als entgegengesett, so geht es in jener Einheit verloren. Die Erreichung dieses Ziels ift bestwegen in Die schlechte, finnliche Unendlichkeit hinausgeschoben: eben ein Fortgang, der derfelbe Widerspruch, wie bei Kant, ift, ohne gegen= wärtige Wirklichfeit an ihm felbst zu haben; benn Ich hat nur in feinem Gegensate alle Wirklichkeit. Die Fichte'sche Philoso= phie erfennt nur den endlichen Geift, nicht den unendlichen, nicht ihn als allgemeines Denken, wie die Kantische bas Nichtwahre; ober fie ift formell. Das Wiffen von ber absoluten Ginheit wird als Glauben an eine moralische Weltordnung gefaßt: eine abfolute Borausfehung, ber zufolge wir ben Glauben haben, daß jede moralische Sandlung, die wir vollbringen, einen guten Erfolg haben werbe. 1 Diefe Ibee ift, wie bei Kant, ein allgemeines Gebankenbing. "In Summa, baburch, daß etwas begriffen wird, hort es auf, Gott zu fenn; und jeber vorgebliche Begriff von Gott ift nothwendig der eines Abgotts. Religion ift ein praftischer Glauben an die moralische Beltordnung; Glaube an eine überfinnliche Welt gehört, nach unferer Philosophie, unter die unmittelbaren Wahrheiten." 2 Fichte schließt so mit der höchsten Idee, mit der Bereinigung der Freiheit und Natur, fo jedoch daß fie unmittelbar eine nicht erfannte ift; nur ber Gegenfat fällt in's Bewußtfeyn. Diefe geglaubte Bereinigung findet er auch in der Liebe Gottes. Als geglaubt, em= pfunden, gehört diese Form der Religiosität an, nicht der Philofophie; und nur, dieß in der Philosophie zu erkennen, kann Intereffe haben. Bei Fichte aber bleibt es bei einer völlig ungenugenden Neugerlichfeit, ber die Richt-Idee ju Grunde liegt; benn eine Bestimmtheit ift nur nothwendig, weil es die andere ift, u. f. f. ins Unendliche. "Die Wiffenschaftslehre ift realistisch.

bichte: Ueber ben Grund unferes Glaubens an eine göttliche Weltregierung (Fichte's Leben, Th. II), S. 111.

<sup>2</sup> Fichte: Berantwortungofdreiben gegen bie Anflage bes Atheismus, S. 51, 53.

Sie zeigt, daß bas Bewußtsenn endlicher Naturen fich schlechter= binge nicht erklären laffe, wenn man nicht eine unabhängig von denfelben vorhandene, ihnen völlig entgegengesette Rraft annimmt, von ber dieselben, ihrem empirischen Dasenn nach, felbft abhangig find. Sie behauptet aber auch nichts weiter, als eine folche entgegengefeste Rraft, die von den endlichen Wefen bloß gefühlt. aber nicht erfannt wird. Alle möglichen Bestimmungen biefer Rraft ober bieses Nicht-Ich, die in die Unendlichkeit hinaus in unferem Bewußtfenn vorkommen fonnen, macht fie fich anheischig. aus dem bestimmenden Vermögen bes 3ch abzuleiten, und muß diefelben, so gewiß fie Wiffenschaftslehre ift, wirklich ableiten fonnen. Diefe Wiffenschaft ift aber nicht transscenbent, sondern transscendental. Sie erflärt allerdings alles Bewußtfeyn aus einem unabhängig von allem Bewußtfeyn Borhandenen; aber fie vergißt nicht, daß jenes Unabhängige abermals ein Product ihrer eigenen Denkfraft wird, mithin etwas vom 3ch Abhangiges ift, infofern es für bas 3ch ba fenn foll. Alles ift, feiner 3bealität nach, vom Ich abhängig; Ich aber ift, feiner Realität nach, felbst abhängig. Dieß nothwendige Außersich des endlichen Geistes. was nur für ihn, ift berjenige Cirfel, ben er in bas Unendliche erweitern, aus welchem er aber nie herauskommen fann." 1 Die logische Fortbestimmung bes Objects ift das in Subject und Object Ibentische, ber wesentliche Zusammenhang basjenige, nach welchem bas Objective bas Seinige bes Ich ift; als Denken beftimmt das Ich an fich das Object. Aber die Fichte'sche Wiffen= schaftslehre faßt den Kampf des Ich mit Objecten als ben bes Fortbestimmtwerdens ber Objecte burch 3ch, als Subject bes Bewußtfeyns, ohne die Identität des ruhig fich entwickelnden Begriffs.

Weil drittens Ich so auf einer Seite firirt ist, so geht von ihm, als diesem Ertrem, aller Fortgang des Inhalts der Wissenschaft aus, und das Deduciren der Fichte'schen Philosophie, das Erkennen, seinem Inhalt und seiner Form nach, ist ein Fortgang

<sup>1</sup> Fichte: Grundlage ber gesammten Biffenschaftslehre, @. 272-274.

von Bestimmtheiten zu andern, die nicht in die Einheit zurückfehren, ober durch eine Reihe von Endlichkeiten, die bas Absolute nicht an ihnen haben. Die absolute Betrachtung, so wie ein abfoluter Inhalt, fehlt. Go ift die Betrachtung ber Natur 3. B. eine Betrachtung berfelben als reiner Endlichkeiten von einem Andern aus, wie wenn der organische Leib so begriffen wird: "Das Bewußtseyn braucht eine gang eigenthümliche Sphäre feiner Thätigkeit. Diese Sphäre ift gesetht burch eine ursprüngliche, nothwendige Thätigkeit des Ich, worin es sich nicht frei weiß. Es ift ein Unschauen, ein Linien Ziehen; Die Sphäre ber Thatigfeit wird badurch ein im Raum Ausgedehntes. Als ruhend, fortdauernd, und doch als unaufhörlich fich verändernd, ift diese Sphäre die Materie, welche als Körper eine Menge von Theilen hat, die, in Berhaltniß zu einander gedacht, Glie= ber beißen. Die Person fann fich feinen Leib zuschreiben, ohne ihn zu seben als stehend unter der Einwirfung einer andern Berfon. Aber ebenfo nothwendig ift, daß ich diese Einwirkung hemmen fann; und die außere Materie ift auch als meinen Einwirfungen in fie widerstehend, b. h. als eine haltbare, gabe Materie gefest." Diese gaben Materien muffen ferner abgesondert fenn, - die verschiedenen Bersonen können nicht als Gin Teig aneinander fleben. Denn "mein Leib ift mein Leib, nicht eines Andern; er foll ferner auch wirfen, thätig feyn, ohne daß 3ch burch ihn wirfte. Erft durch Einwirfung eines Andern fann ich felbst thätig seyn, und stelle mich als vernünftiges Wefen bar, bas von ihm respectirt werden fann; ber Andere aber foll mich unmittelbar als vernünftiges Wefen behandeln, ich foll für ihn ein vernunftiges Wefen seyn, auch ehe ich thätig gewesen bin. D. h. meine Geftalt muß durch ihr bloßes Dafen im Raume wirken, ohne daß ich thätig wäre; d. h. fie muß fichtbar fenn. Die wechfelfeitige Einwirfung vernünftiger Wefen foll ohne Thätigfeit auf

<sup>1</sup> Fichte: Grundlage bes Naturrechts (Jena und Leipzig, 1796), Th. I, S. 55-71.

einander geschehen; es muß also die fubtile Materie gesetzt werden, damit fie durch die bloße ruhende Geftalt modificirt werde. Go ift das Licht beducirt, und dann ebenso die Luft." 1 Es ift dieß ein bloßes äußerliches Fortgeben von Einem jum Andern, nach ber Beife ber gemeinen teleologischen Betrachtung : daß z. B. bie Bflangen und Thiere gur Nahrung bes Menschen vorhanden find. Die Bendung ift hierbei bie, daß man fagt: Der Mensch muß effen, also muß etwas Egbares da fenn, - somit find Pflanzen und Thiere beducirt; die Pflanzen muffen in Etwas fieben, somit ift die Erde beducirt. Es fehlt dabei gang, baf ber Ge= genstand betrachtet wird, was er an ihm felbst ift; er ift schlecht= hin nur in Beziehung auf ein Anderes betrachtet. Daher fommt ber thierische Organismus als eine gabe, haltbare Materie por, die "articulirt" ift und modificirt werben fann: Licht als eine fubtile Materie der Mittheilung bes bloßen Dasenns u. f. f., wie dort Pflanze und Thier nur etwas Egbares find. Bon philosophischer Betrachtung bes Inhalts ift babei feine Rebe.

Fichte hat auch eine Moral und ein Naturrecht verfaßt; er behandelt sie aber nur als Wissenschaften des Verstandes, und es ist ein ideenloses Fortgehen mit bornirtem Verstande. Die Fichte'sche Deduction der rechtlichen und moralischen Begriffe bleibt so in der Schranke und Härte des Selbstbewußtsenns stehen, gegen die Fichte's populare Darstellungen von Religion und Sittlichkeit Inconsequenzen darbieten. Das Naturrecht ist besonders mißrathen: z. B. da, wo er, wie wir so eben (S. 575) sahen, auch die Natur, so weit er sie braucht, deducirt. Die Organisation des Staats, welche das Fichte'sche Naturrecht ausstellt, ist ferner gerade etwas so Geistloses, als diese Deduction natürlicher Dinge, und als manche der Französischen Constitutionen waren, die wir in neuern Zeiten sahen: eine formale äußerliche Verknüpfung und Beziehung, worin die Sinzelnen als solche als absolute gelten, oder das Recht das höchste Princip ist. Kant hat angefangen,

<sup>&#</sup>x27; Fichte: Grundlage bes Raturrechts, Th. I, G. 78-82.

bas Recht auf die Freiheit zu gründen, und auch Fichte macht im Naturrecht die Freiheit zum Principe; es ift aber, wie bei Rousseau, Freiheit in der Form des einzelnen Individuums. Es ist dieß ein großer Anfang; aber um zum Besondern zu kommen, haben sie Boraussehungen aufnehmen müssen. Das Allgemeine ist nicht der Geist, die Substanz des Ganzen, sondern die äußerliche, verständige, negative Gewalt gegen die Einzelnen. Der Staat ist nicht in seinem Wesen, sondern nur als Rechtszustand begriffen, d. h. eben als eine äußerliche Beziehung von Endlichen zu Endlichen. Es sind mehrere Einzelne; die ganze Ausführung des Staats hat also zur Hauptbestimmung, daß die Freiheit der Einzelnen sich durch die allgemeine Freiheit beschränken müsse. Eie bleiben immer ein Sprödes, Regatives gegen einander; das Gefängniß, die Bande werden immer größer, statt daß der Staatals Bealistrung der Freiheit gefaßt werde.

Diese Philosophie enthält nichts Speculatives, aber sie forbert das Speculative. Wie die Kantische Philosophie in ihrer Idee des höchsten Gutes, worin die Gegensätze sich vereinigen sollen: so fordert die Fichte'sche Philosophie die Bereinigung im Ich und in dem Ansich des Glaubens, in welchem das Selbstbewußtsehn in seinem Handeln von der Ueberzeugung ausgeht, daß an sich sein Handeln den höchsten Iweck hervordringe und das Gute sich realisire. Es ist in der Fichte'schen Philosophie nichts zu sehen, als das Moment des Selbstbewußtsehns, des selbstbewußten Insichssehns: wie in der Englischen Philosophie ebenso einseitig das Moment des Sehns-für-Anderes, oder des Bewußtsehns, nicht als Moment, sondern als das Princip des Wahren ausgesprochen ist; in feiner von Beiden die Einheit Beider, der Geist.

Fichte's Philosophie macht in der äußern Erscheinung der Philosophie einen bedeutenden Abschnitt. Bon ihm und seiner Manier kommt das abstracte Denken, die Deduction und Construction. Mit der Fichte'schen Philosophie hat sich daher eine Revolus

<sup>&#</sup>x27; Fichte: Grundlage bes Naturrechts, Ih. II, G. 21.

tion in Deutschland gemacht. Bis in die Kantische Philosophie binein ift das Publicum noch mit fortgegangen, bis zur Kantischen Philosophie erweckte die Philosophie ein allgemeines Intereffe; fie war zugänglich, man war begierig barauf, fie gehörte zu einem gebildeten Manne überhaupt (f. oben, S. 299). Sonft beschäftigten fich also Geschäftsmänner, Staatsmänner damit; jest, bei dem verworrenen Idealismus der Kantischen Philosophie, fin= fen ihnen die klügel. Go ift schon bei Kant ber Anfang biefer Trennung von ber gewöhnlichen Weise bes Bewußtsepns gemacht; nur bas Refultat, daß bas Absolute nicht erfannt werden fann, ift allgemein geworden. Roch mehr hat sich mit der Fichte'schen Philosophie das gemeine Bewußtsehn von der Philosophie ausgeschieden, und hat gleich vom Speculativen berfelben Abschied genommen. Denn Kichte's Ich ift nicht bloß bas des empirischen Bewußtseyns, sondern es sollen auch erkannt und gewußt werden solche allaemeine Gedankenbestimmungen, die nicht in das gewöhnliche Bewußtsehn fallen; fo wurde bas Speculative feit Fichte Beschäftigung weniger Männer. Fichte hat zwar besonders seine späteren Schriften in ber Tendenz ber Popularität geschrieben, wie z. B. ben "Berfuch, die Lefer jum Berftandniß ju gwingen;" aber diefen 3weit hat er nicht erreicht. Das Publicum wurde burch die Kantische und Jacobi'sche Philosophie barin bestärft, und acceptirte es utiliter, daß das Wiffen von Gott ein unmittelbares fen, bas man von Saus aus fenne, ohne zu ftudiren, bas Philoso= phiren also etwas Ueberflüssiges sey.

## 2. Fichte's umgebildetes Suftem.

Die Zeit hat nach Leben, nach Geist gerufen. Indem num so ber Geist in das Selbstbewußtsehn zurückgegangen, aber in es als leeres Ich, das sich nur einen Inhalt, eine Erfüllung giebt durch Endlichkeiten, Einzelnheiten, die nichts an und für sich sind: so ist die nächste Stuse diese Erfüllung des Selbstbewußtsehns an ihm selbst, den Inhalt an sich selbst zu wissen, als einen Inhalt,

ber, burchdrungen von ihm, ein felbstbewußter, geiftiger Inhalt, ober inhaltevoller Geift fen. In feinen fpatern, popularen Schriften hat Fichte fo Glaube, Liebe, Soffnung, Religion aufgestellt, ohne philosophisches Intereffe, für ein allgemeines Bublicum: eine Philosophie für aufgeflärte Juden und Judinnen, Staatsrathe, Robebue. Popular fagt er: "Nicht das endliche Ich ift, sondern die göttliche Idee ift der Grund aller Philosophie; Alles, was ber Mensch aus fich selbst thut, ift nichtig. Alles Seyn ift lebendig und in fich felbst thätig: und es giebt kein anderes Leben als bas Cenn, und fein anderes Cenn als Gott; Gott ift alfo absolutes Senn und Leben. Das göttliche Wesen tritt auch aus fich hervor, offenbart und außert fich, - bie Welt." 1 Diefe unmittelbare Einheit bes felbftbewußten 3ch und feines Inhalts, oder der Geift, der fein felbstbewußtes Leben nur anschaut, und dieß als die Wahrheit unmittelbar weiß, hat fich bann in den poetischen und prophetischen, sehnsüchtigen Tendenzen geaußert, in Auswüchsen, die aus der Fichte'schen Philosophie hervorgegangen find.

# 3. Hauptformen, die mit der Fichte'schen Philo-

Es fällt einerseits, in Ansehung des Inhalts, den das Ich in der Fichte'schen Philosophie gewinnt, die vollkommene Geistlosigkeit, Hölzernheit, und, das Wort zu sagen, die gänzliche Albernheit zu sehr auf, als daß bei ihm stehen geblieben werden könnte, — auch die philosophische Einsicht in die Einseitigkeit und Mangelhastigseit des Princips, so wie in die Nothwendigkeit, daß der Inhalt so ausfallen muß. Andererseits war aber darin das Selbstbewußtsehn als das Wesen geset, — nicht ein fremdes, anderes Selbstbewußtsehn, sondern Ich: eine Bezeichnung, die Alle sind, und in der Wirtlichkeit Aller wiederklingt. Der Fichte'sche Standpunkt

<sup>&#</sup>x27; Rirner: Handbuch b. Gesch. b. Phil., B. III, §. 192, S. 416; Fichte: Meber bas Wesen bes Gelehrten (Berlin, 1806), S. 4-5, 15, 25-27.

ber Subjectivität hat so seine nichtphilosophisch ausgeführte Wendung behalten, und seine Vollendung erhalten in Formen, die der Empfindung angehören, und zum Theil innerhalb des Fichte'schen Princips blieben, zum Theil das Bestreben waren, über die Subjectivität des Ich hinauszugehen, obgleich es dazu unfähig war.

### a. Friedrich von Schlegel.

Bei Fichte erzeugt fich die Schranke immer wieder; indem bann bas Ich aber das Bedürfniß fühlt, diefe Schranke zu durchbrechen, fo reagirt es gegen fie, und giebt fich ein Ruhen in fich felbft: diefes foll concret fenn, ift aber nur ein negatives Ruben. Diese erfte Form, die Fronie, hat zum Anführer Friedrich von Schlegel. Das Subject weiß sich hier in sich als das Absolute, und alles Andere ift ihm eitel; alle Bestimmungen, die es fich selbst vom Rechten und Guten macht, weiß es auch wieder zu zerftoren. Alles fann es fich vormachen; es zeigt aber nur Eitelkeit, Seuchelei und Frechheit. Die Fronie weiß ihre Meifterschaft über allen Inhalt; es ift ihr Ernst mit nichts, fie ift ein Spiel mit allen Formen. -Die andere Seite ift, daß die Subjectivität fich in die religiofe Subjectivität geworfen hat. Die Bergweifelung am Denfen, an der Wahrheit und der ammofürsichsenenden Objectivität, so wie die Unfähigkeit, eine Festigkeit und Selbstthätigkeit sich zu geben, bat ein ebles Gemüth dahin gebracht, sich auf seine Empfindung zu verlaffen, und in der Religion etwas Festes zu suchen; dieses Feste, diese innerliche Befriedigung überhaupt find religiose Empfindungen. Diefer Trieb zu etwas Festem hat Mehrere in positive Religiosität, in Katholicismus, Aberglauben und Wunder geworfen, um etwas Festes zu haben, weil der innern Subjectivität Alles schwanft. Sie will fich mit der ganzen Gewalt des Gemuthe an Positives wenden, den Kopf unter das Positive beugen, dem Aeußerlichen fich in die Arme werfen, und findet eine innere Röthigung dazu.

#### b. Schleiermacher.

Umgekehrt findet das Ich in der Subjectivität und Individualität ber eigenen Beltanfchauung feine hochfte Gitelfeit, - feine Religion. Alle verschiedenen Individualitäten haben Gott in fich. Die Dialeftif ift bas Legte, um fich zu erheben und zu erhalten. Wie dieß für's philosophische Selbstbewußtsenn ausgesprochen ift, fo hat für die allgemeine Bildung die fremde Intellectual-Welt alle Bedeutung und Bahrheit verloren: fie, zusammengesett aus einer Göttlichkeit, die eine in ber Zeit vergangene, im Raume und Dasenn einzelne gewesen war, aus einer Welt, welche jenseits der Wirklichkeit des Selbstbewußtsenns fen, und aus einer, welche erft fommen follte, und worin bas Gelbftbewußtfenn erft fein Wefen erreichen follte. Der Geift ber Bildung hat fie verlaffen, und anerkennt nichts bem Selbstbewußtseyn Frembes mehr. Nach biefem Princip hat benn bas geiftige lebendige Wefen fich in das Selbstbewußtseyn versett, und es meint die Einheit bes Geiftes unmittelbar aus fich felbft, und in biefer Unmittelbarfeit auf eine poetische ober wenigstens prophetische Weise zu wiffen. Was die poetische Weise betrifft, so weiß sie von Leben und Perfon des Absoluten unmittelbar in einer Anschauung, nicht im Begriffe, und meint bas Gange als Ganges, als fich durchdringende Einheit zu verlieren, wenn fie es nicht poetisch ausspräche; und was sie so poetisch ausspricht, ift die Anschauung des eigenen Lebens des Gelbstbewußtseyns. Aber die Wahrheit ift die abfolute Bewegung, und indem fle eine Bewegung von Geftalten, bas Universum ein Reich von Beiftern ift: fo ift bas Befen diefer Bewegung ber Begriff, und ebenfo jeder einzelnen Geftalt; er ift ihre ideelle Form, nicht das Reale der Gestalt. In der Geftaltung ift die Nothwendigkeit verloren, das eigene Thun, Le= ben und Selbstgefühl bleibt in fich; und diese Boesie ift schwan= fend zwischen der Allgemeinheit des Begriffs und der Bestimmtheit und Gleichgültigkeit ber Gestalt, weber Fleisch noch Fisch,

weber Poeffe noch Philosophie. Das prophetische Aussprechen philosophisch senn sollender Wahrheiten gehört dann dem Glauben, bem Selbstbewußtfenn, das zwar ben abfoluten Beift in fich felbst anschaut, aber fich als Selbstbewußtseyn nicht begreift, son= bern bas absolute Wefen über bas Erfennen hinaus, jenseits ber felbstbewußten Vernunft fest, wie bei Eschenmager und Jacobi. Dieß begrifflose prophetische Reben versichert vom Dreifuß Dieß und Jenes vom absoluten Wesen, und verlangt, daß Jeder unmittelbar in feinem Bergen es fo finden folle. Das Wiffen vom absoluten Wesen wird eine Bergensfache; es find eine Menge Inspirirter, welche sprechen, beren jeder einen Monolog halt, und den anderen eigentlich nur im Händedrucke und im stummen Gefühle verfteht. Was fie fagen, find häufig Trivialitäten, wenn fte so genommen werden, wie fte gesagt werden; das Gefühl, die Gebehrbe, das volle Berg ift es erft, welche ihnen ben Nachbrud geben muffen, - für fich fagen fie weiter nichts. Gie überbieten einander in Einfällen ber Einbildungsfraft, in fehnfüchtiger Poeffe. Bor ber Wahrheit erblaßt aber die Gitelfeit, friecht hamisch und höhnisch lächelnd in sich zurud. Frage nicht nach bem Kriterium ber Wahrheit, fondern bem Begriff bes Wahren an und für fich; barin firire Deinen Blid. Die Ghre ift in Angehung des Philosophirens zu Grunde gegangen; benn fie fest eine Gemeinschaftlichkeit von Gedanken und Grundfähen, die Forderung von Wiffenschaftlichkeit, ober auch nur Meinungen voraus. Es wurde aber jest Alles auf die besondere Subjectivität gestellt; Jeber war hochmüthig und verachtend gegen Andere. Die Borftellung von Selbstdenken, als ob es auch ein Denken geben könne, bas nicht ein folches fen (f. Th. I, S. 74), verbindet fich damit; man foll eine eigenthümliche Particularität ausheden, fonft hat man es nicht felbst gedacht. Das schlechte Gemälde ift aber bas, wo der Kunftler sich selbst zeigt; Driginalität ift, etwas ganz Allgemeines zu produciren. Die Marotte bes Gelbstbenfens ift, baß Jeber Abgeschmadteres hervorbringt, als ein Anderer.

#### c. Novalis.

Die Subjectivität besteht in dem Mangel eines Festen, aber dem Triebe danach, und bleibt so ferner Sehnsucht. Diese Sehnsucht einer schönen Seele stellt sich in Novalis' Schriften dar. Diese Subjectivität kommt nicht zum Substantiellen, verglimmt in sich, und hält sich auf diesem Standpunkt sest, — das Weben und Linienziehen in sich selbst; es ist ein inneres Leben und die Umständigkeit aller Wahrheit. Die Ertravaganz der Subjectivität wird häusig Verrücktheit; bleibt sie im Gedanken, so ist sie im Wirbel des ressectirenden Verstandes besangen, der immer gegen sich negativ ist.

#### d. Fries, Bouterwek, Arug.

Eine lette Form ber Subjectivität ift die Subjectivität ber Willführ und Ignorang. Gie ergriff bieß, daß die hochste Beife bes Erfennens ein unmittelbares Wiffen als Thatsache bes Bewußtsenns fen; bas ift bequem. Die Fichte'sche Abstraction und ihr harter Verstand hat Abschreckendes für das Denken; die faule Vernunft ließ sich das Resultat der Kantischen und Jacobi'schen Philosophie gesagt senn, und hat allem consequenten Den= fen, aller Conftruction entfagt. Diefe Willführ erlaubte fich Alles, wie in der Tabagie: nahm sich aber dabei poetisch und prophetisch, wie wir vorhin (S. 581-582) sahen. Dann war sie auch nüchterner und profaischer, und hat so die alte Logif und Metaphysif wieder herbeigeholt: nur mit der Wendung, daß es Thatfachen bes Bewußtsenns fenen. Go tehrte Fries jum Jacobi'= schen Glauben gurud, in Form von unmittelbaren Grundurthei= len ber Bernunft, von dunkeln, unaussprechlichen Borftellungen. 1 Er wollte die Kritif ber reinen Bernunft verbeffern, indem er die

<sup>1</sup> Rirner: Handbuch b. Gesch. b. Phil., B. III, §. 158, S. 350—351; Fried: Rene Kritif b. Bernunft (1. Ausg., Heibelberg, 1807), B. I, S. 75, 281, 284, 343; 206.

Kategorien als Thatsachen des Bewußtseyns auffaßte; beliebiger Stoff tann ba hereingenommen werben. - Bouterwef fpricht von Birtualität, Lebendigfeit ber Kraft: baß Subject und Object als Eins, nämlich als absolute Virtualität angeschaut werben. Mit dieser absoluten Virtualität haben wir alles Genn und Thun, nämlich die ewige, absolute und reine Einheit: haben wir, mit einem Worte, die Welt in uns, und uns in ber Welt erfaßt, und zwar nicht burch Begriffe und Schluffe, sondern unmittelbar durch die Rraft, die felbst unser Dasenn ausmacht und unfere vernünftige Natur conftituirt. Das All ober wohl gar Gott zu erkennen, ift jedoch jedem Sterblichen unmöglich." 1 -Rrug fchrieb " Fundamental = Philosophie," ftellte einen "transscendentalen Synthetismus, - transscendentalen Realismus und transscendentalen Idealismus in ungertrennlicher Berbindung" auf: Es ift eine "urfprungliche transscendentale Synthesis zwischen bem Realen und Ibealen, zwischen bem benfenden Subjecte und ber gegenüberftehenden Außenwelt gege= ben;" diese transscendentale Synthesis muß "anerkannt und behauptet werden, ohne sie erklären zu wollen. "2

#### D. Schelling.

Das bedeutendste, oder in philosophischer Rücksicht einzig bedeutende Hinausgehen über die Fichte'sche Philosophie hat Schelling endlich gethan; seine Philosophie ist die höhere ächte Form,
die sich an Fichte anschloß, wie er sich denn selbst für einen Fichtianer hielt. Die Schelling'sche Philosophie ist nun zunächst übergegangen zum Erkennen Gottes, obgleich sie ebenso auch von der
Kantischen Philosophie ausgegangen ist, die dasselbe läugnet. Zugleich

<sup>&#</sup>x27; Rirner: Handbuch b. Gefch. b. Phil., B. III, §. 156, S. 347—348; Bergl. Bouterwel's Apodiftif (1799), Ih. II, S. 206—212.

<sup>2</sup> Krug: Entwurf eines neuen Organon ber Philosophie (Meissen, 1801), S. 75-76; Rirner: Handbuch d. Geschichte d. Philosophie, B. III, §. 157, Seite 349.

legt Schelling Jacobi's Princip von der Einheit des Denkens und Seyns zum Fundamente, nur daß er es näher zu bestimmen ansfängt. Die concrete Einheit ist bei ihm dann die, daß das Endliche so wenig als das Unendliche etwas Wahres ist, die subjective Idee so wenig als die Objectivität, und daß Berbindungen, in denen beide Unwahre als selbsiständig außer einander verknüpst werden, auch nur Verbindungen von Unwahren sind. Die concrete Einheit kann nur so gesaßt werden, daß sie Process ist und die sebendige Bewegung in einem Saße. Diese Untrembarkeit ist eben nur in Gott; das Endliche ist dagegen daßenige, was diese Trennbarkeit an ihm hat. Insofern es ein Wahres ist, ist es auch diese Einheit, aber in einer beschränsten Sphäre, und eben darum in der Trennbarkeit beider Momente.

Friedrich Wilhelm Joseph Schelling, am 27. Januar 1775 zu Schorndorf im Würtembergischen geboren, studirte in Leipzig und Jena, wo er in nähere Beziehung mit Fichte trat. Seit 1807 ift er Secretär der Afademie der bildenden Künste in Münschen. Es kann nicht vollskändig noch schicklich über sein Leben gesprochen werden, da er noch lebt.

Schelling hat seine philosophische Ausbildung vor dem Publicum gemacht. Die Reihe seiner philosophischen Schriften ist zugleich die Geschichte seiner philosophischen Bildung, und stellt seine allmählige Erhebung über das Fichte'sche Princip und den Kantischen Inhalt dar, mit welchen er ansing; sie enthält also nicht eine Folge der ausgearbeiteten Theile der Philosophie nach einander, sondern nur eine Folge seiner Bildungsstusen. Wenn nach einer letzten Schrift gesragt wird, worin sich seine Philosophie am Bestimmtesten durchgesührt darstelle, so kann man keine solche nennen. Schelling's erste Schriften sind noch ganz Fichtisch, und nur nach und nach hat er sich von der Form Fichte's los-

<sup>&#</sup>x27; Schelling's philosophische Schriften (Landschut, 1809, B. I, Bom 3ch als Princip ber Philosophie, S. 1-114), S. 3-4 (1. Ausgabe, Tübingen, 1795, S. 4-7).

gemacht. Die Form des Ich hat diese Zweideutigkeit, das absolute 3ch ober Gott, und 3ch in meiner Befonderheit fenn zu können ; 1 bieß bat ben Anftoß gegeben. Seine erfte, gang fleine Schrift von vier Bogen die er in Tübingen (1795) noch auf der Universitat verfaßte, heißt: "Ueber die Möglichfeit einer Form der Philofophie;" fie enthält nur Gate ber Fichte'schen Philosophie. Go ift auch die nächste Schrift: "Bom Ich als Princip der Philoforbie ober über bas Unbedingte im menschlichen Wiffen" (Tubingen, 1795) felbst noch gang Fichtisch; nur hier schon mit einer weitern allgemeinern Ansicht, indem Ich darin als ursprüngliche Identität festgehalten ift. 2 Doch finden wir ebenso eine wortliche Aufnahme bes Fichte'schen Princips und ber Fichte'schen Darftellung: "Rur baburch, baf bem 3ch urfprünglich Envas entgegengesett ift, bag bas 3ch felbst als Bielheit (in Zeit) gefest wird, ift es möglich, daß das Ich über die Einheit bes bloken Gesettseyns in ihm hinausgehe, und daß es 3. B. daffelbe Gefehte mehrmals febe." 3 Dann ging Schelling gur Natur-Philosophie über, nahm Kantische Formen und Reflerions-Bestimmungen, wie Repulfion und Attraction, aus bessen Metaphosit ber Natur auf, und hat auch gang empirische Erscheinungen in Rantische Ausbrücke gefaßt. Sierin stehen noch gang feine erften Berfe hierüber: "Ibeen zu einer Philosophie der Natur," 1797; "Bon ber Weltfeele," 1798, beren zweite Ausgabe ganglich bisparate Anhänge hat. Erst später — in Bezug auf Berber's fiche und Rielmeyer'sche Schriften, wo von Genfibilität, Irritabilität und Reproduction, ihren Gefegen, 3. B. daß je größer Die Sensibilität, befto geringer Die Irritabilität u. f. f., gesprochen wird (wie bei Efchenmayer von Botenzen) - faßte er bann bie Natur in Gebanken-Kategorien auf, und machte allgemeine be-

<sup>&#</sup>x27; Schelling's philosophische Schriften: Lom Ich als Princip der Philosophie, S. 99 fig. (S. 178 fig.)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Ebenbaselbst, S. 23-24 (S. 38-42).

<sup>3</sup> Chenbaselbst, S. 83 (S. 150).

ftimmtere Berjuche wiffenschaftlicher Ausführung; nur durch die Leiftungen jener Männer wurde es ihm möglich, fo jung schon aufzutreten. Die geiftige Geite, Moral und Staat, ftellte er bagegen rein nach Kantischen Grundfaten bar : fo geht er im "Transscenbentalen 3bealismus," obgleich berfelbe im Fichte'schen Ginne ver= faßt ift, nicht weiter, als Kant's Rechtsphilosophie und beffen Schrift "Bum ewigen Frieden." Schelling bat zwar fpater eine befondere Abhandlung über die Freiheit befannt gemacht, die von tiefer speculativer Urt ift; fie steht aber einzeln für fich ba und betrifft nur diesen einen Bunkt, in ber Philosophie kann jedoch nichts Einzelnes entwidelt werden. In verschiedenen Darftellungen fing Schelling jedesmal nur wieder von vorne an, weil, wie man fieht, bas Borbergebenbe ihm nicht Genuge gethan bat, fondern er immer nach einer neuen Form fuchte; und so hat er fich in verschiedenen Formen und Terminologien herumgeworfen, ohne je ein vollendet durchgeführtes Gange aufzustellen. Seine hauptfächlichften Schriften in diefer Rucfficht find: "Entwurf eines Syftems ber Natur-Philosophie," 1799; "Suftem bes transfcendentalen 3bealismus," 1800, eins feiner ausgeführteften Werke; "Bruno, ein Gespräch über bas göttliche und naturliche Brincip ber Dinge," 1802; "Zeitschrift fur speculative Bhufit," 1801; "Neue Zeitschrift für speculative Physik," 1802 fig. 3m zweiten Seft bes zweiten Bandes feiner "Zeitschrift für speculative Physit" machte Schelling ben Anfang zu einer ausführlichen Behandlung bes Gangen seiner Philosophie. Auch hier geht er gewiffermaßen noch mit Bewußtlofigfeit von ber Fichte'schen Form des Conftruirens aus; aber es liegt schon die 3dee darin, daß bie Natur ebenfo ein Suftem bes Bernunftigen ift, als bas Wiffen.

Es ist baher auch nicht thunlich, baß in ein Detail eingegangen werde über bas, was Schelling'sche Philosophie genannt wird, wenn es auch die Zeit erlaubte. Denn sie ift noch nicht ein in seine Glieder organisites wissenschaftliches Ganzes,

sondern besteht mehr in einigen allgemeinen Momenten, die als lein das sich gleich Bleibende sind. Schelling's Philosophie muß noch als in der Arbeit ihrer Evolution begriffen angesehen wers den, und ist noch nicht zur reisen Frucht gezeitigt; ' es ist daher nur ihre allgemeine Idee anzugeben.

Das Bedürfniß der Philosophie überhaupt, als Schelling auftrat, war Folgendes. Bei Carteffus war Denfen und Ausbehnung in Gott auf unbegreifliche Weife, bei Spinoza als bewegungslose Substanz vereinigt; und bei biefem Ramen blieben Beibe ftehen. Später fahen wir die Form fich ausbilben, Theils in den Wiffenschaften, Theils in der Kantischen Philoso= phie. Zulett war in der Kichte'schen Philosophie die Korm für sich als Subjectivität, aus ber fich alle Bestimmungen entwideln foll= ten. Das Bedürfniß ift alfo, daß biefe Subjectivität der unend= lichen Form, die wir zur Fronie oder Willführ in fich verglimmen faben (S. 580-583), von ihrer Einfeitigkeit befreit werbe, um mit der Objectivität und Substantialität vereinigt zu werben. Ober die Spinozistische Substanz foll nicht als das Unbewegte, fondern als das Intelligente, als eine in sich mit Rothwendigfeit thatige Form gefaßt werden: fo baß fie bas Schaffende ber Natur, aber ebenso auch Wiffen und Erkennen ift. Darum ift es in der Philosophie zu thun; es ist nicht die formelle Bereinigung bes Spinoza, noch die subjective Totalität, wie bei Fichte, fondern die Totalität mit der unendlichen Korm gefordert. Dieses feben wir in der Schelling'schen Philosophie bervorgeben.

1. In einer seiner frühern Schriften, dem System des transscendentalen Idealismus, das wir zuerst betrachten wollen, hat Schelling Transscendental-Philosophie und Natur-Philosophie als die beiden Seiten der Wissenschaft vorgestellt. Ueber die Bestimmung derselben hat er sich darin aussührlich erklärt, indem er wieder einen Fichte'schen Ausgangspunkt nimmt: "Alles Wissen beruht auf der Uebereinstimmung eines Objectiven mit einem Sub-

<sup>1</sup> Aus ben Borlesungen von 1805 – 1806.

jectiven." Im gemeinen Sinne giebt man bieß zu; bie abfolute Einheit, wo ber Begriff und die Realität in ber vollendeten 3dee nicht verschieden find, ift nur das Absolute, Gott: alles Andere hat ein Moment der Nichtübereinstimmung des Objectiven und Subjectiven. "Den Inbegriff alles Objectiven in unferem Wiffen fonnen wir Ratur nennen; ber Inbegriff alles Subjectiven dagegen heiße bas 3ch ober die Intelligenz." Sie find an fich ibentisch und als identisch vorausgesett. Das Berhältniß ber Natur zur Intelligenz hat Schelling fo angegeben: "Wenn nun alles Wiffen zwei Pole hat, die fich wechselseitig voraussegen und fordern, fo muß es zwei Grundwiffenschaften geben, und es muß unmöglich fenn, von dem einen Pol auszugehen, ohne auf den anderen getrieben zu werden." Go treibt die Ratur fich jum Beift, fo ber Beift fich jur Ratur fort; Jebes fann jum Ersten gemacht werden, und Beides muß geschehen. "Wird bas Objective zum Ersten gemacht," so haben wir die Naturwiffenschaften; und "die nothwendige Tendenz," der Zweck "aller Ra= turwiffenschaft ift alfo, von der Ratur auf's Intelligente gu tommen. Dieß ift das Bestreben, Theorie in die Naturerscheinungen zu bringen. Die hochfte Bervollkommnung ber Raturwiffenschaft ware bie vollkommene Vergeiftigung aller Naturgefete zu Gefeten des Anschauens und des Denkens. Die Bhanomene (das Materielle) muffen völlig verschwinden, und nur die Gesetze (bas Formelle) bleiben. Daher fommt es, bas je mehr in ber Natur felbst bas Gesetymäßige hervorbricht, besto mehr die Sulle verschwindet, die Phanomene felbst geistiger werben, und zulet aufhören. Die vollendete Theorie ber Natur wurde diejenige fenn, fraft welcher die gange Natur fich in eine Intelligenz auflöste. Die todten und bewußtlosen Broducte ber Natur find nur mißlungene Versuche ber Natur, sich selbst zu reflectiren, die sogenannte todte Natur aber überhaupt eine unreife," erstarrte, verfteinerte "Intelligenz;" sie ift es mur an sich. bleibt so in ber Meußerlichkeit: "baher in ihren Phänomenen,"

wenn auch "noch bewußtlos, schon ber intelligente Charafter durchblickt. Das höchste Ziel, fich felbst zum Objecte zu werden, erreicht die Natur" (ftatt Natur mußte es 3dee der Natur bei-Ben) dann "erst durch die höchste und lette Resterion, welche nichts Anderes, als der Mensch, oder allgemeiner Das ift, was wir Vernunft nennen, burch welche zuerft die Natur vollständig in sich felbst zurückfehrt, und wodurch offenbar wird, daß die Na= tur ursprünglich identisch ift mit Dem, was in uns als Intelli= gentes und Bewußtes erfannt wird. Durch diese Tendenz, die Natur intelligent zu machen, wird die Naturwiffenschaft zur Ra= tur=Philosophie." Der intelligente Charafter ber Natur ift fo als Bedürfniß ber Wiffenschaft ausgesprochen. — Die anbere Bestimmung ift, bag "bas Subjective jum Ersten gemacht wird." Go ift hier "die Aufgabe die: Wie ein Objectives hin= zufomme, bas mit ihm übereinftimmt? Bom Subjectiven als vom Erften und Absoluten auszugehen, und bas Objective aus ihm entstehen zu laffen," bas ift ber entgegengesette Bang; bie Betrachtung beffelben ift ber Inhalt ber wahren Transscenden= tal=Philosophie, wie Schelling diese Wiffenschaft bamals felber genannt hat: "bie andere nothwendige Grundwiffenschaft ber Philosophie." Das Drgan ber Transscendental = Philosophie ift bas Subjective, bas Produciren bes innern handelns. Das Produciren und Reflectiren auf dieß Produciren, das Bewußtlose und Bewußte in Einem, ift der afthetische Act der Einbilbungefraft. 1 Go find im Allgemeinen Diefe beiben Bange fehr bestimmt ausgedrückt: Die Durchführung ber Ratur jum Gubject, und die des Ichs zum Object. Die wahre Durchführung aber fönnte nur auf logische Weise geschehen, benn diese enthält ben reinen Gedanken; aber die logische Betrachtung ift bas, wogu Schelling in seiner Darstellung nie gekommen ift.

a. In Ansehung des Ich, als Grundlage der Transscendental= Philosophie, geht Schelling nun ebenso zu Werke, wie Fichte,

<sup>3</sup> Schelling : Spftem b. transfcenbentalen Ibealismus, G. 1-7, 17-21.

indem er vom Factum des Wiffens anfängt, "in welchem der Inhalt burch die Form und die Form durch den Inhalt bedingt ift;" dieß ift formell A = A. Aber ift A? Ich ift "ber Punft, wo Subject und Object unvermittelt Eins find;" bas 3ch ift fogleich Ich = Ich, Subject Dbject; und bas ift ber Act bes Gelbftbewußtfenns, worin ich fur mich mir Gegenftand bin. Im Selbstbewußtseyn ift ein Unterschied von mir nicht vorhanben; die Unterschiedenen find unmittelbar identisch, und biesem Celbstbewußtsehn gegenüber ift noch nichts. Was es mit bem äußerlichen Objecte fur eine Bewandmiß habe, ift eben bie Frage, die erft im weitern Berlauf ber Entwickelung entschieden werben muß. Rur ber Begriff bes 3ch ift festzuhalten: "Der Begriff bes 3ch, b. h. ber Act, wodurch bas Denfen überhaupt fich jum Objecte wird, und das Ich felbst (bas Object) find absolut Eins; außer diesem Act ift Ich nichts." Es ift ber Act, wodurch bas Denken fich zum Objectiven macht, und worin Ich mit bem Objectiven, bem Gedanfen in Uebereinstimmung geset wird; und von biefem Standpunkte aus ware aufzuzeigen, wie 3ch jum Objectiven fortgeht. "Ich, als reiner Act, als reines Thun, ift im Wiffen felbft nicht objectiv, beswegen, weil es Princip alles Wiffens ift. Soll es Object bes Wiffens werden, fo muß bieß burch eine vom gemeinen Wiffen gang verschiedene Urt zu wiffen geschehen." Das unmittelbare Bewußtsenn biefer Ibentität ift das Anschauen, innerlich aber wird es "die intellectuelle Unschauung;" fie "ift ein Biffen, bas Produciren feines Db= jects ift: finnliche Anschaumg ift Anschauen, bas erscheint fo, daß das Anschauen selbst vom Angeschauten verschieden ift. Die intellectuelle Unschauung ift nun Organ alles transscendentalen Denkens," überhaupt ber Act des reinen Gelbftbewußtfenns; "Ich ift nichts Anderes, als ein fich felbst jum Object werden= des Produciren. Die Wiffenschaft kann von nichts Objectivem ausgehen," fondern vom "Richt=Dbjectiven, bas fich felbft zum Objecte wird" als "ursprüngliche Duplicität. Der Idealismus

ist ber Mechanismus des Entstehens ber objectiven Welt aus bem innern Brincip ber geistigen Thätigkeit."

Schelling nimmt so einerseits Bezug auf die Fichte'sche Philosophie, und andererseits macht auch er, wie Jacobi, zum Princip das unmittelbare Wiffen, - die intelligente Anschauung, die der Mensch haben muffe, wenn er philosophiren will. Das Weitere aber ift, daß ihr Inhalt nicht mehr bas Unbestimmte, bas Wefen ber Wefen, fondern nun auch bas Abfolute, Gott, das Anundfürsichsenende ift: aber als concret, d. h. als sich in sich vermittelnd, als die absolute Einheit ober Indiffereng bes Gubjectiven und Objectiven ausgebrückt. Die intellectuelle Anschauung ift das Schweben der Fichte'schen Einbildungsfraft zwischen zwei Richtungen. Was die Form der intellectuellen Anschauung anbetrifft, so ift barüber schon (S. 493) gesprochen; es ift bie bequemfte Manier, die Erfenntniß auf das zu seten, - was einem einfällt. Aber bas unmittelbare Wiffen von Gott als einem geiftigen ift nur im Bewußtseyn chriftlicher Bolfer, nicht für anbere. Noch zufälliger erscheint dieß unmittelbare Wiffen als intellectuelle Anschauung bes Concreten, ober Ibentität ber Gubjectivität und Objectivität. Intellectuell ift diese Anschauung zwar, weil fie Bernunftanschauung ift, und als Erkenntniß zugleich absolut Eins ift mit bem Gegenstande der Erkenntniß. Dieses Anschauen ift aber, obgleich felbst das Erkennen, boch noch nichts Erkanntes; es ift das Unvermittelte, Geforderte. Als fo ein Unmittelbares muß man fie haben; und Etwas, bas man haben kann, kann man auch nicht haben. Indem also die unmittelbare Voraussesung der Philosophie ift, daß die Individuen haben die unmittelbare Anschauung von diefer Identität bes Gubjectiven und Objectiven, fo hat dieß ber Schelling'schen Philoso= phie das Ansehen gegeben, als ob ihre Bedingung in den Individuen ein eigenes Kunfttalent, Genie, oder Zustand bes Ge-

<sup>&#</sup>x27; Schelling: Spftem best transscenbentalen 3bealismus, S. 24-46, 49-52, 55-58, 63-65.

müths erfordere, überhaupt etwas Zufälliges sep, das nur Sonntagskinder hätten. Denn das Unmittelbare, Angeschaute ist in der Form eines Sevenden, also nichts Nothwendiges; und wer die intellectuelle Anschauung nicht versteht, muß eben meinen, er besithe sie nicht. Oder, um sie zu verstehen, muß man sich Mühe geben, sie zu haben; ob man sie aber hat oder nicht, kann man nicht wissen, — nicht daraus, daß man sie versteht: denn man kann bloß meinen, sie zu verstehen. Die Philosophie aber ist, ihrer Natur nach, sähig, allgemein zu senn; denn ihr Boden ist das Densen, und eben dadurch ist der Mensch Mensch. Also das Princip Schelling's ist zwar ein schlechthin allgemeines; wenn aber eine bestimmte Anschauung, ein bestimmtes Bewußtsenn gesordert wird, wie das Bewußtsenn oder die Anschauung der Identität des Subjectiven und Objectiven, so ist dieß bestimmte, besondere Densen noch nicht darin enthalten.

In diefer Form nun aber bes Wiffens bes Abfoluten als concret, und naher in ber Form ber Ginheit bes Subjectiven und Dbjectiven, vornehmlich hat fich die Philosophie als Schelling'sche Philosophie von dem gewöhnlichen vorftellenden Bewußtseyn und feiner Beise ber Reflerion geschieden. Schelling hat die Popularität noch weniger, als Fichte erreicht (f. oben, S. 577-578); bem bas Concrete ift, feiner Natur nach, gleich speculativ. Der concrete Inhalt, Gott, Leben, oder welche besondere Form er hat, ift wohl Inhalt und Gegenftand bes natürlichen Bewußtseyne; aber bie Schwierigfeit ift, bag bas, was im Concreten enthalten ift, feinen unterschiedenen Beftimmungen nach concret gedacht, die Ginheit gefaßt werbe. Es ift ber Standpunkt bes Berftandes, gu entzweien, zu unterscheiben, und die endlichen Gedankenbestimmungen gegen einander feftzuhalten; die Forderung bes Philosophirens aber ift, diefe unterschiedenen Gedanken zusammen zu bringen. Unendlich und endlich, Urfach und Wirfung, positiv und negativ auseinanderzuhalten, damit fangt bas Denfen an; ba bieß bas Gebiet bes reflectirenden Bewußtfenns ift, fo hat benn bas

alte metaphysicirende Bewußtseyn dieß mitmachen können: aber das Speculative ist, diesen Gegensatz vor sich zu haben und ihn aufzulösen. So ist hier bei Schelling die speculative Form wieder emporgesommen, und die Philosophie ist so wieder ein Gigenthümliches geworden; das Princip der Philosophie, das versnünstige Denken an sich hat die Form des Denkens erhalten. In der Schelling'schen Philosophie ist so auch wieder der Inhalt, die Wahrheit, zur Hauptsache geworden, wogegen in der Kantischen Philosophie das Interesse sich besonders so ausgesprochen hat, daß das subjective Erkennen untersucht werden solle. — Dieß ist nun der Standpunkt der Schelling'schen Philosophie überhaupt.

b. Indem bann in weiterer Analyse auch ber Unterschied bes Subjects und Objects eintritt und aufgenommen wird, fo ergiebt fich bas Berhältniß bes Ichs zu feinem Andern; bas ift ber zweite Sat bei Fichte, worin die Beschränfung bes 3ch burch fich felbst geset ift. Das Ich sett fich felbst entgegen, indem es fich als durch das Nicht-Ich bedingt fest; das ift der unend= liche Anftoß, benn dieses Bedingtseyn ift das Ich felbft. Schelling fagt einerseits: "Ich ift als Ich unbegrenzt, nur insofern es begrenzt ift," fich auf Richt = 3ch bezieht. Rur fo ift Be= wußtfenn, Gelbftbewußtfenn ift eine leere Beftimmung; burch feine Selbstanschauung wird bas 3ch fich endlich. "Dieser Wider= fpruch läßt fich nur baburch löfen, daß 3ch in diefer Endlichfeit fich unendlich wird, d. h. sich anschaut als ein unendliches Werben." Die Beziehung des Ich auf fich und auf den unendlichen Anftoß find ungertrennlich. Andererfeits heißt es: "Ich ift nur begrenzt, insofern es unbegrenzt ift;" biefe Schrante ift also nothwendig, um darüber hinausgehen zu fonnen. Diefer Biberspruch, ber vorhanden ift, bleibt, wenn auch Ich bas Richt= Ich immer beschränkt. "Beibe Thatigkeiten, die in's Unendliche hinausgehende, begrenzbare, reelle, objective Thatigkeit, und bie begrenzende, ibeelle, feten fich wechfelfeitig voraus. Der Ibealismus reflectirt bloß auf die Gine, ber Realismus auf die andere, der transscendentale Idealismus auf beide." Das ist eine Berwirrung in Abstractionen.

c. "Weder durch die begrenzende noch durch die begrenzte Thatigfeit fommt bas 3ch jum Gelbstbewußtsenn. Es ift fonach eine britte, aus beiden zusammengesette Thätigfeit, burch welche bas Ich bes Gelbstbewußtsenns entsteht; diese britte ift bie zwifchen beiben fchwebenbe, - ber Streit entgegengefester Richtungen." Es ift nur wefentliche Beziehung, relative Ibentität; ber Unterschied bleibt fo immer barin vorhanden. "Diefer Streit wird nicht in einer einzigen Sandlung, fondern nur in einer unendlichen Reihe von Sandlungen vereinigt werben fonnen;" b. b. die Auflösung bes Gegenfages zwischen ben beiben Richtungen bes Ich in sich und nach Außen ift, im unendlichen Progreß, nur eine scheinbare. Damit fie vollständig fen, mußte bie ganze innerliche und außerliche Natur in allem ihrem Detail bargeftellt werben; die Philosophie fann aber nur die Saupt-Epochen aufftellen. "Wenn alle Zwischenglieder ber Empfindung bargelegt werben fonnten, so mußte uns bas auf eine Deduction aller Qualitäten in ber Ratur fuhren; was unmöglich ift." Diefes Dritte, was die Bereinigung unmittelbar in fich enthalt, ift nun ein Denfen, in dem die Besonderheit schon enthalten ift. Das ift ber Kantische intuitive Berftand, die intelligente Anschauung ober anschauende Intelligenz; Schelling nennt eben intellectuelle Unschauung besonders biefe absolute Einheit ber Widersprüche. Das 3ch ift hier nicht einseitig gegen Anderes: es ift 3bentität bes Bewuftlofen und Bewuften, aber nicht eine folche, beren Grund im 3ch felbft liegt. 2

Dieses Ich muß das absolute Princip seyn: "Die ganze Phistosophie geht von einem Princip aus, das als das absolut Idenstische nichtsobjectiv ist." Denn ist es objectiv, so ist damit gleich Trennung gesetzt, und ein Anderes steht ihm gegenüber; das

<sup>&#</sup>x27; Schelling: Spftem b. transfcenbentalen 3bealismus, S.69-70, 72-79.

<sup>2</sup> Chentafelbft, S. 85-86, 89, 98, 442 - 444.

Princip ift aber bie Auflösung Diefes Grundsabes, und barum an und für fich nicht-objectiv. "Wie foll folches Princip nun gum Bewußtsebn hervorgerufen und verstanden werden, mas nothwenbig ift, wenn es Bedingung des Berftehens ber gangen Philofophie ift? Dag es burch Begriffe ebenfo wenig aufgefaßt als dargestellt werden fonne, bedarf feines Beweises." Begriff nennt Schelling nämlich gemeine Berftandes = Kategorie; Begriff ift aber das concrete, in sich unendliche Denken. , Es bleibt also nichts übrig, als daß es in einer unmittelbaren Unschauung dargeftellt werbe. Wenn es min eine folche Anschauung gabe, welche bas absolut Ibentische, an fich weder Subjective noch Objective, jum Object hat, und man fich fur folche, die" boch "nur eine intellectuelle feyn fam, auf die unmittelbare Erfahrung beriefe," jo ware die Frage: "Wodurch fann man nun diefe Anschauung wieder objectiv machen, b. h., wie fann außer Zweifel gefest werben, daß fie nicht auf einer subjectiven Täuschung beruhe, wenn es nicht eine allgemeine, von allen Menschen anerkannte Objectivität jener Anschauung giebt?" Dieses intellectuelle Brincip an fich follte alfo in einer Erfahrung gegeben werben, bamit man sich darauf berufen fonne. "Die Objectivität der intellectuellen Anschauung ift bie Runft. Das Runftwerf nur reflectirt mir, was fonft burch Nichts reflectirt wird: jenes absolut Ibentische, was felbft im Ich schon fich getrennt hat." Die Objectivität der Identität und bas Wiffen derfelben ift die Kunft; in Einer und berfelben Anschauung ift hier 3ch feiner fich bewußt und bewußtlos. 1 Diese objectiv gewordene intellectuelle Unschauung ist objective sinnliche Anschauung; — eine andere Objectivität aber, ift ber Begriff, die eingefehene Rothwendigfeit:

Es wird also sowohl für den Inhalt der Philosophie ein Princip vorausgesett, als auch für das subjective Philosophiren: es wird einerseits gefordert, man solle sich intellectuell anschauend verhalten; auf der andern Seite soll dieses Princip doch auch be-

<sup>&#</sup>x27; Schelling: Guftem b. transfcenbentalen 3bealismus, S. 471-472, 475.

währt werden, und biefes geschieht nun im Runftwerf. Diefes ift Die hochfte Beise ber Objectivirung ber Bernunft, weil barin finnliche Borftellung mit Intellectualität geeint ift, das finnliche Dafenn nur Ausdruck von Beiftigfeit ift. Die hochfte Objectivität, Die bas Subject erlangt, Die hochfte Identitat Des Subjectiven und Objectiven ift nun bas, was Schelling Ginbilbungs= fraft nennt. Die Kunft wird fo als das Innerfte und Höchfte gefaßt, bas in Ginem bas Intellectuelle und Reelle producire: und bas Philosophiren vorgestellt als Diese Benialität ber Runft. Aber Runft und Ginbildungsfraft ift nicht bas Sochfte. Denn die 3dee, der Weift fann nicht auf eine Weife mahrhaft ausgedrudt werden, wie die, in der die Runft ihre 3dee ausbrudt. Dieß ift immer eine Weise ber Anschauung: und wegen Diefer finnlichen Form ber Eriftenz fann bas Kunftwerf bem Geifte nicht entsprechen. Indem fo der lette Bunft als Einbil= dungefraft, ale Runft bezeichnet ift, fo ift dieß felbft im Gubiect ein untergeordneter Standpunft; und fo ift biefer Bunft felbit nicht jene absolute Ibentitat bes Subjectiven und Objectiven. Das vernünftige speculative Denfen ift alfo zwar nach feinem fubjectiven Denken gefordert; aber man fann nichts Underes fagen, als: Du haft die intellectuelle Anschauung nicht, wenn Dir Diefes falfch erscheint. Etwas zu beweisen, begreiflich zu machen, fällt also weg; das richtige Auffassen wird direct gefordert, die 3bee also als Princip affertorisch vorangestellt. Das Absolute ift die absolute Identität bes Subjectiven und Objectiven, Die absolute Indifferenz des Reellen und Ideellen, ber Form und des Befens, des Allgemeinen und Befondern; in Diefer Identität Beider ift weder das Eine, noch das Andere. Es ift aber auch nicht abstracte, leere, trodene Ginheit; das ware die logische 3bentität, das Klaffificiren nach Gemeinschaftlichem, wo der Unterschied draußen liegen bleibt. Die Identität ift concret, sowohl Subjectivität ale Objectivität; fie find ale aufgehobene, ideelle barin enthalten. Bur Borftellung fann biefe Ibentitat leicht gebracht werden: Die Vorstellung z. B. ist subjectiv, sie hat zugleich bestimmten Inhalt des Außereinander; dennoch ist die Vorstellung einfach, — es ist Ein Act, Eine Einheit.

Das Mangelhafte in ber Schelling'ichen Philosophie ift hiernach, daß der Bunft ber Indiffereng bes Gubjectiven und Dbjectiven, oder ber Begriff ber Bernunft, absolut vorausgesett wird, ohne daß es bewiesen wird, daß dieß das Wahre ift. Dft braucht Schelling die Form Spinoga's, ftellt Ariome auf. Man will, wenn man philosophirt, daß es fo ift, bewiesen haben. Wird aber mit ber intellectuellen Anschauung angefangen, so ift bas ein Drafel, bas man fich um beswillen gefallen laffen foll, weil eben die Forderung gemacht ift, daß man intellectuell anschaue. Der wahrhafte Beweis, daß diefe 3dentität des Gubjectiven und Objectiven bas Wahrhafte ift, fonnte vielmehr nur fo geführt werden, daß Jedes für fich untersucht wird in seinen logischen, b. h. wesentlichen Bestimmungen: woran sich sodann ergeben mußte, daß das Subjective dieß ift, fich zu verwandeln in Objectives, und das Objective dieß ift, nicht so zu bleiben, fondern fich subjectiv zu machen. Ebenfo mußte man am Endlichen felbst aufzeigen, baß es ben Widerspruch in fich enthielte, und fich zum Unendlichen machte; so hätten wir also die Einheit des Endlichen und Unendlichen. Bei folchem Berfahren wird biefe Einheit ber Entgegengesetten nicht vorn bingeftellt, fondern es wird an ihnen felbft gezeigt, daß ihre Wahrheit ihre Einheit ift, jedes für sich aber einseitig: daß ihr Unterschied sich verkehrt, um= schlägt in diese Einheit; - ba ber Berftand meint, an den Un= terschieden habe er ein Festes. Go ware bann bas Resultat der denkenden Betrachtung, daß jedes Moment fich unter der hand gu feinem Gegentheile macht, und nur die Ibentitat beider Die Bahrheit ift. Der Berftand nennt allerdings diefe Berwandlung Cophifterei, Hocuspocus, Gaufelei u. f. f. Alls Resultat ware Diefe Identität nach Jacobi freilich ein Bedingtes, Bervorgebrach= tes. Aber zu bemerken ift, daß es eine Ginseitigkeit enthält, bas

Resultat ber Entwickelung bloß als Resultat aufzufaffen; es ift ein Procef, ber ebenfo bas Bermitteln in fich ift: fo bag bieß Bermitteln felbst wieder aufgehoben, und als unmittelbar geset wird. Schelling hat wohl biefe Borftellung im Allgemeinen gehabt, hat fie aber nicht auf bestimmte logische Weise durchgeführt; - fondern fie ift bei ihm eine unmittelbare Wahrheit geblieben, die nur durch intellectuelle Anschauung bewährt wird. Das ift Die Hauptschwierigfeit bei ber Schelling'ichen Philosophie. Dann hat man fie migverstanden, platt gemacht. Es ift leicht zu zeigen, daß das Subjective und Objective verschieben find. Wären fie nicht unterschieden, so ware damit nichts zu machen, so wenig als mit A = A; aber fie find entgegengeset als Eins. In allem Endlichen ift eine Ibentität vorhanden, und nur biese ift wirklich; aber außer, daß das Endliche diese Identität ift, ift es auch Nicht = llebereinftimmung ber Subjectivität und Objectivität, des Begriffs und der Realität, - und darin besteht eben bie Endlichfeit. Diefem Principe Schelling's fehlt also bie Form, Die Nothwendigfeit; es ift nur fo bingestellt. Schelling scheint mit Blato, wie mit ben Reuplatonifern, bieß gemein zu haben, bas Wiffen in die innere Unschauung der ewigen Ideen zu feten, worin die Erfenntniß unvermittelt im Absoluten ift. Allein wenn Blato von diefer Anschauung ber Seele, die von allem endlichen, empirischen oder reflectirten, Erfennen fich befreit hat, und die Reuplatonifer von der Entzudung bes Denfens sprechen, in welcher bas Erfennen unmittelbares Erfennen bes Abfoluten ift: fo ift ba= bei wefentlich dieser Unterschied zu bemerken, daß mit Blato's Erkennen bes Allgemeinen oder feiner Intellectualität, worin aller Gegensatz fich als ein realer aufhebt, die Dialeftif vergefellichaf= tet ift, d. h. die begriffene Nothwendigkeit des Aufhebens diefer Gegenfäte; daß Plato nicht damit anfängt, fondern bei ihm die Bewegung vorhanden ift, worin fie fich aufheben. Das Absolute ift felbst als diese Bewegung bes Sichaushebens zu faffen; dieß ift dann erft wirkliches Erfennen und Erkennen bes Abfolu= ten. Bei Schelling hat diese Ibee nun aber nicht die Dialeftif, als durch welche jene Gegenfäße sich selbst zum Uebergehen in ihre Einheit bestimmen, und damit begriffen werden.

2. In folgenden Darftellungen that fich bann, indem Schelling mit der Idee des Absoluten als Identität des Subjectiven und Objectiven anfängt, auch bas Bedürfniß hervor, diefe 3dee zu beweisen, - und zwar in den beiden Zeitschriften für fpeculative Physif. Aber ift jene Manier einmal angenommen, fo ift ber Fortgang nicht bie immanente Entwidelung aus ber fve= culativen 3dee, fondern geschieht nach ber Weise äußerer Reflerion; Schelling's Beweise find fo hochft formell geführt, fo baf fie eigentlich immer bas vorausseben, was bewiesen werben foll. Das Axiom nimmt die Hauptsache im Voraus an; und so ist schon Alles geschehen. 3. B.: "Das Innere bes Absoluten ober das Wefen deffelben fann nur als absolute, durchaus reine und ungetrübte Identität gedacht werben. Denn bas Abfolute ift nur absolut, und was in demselben gedacht wird, ift nothwendig und immer Daffelbe, nämlich nothwendig und immer absolut. Bare die Idee des Absoluten ein allgemeiner Begriff" (eine Borftellung), "fo wurde dieß nicht hindern, daß in ihm, dieser Gin= heit der Abfolutheit unerachtet, eine Differenz angetroffen wurde. Denn die verschiedensten Dinge find doch im Begriff immer Gins und identisch, wie ein Rechtect, Bieleck und Eirfel Figuren sind. Die Möglichkeit ber Differenz aller Dinge bei vollkommener Ginheit im Begriff liegt in ber Art, wie bas Besondere in ihnen bem Allgemeinen verbunden ift. Im Absoluten fällt dieß gänglich hinweg, weil es zu seiner Idee gehört, daß bas Besondere in ihm auch das Allgemeine, das Allgemeine das Besondere, und durch diese Einheit auch ferner Form und Wesen in ihm Eins feven. Mithin folgt in Ansehung des Absoluten unmittelbar baraus, daß es absolut ift, auch die absolute Ausschließung aller Differeng aus feinem Wefen."

<sup>1</sup> Schelling: Neue Zeitschrift für speculative Physit, B. I, Stud I, S. 52-53.

In dem erften der beiden genannten Werfe, in der "Beitichrift für fpeculative Phyfit," hat nun Schelling für's Erfte Die Spinoziftische Substang, bas einfache absolute Wefen wieder bervorgerufen, indem er eben von der absoluten Identität des Gubjectiven und Objectiven ausgeht. Sier hat er auch, wie Gvinoza, die geometrische Methode gebraucht: Ariome, bann Sabe, Die den Beweis fuhren, ferner abgeleitete Cape u. f. w. aufgestellt. Aber diese Methode hat feine wahrhafte Unwendung auf die Philosophie. Schelling hat hierbei gewisse Kormen bes Unterschieds vorausgesett, die er Potengen nennt, und von Eschenmayer, ber fie aufbrachte (f. S. 586), aufgenommen bat; 1 es find die fertigen Unterschiede, beren fich Schelling bedient. Die Philosophie muß aber feine Formen aus andern Wiffenschaften, wie hier aus der Mathematif, nehmen. Die Sauptform ift bei Schelling dann die von Kant wieder in Erinnerung gebrachte Form der Triplicitat, als erfte, zweite und britte Potenz.

Wie nun Fichte mit Ich—Ich anfängt, so gleichfalls Schelling, oder mit der absoluten Anschauung als Sat oder Definition des Absoluten ausgedrückt, daß "die Vernunft absolute Indisserenz des Subjects und Objects ist:" so daß es weder das Eine noch das Andere ist, sondern Beide darin ihre wahre Bestimmung haben, und dieser, wie aller Gegensatz, schlechthin vertilgt ist. Die wahrhafte Realität des Subjects und Objects wird allein darin gesetzt, daß das Subject nicht in der Bestimmtheit, Subject gegen Object zu seyn, wie in der Fichte'schen Phisosophie, als an sich seyend gesetzt wird, sondern als Subject-Object, als Identität Beider: eben das Object nicht nach seiner ideellen Bestimmtheit als Object, sondern insosern als es selbst absolut ist, oder die Identität des Subjectiven und Objectiven.

<sup>1</sup> Kritisches Journal ber Philosophie, herausgegeben von Schelling und hegel, Bb. I, St. 1, S. 67; Schelling: Zeitschrift für speculative Physif, Band II, heft II, Borerinnerung, S. XIII.

Der Ausdruck Indisserenz aber ist zweideutig, denn er heißt Gleichgültigseit gegen Beides; und so hat es den Schein, als ob die Ersfüllung der Indisserenz, wodurch sie erst concret ist, gleichgültig sey. Das Subject, verlangt dann Schelling, muß nicht mit der Ressleri on behaftet seyn; das ist die Verstandesbestimmung, die, ebens wie die sinnliche Wahrnehmung, das Außereinander der sinnlichen Dinge enthält. Die absolute Indisserenz ist bei Schelling, der Form ihres Seyns nach, als A=A geset; und diese Form ist ihm die Erkenntniß der absoluten Identität, die aber von dem Seyn oder Wesen derselben unzertrennlich ist.

Co tritt also wohl ber Gegenfas, als Form und Wefen, an diesem Absoluten hervor, wird aber als ein nur relativer oder unwesentlicher bestimmt: "Zwischen Subject und Object ift feine andere, als quantitative Differeng möglich. Denn es ift feine qualitative Differenz Beider bentbar, " weil die absolute Identität "nur der Form ihres Senns nach, nicht dem Wefen nach, als Subject und Object gesett ift. Es bleibt fonach nur eine quantitative Differeng übrig," b. h. nur die ber Größe: ba ber Unterschied doch vielmehr qualitativ gefaßt und so gezeigt werden muß als ein Unterschied, der sich aufhebt. Diese quantitative Differeng, fagt Schelling, ift bie Form actu: "Die guantitative Differenz bes Subjectiven und Objectiven ift ber Grund aller Endlichfeit. Jede bestimmte Potenz bezeichnet eine beftimmte quantitative Differenz bes Subjectiven und Objectiven. Jedes einzelne Seyn ift gesetzt durch eine quantitative Differeng ber Subjectivität und Objectivität. Das Ginzelne brudt bie abfolute Ibentität unter einer bestimmten Form bes Genns aus:" fo daß jede Seite felber eine relative Totalität, A=B, und augleich in der einen der eine Factor, in der andern der andere Kactor überwiegend ift, Beide aber absolute Identität blei=

<sup>1</sup> Schelling: Zeitschrift für speculative Physit, Bb. II, heft II, §. 1, S. 1-2; §. 4, S. 4; §. 16-18, S. 10-12.

ben. Dieß ist ungenügend, denn es giebt noch andere Bestimmungen; die Differenz ist allerdings qualitativ, obgleich dieß nicht die absolute Bestimmung ist. Die quantitative Verschiedenheit ist sein wahrhafter Unterschied, sondern ein ganz äußerliches Berhältniß; und auch das Uebergewicht des Subjectiven und Objectiven ist feine Gedanken Bestimmung, sondern nur eine sinnliche.

Das Absolute selbft, insofern auf bas Gegen bes Unterschieds Rudficht genommen wird, bestimmt Schelling nun ,, als die quan= titative Indiffereng bes Subjectiven und Objectiven: In Bezug auf die absolute Identität, ift feine quantitative Differeng benkbar. Die quantitative Differenz ift nur außerhalb ber absoluten Identität und außerhalb der abfoluten Totalität möglich. Es ift nichts an fich außerhalb ber Totalität, sondern nur vermöge willführlicher Trennung bes Einzelnen vom Ganzen. Die abso= lute Identität ift nur unter der Form der quantitativen Indifferenz des Subjectiven und Objectiven." Die quantitative Differenz, welche au-Berhalb der absoluten Identität und Totalität erscheint, ift also an fich nach Schelling die absolute Identität felbst, folglich nur unter ber Form der quantitativen Indifferenz des Subjectiven und Objectiven bentbar. "Diefer Gegenfat findet alfo gar nicht Statt an fich, ober vom Standpunkte ber Speculation aus. Bon biefem aus ift A fo gut, als B; denn A wie B ift die gange absolute Identi= tat, die nur unter ben beiden Formen, aber unter beiden gleich eri= ftirt. Die absolute Identität ift bas Universum felbft. Die Form des Senns berfelben fann unter dem Bilbe einer Linie gebacht werben," nach folgendem Schema:

$$\stackrel{+}{A} = B$$
  $\stackrel{+}{A} = \stackrel{+}{B}$ 

A=A

"worin nach jeder Richtung daffelbe Identische, aber nach entgegengesetzten Richtungen mit überwiegendem A oder B ge=

<sup>&#</sup>x27; Schelling: Zeitschrift für spekulative Physik, §. 22-24, S. 13-15; §. 37-38, S. 22-23; §. 40-42, S. 25-26,

fest ift." 1 Die näheren Sauptmomente bes Anfangs find folgende.

Die erfte Boteng ift, daß die erfte quantitative Differeng des 216= foluten, ober " die erfte relative Totalität die Materie ift. Beweis: A = B ift weder als relative Identität, noch als relative Du= plicität etwas Reelles. Als Identität fann A = B im Eingelnen, wie im Bangen, nur burch die Linie ausgedrückt werden," - erfte Dimenfion. "Aber in jener Linie ift A burchgängig als fevend gefest," d. h. zugleich auf B bezogen. "Also fest diefe Linie durchgängig A = B als relative Totalität voraus; die relative Totalität ift alfo bas erfte Borausgefeste, und wenn die relative Identität ift, so ift fie nur durch jene," - Dupli= citat, zweite Dimenfion. "Gbenfo fest bie relative Duplicität Die relative Ibentität voraus. Relative Ibentität und Duplicität find in ber relativen Totalität zwar nicht actu, aber boch potentia enthalten. Es muffen alfo die beiden Entgegengesetten fich wechselseitig ausloschen in einer britten" Dimenfion. "Die absolute Identität, als unmittelbarer Grund ber Realität von A und B in der Materie, ift die Schwerkraft. A ober B überwiegend, find Jenes Attractiv=, Diefes Erpanfiv= Rraft. Das quantitative Gegen ber Attractiv = und Erpansiv= Kraft geht in's Unendliche; ihr Gleichgewicht eriftirt im Gangen, nicht im Einzelnen." 2 Bon der Materie, als ber erften Indifferenz in der Unmittelbarfeit, geht Schelling nun zu weitern Bestimmungen über.

Die zweite Potenz ( $A^2$ ) ist das Licht, diese Identität selbst als seyend gesetzt; insosern A=B, ist auch  $A^2$  gesetzt. Dieselbe Identität, "unter der Form der relativen Identität," d. h. der hervortretenden Polarität "von A und B gesetzt, ist Cohä=

<sup>1</sup> Schelling: Zeitschrift für speculative Physit, Bb. II, heft II, §. 25—26, 28, 30—32, S. 15—19; §. 44, 46, S. 27—29.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> Schelling: Zeitschrift für speculative Phosif, Bb. II, Seft II, §. 50, Erl. 1, §. 51, S. 34-36; §. 54, S. 40; §. 56, Zus. 2, §. 57, und Erl. S. 42-44.

fions-Rraft. Die Cohaffon ift die Impreffion ber Gelbft=" (bes Lichts) "ober Ichheit in ber Materie, wodurch fie zuerft als Befonderes aus ber allgemeinen Ibentität heraustritt, und fich in das Reich der Form erhebt." Planeten, Metalle und andere Körper bilden eine Reihe, welche unter der Form dynamischer Cohaffion besondere Cohaffions = Verhaltniffe ausbrückt, wo nach ber einen Seite die Contraction, nach ber andern die Erpanfion überwiegend ift. Diefe Potengen erscheinen bei Schelling ale Nord= und Gud=, Dft= und Weft-Polarität: ferner ihre Berwickelungen als Rord = Weft, Gud = Oft u. f. w. Bur letten rechnet er Mercur, Benus, Erbe u. f. f. Er fahrt fort: "Die Cohafton außerhalb des Indifferenzpunkts nenne ich paffive. Nach ber negativen Seite" (Pole) "zu fallen einige ber bem Gifen am nachsten stehenden, hierauf die sogenannten eblen Metalle," bann ber "Diamant, zulett ber Rohlenftoff. bie größte paffive Cohareng. Nach ber positiven Seite fallen wiederum einige Metalle, burch welche fich bie Cohareng bes Gifens verliert," b. h. der Auflöfung nähert, und zulett "in ben Stidstoff verschwindet." Die active Cohasion ift ber Ma= gnetismus, und das materielle Universum ein unendlicher Magnet. Der magnetische Proces ift die Differenz in der Indifferenz, und die Indifferenz in der Differenz, also die absolute Identität als folche. Der Indifferenzpunkt des Magnets ift das Weder-Noch und Cowohl=Als auch; potentia find die Pole daffelbe Wefen, nur unter entgegengesetten Factoren gesett. Beibe Bole find "nur mit überwiegendem + ober -", nicht reine Abstractionen. "Im Totalmagnet ift ber empirische Magnet ber Indifferenzpunft. Der empirische Magnet ift bas Gifen. Alle Körper find bloße Metamorphosen bes Gifens, - find potentialiter im Gifen enthalten. Je zwei differente Körper, die fich berühren, setzen in sich wechselseitig relative Cohastons=Verminderung und Erhöhung. Diefe wechselseitige Cobafions = Beranderung durch Berührung zweier Differenter Korper ift die Eleftricität; ber cohäsionsvermindernde Fastor +E ist das Potenzirende des Wasserstoffs, — E das Potenzirende des Sauerstoffs. "Die Totalität des dynamischen Processes wird nur durch den chesmischen Process dargestellt."

"Unmittelbar burch bas Gefettfenn ber bynamischen Totalität ift das Singutreten des Lichts zum Product gesett. Der Ausbrud bes Totalproducts ift alfo Licht mit ber Schwer= fraft verbunden; unmittelbar burch bas Gefettfeyn ber rela= tiven Totalität ber gangen Potenz ift bie Schwerfraft gur bloßen Form bes Cenns ber absoluten Identität herabgesett." Das ift die britte Poteng (A3), ber Organismus. 2 Schelling hat fich in zu viele Ginzelnheiten ausgelaffen, eine Conftruction bes gangen Universums geben wollen. Jeboch hat er diese Darstellung Theils nicht vollendet, Theils fich pornehmlich an das Ansichsehn gehalten, und den Formalismus bes äußerlichen Conftruirens nach einem vorausgesetten Schema bineingemischt. In dieser Darstellung ift er so in der Entwickelung nur fortgegangen bis zum Drganismus, und nicht an bie Darftellung ber anbern Seite ber Wiffenschaft, nämlich ber Philosophie des Geiftes, gefommen. Rach der 3dee dieser Conftruction hat nun Schelling bas naturliche Universum, befonders ben Organismus, zu verschiedenen Malen mehr auszuführen angefangen. Er verbannt alle diefe leeren allgemeinen Worte von Boll= fommenheit, Beisheit, außerer Zwedmäßigfeit; ober bas Rantische, daß unser Erkenntnigvermögen sie fo betrachte, verwandelt er barin, daß die Natur so beschaffen sen. Er hat nach Kant's burftigem Anfange, in ber Natur ben Beift aufzuzeigen, vorzuglich biefe Raturbetrachtung wieder angefangen, im gegenftandli=

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Schelling: Zeitschrift für spec. Phys. Bb. II, Seft II, §. 62—64, Seite 47—48; §. 92—93, S. 59—60; §. 67—69, S. 49—50; §. 95, S. 64—68 (Neue Zeitschrift für speculative Physit, Bb. I, St. II, S. 92—93, 98, 117—119; Erster Entwurf eines Systems ber Naturphilosophie, S. 297); §. 76—78, S. 53; §. 83, und Zus., S. 54; §. 103, Ann., S. 76; §. 112, S. 84.

<sup>2</sup> Ebenbaselbst, §. 136—137, S. 109—110; §. 141, Jus. 1, S. 112.

chen Wefen benfelben Schematismus, benfelben Rhythmus zu erfennen, ber im Ibeellen Statt findet; fo daß die Natur sich darin darstellt, nicht ein dem Geiste Fremdes, sondern eine Projection desselben in die gegenständliche Weise überhaupt zu sehn.

Es ift nun weiter zu bemerfen, bag Schelling hierdurch ber Urheber der neuern Naturphilosophie geworden ift, indem er die Ratur als die Anschauung oder den Ausbruck bes Begriffs und feiner Bestimmungen aufzuzeigen angefangen bat. Die Ratur= philosophie ift teine neue Wiffenschaft; wir hatten fie immer, 3. B. bei Ariftoteles u. f. w. Die Englandische Philosophie ift auch nur Faffen bes Naturlichen in Gedanten; Rrafte, Gefete ber Ratur find Grundbestimmungen. Der Gegensat von Physit und Natur-Philosophie ift also nicht ber Gegensat von Nichtbenken und Denken ber Natur: Naturphilosophie heißt im Gangen nichts Anderes, als die Natur benfend betrachten; dieß thut die gewöhnliche Phyfit aber auch, ba ihre Bestimmungen von Kräften, Befeben u. f. f. Gedanken find. Rur find die Gedanken in ber Phyfif formelle Berftandes = Gedanken, beren naherer Stoff und Inhalt nicht durch den Gedanken selbst bestimmt werden fann, sonbern aus der Erfahrung genommen werden muß. Allein der concrete Gedanke enthalt feine Bestimmung und feinen Inhalt in fich, und lediglich die äußerliche Weise bes Erscheinens gehört ben Sinnen an. Wenn die Philosophie nun über die Form des Berftandes hinausgeht, und den speculativen Begriff erfaßt hat: fo muß fie die Dentbestimmungen, die Rategorien des Berftandes über die Natur andern. Kant hat hierzu schon den Anfang gemacht; und Schelling hat, in Stelle ber gewöhnlichen Metaphyfif ber Natur, ben Begriff berfelben gu faffen gefucht. Die Ratur ift ihm nichts, als die außerliche Weise bes Dasenns des Syftems der Gedankenformen, wie der Beift ift bas Daseyn deffelben Suftems in ber Form bes Bewußtseyns. Schelling's Berbienft ift also nicht, baß er an bas Auffaffen ber Natur ben Bebanfen brachte, fondern daß er die Rategorien bes Denfens ber Natur änderte; Formen der Vernunft führte er für die Natur ein, und setzte sie, z. B. die Form des Schlusses im Magnetismus, an die Stelle der gewöhnlichen Verstandes-Kategorien. Er hat nicht nur diese Formen in der Natur aufgezeigt, sondern die Natur auch aus solchem Princip zu entwickeln gesucht.

In ben "fernern Darftellungen aus dem Syftem der Philofophie," welche die "Reue Zeitschrift für speculative Phyfif" liefert, hat Schelling andere Formen gewählt; benn er hat fich, wegen unausgebildeter Form und Mangel an Dialektif, in verschiedenen Formen herumgeworfen, weil feine befriedigend ift. Statt Gleichgewicht ber Subjectivität und Objectivität fagt er jest: Identität des Wesens und der Form, des Allgemeinen und Befondern, des Endlichen und Unendlichen, des Positiven und Negativen, und bestimmt die absolute Indifferenz zufällig bald in diefer, bald in einer andern Form des Gegenfates. Alle folche Gegenfäße fann man gebrauchen; fie find aber nur abstract, und beziehen fich auf verschiedene Stufen ber Entwidelung bes Logi= schen selbst. Form und Wesen unterscheibet Schelling fo, daß die Form, für fich betrachtet, bas Besondere ober bas Servortreten ber Differeng, ber Subjectivität, ift. Aber bas Wefen ift unmittelbar an ihm felbst die absolute Form oder bas abfolute Er= fennen, ein felbstbewußtes Wefen im Ginne des benfenden Erfennens, - wie es bei Spinoza die Form eines Gegenständli= chen, ober Gedachten hatte. Speculative Philosophie besteht in Diefer Behauptung, aber nicht als einer für fich fependen, fondern ift ihre reine Organisation; das Erkennen fteht im Abfoluten. So hat Schelling bem transscendentalen Idealismus wieder die Bedeutung des absoluten Idealismus gegeben. Diefe Einheit des Wefens und ber Form ift fo, nach Schelling, bas Abfolute; ober wenn wir das Wesen als das Allgemeine, die Form als das Befondere betrachten: fo ift es die absolute Einheit des Allgemeinen und Besondern, oder des Genns und des Erfennens. Die Differenten, Subject und Object, ober Allgemeines und Besonde=

res, find nur ideelle Gegenfate; fie find im Abfoluten schlechtbin Gins. Diefe Einheit als Form ift die intellectuelle Anschauung, die bas Denken und Seyn absolut gleich fest, und, indem fie bas Abfolute formell ausbrudt, augleich Ausbrud feines Befens wird. Wer die Einbildungsfraft nicht hat, fich diese Einheit vor= auftellen, entbehrt bes Drgans ber Philosophie. Darin besteht aber die wahre Abfolutheit von Allem und Jedem, daß es felbft nicht als Allgemeines und Befonderes, sondern bas Allgemeine in biefer feiner Beftimmtheit felbft als Ginheit bes Allgemeinen und Befondern, und ebenfo bas Befondere als Einheit Beider er= fannt wird. Die Conftruction besteht eben barin, jedes Befonbere, Bestimmte in bas Absolute gurudguführen, ober es zu betrachten, wie es in ber absoluten Ginheit ift; feine Bestimmtheit ift nur fein ideelles Moment, feine Wahrheit aber eben fein Genn im Abfoluten. Die drei Momente ober Botengen: ber Ginbildung bes Wefens (bes Unendlichen) in die Form (bas Endliche) und ber Form in das Wefen, welche beibe relative Einheiten find, und bas britte, die abfolute Ginheit, recurriren fo in jedem eingelnen wieder; fo daß die Ratur, die reelle Seite, als die Ginbildung bes Wefens in die Form oder des Allgemeinen in's Befondere, felbft wieder diefe drei Einheiten an ihr hat, und ebenfo die ibeelle Seite, - jede Boteng alfo für fich wieder absolut ift. Dieß ift die allgemeine Idee ber wiffenschaftlichen Conftruction des Universums: Die Triplicität, welche bas Schema bes Gangen ift, in jedem Ginzelnen ebenfo zu wiederholen, badurch bie 3dentität aller Dinge zu zeigen, und eben damit fie in ihrem absoluten Wefen fo zu betrachten, daß fie alle biefelbe Ginheit ausdrücken.

Die nähere Erläuterung ist höchst formell: "Das Wesen wird in die Form, da diese für sich das Besondere (Endliche) ist, dadurch gebildet, daß das Unendliche hinzusommt, die Einheit in die Bielheit, die Indissernz in die Differenz ausgenommen wird."

<sup>1</sup> Schelling: Neue Zeitschrift für speculative Phosif, Bb. I, St. I, S. 1-77; St. II, S. 1-38.

Die andere Bestimmung ist: "Die Form wird dadurch in das Wesen gebildet, daß das Endliche in das Unendliche, die Disserenz in die Indisserenz ausgenommen wird." Einbilden, Ausnehmen sind aber nur sinnliche Ausdrücke. "Anders ausgedrückt: das Besondere wird dadurch zur absoluten Form, daß das Allgemeine mit ihm Eins wird, das Allgemeine dadurch zum absoluten Wesen, daß das Besondere mit ihm Eins wird. Diese beiden Einheiten sind aber im Absoluten nicht außereinander, sondern ineinander, und darum das Absolute absolute Indisserenz der Form und des Wesens," als Einheit dieser gedoppelten In-Eins-Bildungen. "Durch diese beiden Einheiten werden zwei verschiedene Potenzen bestimmt, an sich aber sind beide die völlig gleichen Wurzeln des Absoluten." Das ist eine blose Versicherung, die beständige Rücksehr nach jeder Unterscheidung, die immer wieder aus dem Absoluten entsernt wird.

"Bon der erften absoluten Gin-Bildung find in der erscheinenden Natur die Abbildungen, daher Natur, an fich betrachtet, nichts Anderes, als jene Gin-Bilbung, wie fie im Abfoluten (ungetrennt von der andern) ift. Denn badurch, daß das Unendliche in das Endliche, wird das Wefen in die Form eingebildet; da nun die Form nur durch bas Wefen Realität erlangt, fo fann das Wefen, da es in die Form, ohne daß diefe (nach der Boraussetzung) gleicherweise in das Wefen eingebildet ift, fich nur als Möglichkeit ober Grund von Realität, nicht aber als Indiffereng ber Möglichkeit und Wirklichkeit darftellen. Aber was fich fo verhalt, nämlich als Wefen, fofern es bloß Grund von Realität, also zwar in die Form, nicht aber himviederum die Form in es selbst eingebildet ift, ift, was fich als Ratur darftellt. -Das Wefen scheint in die Form, hinwiederum aber scheint auch die Form in das Wefen zurud; dieß ift die andere Einheit," das Geiftige. "Diese wird dadurch gesett, daß das Endliche in das Unendliche aufgenommen wird. Hiermit schlägt die Form,

<sup>1</sup> Schelling: Neue Zeitschrift für speculative Physit, Bb.1, St. II, Seite 39.

als das Besondere, in das Wesen ein, und wird selbst absolut. Die Form, die in das Wesen eingebildet wird, stellt sich im Gegensate gegen das Wesen, das in die Form, und welches nur als Grund erscheint, als absolute Thätigkeit und positive Ursache von Realität dar. Die Ein-Vildung der absoluten Form in das Wesen ist, was wir als Gott denken, und von dieser Ein-Vildung sind die Abbilder in der ideellen West, welche daher in ihrem Ansich die andere Einheit ist." I Zede dieser beiden Einbildungen ist nun die ganze Totalität, aber nicht gesetzt, nicht ersscheinend als solche, sondern überwiegend mit dem einen oder dem andern Factor; jede der beiden Sphären hat damit an ihr selbst wieder diese Unterschiede, und so kommen in jeder die drei Poetenzen vor.

Der Grund, die Natur nur als Grund, ift die Materie, Die Schwere, als erfte Poteng; Diese Einbildung ber Form in bas Wefen, in ber realen Welt, ift ber allgemeine Mechanismus, Die Nothwendigkeit. Die zweite Boteng aber ift "das Licht, bas in ber Finfterniß scheint, die in bas Wefen gebildete Form. Die abfolute In-Eins-Bildung ber beiden Einheiten im Realen, daß die Materie gang Form, die Form gang Materie ift, ift ber Organismus, ber bochfte Ausbruck ber Natur, wie fie in Gott, und Gottes, wie er in der Natur ift, im Endlichen." - Auf ber ideellen Seite "ift das Wiffen das in den Tag ber Form gebildete Wefen bes Abfoluten: bas Sandeln ein Sineinbilden der Form, als des Besondern, in das Wesen des Ub= foluten; wie in der reellen Welt die dem Wesen identificirte Form als Licht scheint, so scheint in der ideellen Welt Gott felbst in ei= gener Geftalt, als die in der Einbildung der Form in das Wefen durchgebrochene lebendige Form, fo daß in jeder Rücksicht die ideale und reale Welt fich wieder als Gleichniß und Sinnbild verhalten. Die absolute In=Eins=Bildung der beiden Einheiten

<sup>&#</sup>x27; Schelling: Neue Zeitschrift für speculative Physit, Bb. I, St. II, S. 39-41.

im Ibealen, fo baß ber Stoff gang Form, die Form gang Stoff ift, ift bas Runftwerf; und jenes im Absoluten verborgene Beheimniß, welches die Wurzel aller Realität ift, tritt hier, in ber reflectirten Welt felbit, in der höchften Poteng und höchften Bereinung Gottes und der Natur ale Ginbildungefraft hervor." Runft, Dichtkunft ift fo Höchstes bei Schelling, um jener Durchdringung willen. Aber die Runft ift das Abfolute nur in finn= licher Form. Wo und wie ware ein Kunftwert, das ber Idee bes Geiftes entspräche? - "Das Universum ift im Absoluten als das vollkommenste organische Wefen und als das vollkom= menfte Kunftwerf gebildet: für die Bernunft, die es in ihm erfennt, in absoluter Bahrheit: für die Einbildungsfraft, Die es - in ihm barftellt, in absoluter Schonheit. Jedes von biefen brudt nur diefelbe Ginheit, von verschiedenen Seiten" betrachtet, "aus; und Beide fallen in den absoluten Indifferenzpunkt, in beffen Erfenntniß zugleich ber Anfang und das Biel ber Wiffenschaft ift." Diese höchste Idee, diese Unterschiede find fammtlich nur fehr formell gefaßt.

3. Das Verhältniß der Natur zum Geiste, und Gott, dem Absoluten hat Schelling anderwärts, und zwar erst in spätern Darstellungen, so angegeben, daß er das Wesen Gottes, — insosern derselbe sich selbst als unendliches Anschauen zum Grunde macht, — als Natur bestimmt, und diese so das negative Moment in Gott ist, da die Intelligenz und das Denken nur ist durch die Entgegensehung eines Seyns. Namentlich in einer Gelegenheitsschrift gegen Jacobi hat sich Schelling über die Natur Gottes und sein Verhältniß zur Natur näher so erklärt: "Gott, oder genauer das Wesen, welches Gott ist, ist Grund: einmal Grund von sich selbst als sittliches Wesen. Aber er macht sich" dann "auch zum Grunde," — nicht zur Ursache. Der Intelligenz muß etwas vorausgehen, das Seyn, — "da das Denssen der gerade Gegensah des Seyns. Was der Ansang einer

<sup>1</sup> Schelling: Neue Zeitschrift für speculative Physit, Bb. I, St. II, S. 41-50.

Intelligenz ist, kann nicht wieder intelligent seyn, indem sonst keine Unterscheidung wäre; es kann aber nicht schlechthin nichtintelligent seyn, eben weil es die Möglichkeit einer Intelligenz ist. Also wird es ein Mittleres seyn, d. i. es wird mit Weisheit wirken, aber gleichsam mit einer eingebornen, instinctartigen, blinden, noch nicht bewußten Weisheit: so wie wir oft Begeisterte wirken sehen, die Sprüche reden voll Verstand, reden sie aber nicht mit Besinnung, sondern wie durch Eingebung." Gott also, als dieser Grund seiner selbst, ist die Natur, die Natur, wie sie in Gott ist; so wird die Natur in der Natur-Philosophie betrachtet. Das Ubssolute ist aber, diesen Grund auszuheben, und sich selbst zur Instelligenz zu machen. — Man hat daher später Schellings Philosophie auch Natur-Philosophie genannt und zwar in dem Sinne einer allgemeinen Philosophie, während zunächst die Naturphilosophie nur ein Theil des Ganzen seyn sollte. —

Es gehört nicht hierher, weber das Einzelne der Schelling's sichen Philosophie anzugeben, noch Seiten aufzuzeigen, welche in den disherigen Darstellungen Schelling's nicht genügen könnten. Dieß System ist nun die letzte interessante, wahrhafte Gestalt der Philosophie, die wir zu betrachten hatten. Erstens ist bei Schelling die Idee selbst herauszuheben, daß er das Wahre als das Concrete aufgefaßt hat, als die Einheit des Subjectiven und Objectiven. So ist die Hauptsache in der Schelling'schen Philosophie, daß es in ihr um diesen tiesen speculativen Inhalt zu thun ist, der, als Inhalt, der Inhalt ist, um den es nach der ganzen Geschichte der Philosophie zu thun gewesen ist. Das frei für sich sehnde, nicht abstracte, sondern in sich concrete Densen erfaßt sich in sich als intellectuell-wirkliche Welt; und diese ist die Wahrheit der Natur, die Natur an sich. Das zweite Große Schelling's ist, in der Natur die Formen des Geistes nachgewiesen zu haben: Eles-

<sup>1</sup> Schelling: Denkmal ber Schrift von ben göttlichen Dingen, S. 94, 85—86 (Philosophische Untersuchungen über bas Wesen ber menschlichen Freiheit in ben Philosophischen Schriften, Bt. I, Landshut, 1809, S. 429), 89—93.

tricität, Magnetismus u. f. w. find ihm also nur außerliche Weifen der Idee. Der Mangel ift, daß diefe Idee überhaupt, ihre Unterscheidung in die ideelle und die natürliche Welt, und bann die Totalität dieser Bestimmungen nicht als durch den Begriff in sich nothwenbig gezeigt und entwickelt find. Indem Schelling Diefe Seite nicht aufgefaßt hat, fo ift bei ihm bas Denfen vermißt; bas Runftwerf wird fo die hochfte und einzige Beife, in der die Idee fur den Beift ift. Die hochfte Weise ber Idee ift aber vielmehr ihr eigenes Glement ; bas Denfen, die begriffene 3bee ift alfo höher, als bas Runft= werk. Die Ibee ift die Wahrheit, und alles Wahre ift Idee; die Suftematifirung der 3dee gur Welt muß als noth wendige Enthüllung und Offenbarung bewiefen werben. Bei Schelling wird Die Form bagegen mehr zu einem außerlichen Schema und bie Methode ift bas Anhangen biefes Schema's an außerliche Be= genftande. Dieß außerlich angebrachte Schema tritt an die Stelle des bialektischen Fortgangs; dadurch hat fich die Natur-Philosophie nun besonders in Mißcredit geseht, indem fie auf gang äußerliche Beife verfahren ift, ein fertiges Schema jum Grunde legt, und barun: ter die Naturanschauung bringt. Diese Formen waren bei Schelling Botenzen; aber man hat auch, ftatt folcher mathematischen Kormen oder des Typus von Gedanken, finnliche Formen zum Grunde gelegt, wie Jacob Bohme Schwefel, Mercurius. Man hat & B. den Magnetismus, die Eleftricität und den Chemismus in der Natur als die drei Botenzen bestimmt; und so hat man beim Organismus die Reproduction den Chemismus, die Brritabilitat bie Cleftricitat und bie Senfibilitat ben Magnetis= mus genannt. ' Damit hat fich in die Naturphilosophie der große Formalismus eingeschlichen, Alles als Reihe barzustellen; was eine oberflächliche Bestimmung ohne Nothwendigkeit ift, da wir statt Begriffe Formeln finden. Es ift glanzende Ginbildungsfraft, wie bei Gorres. Diefer Unfug, Formen, die aus einem Rreife ber Ratur genommen find, auf einen anderen Kreis anzuwenden,

1 Bergl. Schellinge Erfter Entwurf ber Raturphilosophie, @ 297.

ist weit gegangen; bei Ofen, der z. B. die Holzsafen Nerven, das Gehirn der Pflanze nennt, grenzt es an Verrücktheit. Das Philosophiren wurde so ein Spiel des bloß analogischen Nesseetirens; aber um Gedanken ist es zu thun. Nerven sind keine Gedanken, ebenso nicht die Ausdrücke: Pol der Contraction, der Erpansion, das Männliche, Weibliche u. f. f. Dieser Formalismus, ein äußerliches Schema anzuhesten an eine Sphäre der Natur, die man betrachten will, ist das äußerliche Thun der Natur-Philosophie: und sie nimmt dieß Schema selbst aus der Phanstasie. Das ist die schlechteste Weise; Schelling hat es sich auch schon zum Theil leicht gemacht, die Anderen haben es völlig mißbraucht. Alles dieß geschieht, um dem Gedanken zu entgehen; und dieß ist denn doch die letzte einsache Bestimmung, um die es sich handelt.

Um meiften muß alfo von der Philosophie Schellings bas unterschieden werden, wie seine Nachbeter eines Theils fich in einen geiftlofen Wortschwall vom Absoluten hineingeworfen haben: andern Theils aus Migverftand ber intellectuellen Unschauung bas Begreifen und damit das Saupt-Moment des Erfennens aufgeben, und aus der fogenannten Anschauung sprechen, d. h. bas Ding eben anguden, und daran eine oberflächliche Analogie und Beftimmtheit aufgegriffen, und damit die Natur deffelben ausgesprochen zu haben meinen, in der That aber alle Wiffenschaftlichfeit verbannen. Diefe gange Tendeng ftellt fich zunächst bem reflectirten Denfen, oder bem Fortlaufen an firirten, feften, unbeweglichen Begriffen gegenüber. Statt aber im Begriff zu bleiben, und ihn als das unruhige Ich zu erkennen, find fie auf das ent= gegengesette Extrem des ruhenden Unschauens verfallen, des unmit= telbaren Cenns, des firen Unfichs: und meinen, ben Mangel bes Firen durch das Anguden zu erseten, und dieß Anguden dadurch intellectuell zu machen, daß fie es wieder durch irgend einen firirten Begriff bestimmen; oder auch fie bringen bas Angeschaute fo in Bewegung, daß fie g. B. fagen, ber Fifch unter ben Bogeln ift ber Strauf, weil er einen langen Sals hat, - Fifch wird

zu etwas Allgemeinem, aber nicht zu einem Begriffe. Diese gange Manier, die in die Naturgeschichte und Naturlehre, so wie in die Medicin eingeriffen ift, ift ein fo elender Formalismus, eine fo gedankenlose Vermischung ber gemeinsten Empirie mit ben ober= flächlichsten ideellen Bestimmungen, als je ein Formalismus schlecht gewesen ift. Das Locke'sche Philosophiren ift nicht so schlecht; denn jenes ist dem Inhalt und der Form nach nicht besser, und nur noch mit einem läppischen Eigendunkel verknüpft. Die Phi= losophie ist dadurch in eine allgemeine Berächtlichkeit und Ber= achtung herunter gesunfen, welche diejenigen am meisten theilen, welche versichern, im Besite des Philosophirens zu fenn. Un die Stelle bes Ernftes bes Begreifens, ber Besonnenheit bes Gebanfens, tritt ein Spiel mit läppischen Ginfallen, die fur tiefe Un= schauungen, hohe Ahnungen, auch für Poesie gelten; und sie meinten recht im Centrum zu sehn, wenn fie auf der Oberfläche find. Bor fünf und zwanzig Jahren ' ift es mit der Dichtkunft derfelbe Fall gewesen, daß die Genialität fich derfelben bemächtigte, und geradezu blind aus sich beraus, wie aus einer Piftole, in der poetischen Begeisterung dichtete. Die Producte waren entweder Berrücktheit, ober, wenn fie nicht verrückt waren, fo platte Brose, daß der Inhalt für Profe zu schlecht war. So auch in diesen Philosophien. Was nicht gang gedankenloses Gewäsche vom Indifferenzpunkt und der Bolarität, vom Sauerstoff, dem Beiligen, Ewi= gen u. f. f., find folche triviale Bedanken, daß man darum zweifeln kann, man habe fie richtig aufgefaßt, einmal weil fie mit folcher anmaßenden Unverschämtheit ausgethan werden, und dann weil man den Glauben hat, daß doch so etwas Triviales nicht ge= fagt werbe. Wie fie in der Philosophie der Natur den Begriff vergeffen, und fich ganz geiftlos verhalten, so vergeffen fie ben Geift gang. Dieß ift ber Abmeg, indem, dem Brincipe nach, Begriff und Anschauung Gine Ginheit ift, in ber That aber biese Einheit, diefer Geift, felbst unmittelbar auftritt, also im 21nschauen, und nicht im Begriffe ift.

<sup>&#</sup>x27; Aus ben Borlesungen von 1805—1806.

## E. Refultat.

Der nunmehrige Standpunkt ber Philosophie ift, bag die Idee in ihrer Nothwendigfeit erfannt, die Seiten ihrer Diremtion, Natur und Geift, jedes als Darftellung ber Totalität der Idee, und nicht nur als an fich identisch, sondern als aus fich felbst diese Eine Identität hervorbringend, und diese dadurch als nothwendig erfannt werde. Natur, und geistige Welt ober Ge= schichte, find die beiden Wirklichkeiten: was als wirkliche Natur ift, ift Bild ber göttlichen Bernunft; Die Formen ber felbfibewußten Bernunft find auch Formen ber Natur. Das lette Biel und Intereffe ber Philosophie ift, ben Bedanken, ben Begriff mit ber Wirklichkeit zu verfohnen. Es ift leicht, die Befriedigung fonft auf untergeordneten Standpunkten, in Anschauungs=, Gefühls= Weisen zu finden. Je tiefer aber ber Geift in fich gegangen, besto ftarfer ift ber Gegensat, besto breiter ber Reichthum nach Außen: die Tiefe ift nach der Größe des Bedürfniffes zu meffen, mit welchem er nach Außen sucht, um sich zu finden. Den Gebanken, ber fich felbst faßt, sahen wir hervortreten; er strebte, sich in sich concret zu machen. Seine erfte Thatigfeit ift formell; erft Ariftoteles fagt, ber vovs ift das Denken bes Denkens. Das Refultat ift ber Gedanke, ber bei fich ift, und darin zugleich bas Universum umfaßt, es in intelligente Welt verwandelt. 3m Begreifen durchdringen sich geistiges und natürliches Universum als Ein harmonirendes Universum, das sich in sich flieht, in feinen Seiten bas Absolute zur Totalität entwickelt, um eben bamit, in ihrer Einheit, im Gedanken fich bewußt zu werden. Die Philofophie ist so die wahrhafte Theodicee, gegen Kunft und Religion und beren Empfindungen, - diese Verföhnung bes Geiftes, und zwar des Geistes, der sich in seiner Freiheit und in dem Reich= thum feiner Wirklichkeit erfaßt hat.

Bis hierher ift nun der Weltgeist gekommen, jede Stuse hat im wahren Systeme der Philosophie ihre eigene Form: nichts ist verloren, alle Principien sind erhalten, indem die letzte Phiscocia, d. Phil. 21e Aust. \* \* 40

losophie die Totalität der Formen ift. Diese concrete Idee ist das Resultat der Bemühungen des Geistes durch fast zweitausend fünfhundert Jahre seiner ernsthaftesten Ars beit, sich selbst objectiv zu werden, sich zu erkennen:

Tantae molis erat, se ipsam cognoscere mentem. Daß die Philosophie unferer Zeit hervorgebracht werde, dazu hat folch' eine lange Zeit gehört; fo träge und langsam arbeitete ber Weltgeift, fich an dieses Ziel zu bringen. Was wir in der Erinnerung furz überschauen, läuft in der Wirklichfeit in diese Länge auseinander. Denn in biefer ftrebt der Begriff bes Geiftes, in fich angethan mit feiner ganzen concreten Entwickelung, feinem äußerlichen Bestehen, seinem Reichthum, ihn burchzubilden und fich fortzuführen, und aus ihm sich hervorzugehen. Er schreitet immer porwärts zu, weil nur der Geist ift Fortschreiten. Oft scheint dieser sich vergessen und verloren zu haben; aber innerlich sich entgegengesett, ift er innerliches Fortarbeiten - wie Samlet vom Beifte feines Baters fagt, "Brav gearbeitet, wackerer Maulwurf" -, bis er, in fich erstarft, jest die Erdrinde, die ihn von feiner Sonne, seinem Begriffe, schied, aufstößt, baß sie zusammenfällt. In folcher Zeit, wo fie, ein feelenloses, morschgewordenes Gebäude, zusammenfällt, und er in neuer Jugend sich gestaltet zeigt, hat er die fteben Meilen Stiefel angelegt. Diese Arbeit bes Beiftes, fich zu erkennen, diese Thätigkeit, fich zu finden, ift bas Leben bes Geiftes und der Beift felbft. Sein Resultat ift der Begriff, ben er von sich erfaßt: die Geschichte der Philosophie die flare Einficht, daß der Beift dieß gewollt in feiner Geschichte; fie ift alfo das Innerfte der Weltgeschichte. Diese Arbeit des Menschengeiftes im innern Denken ift mit allen Stufen ber Wirklichkeit parallel; und darum geht feine Philosophie über ihre Zeit hin= aus. Daß die Gedankenbestimmungen biefe Wichtigkeit hatten, das ist eine weitere Erkenntniß, die nicht in die Geschichte der Philosophie gehört. Diese Begriffe find die einfachste Offenbarung bes Geiftes ber Welt: fie, in ihrer concretern Geftalt, Die Geschichte. Es ift also erstens nicht gering zu achten, was der Beift und

zwar jest erworben. Aelteres ift zu ehren, seine Nothwendigkeit, daß es ein Glied in dieser heiligen Kette ist, aber auch nur ein Glied. Die Gegenwart ist das Höchste. Die bestimmten Philosophien sind zweitens keine Modephilosophien und desgleichen, nicht zufällige, nicht ein Leuchten, das ein Strohseuer, nicht da und dort Eruptionen, sondern ein geistiges vernünstiges Fortschreiten: nothwendig Eine Philosophie in der Entwickelung, die Enthüllung Gottes, wie er sich weiß. Wo mehrere Philosophien zugleich austreten, sind es unterschiedene Seiten, die Eine Totalität ausmachen, welche ihnen zu Grunde liegt; und wegen ihrer Einseitigkeit sehen wir die Widerlegung der einen durch die andere. Auch sind es drittens nicht kleine, schwache Bemühungen, Mäseleien an dieser oder jener Einzelnheit; sondern jede stellt ein neues Princip aus, und dieses ist zu erkennen.

Um die Hauptepochen der ganzen Geschichte der Philosophie zu übersehen, und die nothwendige Stufenfolge der Hauptmomente, deren jedes eine bestimmte Idee ausdrückt, zusammenzusassen: so ist, nach Orientalischem Taumel der Subjectivität, die zu keinem Verstand — und damit Vestand — kommt, das Licht des Gedankens in den Griechen ausgegangen.

- 1) Die Philosophie der Alten hat die absolute Idee gedacht; und die Realisstrung oder die Realität derselben hat darin bestanden, die vorhandene gegenwärtige Welt zu begreisen, und sie zu betrachten, wie sie an und für sich ist. Diese Philosophie ging nicht von der Idee selbst aus, sondern vom Gegenständlichen als einem Gegebenen, und verwandelt dasselbe in die Idee; das Seyn des Parmenides.
- 2) Der abstracte Gedanke, der vors, ist als allgemeines Wefen sich befannt worden, nicht als subjectives Denken; Plato's Allgemeines.
- 3) In Ariftoteles tritt der Begriff auf, frei, unbefangen, als begreifendes Denken, alle Gestaltungen des Universums durchlaufend, vergeistigend.
  - 4) Der Begriff als Subject, fein Fürfichwerden, Infich-

seyn, die abstracte Trennung sind die Stoifer, Epikureer, der Skepticismus: nicht die freie concrete Form, sondern die abstracte, in sich formelle Allgemeinheit.

- 5) Der Gedanke der Totalität, die intelligible Welt ist die concrete Idee, wie wir sie bei den Neuplatonikern gesehen haben. Dieß Princip ist die Idealität überhaupt in aller Realität, aber nicht die sich wissende Idee: bis das Princip der Subjectivität, Individualität in sie einschlug, Gott als Geist sich wirklich im Selbstbewußtseyn wurde.
- 6) Aber bas Werf ber modernen Zeit ift, biefe 3bee gu faffen als Geift, als die fich wiffende 3dee. Um von der wiffenben 3dee jum Sichwiffen ber 3dee fortzugehen, dazu gehört ber unendliche Gegenfat, daß die Idee jum Bewußtseyn ihrer absoluten Entzweiung gefommen fen. Die Philosophie vollendete fo, indem der Geift das gegenftändliche Wefen dachte, die Intellec= tualität der Welt, und erzeugte diese geiftige Welt als einen jenseits der Gegenwart und Wirklichkeit vorhandenen Gegenstand. wie eine Natur, - Die erfte Schöpfung des Geiftes. Die Arbeit bes Geiftes beftand nun darin, dieß Jenseits guruck gur Wirklichkeit und in's Selbstbewußtseyn zu führen. Dieß ist barin geleistet, daß das Selbstbewußtsenn sich selbst benkt, und das absolute Wefen als bas fich felbft benfende Gelbftbe= wußtseyn erfennt. Ueber jene Entzweiung hat bas reine Denken in Cartefius fich aufgethan. Das Gelbstbewußtfenn denkt fich erftens als Bewußtseyn; darin ift alle gegenständliche Wirklichkeit enthalten, und die positive, anschauende Beziehung feiner Wirklichkeit auf die andere. Denken und Genn find entgegengesett und identisch bei Spinoga; er hat die fubstantielle Anschauung, das Erfennen ift ber Substanz aber äußerlich. Es ift das vom Denken als folchen anfangende Brincip der Berfohnung, um die Subjectivität des Denfens aufzuhe= ben: wie dieß in Leibnitens vorstellender Monade geschieht.
- 7) Zweitens benft das Selbstbewußtseyn, daß es Selbstbewußtseyn ist; darin ist es für sich, aber noch für sich in nega-

tiver Beziehung auf Anderes. Das ist die unendliche Sub= jectivität, Theils als Kritif des Denkens bei Kant, Theils in Fichte als Trieb zum Concreten. Die absolut reine unendli= che Form ist ausgesprochen als Selbstbewußtsenn, Ich.

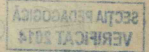
8) Diefer Blit schlägt in die geiftige Gubftang ein, und fo ift abfoluter Inhalt und abfolute Form ibentisch; die Substanz identisch in sich mit dem Erfennen. Das Selbst= bewußtseyn erfennt fo brittens seine positive Begiehung als feine negative, und seine negative als seine positive, - ober biese ent= gegengeseten Thatigfeiten als biefelbe, b. h. bas reine Denfen ober Senn als die Sichfelbftgleichheit und diefe als die Entzweiung. Dieß ift die intellectuelle Unschauung; aber daß fie in Wahrheit intellectuell fen, wird erfordert, daß sie nicht unmittelbar sen jenes Unschauen bes Ewigen und Göttlichen, wie man fagt, fondern abfolut er= fennend. Dieß nicht fich felbst erfennende Unschauen ift ber Unfang. wovon als einem absolut Borausgesetten ausgegangen wird; es selbst ift so nur anschauend, als unmittelbares Erfennen, nicht als Gelbsterfennen: ober es erfennt nichts, und fein Angeschautes ift nicht ein Erfanntes, - fondern, wenn's boch fommt, schone Bedanten, aber feine Erfenntniffe.

Erfannt aber ist die intellectuelle Anschaumg, indem erstens, umgeachtet der Trennung sedes Entgegengesesten von dem andern, alle äußere Wirklichkeit als die innere erkannt wird. Wird es seinem Wesen nach, wie es ist, erkannt, so zeigt es sich als nicht bestehend, sondern daß sein Wesen die Bewegung des Uebergehens ist. Dieß Heraklitische oder Skeptische, daß nichts rubend ist, muß von Zedem aufgezeigt werden; und so in diesem Bewußtseyn — daß das Wesen Zedes Bestimmtheit ist, sein Gegentheil ist — geht die begriffene Einheit zweitens selbst in ihrem Wesen zu erkennen; ihr Wesen als diese Joentität ist ebenso, in ihr Gegentheil überzugehen oder sich zu realissiren, sich anders zu werden; und so tritt ihr Gegensat durch sie selbst hervor. Wieder ist drittens von dem Gegensatz zu sagen, er ist im Absoluten

nicht; dieß Absolute ift das Wesen, das Ewige u. f. f. Aber dieß ist felbst eine Abstraction, in welcher es nur einseitig und ber Gegenfaß bloß als das Ideelle gefaßt wird (f. oben, S. 608); in der That aber ist er die Form, als das wesentliche Moment ber Bewegung des Absoluten. Dieses ift nicht rubend, Jener nicht der raftlose Begriff: sondern die Idee ift, in ihrer Raftlo= fiafeit, rubend und in fich befriedigt. Das reine Denken ift fort= gegangen zum Wegensat bes Subjectiven und Dbjectiven; die wahrhafte Verföhnung des Gegensates ift die Ginficht, daß Diefer Gegenfat, auf feine absolute Spite getrieben, fich felbst auflöft, an fich, wie Schelling fagt, die Entgegengesetten iden= tisch sind, — und nicht nur an fich, sondern daß das ewige Leben dieses ift, den Gegensatz ewig zu produciren und ewig zu verföhnen. In ber Einheit ben Gegenfat, und in bem Gegenfat Die Einheit zu wiffen, dieß ift bas absolute Wiffen; und die Wiffenschaft ift bieß, diese Einheit in ihrer gangen Entwickelung durch sich selbst zu wissen.

Dieß ift nunmehr das Bedürfniß ber allgemeinen Beit und der Philosophie. Es ift eine neue Epoche in der Welt entsprungen. Es scheint, daß es bem Weltgeifte jest gelungen ift, alles fremde gegenständliche Wesen sich abzuthun, und endlich fich als absoluten Beift zu erfaffen, und was ihm gegen= ftändlich wird, aus fich zu erzeugen, und es, mit Ruhe dagegen, in seiner Gewalt zu behalten. Der Kampf bes endlichen Gelbst= bewußtfenns mit bem abfoluten Selbftbewußtfenn, bas jenem außer ihm erschien, hört auf. Das endliche Selbstbewußtsenn hat aufgehört, endliches zu fenn; und dadurch andererseits bas absolute Selbstbewußtseyn die Wirklichkeit erhalten, der es vorher entbehrte. Es ift die ganze bisherige Weltgeschichte überhaupt und die Geschichte der Philosophie insbesondere, welche nur diesen Kampf darstellt, und da an ihrem Ziele zu sehn scheint, wo dieß abso= lute Selbstbewußtseyn, beffen Borftellung fie hat, aufgehört hat, ein Fremdes zu fenn, wo also ber Beift als Beift wirklich ift. Denn er ift dieß nur, indem er fich felbft als abfoluten Beift weiß; und dieß weiß er in der Wiffenschaft. Der Geist producirt sich als Natur, als Staat: jene ist sein bewußtloses Thun, worin er sich ein Anderes, nicht als Geist ist; im Staat, in den Thaten und im Leben der Geschichte, wie auch der Kunst, bringt er sich zwar auf bewußte Weise hervor, weiß von mancherlei Arten seiner Wirklichkeit, jedoch auch nur Arten derselben. Aber nur in der Wissenschaft weiß er von sich als absolutem Geist; und dieß Wissen allein, der Geist, ist seine wahrhafte Eristenz. Dieß ist nun der Standpunkt der sestigen Zeit, und die Neihe der geistigen Gestaltungen ist für jest damit geschlossen.

Hiermit ift diefe Geschichte ber Philosophie beschloffen. 3ch wunsche, daß Gie daraus ersehen haben, daß die Geschichte ber Bhilofophie nicht eine blinde Sammlung von Ginfällen, noch ein gu= fälliger Fortgang ift. 3ch habe vielmehr bas nothwendige Bervorgeben der Philosophien auseinander aufzuzeigen versucht, fo daß die eine schlechthin die vorhergebende voraussest. Das allgemeine Resultat der Geschichte der Philosophie ift: erstens, daß zu aller Beit nur Gine Philosophie gewesen ift, beren gleichzeitige Differengen die nothwendigen Seiten des Ginen Princips ausmachen; zweitens daß die Folge ber philosophischen Sufteme feine zufällige, fondern die nothwendige Stufenfolge der Entwickelung biefer Biffenschaft barftellt; brittens bag die lette Philosophie einer Zeit das Refultat diefer Entwickelung und die Wahrheit in der hochften Geftalt ift, die fich das Gelbftbewußtfenn bes Beiftes über fich giebt. Die lette Philosophie enthält daher die vorhergehenben, faßt alle Stufen in fich, ift Product und Resultat aller frühern. Man fann jest nicht mehr z. B. Platonifer fenn. Man muß fich ferner erheben einmal über die Kleinlichkeiten eingelner Meinungen, Gedanten, Ginwürfe, Schwierigfeiten: bann über seine eigene Gitelfeit, als ob man etwas Besonderes gedacht habe. Denn den inneren substantiellen Geift erfassen, dieß ift ber Standpunft des Individuums; innerhalb bes Bangen find fie wie Blinde, die vom innern Beifte deffelben getrieben werben. Hiernach ift nun unfer Standpunkt bas Wiffen biefer 3bee



als Beift, als absoluter Beift, ber fich fo einen anderen Beift, den endlichen, entgegenfett, deffen Princip ift, den absoluten Beift zu erfennen, damit berfelbe für ihn werde. 3ch habe verfucht, diefen Bug ber geiftigen Geftaltungen ber Philosophie in ihrem Fortgeben mit Andeutung ihres Zusammenhangs zu ent= wideln und vor Ihren Gedanken vorüberzuführen. Diefe Reihe ift bas mahrhafte Beifterreich, bas einzige Beifterreich, bas es giebt; - eine Reihe, die nicht eine Vielheit, noch auch eine Reihe bleibt, als Aufeinanderfolge, fondern eben im Sichfelbft= erfennen fich zu Momenten des Ginen Geiftes, ju dem Ginen und felben gegenwärtigen Beifte macht. Diefer lange Bug von Beiftern find die einzelnen Bulje, die er in feinem Leben verwen= bet; sie find ber Organismus unserer Substanz, ein schlechthin nothwendiger Fortgang, ber nichts als bie Natur bes Geiftes felbft ausspricht, und in und Allen lebt. Auf fein Drangen - wenn ber Maulwurf im Innern fortwühlt - haben wir gu hören, und ihm Birflichfeit zu verschaffen. 3ch wun= sche, daß diese Geschichte ber Philosophie eine Aufforderung für Sie enthalten moge, ben Beift ber Zeit, ber in und naturlich ift, zu ergreifen, und aus seiner Natürlichkeit, b. h. aus feiner leblosen Verschloffenheit, mit Bewußtsenn - Jeber an feinem Orte — hervor an den Tag zu ziehen.

Für Ihre Aufmerksamkeit, die Sie mir bei diesem Berstuche bewiesen haben, habe ich Ihnen meinen Dank abzustatten; er ist mir ebenso durch Sie zur höhern Besteidigung geworden. Und vergnüglich ist es mir gewesen, in diesem geistigen Zusammenleben mit Ihnen gestanden zu haben: und nicht gestanden zu haben, sondern, wie ich hosse, ein geistiges Band mit einzander geknüpft zu haben, das zwischen uns bleiben möge! Ich wünsche Ihnen, recht wohl zu leben.

(Geschlossen, ben 22. März, 1817; ben 14. März, 1818; ben 12. Ausgust, 1819; ben 23. März, 181; ben 30. März, 1824; ben 28. März, 1828; ben 26. März, 1830.)

Gedruckt bei den Gebr. Unger.



