# Fro.H.22.681 Rousseau

und

## die deutsche Geschichtsphilosophie

Ein Beifrag

zur

Geschichte des deutschen Idealismus

unn

### Richard Fester



DORATIUNEA Ing. I. CANTUNIARI

Stuttgart

G. I. Göldgen'ide Verlagshandlung

1890

89/1/

ONIRG! 1953

Cots. 45919.

ec 163/09

1956



## Herrn Professor W. Windelband

in Straßburg

in

dankbarer Berehrung.

#### Dorwort.

Die Litteratur über Rousseaus politische, padagogische und fünstlerische Anschauungen möchte heute kaum mehr zu übersehen fein. Dennoch ist meines Wiffens noch nie ber Versuch gemacht worden, die unhistorische Denkungsart als die Voraussetzung aller Theoreme des Genfer Bürgers in den Mittelpunkt der Betrachtung zu stellen, geschweige benn daß man ihren Ginfluß auf die französische und beutsche Litteratur in seiner ganzen Breite untersucht hätte. Gerade die Verachtung des Empirischen in allen die historische Entwicklung des Menschengeschlechts betreffenden Fragen ift es aber, welche Rouffeau in der philosophischen Bewegung bes Zeitalters ber Auftlärung einen besonderen Plat anweift, und welche dann wieder bald ftärker, bald schwächer in der idealistischen Philosophie Deutschlands zu Tage getreten ift. erschien mir daher von besonderem Interesse, einmal zu unterfuchen, wieweit Rouffeau die Weltanschauung der deutschen Geschichtsphilosophen beeinflußt hat. Dabei war wohl zu scheiden zwischen unmittelbarer ober mittelbarer Einwirkung und bloß ideeller Verwandtschaft. Auf eine Darlegung der Beziehungen Rouffeaus zu der Philosophie der Alten und der Engländer, namentlich zu Plato und Locke, glaubte ich dagegen verzichten zu bürfen, nicht nur wegen bes völligen Mangels an genügen= den Vorarbeiten, sondern auch darum, weil Rousseau allen Ideen, auch den erborgten, das Gepräge seines Geistes aufgedrückt hat. Mur Eine Ausnahme wurde gemacht, worüber sich der Anhang ausweift. Andrerseits durfte die Darstellung, wenn sie vollständig fein wollte, nicht da abbrechen, wo die Beziehungen Rousseaus

VI Lorwort.

zur beutschen Geschichtsphilosophie immer lockrer werden, und es ergab sich daher als naturgemäßer Abschluß der Sieg der historischen Weltanschauung innerhalb der idealistischen Philosophie. Das Ganze stellt sich somit dar als ein Kapitel aus der Geschichte der geistigen Bewegung, welche das achtzehnte mit dem neunzehnten Jahrhundert verknüpft.

Die erste Anregung zu diesen dem Historiker gewöhnlich fernerliegenden Studien verdanke ich Professor Windelband. Allein ich glaube ihm noch mehr zu verdanken. Auch der Deutsche unserer Tage empfindet etwas von der Rousseau'schen Sehnsucht nach dem verlorenen Paradiese, wenn er an die Blütezeit des deutschen Idealismus zurückenkt. Für mich war es daher ein doppelter Gewinn, jener Epoche durch eine Untersuchung ihrer Anschauungen über meine eigne Wissenschaft näher zu treten. Zeigt sich auch gerade hier der Idealismus nicht von seiner besten Seite, so ist es um so bemerkenswerter, daß man sich dessenungeachtet gern in die Weltanschauung desselben versenkt. Der Schlüssel des Geheimnisses aber liegt in den Persönlichkeiten unsere großen Dichter und Denker, welche uns als ein unerreichbares Ideal männlicher Würde erscheinen.

Zwei kleinere Abschnitte vorliegender Schrift sind schon früher veröffentlicht worden; der Anhang 1887 in Nr. 284 und 285 der Beilage zur Allgemeinen Zeitung und ein Teil von Kapitel 8 in einem Aufsatze über Schopenhauer und die Geschichtswissenschaft 1890 im ersten Hefte der Deutschen Zeitschrift für Geschichtswissenschaft. Beide, namentlich der erste, erscheinen hier durchgesehen und erweitert. Zum Schlusse sein Versehen berichtigt. Schopenhauers Untersuchung über die Freiheit des menschlichen Willens ist nicht, wie Seite 230 angenommen wird, von der Kopenhagener, sondern von der Drontheimer Akademie preisgekrönt worden.

Rarlsruhe im September 1890.

Richard Fester.

#### Inhalt.

Erftes Rapitel. S. 1-30.

Rouffrau. Die beiden Dijoner Preisaufgaben 1—3. Gegensatzt Boltaire und der Aufflärung 3—5. Philosophische Grundlage seiner Weltzauschauung 5—9. Ansicht der Geschichtswissenschaft 10—12. Hypothetische Urgeschichte 13—15. Ursprung der Sprache 16. Einwirtung Salomon Gesners und der Bibel 17—18. Das goldene Zeitalter 19—20. Soziale und politische Entwicklung 21—22. Zweideutige Staatslehre 23—25. Erstenntnis der sittlichen Natur des Staates 25—28. Staatserziehung 28—30.

Zweites Kapitel. S. 31-67.

Rousseau und die deutsche Aufklärung. — Herder. Lefsings und Mendelsschus Necensianen 32—34. Lefsing 36. Justus Möser 36—38. Wieland 38—40. Jaak Jelin 40—42.

Herbers Schwanken zwischen Rousseau und Hume 43-44. Zeit der französischen Reise 45. Urteile aus der Bückeburger und Weimarer Zeit 46-47. Spuren Roussean'schen Einstusses in den Jugendversuchen 48-50. Berschiedener Ausgangspunkt dei gleichem Resultat 51-52. Die Preissichrift von 1771, 53-54. Frage nach dem Fortschritt der Menschheit 55. "Auch eine Philosophie der Geschichte" 55-58. Die Idee der Humanität 59. Die "Ideen" und die Humanitätsbriese 60 st. Das religiöse Wunder der Urgeschichte 61-62. Genetische und organische Erziehung 63-64. Fortschritt und Ziel der Geschichte 65-67.

Drittes Rapitel. S. 68-86.

Kant. Rousseaulektüre 68—69. Freiheitstehre 70 ff. Das radikale Böse 73. Die Bestimmung der Menschen 74—77. Fortschritt zum Bessern

VIII Inhalt.

77—80. Gewaltsame Vereinigung der Rouffeau'schen Widersprüche 81. Rationalismus in historischen Dingen 81 ff. Latenter Pefsimismus des Rouffeau-Kantischen Ibealismus 85—86.

Biertes Rapitel. S. 87-112.

**Schiller.** Äfthetische Anregungen 88—89. Die Periode des Don Karlos 90—1. Historische und künstlerische Wahrheit 91—93. Nationalist als Kantianer, nicht als Künstler 94—95. Der künstlerische Imperativ 96—97. Ansang der Geschächte 98—99. Verhältnis zu seinen Vorgängern 99—101. Charakteristis seiner Zeit 101—103. Ästhetische Erziehung 103—108. Beurteilung Rousseaus 109—110. Das abstrakte Griechentum 111—112.

Fünftes Rapitel. S. 113-158.

Fichte. Lieblingsautoren 113—115. Zurückforderung der Denkfreisheit 115—117. Geschicksphilosophie von 1793, 118—119. Das absolute Recht der Ivee 120—121. Kritik der beiden Diskurse 122—123. Das System und die empirische Denkungsart 123—125. Die Fiktion des Urrechtes 126—128. Staatssozialismus 129—130. "Die Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters" 131 ff. Normalvolk und Wilde 133—134. Die fünf apriorischen Epochen 134—136. Das philosophische Wunder 136—137. Staatssehre der Grundzüge 138—142. Grwachendes Nationalgefühl 143—145. "Reden an die beutsche Nation" 145 ff. Das Urvolk der neueren Geschichte 146—147. Nationalerziehung 148—149. Genesung für Nation und Vaterland 150—151. Rousseau, Pestalozzi und Fichte 151—152. Die Geschichtsphilosophie von 1813, 153—155. Der Vorstämpfer der deutschen Sinheit 155—158.

Sechstes Rapitel. S. 159-187.

**Schelling.** Schelling und die romantische Schule 159—161. Die Magisterdissertation 161—164. Das Problem der Transscendentalphilosophie 164—167. Natur, Schicksal und Borschung 167—168. Glauben und Wissen 169—170. "Borschungen über die Methode des akademischen Studiums" 170—171. Heidens und Christentum 172—174. Die Vertauschung der Perioden 175. "Philosophie und Religion" 176—178. Erzeuger und Erzieher des Menschengeschlechts 179—180. Theogonie der Freiheitslehre 180 ss. Grund und Notwendigkeit des Bösen 182—183. Berhältnis zur Kantischen Freiheitslehre 184—185. Die wahre Politeia 186—187.

Siebentes Rapitel. S. 188-211.

Friedrich Schlegel. Individualismus und Katholicismus 188—189. Der Fragmentift 190—192. Üfthetische und hiftorische Studien 192—193. Grenzen der Geschichtsphilosophie 194—195. Zeit der Athenäumsfragmente 196—199. Die Pariser Borlesungen 199—202. Zurücktreten der romantischen Elemente 203—204. Kainiten und Sethiten 204—205. Die vier Weltalter 205—207. Früheres und späteres Mittelalter 208 ff. Schlegel und Karl Ludwig von Haller 211.

Achtes Rapitel. S. 212-242.

Fhopenhauer und Herbari. Gemeinsame Bekämpfung der Offenbarungsphilosophie 211—214. Schopenhauers Pessimismus 214—218. Das System und die moralische Freiheit 218—221. Definition der Wissenschaft und der Geschichte 222—224. Rechtslehre und Politik 225—226. Fehlen des historischen Sinnes 227—228. Verhältnis zu Voltaire und Rousseau 229—232. Die Methode Herbarts 233—234. Staatse und Gesellschaftslehre 234—235. Kritik der Geschichtsphilosophie Fichtes 236—237. Historischer Rationalismus Herbarts und Schopenhauers 238—239. Die Folgen politischer Gleichgültigkeit 239—242.

Neuntes Kapitel. S. 243-266.

Krause. Der Meister und seine Jünger 243—245. Philosophische Anfänge 246—247. Das Urbild der Menscheit 247—250. Der Menscheitsbund 250—251. Krause und Saint-Pierre 252—253. Der Panentheise muß 254—255. Sinsluß Schellings und Fichtes 255—257. Reine und angewandte Geschichtsphilosophie 258. Die vier Hauptlebensalter 259—264. Gründe der Nichtbeachtung Krauses 264—266.

Zehntes Rapitel. S. 267-291.

Hegel und Schellings politive Philosophie. Die Boraussetzung der Geschichtsphilosophie Hegels 268—270. Principieller Fortschritt 271. Die Entwicklung des Freiheitsbewußtseins 271—273. Grenzen und Inhalt der Geschichte 273—276. Würdigung des Hegel'schen Standpunktes 276—277. Die Revolution und das Problem der Jukunft 278—280. Der Fdealismus und die Ersahrungswissenschaften 280—281. Der metaphysische Empirismus Schellings 282—283. Mythologie und Offenbarung 283—287.

Elftes Rapitel. S. 292-309.

Wilhelm von Humboldt. Individualiftisches Lebensibeal 292—296. Grenzen der Wirfiamkeit des Staates 296—298. Verhältnis zu Rouffeau's "Emil" 298—300. Urgeschichte und Sprachwissenschaft 301—302. Aufgabe des Geschichtschreibers 302—303. Zdeenlehre 303—306. Goethe, Humboldt und Ranke 306—308. Schlußbetrachtung 308—309.

Anhang. S. 310-332.

Die Idee des einigen Friedens im 18. Iahrhunderf. Das Projekt Saint-Pierres 310—315. Die europäische Bölkerrepublik 315—318. Propaganda für das Projekt 319—320. "Auszug" und "Gutachten" Rouffeau's 321—324. Die Tendenz des "Auszuges" 325—327. Kant's "philosophischer Entwurf" 327—330. Herder's Friedenshoffnungen 331—332.

Chronologisches Berzeichnis der Hauptquellen. S. 336-340.

#### Erstes Kapitel.

#### Roulleau.

2113 im Jahre 1749 die fleine Dijoner Akademie dem rhetorischen Zeitgeschmacke entsprechend die Frage aufstellte, ob Künfte und Wiffenschaften zu Berbefferung ber Sitten beigetragen haben, abnte sie nicht, daß sie damit der ersten Anstoß gab zu einer Bewegung ber Geifter, welche fich bald bem ganzen Gebiete bes Denkens und Glaubens mitteilen follte: ahnte fie nicht, daß fie damit sich selbst einen Plat sicherte im Gedächtnis der europäischen Menschheit. Dem Manne aber, welcher dem Zeitalter der Aufflärung den Krieg zu erklären wagte und dennoch wider alles Erwarten als Sieger aus dem akademischen Wettkampfe hervorgieng, erschien fpäter biefer erste Schritt auf die dornenvolle Bahn des Ruhmes1) wie ein Wunder himmlischer Erleuchtung. Noch heute liest man mit Teilnahme die Geschichte seiner Paulinischen Bekehrung. Wir glauben den siebenunddreißigjährigen vielge= prüften Sonderling felbst zu feben, wie er auf dem Wege zu seinem gefangenen Freunde Diderot auf der heißen schattenlosen Landstraße nach Lincennes rastet, in dem aus der Tasche gezogenen "Mercure de France" die Dijoner Preisaufgabe lieft, wie es bann wie Schuppen von feinen Augen fällt, und die Fülle der Gefichte den empfindsamsten Sohn einer empfindsamen Zeit fo heftig bewegt, daß feinen Augen Thränenbäche entstürzen und seinen Bufen benetzen 2). Er glaubte bamals im Buche seines

<sup>1)</sup> An Coindet (Oeuvres éd. Musset-Pathay 21, 38) am 29. Märj 1766: "Cette âcre fumée de gloire qui fait pleurer."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Confessions Livre VIII, Oeuvres 15, 121 ff. An Malesherbes, Montmorency 12. Januar 1712, ebenda 66, 241.

Lebens den Inhalt seiner ganzen zufünstigen Wirksamkeit zu lesen und konnte daher in Rückblick auf seine Hauptwerke später kühn versichern: "Ich habe über verschiedene Gegenstände geschrieben, aber immer von denselben Prinzipien aus, immer dieselbe Moral, denselben Glauben, dieselben Grundsätze und, wenn man will, dieselben Meinungen"). Ühnlich dachten seine Zeitgenossen, wenn sie mit dem Namen Jean Jacques Rousseaus, noch bevor er in den Bekenntnissen ihnen seine Generalbeichte aufgedrungen hatte, einen ganz bestimmten Begriff verbanden. Wenn er jedoch selbst mit der Behauptung zögerte, daß er seine Meinungen nie geändert habe, so soll das Folgende zeigen, daß er auch in wesentlichen Stücken später den Standpunkt von 1749 verlassen hat.

Als Rousseau in dem Frankreich Ludwigs XV., "wo man nur Diener und Herren wolle, wo Gleichheit unbekannt sei oder verabscheut werde"<sup>2</sup>), an die Lösung der Preisaufgabe in verneinendem Sinne gieng, wollte er seinem aufklärungsstolzen, philosophischen Jahrhundert die Sinfachheit der Sitten bei den von der Kultur nur wenig berührten Bölkern entgegenhalten, und in ausgesprochner Bezugnahme auf die verwandte Tendenz der Germania des Tacitus") floß wie schon acht Jahre früher dienen Lippen das Lob der alten Zeiten und der natürlichen Bedürsnisslosigkeit unsere Vorsahren. Das Beispiel der alten Perser, Spartaner") und Kömer, wie sie sein "Meister und Tröster Plutarch" sichtliehert, sollte einem entarteten Geschlechte

<sup>1)</sup> Lettre à Beaumont, Oeuvr. 6, 27.

<sup>2)</sup> Ebenda 6, 104.

<sup>3)</sup> Discours sur les sciences et les arts 1, 19.

<sup>4)</sup> Epître à M. Bordes (1741) 10, 435 u. a.: "Ces antiques temps où des moindres apprêts nos ancêtres contents, recherchés dans leurs moeurs, simples dans leur parure, ne sentaient de besoins que ceux de la nature."

<sup>5)</sup> à d'Alembert sur son article Genève 2, 187: "Sparte que je n'aurai jamais assez citée pour l'exemple que nous devrions en tirer."

<sup>6)</sup> An Mabame Epinan (1756) 18, 248 — Mém. de mad. d'Epinay 2, 179. An Malesherbes 12. Jan. 1762. Oeuvr. 16, 239: "A six ans Plutarque me tomba sous la main; à huit, je le savais par coeur." — Rêveries 16, 314: "Ce fut la première lecture de mon enfance, ce sera

die Pflichten bes Menschen und bes Bürgers in bas Gebächtnis zurückrufen, welche durch die Philosophie der Aufflärung in Berachtung gefommen feien. Weil er nun die Beobachtung machte, daß hohe Kultur und Sittenverderbnis ftets Sand in Sand gegangen seien, so brachte er ohne Rögern beide in urfach-Lichen Zusammenhang, indem er sich ihr Entstehen etwa folgenbermaßen dachte: "Erfte Quelle des Übels ift die Ungleich= heit, von welcher ber Reichtum abstammt. Denn die Worte arm und reich haben nur relative Geltung, und überall, wo die Menschen einander gleich sind, giebt es weder Arme noch Reiche. Bom Reichtume aber ftammen Lurus und Müßiggang, vom Luxus die Künste, und vom Müßiagang die Wissenschaften." Dabei verschloß fich Rouffeau jedoch keineswegs ber Ginficht, baß ber Streit über ben moralischen Wert von Künften und Wiffenschaften nur durch Geschichte und Thatsachen entschieden werden fönne1). Dies hat er, abermals angeregt burch eine Preisfrage derselben Akademie, versucht in dem zweiten Diskurse .. über die Entstehung der Ungleichheit unter den Menschen", welcher die angeführte "Genealogie" genau als Disposition befolgt. Gleichwohl hat sich unterdeffen seine Stellung zu ber Frage unvermerkt verschoben und vertieft.

Wie ein Komet war am litterarischen Himmel aus der Versborgenheit der Mann aufgetaucht, welcher lieber paradog als vorurteilsvoll genannt sein wollte?). Aber daß er selbst in dem neuerungssüchtigen Paris sobald nicht wieder aus der Mode kam, verdankte er doch in erster Linie dem Umstande, daß sich im Kampse mit den zahlreichen Verteidigern der Kultur³), mit den

la dernière de ma vieillesse: c'est presque le seul auteur que je n'ai jamais lu sans en tirer quelque fruit."

<sup>1)</sup> Réponse au roi de Pologne (auf den oben citierten ersten Disfurs) 1, 110 u. 102.

<sup>2)</sup> Émile, 2. Buth, 3, 127: "Lecteurs vulgaires, pardonnez-moi mes paradoxes: il en faut faire quand on réfléchit; et, quoi que vous puissiez dire, j'aime mieux être homme à paradoxes qu'homme à préjugés."

<sup>3)</sup> Confessions 15, 151. So weit sich die Ansichten bes 2. Diskurses mit denen in Rs. späteren Schriften beden, sind diese schon hier zur Ber-vollskändigung des Bildes mit herangezogen worden.

Encyklopädiften und vornehmlich mit Boltaire allmählich eine Weltanschauung in ihm befestigte, die sich nicht mehr als bloße Paradoxie aus ber Welt schaffen ließ. Berächtlich schaut er herab auf bas Treiben berjenigen, welche ben reinen Charafter ber Menschheit in ihrer Umgebung ober gar in Büchern zu finden wähnen 1). Wer nicht zu benen gehört, welche die Wahrheit nur im Saustleide fagen, muß ihm ja zugeftehen, daß die Diffonang zwischen Sein und Schein nicht greller gebacht werden fann. "Mirgends beffer wie bei ben verborbenften Bolfern und in den größten Städten lernt man die Menschen kennen 2)." Aber bar= um auch den Menschen? Die Philosophen behaupten es. Denn nach ihnen ift der Mensch von Natur bose, aber sie bleiben ben Beweis für ihre leichtfertige Behauptung schuldig 3). Vielmehr fagt uns eine Stimme in unferer Bruft, daß ber Mensch, bas Chenbild bes allgütigen Schöpfers, von Natur nicht bofe fein fann. "Im menschlichen Herzen wohnt fein Laster, von dem wir nicht fagen könnten, wie und auf welchem Wege es hinein= gekommen ift. Die einzige unfrem Geschlechte natürliche Leiden= schaft ist der Trieb der Selbsterhaltung (amour de soi-même) ober die Eigenliebe im weitesten Sinne. Dieser aber ift an sich oder in Beziehung auf uns gut und nützlich und, insofern er fich nicht mit Notwendigkeit auf andere bezieht, gleichgültiger Natur. Gut oder schlecht wird er nur durch den Gebrauch, den wir von ihm machen, ober in Kollifionsfällen mit dem gleichen Triebe bei andern 4)." Gegen diese Überzeugung ift selbst die

<sup>1)</sup> Lettre de J. J. R. à M. Grimm sur la réfutation de son discours par M. Gautier, 1, 57.

<sup>2)</sup> Mu Brof. Ufteri in Bürich. Motiers, 15. Juli 1763. Oeuvr. 20, 34. Essai sur l'origine des langues 2, 444: Quand on veut étudier les hommes, il faut regarder près de soi; mais, pour étudier l'homme, il faut apprendre à porter sa vue au loin."

<sup>3)</sup> Réponse à M. Bordes 1, 136: "Les annales de tous les peuples qu'on ose citer en preuve sont beaucoup plus favorable à la supposition contraire; et il faudrait bien de témoignages pour m'obliger de croire une absurdité,"

<sup>4)</sup> Émile, livre II. Oeuvr. 3, 126, vgl. Nouv. Héloise, Partie IV Lettre 12, wo Mad. Wolmar an Mad. d'Orbe ähnliche Worte ihres Gatten anführt. Oeuvr. 9, 147.

Lehre von der Erbfünde machtlos, weil diese weniastens für den Christen nicht mehr vorhanden ist. "Aus der Taufe sind wir alle ebenfo reinen Herzens hervorgegangen, wie Abam aus ber Hand Gottes. Die Erbfünde erklärt demnach alles, ausgenommen ihren Ursprung, um bessen Erklärung es sich gerade hanbelt." Aber es gebort ja zu ben Eigentümlichkeiten bes modernen Christentums, "daß es sich einen gewiffen gedankenlofen Wortschwall zurechtgemacht hat, mit dem sich alles befriedigen läßt. nur nicht die Vernunft"1). Weil jedoch die natürliche Konfequenz der Erbfünde eine Verdunkelung der göttlichen Gerechtigkeit märe. fo machen auch die Philosophen, welche insgeheint fämtlich Atheisten find, eben diese Lehre zu der ihrigen 2). Befragen wir dagegen die natürliche Religion, für welche es feines Mittlers bedarf. weil Gott sie unserm Herzen unmittelbar eingevflanzt hat, so zeigt sie uns das ungetrübte Urbild ber Menschheit, das uns im schweren Kampfe des Lebens gegen alle Anwandlungen eines voreiligen Peffimismus wappnet und mit ber Vorsehung, an der wir fonst verzweifeln möchten, aussöhnt.

Wenn Voltaire in dem Gedichte über das Erdbeben zu Lissaben (1755) mit einseitiger Betonung der physischen über die Menschheit verhängten Übel die resignierte Lebensweisheit des Alters darin sieht, daß es zu leiden wisse, ohne zu murren 3), so hält Rousseau bei Betrachtung der moralischen Übel nur sein tieses Glaubensbedürfnis aufrecht. Seht hin — rust er — "unter den Elementen herrscht Eintracht, unter den Menschen das Chaos! Die Tiere sind glücklich, ihr König allein ist elend! D Weisheit, wo sind deine Gesetze? o Vorsehung, lenkst du so die Welt? Wohlthätiges Wesen, was ist aus deiner Macht geworden? Ich sehe das Übel auf Erden"). Und wenn er nun dennoch im

<sup>1)</sup> Lettre à Beaumont. Oeuvr. 6, 38-45 u. 57.

<sup>2)</sup> Réponse au roi de Pologne, Oeuvr. 1, 104-5.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) Poëme sur le désastre de Lisbonne en 1755 ou examen de cet axiome: Tout est bien. Oeuvres (Dibotiche Stereotypausg.) 2, 511 b; "Instruit par la vieillesse, Des humains égarés partageant la faiblesse, Dans une épaise nuit cherchant à m'éclairer, Je ne sais que souffrir, et non pas murmurer."

<sup>4)</sup> Émile. Oeuvr. 4, 40.

Grunde seines Herzens Optimift bleibt, so erhebt er bie Frage, wie fommt es, bag ein Boltaire, unabhängig, ber Unfterblichfeit ficher, in Rube feinen Betrachtungen nachhängend nur Übel auf Erben findet, mahrend du, der unbefannte, arme, von unheilbaren Leiben geplagte, in beiner Berborgenheit bie tröfiliche Entbedung machft, baß alles gut fei; und er fieht die Löfung bes Rätfels in der alles verschönernden Hoffmung, die ihn erfüllt. Das physische Übel ist unvermeidlich, und Voltaire hätte deshalb ftatt nach dem Grunde der Unvollkommenheit menschlichen Glückes nach dem Grunde des menschlichen Daseins fragen muffen 1). In letter Linie hängt aber die Beantwortung dieser Frage doch nur davon ab, ob wir an eine Vorsehung glauben ober nicht 2). Voltaire ift ihr wie immer vorsichtig aus bem Wege gegangen. Gerade an ihn mochte Rouffeau daher denken, als er im Glaubens= bekenntnis des savoyischen Vikars seine eigenste Herzensmeinung enthüllte 3), in der Überzeugung, daß das mahre Chriftentum nur die richtig verstandene natürliche Religion sei 4).

Er geht darin von den Thatfachen bes Bewußtseins aus. Un der Realität der Außenwelt wird nicht gezweifelt; denn diese liefert ja dem menschlichen Denken überhaupt erft den Stoff. Die Wahrheit liegt beshalb auch nicht in unsren Urteilen, sondern in ben Dingen. Richt über diese, sondern allein über die durch sie hervorgerufenen Sinneseindrücke steht uns also streng genommen ein Urteil zu 5). Nur Analogieschlüsse sind es, wenn ich bennoch über die Dinge urteile. Meine Sinneswahrnehmungen empfangen

<sup>1)</sup> Un Boltaire 18. Aug. 1756. Oeuvr. 18, 292 u. 272.

<sup>2)</sup> Chenda 283: "Il n'est pas question de savoir si chacun de nous souffre ou non, mais s'il étoit bon que l'univers fût, et si nos maux étoient inévitables dans sa constitution." Bgl. J. J. R. à d'Alembert Oeuvr. 2, 151: "Dans l'ordre physique il n'y a rien d'absolument mauvais. Le tout est bien."

<sup>3)</sup> In dem nicht abgeschickten Briefe an Moulton aus Montmorency, 23. Dez. 1761, worin er biefem bie Absicht bes Gelbstmorbes ankundigt. Oeuvr. 19, 253.

<sup>4)</sup> An Betit-Bierre, Motiers 1763. Oeuvr. 19, 482.

<sup>5)</sup> Bgl. bamit ben Brief an den Marschall v. Luxembourg, Motiers 20. Febr. 1763. Oeuvr. 19, 441: "Nous attribuons aux choses tout le changement qui s'est fait en nous."

ihren Stoff von außen und vollziehen sich nach dem Gesetze der Kaufalität. Zeigen nun diese die Materie bald in Ruhe, bald in Bewegung, so nehme ich für die Materie ein analoges Bershältnis an und schließe, daß die Bewegung nicht von der Materie selbst hervorgebracht werde 1). Wie aber meine Handlungen nur ein Aussluß meines Willens sind, so wird auch das bewegende Clement der Materie als erste Ursache ein Wille sein, der so wenig wie der meinige ein dunkler Drang, sondern Intelligenz ist 2). Können und Wollen sind für diese erste Ursache, die wir Gott nennen, identisch 3). Denn als solche kennt sie nicht die Schranken der Außenwelt, die unsern Willen umgeben. Aber auch sür den in Wahrheit freien Menschen sind diese Schranken ohne Bedeutung. Denn dieser "will nur das, was er kann" 1).

Ein Glaubensbekenntnis will zwar keine Philosophie sein. Gleichwohl läßt sich der Anfang vielverheißend genug an, sast wie eine Kritik unsres Vernunstvermögens, aber ungeduldig springt Rousseau alsbald wieder von dem Wege ab, den zwei Jahrzehnte später ein Größerer wandeln sollte, und bedient sich, um zum Gottesbegriff zu gelangen, falscher Analogieschlüsse, insosern bei ihm das principium agendi, der Wille, das einemal in das Innere des Menschen, das andremal aber außerhald der Materie versetzt wird. Wir dürsen jedoch nicht vergessen, daß "ein inneres Gefühl seinen Glauben unabhängig von seiner Vernunst bestimmt". Diedersprüche kümmern den Gläubigen ja nicht. Für ihn ist es Gewißheit, daß wir ein moralisches Interesse daran haben, tugendhaft zu sein, daß aber dieses häusig dazu nicht aus-

<sup>1)</sup> Émile, Oeuvr. 4, 29-30.

<sup>2)</sup> Ébenda 30: "Je crois donc qu'une volonté meut l'univers et anime la nature. Voilà mon premier dogme, ou mon premier article de foi." ©. 33: "Si la matière mue me montre une volonté, la matière mue selon de certaines lois me montre une intelligence: c'est mon second article de foi."

<sup>3)</sup> Ebenda 37.

<sup>4)</sup> Sbenda 3, 107: "L'homme vraiement libre ne veut que ce qu'il peut, et fait ce qu'il lui plaît."

<sup>5)</sup> An Bernes, Montmorency, 18. Februar u. 25. März 1758, Oeuvr. 19, 7 u. 26 ff.

reichen würde ohne ben Glauben an ein zufünftiges Leben nach bem Tode. Er befteht darauf, daß die Herrschaft des Bofen und bie Unterbrückung bes Guten auf Erben gebieterisch ben Glauben an eine alles zum Guten lenkende Vorsehung fordere 1), aber er weiß nicht minder, daß der Vorsehung die freien Handlungen bes Menschen nicht zugerechnet werben bürfen. Die Bereinigung beiber Gage findet er dann in der Beschränkung unfrer Freiheit, welche verhüte, daß ein Migbrauch bieser Freiheit die allgemeine Ordnung ftore 2). Er schließt bald von der nie bezweifelten Freiheit des menschlichen Willens auf die Immaterialität der Geele, und in Konsequenz berselben auf ein Jenseits, bald gewinnt er aus ben Attributen des höchsten Wesens bas unerschütterliche Bertrauen, daß nicht das Wort Freiheit, sondern Notwendigkeit in Wahrheit bedeutungslos fei. Er erklärt die Leidenschaften als das einzige Hindernis, auf das wir bei Bethätigung unfres Willens stoßen3), ohne zu untersuchen, was an einer Leidenschaft selbst wiederum Wille ift. Er sieht endlich, daß unser Wille stets durch unfre Vorstellungen bestimmt werde, aber anstatt nun wie Boltaire aus diesem Umstande die Unfreiheit zu folgern, weil wir uns unfre Vorstellungen nicht felbst geben, vergißt er seine Theorie des Vorstellungsvermögens und läßt uns das Grundmotiv unfres Willens felbft hervorbringen 4).

<sup>1)</sup> An d'Offreville in Douai über die Frage: "S'il y a une morale démontrée, ou s'il n'y en a point." Montmorency, 4. Oftober 1761. Oeuvr. 19, 213.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Émile, Oeuvr. 4, 46, vgl. auch Nouv. Héloise, Partie V, lettre 5, Saint-Preux an Milord Sdouard über sein Gespräch mit Wolmar über den Ursprung des Bösen, Oeuvr. 9, 303.

<sup>3)</sup> Émile, Oeuvr. 4, 50 u. 44: "J'ai toujours la puissance de vouloir, non la force d'exécuter."

<sup>4)</sup> Ebenda 4, 45: "Quelle est donc la cause qui détermine sa volonté? C'est son jugement. Et quelle est la cause qui détermine son jugement? C'est sa faculté intelligente, c'est sa puissance de juger; la cause déterminante est en lui même." Bez. Boltaires vgl. u. a. die Schrift: "Il faut prendre un parti ou le principe d'action" von 1772, Dibotide Ausg. 6, 51: "L'homme est libre encore une fois, quand il peut ce qu'il veut; mais il n'est pas libre de vouloir; il est impossible qu'il veuille sans cause." Sollte nicht Boltaire zu seiner scharfen

So schwach nun auch die metaphysischen Stüten seiner Freiheitslehre fein mögen, so verdankt er doch ihr allein fein tiefes Gefühl der Berantwortlichfeit. Gine Stimme in feinem Innern ruft ihm zu: "Menich, suche nicht den Urheber des Ibels; diefer Urheber bist du selbst. Entfernt unfre unseligen Fortschritte, unfre Fretumer und Lafter, entfernt das Werk des Menschen, und alles ift gut 1)." Man wurde Rouffeau boch gang verkennen, wenn man in feiner antiken Tugendbegeisterung, bem Leitmotive all feiner Schriften, lediglich rhetorische Phrase feben wollte, wozu sie freilich in den Zeiten der frangösischen Revolution fehr bald geworden ift 2). Einen jungen Mann, ber zu ihm nach Montmorency in seine Ginsamkeit ziehen möchte, warnt er paterlich vor einem beschaulichen Leben. Denn Handeln ift die Bestimmung des Menschen, welcher nichts Süßeres fennt als bas Gefühl erfüllter Pflicht 3). Darin-findet er einen Erfat für das feltene Erdenglück, das im besten Falle rein negativ in der Abwesenheit bes Leidens besteht 4). Bolltommen glücklich wäre nur berjenige, bei welchem Fähigkeiten und Bedürfnisse sich bas Gleichgewicht halten, der sich selbst genügend das, was er will, thun fann 5).

Betonung der Unfreiheit des menschlichen Willens, welche zuerst um 1766 in "le philosophe ignorant", Oeuvr. 6, 26 u. a. D. begegnet, durch den Gegenstat zu Rs. "profession de foi" veranlaßt worden sein? Vgl. auch F. Strauß, Boltaire, Leivz. 1870 S. 247 ff.

<sup>1)</sup> Émile 4, 48.

<sup>2)</sup> Ueber RS. Lob ber Nömertugend vgl. auch Du Bois-Reymond. Neber das Nationalgefühl. Friedrich II. u. J. J. R. Zwei Festreden (1879) S. 17 und 52.

<sup>3)</sup> Dine Datum (zu 1758) Oeuvr. 19, 10 ff., vgl. auch Préface de Narcisse (1752), Oeuvr. 1, 189: "La science n'est point faite pour l'homme en général . . . . Il est né pour agir et penser, et non pour réfléchir."

<sup>4) 11.</sup> a. aud Nouv. Héloise 5. Teil. 2. Brief, Saint-Breug an Bomfton, Oeuvr. 9, 207: "Comme le premier pas vers le bien est de ne point faire de mal, le premier pas vers le bonheur est de ne point souffrir."

<sup>5)</sup> Émile, Oeuvr. 3, 98: "La félicité de l'homme ici-bas n'est donc qu'un état négatif; on doit la mesurer par la moindre quantité des maux qu'il souffre." Bgl. ebenda S. 283 den Anfang des 3. Buches.

Gine Anschauung, welche, wie die bisher entwickelte, über ber Menschheit nicht ben Menschen vergaß, hätte sich mit einer Würdigung ber Geschichte wohl vereinigen laffen. In Deutsch= land hat sie sogar in ihrer einseitigsten Übertreibung, wie wir feben werden, die historische Betrachtungsweife um neue frucht= bare Gesichtspunkte bereichert. Seine eigentümliche Stellung gewann baher Rouffeau erft badurch, baß er ben entscheidenden Schritt aus bem Ideal in die Wirklichfeit that und annahm, bas harmonische Urbild ber Menschheit habe in einer durch unfre Schuld verschwundenen Zeit auf Erben gewandelt 1). Die Gin= würfe ber Gegner können, wie wir vernehmen, nur durch That= sachen widerlegt werben. Aus welchen Quellen wird er aber biefe schöpfen? Wird es das Buch ber Bücher fein, welches er fünf= bis sechsmal ganz gelesen hat? 2) Hier fand er die ur= fprüngliche Güte ber Menschennatur, den Gündenfall burch eigne Schuld, aber hier erschien auch der Mensch sofort nicht nur als ein fulturfähiges, sondern auch als ein fultiviertes Wesen, und Gott felbst als sein Erzieher. Er glaubte sich deshalb berechtigt, über die chriftlichen Philosophen mit ganz Voltairischer Fronie zu spotten, daß sie bennoch von einem Naturzustande des Men= schen sprächen, und er nannte die Annahme uranfänglicher Kultur einen Glaubensfatz unfrer Religion, an dem er nicht rütteln wolle 3). Also keine Offenbarung, sondern Geschichte, wenn auch nur eine hypothetische, soll unser Führer sein? Wir werden, ehe wir diesem Führer folgen, gut thun, zu sehen, wie sich Rousseau zur Geschichte als Wiffenschaft stellt.

Noch 1740 als Erzieher im Mablyschen Hause war er überzeugt, daß die neuere Geschichte nicht weniger reich sei an großen Zügen als die Geschichte des Altertums<sup>4</sup>). Im "Emil" neigt

<sup>1)</sup> Émile, Oeuvr. 4, 107.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Confessions, Buth 11, Oeuvr. 16, 59.

<sup>3)</sup> Discours sur l'origine de l'inégalité parmi les hommes, Oeuvr. 1, 225 fg.

<sup>4)</sup> Oeuvr. 10, 49 in dem Ende 1740 versaßten "Projet d'éducation", über bessen teilweise Nebereinstimmung mit Rs. späterer Pädagogik zu versgleichen ist Brockerhoss, J. R. Sein Leben und seine Werke, Bb. 1 (1874), 184 st.

fich die Bagichale entschieden zu Gunften ber Alten. Hatte er früher geglaubt, daß es ben neueren Zeiten nur an guten Ge= ichichtsschreibern gebreche, um in ebenso bellem Lichte zu glänzen wie bas Altertum, fo fehlt es jest an Stoff ju guter Geschichte; ber rechte Siftorifer murbe fich sonft schon finden. Denn es ift nicht mahr, "daß die Menschen sich immer gleich geblieben sind, daß fie zu allen Zeiten bieselben Tugenden und Lafter besitzen, daß wir die Alten nur beshalb bewundern, weil fie alt find". Der Unterschied ift nur ber, daß man ehemals große Dinge mit beschränkten Mitteln verrichtete, jest aber das Gegenteil statt= findet1). Bu biefen ftofflichen Borzugen ber alten Siftorifer gefellt sich noch ber besonders in padagogischer Hinficht wichtige, daß fie bloß Thatsachen bringen, das Urteil aber dem Lefer über= laffen, wenn schon sie durch Gruppierung der Thatsachen es ihm nahe legen mögen. In biefer Sinsicht wird Thutybides stets ein unerreichtes Mufter bleiben. Nur bekommt man leider bei ihm, wie bei Xenophon und Cafar, allein von Krieg und Kriegs= geschrei zu hören. Ohne seine mitunter gar zu große Naivetät wäre baher Berodot vielleicht ber beste Geschichtsschreiber. Tacitus, "das Buch der Greise", Polybius und Salluft, der Redner und Politifer Livius laffen schon zu fehr die historische Simplizität vermiffen. Die neueren endlich wollen bloß glänzen; nur Davila, Guiccardini, Strada, Solis, Machiavelli und zuweilen de Thou machen davon eine Ausnahme, und Vertot allein versteht es, zu malen, ohne daß dabei ein bloges Phantasiegemälbe entstünde. Im übrigen läßt die Sustemmut keinen mehr die Dinge seben wie sie sind, sondern wie sie sich in Einklang mit seinem Systeme barftellen 2).

Golbene Worte, wenn sie die Achtung vor der historischen Wahrheit diftiert hätte! Aber ganz andre Gründe bestimmen Rousseau dazu, dem Historiker Sachlickkeit ans Herz zu legen.

Ein Ereignis an sich ist ihm gleichgültig, wenn er baraus feine Belehrung schöpfen kann, wozu es genauer Kenntnis seiner

<sup>1)</sup> Bgl. Nouv. Héloise, 1. Teil 12. Brief, Saint-Preux an Julie. Oeuvr. 8, 72.

<sup>2)</sup> Émile, Oeuvr. 3, 441—3.

wahren Urfachen bedürfte. Was der Hiftorifer als folche bezeichnet, ift nur seine Erfindung, und die historische Kritik, von ber man fo viel Aufhebens macht, besteht allein in der Runft, unter mehreren Lügen die wahrscheinlichste auszuwählen1). Nur bem Grabe nach find ein Siftorifer und ein Berfaffer biftorischer Romane wie la Calprenede von einander verschieden; benn beide schaffen ein Phantafiegemälde, bei welchem sich dieser in Behand= lung bes Gegenstandes größere Freiheiten gestattet wie jener. Go erklärt es fich, weshalb Rouffeau vom Hiftorifer Thatfachen for= bert. Müffen wir die Geschichte als ein Gewebe von Fabeln ansehen, beren Moral bem menschlichen Herzen fehr angemessen ist, so kommt die moralische Wirkung berselben nicht zu voller Geltung, sobald sich ber Geschichtsschreiber mit seinem Urteil zwischen ben Leser — insbesondere den jugendlichen Leser und die Thatsachen drängt 2). Was sich zunächst wie eine Berherrlichung ber historischen Wahrheit lieft, ift also lediglich pada= gogischen Beweggrunden entsproffen. Aus biefen, die in feiner Anficht ber Natur des Menschen wurzeln, erklärt fich schließlich Rouffeaus Borliebe für Biographien, und den Meifter biographiicher Darstellungen, Plutarch von Charonea. Denn bas Studium bes Menschen ift der Anfang zur Beurteilung der Menschen 3).

Es leuchtet ein, daß bei berartigen Ansichten über das Wefen der Geschichte, und nachdem auf übernatürliche Kenntniffe ausbrücklich verzichtet worden ift, die Urgeschichte sich nur hypothetisch erschließen lasse. Denn die Wissenschaft der vergleichenden Anatomie — heißt es im zweiten Diskurse — ist über die ersten Anfänge noch nicht hinausgekommen 4). Nicht viel besser aber fteht es um die Bolferkunde. Ift doch ein ganzer Weltteil, Afrika, noch unerforscht. Es hat daher eine gewisse Berechtigung, wenn Rouffeau (1754) spottet, die ganze Erde sei mit Bölfern bedeckt, von denen teilweise nicht mehr als ihr Name bekannt sei, und

<sup>1)</sup> Émile, Oeuvr. 3, 268 u. 439 u. Nouv. Héloise 8, 71.

<sup>2)</sup> Cbenda 440.

<sup>3)</sup> Ebenda 444.

<sup>4)</sup> Oeuvr. 1, 227.

bennoch erlaube man fich ein Urteil über bas Menschengeschlecht 1). Un den Reisenden der neueren Zeiten vermift er die universelle Bilbung, welche einem Plato, Thales oder Puthagoras eignete, und mit einer felbst für feine Zeit kaum zu rechtfertigenden Ge= ringschätzung urteilt er über die Reiseberichte ber Ceeleute, Rauf= leute. Soldaten und Missionäre, da ihnen durchweg ber Sinn für das Unterscheidende abgehe. Aus diesem Mangel erklärt er die widersprechenden Angaben über die menschenähnlichen Affen, in welchen wir vielleicht zersprengte Urmenschen, die Saturn ber Alten, feben dürfen - eine Behauptung, die nach dem damali= gen Stande ber Naturforschung auch Voltaire aufgestellt hat 2). Es gabe wohl ein freilich unaufführbares Mittel. um fich Gewißheit zu verschaffen, ob etwa Mensch und Drang-Utana ber nämlichen Spezies angehören, die Rreuzung. Wäre aber ber Beweis erbracht, so folgte baraus nur, daß wir den Orang-Utana nicht mehr der Affengattung zuzählen dürften. Denn der Affe ift keine Spielart ber Gattung, welcher ber Mensch angehört, aus bem einfachen Grunde, weil bei feiner Spezies feine Bervollkommnung stattfindet.

<sup>1)</sup> Oeuvr. 1, 343.

<sup>2)</sup> Philosophie de l'histoire par feu Mr. l'Abbé Bazin. Amsterdam X 1765. Oeuvr. (Dibot) 3, 3ª: "Je ne vois pas que leur existence soit impossible . . . Il n'est pas improbable que dans les pays chauds des singes aient subjugué des filles." Das im 16. Kap. des "Candide" aeschilderte Abenteuer mit den zwei Mädchen und den zwei Affen ift demnach nicht bloß ein mußiger Einfall Voltaires. Er wie Rouffeau ftützten fich auf bie "Histoire des voyages", bie nach Rs. Citat (Oeuvr. 1, 339) bez. bes Drang : Utangs bemerft: "Les négres font d'étranges récits de cet animal: ils assurent non seulement qu'il force les femmes et les filles, mais qu'il ose attaquer des hommes armés. En un mot, il y a beaucoup d'apparence que c'est le satyre des anciens." Bal. auch Goethes Bor= wort von 1817 zur "Morphologie": "Die damalige Zeit war dunkler als man sich es jest vorstellen kann. Man behauptete 3. B., es hänge nur vom Menschen ab, bequem auf allen Bieren zu gehen, und Baren, wenn fie fich eine Zeit lang aufrecht hielten, fonnten zu Menschen werden. Der verwegene Diberot magte gewiffe Borichlage, wie man ziegenfüßige Faune hervorbringen fonne, um folde in Livrée zu besonderm Staat und Auszeichnung, den Großen und Reichen auf die Rutsche zu ftiften."

Satte bann aber Boltaire nicht recht, wenn er an Rouffeau schrieb, ber zweite Diskurs mache ihm Luft, auf allen Vieren zu laufen?1) Falls wir bennoch in einem Wefen, bas manchen Beobachtern als ein gewöhnlicher Affe erschien, den Ahnherrn unfrer Gattung, ben hiftorischen Abam gleichsam, verehren mußten, gewiß. Aber Rouffeau ift doch weit entfernt, folches zu behaupten. Ihm genügt der Hinmeis auf biese klaffende Lücke ber bamaligen Naturkunde, um die Berechtigung einer rein hypothetischen Methobe zu erweisen, welche zeigen soll, was das Menschengeschlecht sich selbst überlassen werden mußte. Er nimmt also an, baß "ber Mensch zu allen Zeiten gewesen sei, wie wir ihn heute sehen 2)", mit dem einzigen ungeheuren Unterschiede, daß er an die Stelle eines geselligen Wesens, des Aristotelischen noderende ζω̃or, einen a priori gewonnenen Begriff fetzt und alle Einwürfe gegen bas Dafein eines einsam in ben Balbern umberschweifenben Wilben 3) kurzweg mit ber Bemerkung abschneidet, eine solche Annahme fei ja möglich, und, felbst wenn sie irrig ware, not= wendig zur richtigen Beurteilung unfres jetigen Zustandes. Er hat die Urgeschichte des Menschen nicht in den von seinesgleichen geschriebenen Büchern gelefen, welche uns nur belügen, fondern im Buche ber Natur, das niemals lügt, und er hat darin den Bunft in ber Entwickelung bes Menschengeschlechtes entbeckt, ben es besser nie überschritten hätte, so wie das einzelne Individuum mit Sehnsucht bei bem Gedanken ewiger Jugend verweilt. Reines= wegs aber fällt ihm dieses goldene Zeitalter zusammen mit dem Urzustande der Menschheit.

<sup>1) 30.</sup> Aug. 1755. Oeuvr. (Dibot) 11, 744, Bgl. auch Philosophie de l'histoire, VII des sauvages. Oeuvr. (Dibot) 3, 9<sup>a</sup>.

<sup>2)</sup> Oeuvr. 1, 228: "marchant à deux pieds, se servant de ses mains comme nous faisons des nôtres, portant ses regards sur toute la nature, et mesurant des yeux la vaste étendue du ciel."

<sup>3)</sup> Lettre à Beaumont, Oeuvr. 6, 63: "Cet homme n'existe pas, direz-vous, soit: mais il peut exister par supposition." Oeuvr. 1, 216: "Ce n'est pas une légère entreprise de démêler ce qu'il y a d'origiginaire et d'artificiel dans la nature actuelle de l'homme, et de bien connaître un état qui n'existe plus, qui n'a peut-être point existé, qui probablement n'existera jamais, et dont il est pourtant nécessaire d'avoir des notions justes, pour bien juger de notre état présent."

Der Mensch unterscheidet sich zunächst seiner physischen Beschaffenheit nach vom Tiere, so sehr ihn dieses im einzelnen an Kraft ober Geschicklichkeit übertreffen mag, durch die Allseitigkeit feiner Fähiakeiten. Während für das Tier die Natur alles thut kommt ihr der Mensch als freies Wesen zu Hilfe. Un die Stelle des Inftinktes, welcher das Tier in seinem Thun und Lassen bestimmt, tritt bei ihm fofort die Freiheit. Beiden gemeinsam ift der Trieb der Selbsterhaltung, das was Schopenhauer später den Willen zum Leben genannt hat, der jedoch beim Menschen ein Gegengewicht durch die einzige natürliche Tugend besselben, bas Mitleid, erhält 1). Es ift bieselbe Tugend, die wir bald Edelmut, bald Inade oder Humanität nennen, je nachdem fie gegen Schwache, Schuldige ober bas ganze Menschengeschlecht aeübt wird. Handle gegen andre, wie du von ihnen behandelt fein willft, lautet die Marime vernünftelnder Gerechtigkeit. Das Mitleid erset fie durch den Grundsat natürlicher Güte: Sandle für bein Wohl auf folche Weise, daß bein Nächster so wenig als möalich barunter zu leiden habe. Dagegen besitzt ber Mensch allein sowohl in der Gattung wie als Einzelindividuum die Käbigkeit der Vervollkommnung (perfectibilité), die Quelle alles menschlichen Elendes. Aber im Urmenschen schlummert diese Fähigkeit noch, und die gütige Natur hält alles von ihm ab. bas ihn weiter führen könnte 2). Dennoch ift dieser Schlummer einmal gebrochen worden. Aber durch wen? That es ein ein= zelner, so hätten wir in ihm den Begründer ber Gefellschaft und damit zugleich der Ungleichheit zu sehen. Nach seinen eignen Vorderfähen muß sich Rouffeau die Aufstellung einer berartigen Frage wohl gefallen laffen, und wie eifrig er nach einer befriebigenben Antwort gerungen hat, zeigen am deutlichften seine Bemerfungen über die Entstehung oder, wie er bezeichnenderweise fagt, Erfindung ber Sprache.

Conbillac 3), dem er am liebsten folgen möchte, hatte angenommen, daß die Menschen, als die Sprache entstand, schon

<sup>1)</sup> Oeuvr. 1, 238 u. 259 fg.

<sup>2)</sup> Oeuvr. 1, 242.

<sup>1)</sup> Im "Essai sur l'origine des connoissances humaines". T. 2. 1746.

in einer Urt von Gesellschaft lebten. Für ihn aber bleibt eben bies eine offene Frage, ob nicht im Gegenteil bie Sprache eine Boraussetzung der menschlichen Gesellschaft sei 1). Auch nach Erscheinen bes zweiten Diskurses hat ihn bieses Hauptproblem ber altesten Menschengeschichte unausgesetzt beschäftigt. Gine Er= ziehungslehre, welche wie die seines Emil schon mit ber Geburt bes Kindes einsett, mußte ihm Beobachtungen über die erften Sprechversuche bes Menschen nahelegen, und ba nach seiner Theorie ber einzelne bieselbe Entwicklung burchmacht, wie bie Gattung, so durfte er sich in seinem Auffate "über den Urfprung ber Sprachen" auf Vorgänge ftithen, welche wir täglich beobach= ten. In der That fehlt es diesem postumen Schriftchen Rousseaus nicht an trefflichen Bemerkungen, die auch heute noch nicht ver= altet find. Dahin gehört beispielsweise alles, was er über bie Gestensprache sagt 2). Dort zeigt er nun, daß die am höchsten entwickelten Tiere bei genügenden Sprachorganen doch nur eine Zeichensprache haben, ba fie lediglich physische Bedürfnisse kennen. Die menschliche Sprache ift baber ein Rind ber Leidenschaft, nicht bes Bedürfnisses. "Nicht Hunger und Durft, sonbern Liebe, Saß, Mitleid, Born entriffen bem Menschen ben erften Schrei" 3). Vom unartikulierten Naturlaute zur unvollkommensten Sprache ift aber noch ein so ungeheurer Schritt, daß ihn der einsame und darum leidenschaftslose Urmensch Rousseaus nie gethan haben würde. So sieht sich dieser durch seine erste wirkliche Beobach= tung vor die Wahl gestellt, entweder sein Dogma zu widerrusen, ober auf Condillac zurückzukommen, und er macht jett un= bedenklich die Gesellschaft zur Voraussetzung des Ursprungs der Sprache.

Aber auch sein Urmensch erhält deutlichere Züge, und bleibt es auch jetzt noch ungewiß, ob er an die Abstammung der Menschen von einem einzigen Elternpaare glaubt, so bezeichnet er boch ganz bestimmt die Sandwüsten Chaldaas als die Wiege

<sup>1)</sup> Oeuvr. 1, 245 u. 250.

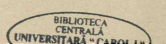
<sup>2)</sup> Oeuvr. 2, 420, vgl. u. a. Pejchel. Völferfunde, 6. Aufl. bearbeitet von A. Kirchhoff (1885) S. 110.

<sup>3)</sup> Oeuvr. 2, 422 fg.

unfres Geschlechts.1). Unbedenklich stütt er sich dabei auf die heilige Schrift und entlehnt noch andre Motive seines neusten Entwurses der Urgeschichte der früher verschmähten biblischen Tradition, ungefähr zur selben Zeit.2), als er im "Emil" seine Ansicht über den Wert geschichtlicher Überlieserung entwickelt. Freilich zeigt schon der Ton seiner Darstellung, daß er darin nicht einem historischen Instinkte, sondern ästhetischen Rücksichten folgt.

Mit Begeisterung hatte er Ende 1761 die Joyllen des Jürchers Salomon Gesner in Hubers Übersetung gelesen. In dem Lobredner der "Einfalt der Natur", welcher nach Schillers treffender Charafteristif jedoch "weder ganz Natur, noch ganz Ideal" war, fand er "den Mann nach seinem Herzen"). Wie entsprach doch die von Gesner geschilderte Welt voll gezierter Unschuld, überquellendem Schlmut und unendlicher Langeweile, an der sich die ganze europäische Kulturwelt des achtzehnten Jahrhunderts erbaut hat, in ihrer seligen Verschwommenheit so ganz den Träumen des Mannes, der in dem Sehnen, nicht in der

s) Schiller, über naive und sentimental. Dichtung. Schriften, hist. frit. Ausg. 10, 488. — R. dankt Huber für Zusendung der Joyllen am 24. Dez. 1761 aus Montmorency. Oeuvr. 19, 261. Die Uebersetzung derselben kann also dem "Tode Abels" nicht erst 1762 gesolgt sein, wie Möriskofer (Die Schweizerische Litteratur des 18. Jahrhunderts, 1861, S. 295) behauptet, der über Gesner zu vergleichen ist.



<sup>1)</sup> Oeuvr. 2, 455.

<sup>2)</sup> Brockerhoff erwähnt den Essai in seiner aussührlichen dreibändigen Biographie überhaupt nicht. R. nennt ihn in dem das Jahr 1761 behandelnden 11. Buche der "Confessions" (Oeuvr. 16, 28) als die bedeutendste unter den Schriften, die er in die Sammlung seiner Werke ausnehmen oder einzeln herausgeben wolle, und die sich größtenteils noch in Händen von Du Peyrou befänden. A. Jansen (R. als Musiker, Berlin 1884, S. 255 u. 482) ninmt an, daß er 1761 vollendet war. Aber die Erwähnung des "Levite d'Éphraïm" im ersten Kapitel (Oeuvr. 2, 418 vgl. 10, 200) deutet darauf hin, daß R. ihn nach dem Juni 1762 noch einmal vorgenommen hat. Daß der Kern des Sssai schon 1753 entstand, geht aus dem Konzept eines Borwortes (1762) hervor (bei Jansen, S. 473), wo ihn R. ein Fragment des 2. Diskurses nennt "que j'en retranchai comme trop long et hors de place." In der 25bändigen von Du Peyrou besorgten Genfer Ausgabe ersichien er 1782 im 16. Bd. Wann und in welchem Bande der Amsterdamer Ausg. bei Marc-Michel-Rey, vermag ich nicht zu sagaen.

Erfüllung seiner Wünsche sein Glück suchte und fand 1). Das furchtbare Drama von Kains Brudermord, welches die Bibel in ergreifender Wahrheit und Erhabenheit an den Anfang der blu= tigen Menschengeschichte stellt, wurde unter Gefiners Sänden im "Tobe Abels" zum füßlichen Schäferspiel, in welchem die Thränen= bäche sanfter Rührung reichlicher floßen, als die wasserreichen Ströme bes Paradiefes. Aus dem Eindruck ber Lekture Gefiners und des Buches der Richter, welches er in der Nacht vor feiner Flucht aus Frankreich am 8./9. Juni 1762 gelesen hatte, em= pfing Rouffeau die Anregung zu dem erft in Motiers vollendeten "Leviten von Ephraim" 2), und wir dürfen baher wohl annehmen, daß Gefiner auch zu den biblischen Anklängen des Auffates "über ben Ursprung der Sprachen" ben erften Anftoß gab. Da nun biefer sonst in allen wesentlichen Bunkten mit bem zweiten Diskurse übereinstimmt, so ift es wohl gestattet, beibe Schriften unfrer weiteren Darftellung ju Grund ju legen.

Wit verließen den ersten Menschen im Schoße einer mit Mutterliebe für ihn sorgenden Natur. "Die Gattung war schon alt und der Mensch blieb immer noch ein Kind." Selbst der Geschlechtstrieb, die hestigste aller Leidenschaften, waltete nur instinstiv in ihm zur Erhaltung der Gattung 3). Es ist nicht abzusehen, was den Menschen aus diesem glücklichen Pflanzendasein hätte herausreißen sollen, wenn auf der ganzen Erde ewiger Frühling herrschte, wenn er überall Wasser, Haustiere und Weide sür letztere sinden konnte. Über seine Bestimmung zur Gesellschaft entschied der, welcher mit seinem Finger die Are der Erdstagel berührte und sie gegen die Are des Weltalls neigte 4).

Nur Rouffeaus Naturfanatismus macht es erklärlich, daß

<sup>1)</sup> An Malesherbes, 26. Januar 1762. Oeuvr. 16, 245: "Quand tous mes rêves se seraient tournés en réalités, ils ne m'auraient pas suffi; j'aurais imaginé, rêvé, désiré encore." Rgl. Nouv. Héloise, 6. Teil, 8. Brief, Julie an Saint-Breug. Oeuvr. 9, 455: "Celui qui pourrait tout sans être Dieu serait une misérable créature; il serait privé du plaisir de désirer, toute autre privation serait plus supportable."

<sup>2)</sup> Confessions, Oeuvr. 16, 59-69.

<sup>3)</sup> Oeuvr. 1, 267 u. 272.

<sup>4)</sup> Oeuvr. 2, 454.

er den feltsamen Widerspruch nicht bemerkt, in den er sich durch biese Zugeständnisse verwickelt. Die Natur ber gesegneten Zone forgt völlig ausreichend für die ersten Bedürfnisse bes Urmenschen, aber warum beschränkt fie nicht auch die Bahl ber Geburten auf ein fest bestimmtes Maß? Go find es schließlich boch gerabe biefe ersten Bedürfnisse 1), welche die Urmenschen aus dem Paradiese vertreiben, und allmählich über die ganze bewohnbare Erbe zerftreuen. Sie allein zwingen ben Menschen zum Kampfe mit einer fargeren Natur, erwecken fo unter einem rauheren himmel, auf einem unergiebigeren Boben 2) die schlummernde Kähigkeit der Vervollkommnung und — so müssen wir gut Rousseauisch ergänzen — verschulden in erster Linie das menschliche Elend. welches den Inhalt aller Geschichte ausmacht. Nirgends tritt es beutlicher hervor wie hier, daß Rousseaus Weltanschauung aus einem franken, nach Gesundheit, Natur und Freiheit schmachtenben Herzen hervorgequollen ift. Sind wir von Natur aut, und fommt der Sündenfall zulett nur auf Rechnung einer mangelhaften Schöpfung, fo mar die einzige, hier mögliche, logische Konsequenz ein Pessimismus, in welchem ber Mensch noch mehr. als es bei Voltaire geschah, auf Rosten ber göttlichen Gerechtigkeit gehoben wurde. Aber das Vertrauen auf die Güte des Schönfers aller Dinge und das Gefühl unfrer Verantwortlichkeit haben im Bergen bes Genfers zu tiefe Burgeln geschlagen, als bag er es nicht vorziehen sollte, die ungeheure Last des irdischen Jammers allein auf die Schultern der verirrten Menschheit zu wälzen. So entspringt aus einer überaus merkwürdigen Mischung von Schwärmerei und Tieffinn ein ganz individueller Sbealismus, auf beffen Grunde optimistische und pessimistische Elemente bunt burcheinander gehäuft liegen.

Auch nach der Zerstreuung haben wir vorerst keinen Grund, das Loos der Menschheit zu beweinen, die sich jetzt erst ihrer Fähigkeiten und der Herrschaft über die Tiere bewußt wird. Wieder sind es Gaben der Natur, im Süden das Wasser, im Norden das Feuer, welche die Menschen gesellig vereinigen. Das

<sup>1)</sup> Oeuvr. 2, 423.

<sup>2)</sup> Oeuvr. 1, 273.

Haus, bas nur ein schützendes Obbach sein follte, gründet bie Familie mit allen ethischen Folgen bes Familienlebens 1). Am heiligen Feuer bes Herbes entzündet sich in ben Berzen bas erfte Gefühl ber Menschheit. Um Quell begegnen sich die wasser= schöpfenden Dirnen und die ihre Geerden tranfenden jungen Sir= ten. "Unmerflich wird bas Bedürfniß bes Baffers größer, bie Seerbe zeigt jett öfter Durft, in freudiger Saft eilt man herbei und entfernt fich voll Wehmuth." Aus bem Schrei ber Leiben= schaft wird ein Zeichen der Verständigung. "Hier werden die erften Feste gefeiert, fröhlich stampfen die Fuge ben Boben, und der gehobene Laut der Stimme wird zum Gefang." Hier an der "wahren Bölferwiege" enupfangen Familie und Che ihre Weihe durch Liebe, die Mutter der Sprachen des Sübens, welche so alt sind wie Dichtkunst und Musik 2). Es ist das wahre Jünglingsalter der Menschheit, in schöner Mitte zwischen der Trägheit des Urzustandes und der heftigen Thätigkeit unsrer Eigenliebe. Bon da an haben alle weiteren Fortschritte ebenso= sehr der Bervollkommnung des Ginzelindividuums gedient, als fie ber Gattung schadeten 3).

Es darf jedoch nicht verschwiegen werden, daß Nousseau im "Essai" gelegentlich 4) das "goldene Zeitalter" in jenen Zeiten erblicht, als "die Menschen über die Erde zerstreut keine Gesellschaft kannten außerhalb der Familie, keine Gesetze als die der Natur, keine Sprache als die Geste und einige unartikulierte Töne, wo nichts entschied als die Kraft, und jedes im andern einen Feind vermutete"; und dies alles aus dem einzigen Grunde, "weil die Menschen nicht vereinigt, sondern geschieden waren". Darin aber ändert er seine Meinung nicht, daß mit den Anfängen der Gesellschaft die weitere traurige Entwicklung unvermeidlich wurde.

Nicht Gold, nicht Silber, wie die Dichter erzählen, fondern Sifen und Getreide haben die Menschheit civilifiert und ins Ver=

<sup>1)</sup> Oeuvr. 1, 277.

<sup>2)</sup> Oeuvr. 2, 461 u. 468.

<sup>3)</sup> Oeuvr. 1, 282.

<sup>4)</sup> Oeuvr. 2, 445-7.

berben gestürzt. Der Ackerbau war im Prinzipe längst bekannt, ehe er praktisch geübt wurde. Die Einführung des Bergbaues gehört zu den ungelöften Problemen. Aus jenem entwickelt fich bas Sigentum und bas Recht, biefer liefert bas Material gur Befämpfung und Unterjochung bes Gegners. Bei ben Griechen ist Triptolemos zugleich Gesetgeber. Aber Moses bachte tiefer wie Berodot, als er nicht einen Gott, sondern ben Brudermörder Kain zum Erfinder des Ackerbaus machte 1). Die Arbeit allein aiebt dem Landmann ein Recht auf die Erträgniffe bes Bobens, ben er bebaut, und naturgemäß auch auf den Boden felbst. wenigstens bis zur Ernte, so daß aus dem ununterbrochenen Befite mit ber Zeit ein Gigentum wird 2). Go lange bie Menschen noch zerftreut lebten, war die physische Ungleichheit bedeutungslos. Jest aber trägt im Rampfe ber Kräfte, ber forver= lichen wie ber geistigen, die größere Kraft den Sieg bavon, und Reichtum und Armut halten ihren Gingug in die Welt. Aus ber Epoche patriarchalischen Glückes tritt die Menschheit in das Reitalter sozialer Ungleichbeit. Die allgemeine Unsicherheit, eine natürliche Folge des Gegensates von reich und arm, sucht nun ber Reiche zu heben, indem er fich feinen Besitz durch die Gefellschaft garantieren läßt, zu beren Gründung er die Armen überredet 3). Unter dieser aber haben wir uns zunächst nur ein aanz allgemein gehaltenes Übereinkommen zu benken, auf welches fich alle Einzelnen verpflichten, und für welches die Gesamtheit aegen jeden Ginzelnen die Garantie übernimmt 4). Die Wahl von Obrigkeiten wird erft dann zur Notwendigkeit, wenn die andauernde Unbotmäßigkeit der Ginzelnen eine energische Grefutive erheischt. Denn es wird doch niemand im Ernste behaupten wollen, daß die Wahl eines Oberhauptes dem Abschluß bes Ber-

<sup>1)</sup> Oeuvr. 1, 283, 2, 453.

<sup>2) 1, 286.</sup> 

<sup>3)</sup> Oeuvr. 1, 291: "Le riche, pressé par la nécessité, conçut enfin le projet le plus réfléchi qui soit jamais entré dans l'esprit humain; ce fut d'employer en sa faveur les forces mêmes de ceux qui l'attaquaient, de faire ses défenseurs de ses adversaires."

<sup>4)</sup> Ebenda 1, 296.

trages vorausgehe, daß die Diener des Gesetzes eher da seient als das Gesetz. So beginnt das Zeitalter der politischen Unsgleichheit. Von der gesetzlichen Gewalt zur Willfürherrschaft ist alsdann nur noch ein Schritt, und der Gegensatz von Macht und Schwäche verwandelt sich in den Gegensatz von Herrschaft und Sflaverei. Den Kreislauf der Entwicklung, welchen Rousseau nur kurz andeutet, schließt die Spoche des fürchterlichsten Despostismus. Unter dem absoluten Willen eines Sinzelnen werden alle wieder gleich, die Begriffe von gut und böse, Recht und Unrecht, welche der Urmensch überhaupt noch nicht kannte, verschwinden wieder, und nur dadurch unterscheiden sich die Menschen dieses Zeitalters, daß sie einem Übermaß von Verderbnis versansen, was bei jenem natürliche Unschuld war<sup>1</sup>).

Mit biefer troftlosen Perspektive entläßt uns ber Berfaffer bes zweiten Disfurfes, ohne Ausfunft über bie weitere Entwid= lung, ob der traurige Kreislauf dann von neuem beginnt, oder ob wir in jener Spoche nur eine für die Erziehung des Men= schengeschlechts notwendige Durchgangsstufe zu sehen haben. Zu einer erhebenderen Lösung des geschichtsphilosophischen Problemes hat sich Rousseau erst später aufgeschwungen, als er bas Wesen des Staates zu ergründen suchte. Es ist vielleicht die interessan= teste Beobachtung, zu der das Leben des merkwürdigen Mannes Anlaß giebt, baß er, ber feine Träume auf bem Gebiete ber Staatslehre fortsetzen wollte, durch die harte Realität des Staates belehrt, schließlich gestehen mußte, nicht hinter, fondern vor uns liege das Ideal wahrer Freiheit und Sittlichkeit. Diese Wandlung fällt um fo mehr ins Gewicht, als gerade feine Staats= lehre am auffallendsten seine tiefe Gleichgültigkeit gegen die hifto= rische Wahrheit offenbart.

Schon im zweiten Diskurse verfällt Rousseau nach dem Verssuche, den Reichen zum "Ersinder" des Staates zu machen, sehr bald aus der Entwicklung in die naturrechtliche Theorie, und da, wo wir Darstellung eines geschichtlichen Verlauses verlangen, erhalten wir ein System. Im "Contrat social" und in den

<sup>1)</sup> Oeuvr. 1, 314.

politischen Abschnitten bes "Emil" und ber "Berabriefe" bürften wir dagegen sein theoretisches Versahren nicht tadeln, wenn er fich ledialich auf den Aufbau feines Staatsideales beschränkte. Allein dies ist ganz entschieden nicht der Fall. Wenn er im "Contrat" bemerkt, die Bestimmungen bes Staatsvertrages feien vielleicht nie formell verkündet, sondern nur stillschweigend aner= fannt worden'), so heißt das doch mit andern Worten: jeder Staat beruht urfprünglich auf einem Bertrage feiner Glieber. Aber eine Stelle, zumal in einem so trocknen, wortkargen Buche, wie es der "Contrat" ift, möchte etwa noch nichts entscheiden. Lefen wir nun das fünfte Buch des "Emil", fo scheint es fast, als ob wir Rousseau unrecht gethan hätten. Grotius und Hobbes will er beibe nicht als Staatsrechtslehrer anerkennen, nur Mon= tesquien komme in Betracht. Da dieser jedoch allein von dem positiven Rechte handle, wie es irgendwo im Staate einmal Gel= tung gehabt habe, so erfahre man nichts von dem Rechte, wie es fein folle, und gleichwohl fei dies notwendig zur Beurteilung bes Bestehenden 2). Aber wenige Seiten später bestreitet Rousseau, daß die Monarchien des Altertums feine Vertragslehre wider= legten. Denn offenbar sei ein Bolk, ehe es sich einen König mähle, ein Bolt, mas es aber nur burch ben Staatsvertrag geworden sei: mithin sei dieser die Grundlage jeder bürgerlichen Gesellschaft 3). Nach ben "Berabriefen" endlich ist ber Staat eine auf der Vereinigung und gegenseitigen Verbindlichkeit (obligation) seiner Glieder beruhende Einheit. Rur über den Ursprung dieser Verbindlichkeit geben die Meinungen auseinander, und während andere ihn aus der Gewalt, der väterlichen Autorität oder dem Willen Gottes herleiten, kommt nach Rouffeau der Vertragstheorie eine größere Berechtigung zu 4).

Rousseau sagt also das einemal, suchen wir a priori die Prinzipien der Staatslehre und vergleichen sie mit dem historisch Gegebnen: das anderemal macht er das a priori Gesundene

<sup>1)</sup> I, 6. Oeuvr. 5, 78.

<sup>2)</sup> Oeuvr. 4, 426 fg. Bal. S. 446.

<sup>3)</sup> Oeuvr. 4, 431; ähnlich im "contrat social" I, 5, Oeuvr. 5, 76.

<sup>4)</sup> Lettres écrites de la Montagne, 1. Teif, 6. Brief. Oeuvr. 6, 339.

boch wieder zur Grundlage jedes historischen staatlichen Organismus. Man kann demnach nicht sagen, daß der "Contrat" bloß ein regulatives Prinzip aller staatlichen Entwicklung aufstelle, aber ebenso schief wäre die Behauptung, daß er lediglich von einer historisch nicht weiter nachweißbaren Voraussetzung ausgehe. Die Zweideutigkeit, welche infolgedessen über allen Untersuchungen des "Contrat" schwebt, kam Rousseau jedoch nie zum Bewußtsein, eben weil alles Historische für ihn nur einen ganz untergeordneten Wert hatte.

Öfter als auf diesen Punkt ist in den letzen Jahrzehnten mit Recht darauf hingewiesen worden 1), daß Rousseaus Staatsideal keineswegs ein bloßes Phantasiegemälde ist. Wir wissen jetzt, daß nicht nur die Begeisterung für die Stadtrepubliken des Altertums, sondern mehr noch die Erfahrungen, welche er als Sekretär der französischen Gesandtschaft in Benedig gesammelt hatte, sowie die Absichten der Genfer Volkspartei seine politischen Anschauungen bestimmten. Seine von Locke beeinflußte Lehre von der unveräußerlichen, unteilbaren Souveränität des Volks, von welchem jedoch der stolze Republikaner unbedenklich die einzgewanderte Bevölkerung Genfs ausschloß, führt dann freilich in einem Staate von 10000 Bürgern sich der Einzelne zum Souverän wie eins zu 10000 verhalte, während in einem Staate von 10000 Bürgern der Einzelne einen zehnmal so geringen Sin-

<sup>1)</sup> Ms. Landsleute stehen, wie billig, obenan. Ich nenne nur Gaullieur, Études sur l'histoire littéraire de la Suisse française particulièrement dans la seconde moitié du XVIIIe siècle. Genève 1856. Kapitel 3, S. 75 st. "J. J. R. considéré comme citoyen de Genève et comme littérateur genevois." — Ferner des jüngst verstorbenen Pfarrers Gaberel liedenswürdiges Buch: "R. et les Genevois." Genève-Paris 1858. — Deutscherseits sind noch immer lesenswert die nur leider in dem abstrasten Deutscherseits sind noch immer lesenswert die nur leider in dem abstrasten gängen 1861 u. 65 der Zeitschrift: "Der Gedanke, Organ der philos. Gessellsch. zu Berlin", über Rs. Staatslehre des. II 3—12, VI 85—100, 163—74, Jur Litterahur über Rs. Politik, Preuß. Jahrbb. 49. Bd. (1882), S. 392 Spels hist. Zeitschr. Bd. Die Bersassung von Genf u. Rs. contrat social.

fluß auf die Abfassung der Gesetze habe 1). So scheidet Rousseau zwar stets genau zwischen Art und Form der Regierung, und erklärt wiederholt, die Monarchie sei die beste Regierungsform für einen größeren Staat 2). Aber wie er schon 1751 nicht vor der Frage zurückgeschreckt war, ob es überhaupt gut sei, daß größere Staaten bestehen 3), so erblickte er noch in einer seiner letzten Schristen 4) in der Größe der Nationen und der Ausdehnung der Staaten die vornehmlichste Quelle des menschlichen Elendes und wunderte sich nur, daß ein großer Staat wie Polen bei der Anarchie, nicht wie man vermuten sollte, beim Despotismus angelangt sei. Nur darin wird er den radikalen Anschauungen seiner Jugend untreu, daß er seinen Urmenschen gleichsam preisgiebt und als "Bürger Genss" sich in seiner Weise mit der Kultur des Menschengeschlechtes aussöhnt.

Schon damals, als er den verderblichen Ginfluß von Künsten und Wissenschaften mit leidenschaftlicher Beredsamkeit darstellte, hatte er dringend vor verkehrten Schlußsolgerungen gewarnt. Wollten wir unsere Bibliotheken verbrennen und unsere Universitäten und Akademien zerstören, so würde Suropa dadurch nur in die alte Barbarei zurückversenkt, ohne daß die Sitten dabei gewännen. Es hilft nichts, wenn wir auch den Quell des Übels verstopfen, wenn wir Müßiggang und Luzus bekämpfen und jene erste Gleichheit herstellen, welche die Unschuld erhielt und jegliche Tugend gebar. Hier giebt es nur einen Ausweg, die Revolution, die wir jedoch ebenso fürchten müssen, wie das Übel, das sie heilen könnte, welche herbeizuwünschen tadelnswert, welche voraus-

<sup>1)</sup> Émile, Oeuvr. 4, 438.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ebenda 4, 444: "On a de tout temps beaucoup disputé sur la meilleure forme de gouvernement, sans considérer que chacune est la meilleure en certains cas, et la pire en d'autres. Pour nous, si dans les différents États le nombre des magistrats doit être inverse de celui des citoyens, nous conclurons qu'en général le gouvernement démocratique convient aux petits États, l'aristocratie aux médiocres, et le monarchique aux grands."

<sup>3)</sup> Réponse a M. Bordes, Oeuvr. 1, 147.

<sup>4)</sup> In den "Considérations sur le gouvernement de Pologne" von 1772, Oeuvr. 5, 275 fg.

zusehen unmöglich ist. Erkennt ein Arzt, daß ein Übel unheil= bar ift, so greift er zu Palliativmitteln 1). So wird es die Aufgabe weifer Gefetgeber fein, die Berfassungen ber franken Menschheit anzupassen. Die Fürsten unfrer Zeit handeln beshalb nicht nur in ihrem, sondern auch im Interesse ihrer Bölker, wenn fie Künste und Wissenschaften fördern 2). Nur Übelwollende fonnen baber behaupten, daß Rouffeau gur Berftorung ber Ge= fellschaft, zur Bernichtung des Dein und Mein, zur Rückfehr in bie Wälber auffordere 3). Würde doch in Zeiten eines vorgerückteren Stadiums der Berberbnis Beseitigung ber verderblichen Korruption bem Herausziehen bes Gifens aus einer töblichen Bunde gleichkommen 4). Die von b'Alembert in Boltaires Interesse empfohlene Gründung eines Theaters in Genf bekämpft Rouffeau daher nur so lange, als ihm die Aussichten ber Bolts= partei die Berfaffung feiner Baterftadt in idealer Beleuchtung erscheinen laffen. Sobald sich diese trüben, will er auch hier nur von Palliativmitteln wiffen und erflärt unter biefem Titel auch die Komödie für zuläffig 5). Wenn aber andere es für ein

<sup>1)</sup> Bgl. außer ber folgenden Anmerfung auch Nouv. Héloise, V, 2. Saint-Breug an Bomfton, Oeuvr. 9, 217: "Je penserais que les talents des hommes sont comme les vertus des drogues, que la nature nous donne pour guérir nos maux, quoique son intention soit que nous n'en ayons pas besoin."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Réponse au roi de Pologne, Oeuvr. 1, 119—21. Réponse à M. Bordes, ebenba 1, 160: "J'ai déjà dit ailleurs que je ne proposais point de bouleverser la société actuelle, de brûler les bibliothèques et tous les livres, de détruire les colléges et les académies; et je dois ajouter ici que je ne me propose point non plus de réduire les hommes à se contenter du simple nécessaire. Je sens bien qu'il ne faut pas former le chimérique projet d'en faire d'honnêtes gens; mais je me suis cru obligé de dire, sans déguisement, la vérité qu'on m'a démandée." — Préface de Narcisse, 1, 191 fg.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Discours sur l'origine etc., Oeuvr. 1, 335.

<sup>4)</sup> An Boltaire, 10. Sept. 1755. Oeuvr. 18, 223. Bgl. an Schenb, à l'Hermitage 15. Juli 1756, ebenda S. 265: "Quand les hommes sont corrompus, il vaut mieux qu'ils soient savants qu'ignorants; quand ils sont bons, il est à craindre que les sciences ne les corrompent."

<sup>5)</sup> An Moultou, Montmorency 29. Januar 1760, Oeuvr. 19, 105.

Meisterstück der Politik halten, daß durch Künste und Wissensichaften, Luxus, Handel, Gesetze, und wie alle Faktoren unserer Kultur heißen mögen, die Menschen vermöge ihres persönlichen Interesses in wechselsweise Abhängigkeit von einander gebracht werden und mit dem eignen Glücke zugleich das ihrer Mitmenschen fördern, so bemerkt Rousseau skeptisch, eine auf den Egoismus begründete Lehre müsse falsch sein 1).

Der Verfasser des "Contrat" kommt jedoch dieser egoistischen Lehre notgebrungen wieder sehr nahe. Denn es ift ihm in der Bwischenzeit zur Gewißheit geworden, daß den instinktiven Sandlungen bes Urmenichen keine Sittlichkeit zukomme 2). Er erhebt fich baber zu dem vielfagenden Zugeständnisse, daß wir ohne die mit bem Berluft bes Naturzustandes verknüpfte Entartung ben Augenblick fegnen müßten, ber ben Menschen aus einem beschränkten, tierischen Geschöpfe allererst zum wahren Menschen und zum Träger ber Intelligenz gemacht, ber ihn von ber Sklaverei feiner Triebe befreit und in dem Gehorfam gegen das felbst auferlegte Geset die wahre sittliche Freiheit zu erkennen gelehrt habe 3). Wenn unfre Gesetze je die Unabänderlichkeit von Naturgesetzen erlangten, fo würde ber Staatsbürger die Borteile bes Natur= zustandes und der bürgerlichen Gefellschaft vereinigen 4), und felbst die Nachteile der physischen Ungleichheit würden durch die gesetsliche Gleichheit aller aufgehoben 5). Rouffeau verkennt nicht, daß

<sup>1)</sup> Préface de Narcisse, Oeuvr. 1, 186.

<sup>2)</sup> Bgl. auch Streckeisen-Moultou. Oeuvres et correspondance inédites de J. J. R. Paris 1861 in den "Fragments des institutions politiques" S. 234: "Soit qu'un penchant naturel ait porté les hommes à s'unir en société, soit qu'ils y aient été forcés par leurs desoins mutuels, il est certain que c'est de ce commerce que sont nés leurs vertus et leurs vices, et, en quelque manière, leur être moral. Là où il n'y a point de société, il ne faut y avoir ni justice, ni clémence, ni humanité, ni générosité, ni modestie, ni surtout le mérite de toutes les vertus." Dennoch hält R. die Rachteile der Gesellschaft für größer. Das interessants Fragment gehört demnach wohl in die Uebergangszeit nach dem 2. Disfurse.

<sup>3)</sup> Contrat I 8, Oeuvr, 5, 84.

<sup>4)</sup> Émile, Oeuvr. 3, 110.

<sup>5)</sup> Contrat I 9, Oeuvr. 5, 88.

ohne Zwangsgewalt die Summe ber individuellen Willen nie gu einer Einheit werde, aber wo das Gesetz herrscht, da drohen der Freiheit keine Gefahren. Wer auch da noch seinem Privatwillen in Widerspruch mit dem Willen der Gefamtheit folgen will, fest fich felbst biefer gegenüber in ben reinen Naturzustand, wo Gehorsam nur von der Notwendigkeit geboten wird, und verzichtet somit freiwillig auf alle Vorteile bes Gesetes1).

Seinem Vaterlande bankt jeder bas fostlichste Gut, die Sittlichkeit seines Thuns und die Liebe ber Tugend. Alls einfamer Waldbewohner hätte er glücklicher und freier gelebt, aber er wäre fein Kämpfer, er wäre gut ohne Berdienft, nicht tugendhaft gewefen, während er jest durch Bezwingung seiner Leidenschaften ben Preis erringt. Die Wiederkehr bes golbenen Zeitalters ift feine Chimare, wenn unfer Herz sie ersehnt 2). Ja Rousseau selbst übernimmt, zum erstenmal mit wirklich positiven Ergebnissen, die Führung nach bem Lande ber Verheißung. Er knüpft an ben fruchtbarften Gedanken seiner Staatslehre an, der bei den Anhängern bes "Contrat" leider meist in Vergessenheit geriet, an ben Gebanfen, daß ber Staat ein Organismus wie der Menfch, mithin ein sittliches Ganze sei 3). Wie der Mensch schon mit seiner Geburt an den Rechten der Bürger teilnimmt, so beginnen auch schon mit dem ersten Tage seines Lebens seine Pflichten 4). Die vornehmste berselben besteht aber darin, daß er sich gang von jener lebendigen Staatsgesinnung durchdringen lasse, auf welcher die Größe ber alten Welt beruht. Hier hat in den Jahren ber Unmundigfeit die Erziehung einzuseten.

Wem jedoch Rousseau diese anvertraut wissen wollte, erfährt man nicht aus dem "Emil", in welchem der Verfaffer felbst der Hofmeister bes jugendlichen Zöglings wird. Man muß sich zum richtigen Verständnis des Buches gegenwärtig halten, daß Rouf= seau in bemfelben eigentlich keine Erziehungsmethobe geben, fondern lediglich zeigen wollte, wie die ursprüngliche Güte der

<sup>1)</sup> Discours sur l'économie politique, Oeuvr. 5, 13 fg.

<sup>2)</sup> Émile, Oeuvr. 4, 459 ff.

<sup>8)</sup> Disc. sur l'écon. polit., Oeuvr. 5, 7 fg.

<sup>4)</sup> Ebenda 31.

menschlichen Ratur auch in einer lafterhaften Rulturwelt erhalten werden fonne 1). Bu biefem Zwecke war freilich bes Berfaffers fortwährende Gegenwart eine Notwendiakeit. Aber daß er damit feine nur dem Reichen erschwingbare Sofmeistererziehung empfehlen wollte, beweift fein für die Encyflopädie geschriebener politischer Artifel, in welchem er die Erziehung zu einer Sache bes Staates macht. 2) Nur die Kretenser, Lacedemonier und alten Verser fannten die öffentliche Erziehung, für welche in Rom die patria potestas einigen Ersat bot, ohne deshalb die wunderbare Größe diefes Staates völlig zu erklären. "Offentliche Grziehung nach Vorschrift der Regierung, unter Aufsicht der dazu berufenen Draane bes Souverains ift einer der vornehmften Grundfate ber populären oder legitimen Regierung." 3) Wo kein Pflichtaefühl in den Herzen der Bürger wohnt, da nimmt eine falsche Regierungsfunft ihre Zuflucht zu Staatsmarimen und Kabinettsgeheim= niffen und ift stolz auf ihre Erfolge, wenn als Frucht bes Gleichgewichts der Kräfte den Sandlungen Gesetlichkeit beiwohnt. Der Staat, welcher in der Erziehung feiner Bürger eine feiner edelften Aufgaben erblickt, handelt dagegen in der Erkenntnis, daß Sitt= lichkeit die einzige zuverlässige Stüte der Gesetlichkeit sei 4). Er nimmt die Menschen nicht wie sie sind, sondern macht sie erst zu bem, mas fie fein follen. Er weckt in ihren Berzen ein leben=

<sup>1)</sup> Un Philibert Cramer, mitgeteilt bei A. Sayous. Le dix-huitième siècle à l'étranger. Histoire de la littérature française dans les divers pays de l'Europe depuis la mort de Louis XIV jusqu'à la révolution française. Paris 1861. 1, 290: "Pour accorder ce principe (bie natürl. Güte) avec cette autre vérité non moins certaine que les hommes sont méchants, il fallait, dans l'histoire du coeur humain, montrer l'origine de tous les vices. C'est ce que j'ai fait dans ce livre."

<sup>2)</sup> Émile, Buch 1, Oeuvr. 3, 15 hatte er zwar zwei Arten von Erziehung, eine öffentliche und eine häusliche, unterschieden und von jener bezwerft: L'institution publique n'existe plus et ne peut plus exister, parce qu'où il n'y a plus de patrie il ne peut plus y avoir de citoyens. Ces deux mots patrie et citoyen doivent être effacés des langues modernes." Doch nennt er ebenda die Republif des Plato: "Le plus beau traité d'éducation qu'où ait jamais fait."

<sup>3)</sup> Disc. sur l'écon. Oeuvr. 5, 31-4.

<sup>4)</sup> a. a. D. 18 u. 21-2.

biges Nationalgefühl, so daß sie nicht in der Scholle und deren Bewohnern, sondern in Gesetzen, Sitten, Regierungsart und Gewohnheiten, vor allem aber in der regen Wechselmirkung zwischen dem Staate und jedem seiner Glieder das Wesen des Vaterlandes erkennen!) und es als ein schweres Unglück empfinden, wenn sie staat des Vaterlandes nur eine Heinat besitzen?). Aber selbst dieser Staat verhindert nicht, daß der Kosmopolit großsinnig die eingebildeten Schranken, welche die Völker trennen, überschreitet und in Nacheiserung des Schöpfers aller Dinge die ganze Menschheit liebend umfängt.

So ift Rousseau, ohne daß sich seine Ansicht über die Natur des Menschen wesentlich geändert hätte, auf der Höhe seines Ruhmes zu erfreulicheren Resultaten gelangt, und nur die Nachwirfung seiner kulturseindlichen Ansänge hat es verhindert, daß sein Genius zu Erreichung des frisch gesteckten Zieles seine Schwingen freier entfaltete. Zwischen der Geschichtsphilosophie seines Jugendwerkes und den politischen Schriften besteht indessen keine Brücke, und der trotz aller Polemis gegen Voltaire im zweiten Diskurse vorwaltende Pessimismus bleibt um so mehr haften, wenn sich herausstellt, daß auch der ideale Staat Rousseaus auf salschen Vorausseymgen beruht 1).

<sup>1)</sup> An Pictet, Motiers 1. März 1764. Oeuvr. 20, 114.

<sup>2)</sup> Madame d'Orbe an Julie in d. Nouv. Héloise, 6. Teil, 5. Brief. Oeuvr. 9, 399.

s) Discours sur l'origine etc. Oeuvr. 1, 294 fg. "La commisération naturelle, qui perdant de société à société presque toute la force qu'elle avait d'homme à homme, ne réside plus que dans quelques grandes ames cosmopolites qui franchissent les barrières imaginaires qui séparent les peuples, et qui, à l'exemple de l'Ête souverain qui les a créées embrassent tout le genre humain dans leur bienveillance."

<sup>4)</sup> Bgl. bes. Bluntschli, Gesch. ber neueren Staatswiffensch. Allgem. Staatsrecht u. Politik seit d. 16. Jahrh. bis zur Gegenwart. 3. Aufl. (1881) S. 348 ff.

## Bweites Kapitel.

## Rousseau und die deutsche Aufklärung. — Herder.

Die Schriften, welchen Rouffeau feinen Weltruhm verdankte, waren längst in aller Händen, als er die Behauptung aufstellte, man muffe bei Beurteilung eines Buches nicht nur das Gute, bas es enthalte, sondern auch das Unheil, das es anrichten könne, ins Auge faffen; por allem aber muffe jeder Verfaffer Nütlich= feit und Schädlichkeit seines Buches vor der Veröffentlichung gegeneinander abwägen 1). Aber felbst wenn die Leidenschaft= lichkeit seines Herzens an den Erzeugnissen seiner Feber weniger Unteil gehabt hätte, so entzogen sich doch die Folgen seiner an allem Bestehenden rüttelnden Ideen jeder menschlichen Berechnung. Durch die Verfassung des Jahres 1793 murde die ideale Berfaffung eines fleinen Freistaates auf einen Großftaat übertragen. Der Traum eines Genfer Patrioten wurde ein Kaktor in ber politischen Entwicklung des neuen Frankreich. Und wenn ein Franzose unter dem zweiten Kaiserreiche gesagt hat 2), es gebe feinen zweiten Schriftsteller, bei welchem zwar nicht bas Ber= ständnis, wohl aber eine kaltblütige Beurteilung so schwer falle wie bei Rousseau, so hat dieser Ausspruch wenigstens in bem Lande, in welchem das Zeitalter der Revolutionen noch nicht geschlossen ift, auch heute noch Giltigkeit.

Genf und Paris find die Pole des Rouffeauischen Denkens. Das eine wird in seiner Vorstellung zu einem neuen Sparta,

<sup>1)</sup> An M . . . Motiers, 7. Dez. 63. Oeuvr. 20, 83.

<sup>2)</sup> Sayous (1861) a. a. D. 1, 316.

bas andre zu einem neuen Babylon, und diesen Phantasiegebilben entnimmt er wesentliche Züge seiner verzerrten Weltansicht. In Deutschland, wo die gesellschaftlichen und politischen Boraussekungen seiner Ideen weniger bekannt waren, ist man von vornherein mehr dem Denker als solchen gerecht geworden 1). Die Übertreibungen des Verfassers der beiden Diskurse wies man hier ähnlich wie in Frankreich zurück, wobei es hier so wenig wie dort an Misverständnissen sehlte. Im übrigen aber sah die deutsche Aufklärung in dem Genfer viel mehr einen Verbündeten wie einen Gegner.

Gleich die erste schriftstellerische That Rousseaus wurde durch feinen geringeren wie Lefsing gewürdigt, der sich auch hier als "ber Führer des modernen deutschen Geistes", wie man ihn wohl genannt hat 2), zeigte. In der Aprilnummer des "Neuesten aus bem Reiche des Wißes" von 1751 gab der junge Kritiker einen vortrefflichen Auszug aus der kleinen Preisschrift 3), in der er so viel mit einer "männlichen Beredsamkeit" verbundene "erhabene Gefinnungen" fand, daß er erflärte: "Ich weiß nicht, was man für eine heimliche Chrfurcht für einen Mann empfindet, welcher der Tugend gegen alle gebilligte Vorurteile das Wort rebet, auch fogar alsbann, wann er zu weit geht." Während aber die französischen Gegner der Preisschrift Rousseaus Paraborien meist nur leere Deklamationen entgegensetzten, begnügte fich Leffing in feiner knappen Art mit dem schlagenden Ginwand, daß auch das tugendhafte Sparta, weil "Alles in der Welt feinen Zeitpunkt hat", nicht viel länger als Athen geblüht habe, baß also zwischen Pflege von Künften und Wissenschaften und Verfall ber Sitten und bes Staates ein kaufales Berhältnis nicht ftattfinde.

<sup>1)</sup> Bgl. Levy-Bruhl. L'influenc de J. J. R. en Allemagne. Annales de l'école des sciences politiques. 1887, S. 325—58. Mit unserm find bieser sehr lesenswerte Essai nur wenig. Bez. Schillers sind S. 331 einige Mißverständnisse untergelausen.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> Dilthen. Ueber G. E. Leffing. Preuß. Jahrbb. 19 (1867) 117—61. 271—94, bef. 273 u. 294.

<sup>3)</sup> Schriften. Ausg. von Lachmann-Muncker 4, 394, wiederholt im 2. Teil ber Schriften 1753 in den kritischen Briefen, a. a. D. 5, 64. Bgl. Crich Schmidt. Leffing 1, 180 fg.

Auch unter den Recenfenten des "Disturfes über die Ent= ftehung ber Ungleichheit" fteht Leffings Rame oben an. In einer furgen Anzeige besfelben in ber Berliner privilegirten Bei= tung vom 10. Juli 1755 rühmte er, daß Rouffeau "noch überall der fühne Weltweise" sei, der sich durch keine Vorurteile beirren laffe und aus einem gang andern Tone wie ein feiler Sophist ipreche, weil "fein Berg an allen feinen spekulativischen Betrachtungen Anteil genommen" habe 1). Wenn er aber bedauerte, bak ber burch Rouffeaus erften Disturs heraufbeschworene Streit nicht lehrreicher ausgefallen fei, weil sich in Frankreich "fast ebenso fleine Geifter bamit abgegeben hätten als in Deutschland" 2). so wurde der Streit kaum lehrreicher durch die wohlgemeinte Widerlegung, die aus Leffings eignem Freundeskreise hervorging. Seine in jener Recension angefündigte Übersetung bes zweiten Disfurfes begleitete Mofes Mendelssohn mit einem "Sendschreiben an ben herrn Magister Leffing in Leipzig" vom 2. Jenner 17563), das mit der Erklärung schloß: "D! wenn kein Land dasjenige barbietet, mas Rouffeau in feinem Baterlande zu finden wünscht, so wollte ich mich begnügen, in einem solchen geboren zu fein, wo ich Sokrates jum Mufter und Leffing jum Freunde haben fönnte!" Auch er fühlte sich mit Rousseau "in fehr wenig Studen uneins" und "nichts fonnte ihn mehr ärgern, als wenn er in einer philosophischen Staatskunst erwiesen fab, bag alles nach der Vernunft so hat sein muffen, wie es bei uns ift" +). Um fo mehr beklagte er, daß Rousseau, bessen "ganze Seele Tugend und Menschenliebe" sei, bem gefitteten Menschen alle Moralität abspräche. Aber was er nun felbst gegen ben Genfer vorzubringen hatte, erhob fich nicht im geringften über bas her=

<sup>1)</sup> Werfe (Hempel) 18, 285.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) L. benkt babei wohl an ben "Recueil de toutes les pièces qui ont été publiées à l'occasion du discours de M. J. J. R." 2c. (Gotha 1753, 2 Bbe.), welche außer bem ersten Diskurs die französischen Gegenschriften und Rs. Antworten enthält.

<sup>3)</sup> Gesammelte Schriften. Leipz. 1843. 1, 371 ff., dazu 386 ff. eine "Nachschrift", welcher eine "natürliche" Erklärung des Ursprungs der Sprachen enthält. Unsre Citate 375. 78. 80. 85.

<sup>4)</sup> An Leffing. Berlin, 26. Dez. 1755. Lo. Werke (Hempel) 20 b, 28. Fester, Rousseau 2c.

fömmliche Maß auftlärerischer Bildungsphilisterei, und wenn wir da zu hören bekommen, daß "die Musik, die Malerei, die köstelichsten Speisen und Getränke, wenn sie verdaulich sind, die herrelichen Werke der Natur und der Kunst milde Geschenke unsres huldreichen Vaters sind, die sich wetteisernd bemühen, unsre Seele mit einer himmlischen Fröhlichkeit aufzuklären", so überkommt auch uns unwillkürlich etwas von jener himmlischen Fröhlichkeit.

Hatte das "Sendschreiben" ein Verdienst, so lag es allein darin, daß Lessing darauschin noch einmal auf Rousseaus Schrift zurückfam. Mendelssohn hatte gesagt: "Rousseau kann sich nicht überwinden, dem natürlichen Menschen die Bemühung, sich vollfommener zu machen (la perfectibilité), abzustreiten." Dem entgegnete Lessing mit Recht, daß er unter Perfektibilität "die Beschaffenheit eines Dinges verstehe, vermöge welcher es vollfommener werden kann"). Wenn er aber hinzusügte, daß diese Beschaffenheit allen Dingen dieser Welt zukomme und "zu ihrer Fortdauer unumgänglich nötig" sei, daß also der Wilde "die Perfektibilität nicht beswegen erhielt, um etwas besseres als ein Wilder zu werden, sondern deswegen, um nichts Geringeres zu werden," so legte er wieder mehr in den Perfektibilitätsbegriff hinein, wie Rousseau beabsichtigt hatte, als er benselben zu einem unterscheibenden Merkmale des Menschen vom Tiere machte.

Ließ es aber Lessing den Präludien von Rousseaus Hauptsichriften gegenüber mehr bei einer allgemeinen Sympathie bewenden, so entnahm er der "neuen Héloise" und dem "Emil", wie sein "Nathan" bezeugt, positive Anregungen für sein religiöses Denken?). Rousseau selbst hat es als wahren Zweck seines Romanes bezeichnet, daß er mit einer Gläubigen wie Julie den Philosophen, mit einem Atheisten wie Wolmar der Intoleranz eine Lehre geben

1) An M. Leipzig, 21. Jan. 56. Werke (Sempel) 20 a, 54.

<sup>2)</sup> Genauere Bekanntschaft mit der "Heloise" geht hervor aus der Bessprechung von Heuselds "Julie". Hamburg. Dramaturgie, 8. Stück, vom 26. Mai 67. — vgl. ebenda 28. Stück vom 4. August und 53. Stück vom 3. Nov. 67 Erwähnung der "Lettre à d'Alembert" — bezügl. des "Emil" s. den Brief an Elise Reimarus vom 7. Mai 80. Werke (Hempel 20 a, 814. — "Schriften des Genfer N." s. Litteraturbriefe Nr. 127 vom 25. September 1760.

wollte1). So wie hier ber in den frangofischen oder besser gesagt Barifer Berhältniffen begründete eintonige Gegenfat von Gläubigfeit und Atheismus, so erschien in dem Drama des Deutschen, nur unendlich menschlicher und liebenswürdiger, der Gegensatz der Konfessionen überwunden durch die Idee der Humanität, die Religion der "von Vorurteilen freien Liebe". Und wie der "weise Richter" in der Erzählung von den drei Ringen überließ Leffing getroft der Zukunft die Entscheidung, ob er im Rechte sei, wenn er von seiner hohen Warte herab "in allen positiven Religionen weiter nichts als ben Gang erblickte, nach welchem sich ber mensch= liche Verstand jedes Orts einzig und allein habe entwickeln können und noch ferner entwickeln folle"2). In diesem Sinne faßte er. in der Absicht, die Theologie um einen fruchtbaren Gesichtspunkt zu bereichern, die ftufenförmige Offenbarung als eine Erziehung bes Menschengeschlechtes, welche dasselbe mit dem, "was es aus fich felber haben könnte, nur geschwinder und leichter" bekannt mache. In dem zweiten ber Freimaurergespräche aber erweiterte er diese Ansicht zu einer geschichtlichen, indem er die bürgerliche Gefellschaft fegnete, weil sie trot aller Trennungen ber Menich= heit in verschiedene Völker, Religionsgemeinschaften und innerhalb der Staaten in Stände die unerläßliche Borbedingung für den Anbau ber menschlichen Vernunft sei. Denn "wer bes Feuers genießen wolle, musse sich den Rauch gefallen laffen"3).

So wurde Lessing der erste Deutsche, der Rousseaus letzte und reifste Gedanken über den Wert der geschichtlichen Bewegung in geläuterter Gestalt fortbildete. Und nur darin unterschied sich der Sohn eines politisch unreifen Volkes nicht zu seinem Vorteile von dem Bürger Genfs, daß er im Staate bloß ein notwendiges

<sup>1)</sup> An Bernes. Montmorency, 24. Juni 1761, Oeuvr. 19, 193 fg., vgl. Lettre à Beaumont, Oeuvr. 6, 110: "Il importe tout aux hommes de tenir moins aux opinions qui les divisent qu'à celles qui les unissent." An Mad. de Crequi Motiers, 21. Juli 64, Oeuvr. 20, 177: "La bonne religion consiste beaucoup moins dans ce qu'on croit que dans ce qu'on fait."

<sup>2)</sup> Die Erziehung des Menschengeschlechts 1780. Vorbericht des Heraussgebers und § 3 u. 4.

<sup>3)</sup> Ernft und Falf. Gefpräche für Freimäurer. 1778.

Abel jah. Die Wurzel aller Frrtumer Rouffeaus in der un= hiftorischen Denkweise besfelben aufzudeden, mußte bagegen ber überwiegend antiquarisch=philologischen Richtung seines Geiftes fern liegen. Gab doch felbst berjenige seiner Zeitgenoffen, ber hierzu ber berufenfte gemesen mare, feinem Angriffe auf Rouffeau eine verkehrte Richtung.

Es läßt sich wohl faum ein größerer Gegensatz benten wie ber zwischen bem gefühlsweichen Genfer und dem fernigen Manne ber roten Erbe, Juftus Möfer 1). Gin positiver historischer Denker, wie es damals wenige in Deutschland gab, gemahnte ber Berfasser ber "patriotischen Phantasien" nur dadurch an das Jahrhundert bes Doftrinarismus, daß er in dem erbgeseffnen westfälischen Bauer den wahren Menschen sah und die Wandlungen des Grundeigentums einseitig zum Mittelpunkt der Ent= wicklungsgeschichte unsres Volkes machte 2). Eben deswegen aber tadelte er den Gesetzgeber, der "mit einem falschen philosophischen Auge an jedem Menschen gleiche Würde und gleiche Rechte er= blickt"3). Und hatte Rouffeau in dem Sate des Tacitus "corruptissima re publica plurimae leges" seine eigene Meinung wiedergefunden 4), so lautete es fast wie eine Antwort darauf, wenn Möser mit Berufung auf Montesquieu erklärte: "je ein= facher die Gesetze, und je allgemeiner die Regeln werden, besto

<sup>1) &</sup>quot;Auf der halb driftlichen Welt Gottes kann kein verschiedener Triumvirat von Denkern seyn, als der Bikar in Savoyen, der Hr. Justigrath Möser, und ber Englische Landpriefter." Herber an Hamann, Nov. 1768. In Ho. Briefen an Hamann, herausg. von D. Hoffmann (1889) S. 47. Die beste Charakteristik Ms. noch immer bei Hettner, Gesch. der deutschen Litteratur 2, 372 ff.

<sup>2)</sup> S. bef. Borrede zur Dsnabrücker Gesch. (1768). Werke (herausg. von Abeken) Bb. 6. Bgl. jedoch bei R. Stellen wie Emil, Buch 5 (Oeuvr. 4, 451): "C'est la campagne qui fait le pays, et c'est le peuple de la campagne qui fait la nation."

<sup>3)</sup> Werfe 2, 10 (1773).

<sup>4)</sup> Ann. Lib. III, 27. Bei R. am schroffsten in bem Fragment "Des lois", bei Stredeisen-Moultou, Oeuvr. inéd. 228: "Tout État où il y a plus de lois que la mémoire de chaque citoyen n'en peut contenir est un État mal constitué, et tout homme qui ne sait pas par coeur les lois de son pays est un mauvais citoyen."

bespotischer, trodner und armseliger wird ein Staat" 1). Aber obwohl es für Möser "mit der moralischen Schnur in der Geschichte Kinderei" war 2), so beschränfte er sich doch auf eine Berteidigung ber positiven Religionen in dem "Schreiben an den Herrn Vicar in Savonen abzugeben bei Berrn Johann Jakob Rouffeau" 3). Er betrachtete darin "die Bedürfnisse einiger Arten von menschlichen Gesellschaften und ihre Zufälle", erwog "die Rrankheiten biefer großen Staatsvereinigungen, fie mogen Monarchien, Aristofratien, Demokratien ober Tyrannien beißen" und fam zu bem Schlusse, "daß ihnen eine geoffenbarte Religion jederzeit notwendig und beilfam gewesen" fei. Allein nicht der Hiftorifer, fondern lediglich ber Praftifer und Staatsmann redete aus ihm. Denn für feine Perfon ein Anhänger ber Bernunft= religion konnte er doch die offenbarte Religion als einen "Rappzaum für den Böbel, was wir alle sind" nicht entbehren. Im Grunde feines Herzens fühlte er fich dabei fo wenig als Gegner Rouffeaus, daß ihm biefer noch 1785 "der einzige unter ben Franzosen ist, qui spectatorem oblectat" 4) und daß er gelegent= lich in feiner heiteren, geselligen Manier sogar für Rouffeaus "kleine Mama" Frau von Warens eine Lanze brach 5).

Daß der Deismus des savonischen Likars immer nur esoterische Lehre bleiben werde, hatte Möser sein historischer Instinkt gesagt. Aber zu den eigentlich historischen Problemen gehörte die Frage offenbar nicht mehr, schon deshalb, weil Rousseau

<sup>1)</sup> Patriot. Phant.: "Der jetige Hang zu allgemeinen Gesetzen und Berordnungen ist ber gemeinen Freiheit gefährlich". (1772). W. 2, 22.

<sup>2)</sup> An Nicolai, 14. Dez. 78. 28. 10, 174.

s) W. 5, 230—51. Citate aus S. 240 u. 50. Es erschien zuerst 1765, vgl. W. 10, 65 und an Nicolai, London. 24. Jan. 64, W. 10, 138. Nach Nicolai 5, 230 war es vom 2. Nov. 62 datirt, was aber nach dem cit. Briefe in 63 zu ändern ist. Sine Besprechung des Schreibens (von Thomas Abbt) in den "Briefen die neueste Litteratur betreffend" (28—24. Teil, 1765, 13—50), wo u. a. getadelt wird, daß Möser häusig positive und offenbarte Religion als gleichbedeutend setze.

<sup>4)</sup> An Nicolai, 17. Dez. 85. Werfe 10, 191.

<sup>5) &</sup>quot;Vergleichung eines alten und neuen Soupé", aus d. Weftf. Beitr. 1789. W. 5, 27.

niemals so weit gegangen war, seinen Deismus für die Religion seines Naturmenschen auszugeben 1), wie denn überhaupt in seiner Urgeschichte die Entwicklung des Gottesbewußtseins keine nennenswerte Rolle spielte. Immerhin zählte Möser zu den Geistern, deren Beteiligung am Kampse Lessing 1751 so schmerzlich vermist hatte. Nur in bedingtem Maße fördernd wirkte dagegen die Kritik, welche die Rousseau'sche Urgeschichte durch Wieland und Iselin ersuhr.

Beibe, ber Schwabe wie ber Schweizer, kamen mit ihrem Angriffe zu spät, insofern sie nur den Verkasser der beiden Dissturse aufs Korn nahmen, ohne von der inzwischen eingetretenen Veränderung seines Standpunktes Notiz zu nehmen.

Der Verfaffer bes "Agathon" war bereits in jene Lebens= periode eingetreten, welche Goethe im Maskenzug von 1818 un= übertrefflich schön einen "Kreis von Mäßigungen" genannt hat, und lebte gang ber "reizenden Philosophie" seiner "Musarion", welche "bie Dinge diefer Welt gern von der schönen Seite betrachtet". Und so hatte er schon 1769, wiewohl ihm Rousseau als der "mit allen seinen Wunderlichkeiten dennoch hochachtungswürdige Sonderling" erschien, in der "Republik des Diogenes" mit graziöser Laune den Beweiß geführt, daß auch ber Versuch eines mächtigen Zauberers, Rouffeaus Menschheitsibeal auf einer paradiesischen Insel zu verwirklichen, an der menschlichen Natur selbst scheitern muffe 2). Seine Stellung als Professor ber Philosophie an der kurmainzischen Universität Erfurt mochte ihm bann eine ausgeführtere Wieberholung feiner Gebanken nahe legen, und so gab er 1770 feine "Beiträge zur geheimen Geschichte bes menschlichen Berftanbes und Bergens" heraus 3), unter welchen die Abhandlung "über die von J. J.

<sup>1)</sup> Auch R. hatte gejagt: "Le peuple aura toujours une religion positive, fondée sur l'autorité des hommes," an Moultou, 25. April 62, Oeuvr. 19, 278. Aber er jelbst wollte nur eine birette Offenbarung anerstennen. Denn: "est-il simple, est-il naturel que Dieu ait été chercher Moïse pour parler à Jean-Jacques Rousseau." Lettre à Beaumont. Oeuvr. 6, 115.

<sup>2)</sup> Sämtl. Werke (Göschen 1795) 13, 161 ff.

<sup>3)</sup> Leipzig 1770, 2 Teile in 6 Büchern; bebeutend gefürzt in ben

Nousseau vorgeschlagenen Versuche den wahren Stand der Natur des Menschen zu entdecken" nichts weiter wie eine matte Umsarbeitung der "Republik" des Diogenes war<sup>1</sup>).

Einen ernsteren Anlauf zur Kritik machten die "Betrachtungen über J. J. Rousseaus ursprünglichen Zustand des Mensichen". Hier tadelte Wieland den Verfasser des zweiten Disturses, daß er aus blindem Vertrauen auf das Zeugnis des abergläubigen Kapuziners Merolla die Frage offen lasse, ob der Orang-Utang den Menschen oder den Affen zugezählt werden müsse. Es sei daher kein Wunder, daß der Mann, welcher "mitten im achtzehnten Jahrhundert die Philosophie der alten Symnosophisten" erneuere, allen Nationen, "unter denen sich die Stimme des Himmels nicht habe hören lassen", keinen bessern Rat geben könne, als "in die Wälder zu den Orang-Utangs und den übrigen Affen, ihren Brüdern zurückzukehren, aus welchen sie eine unselige Kette von Zufällen zu ihrem Unglücke herausegezogen habe").

Es ift noch unvergessen, wie blutig Schopenhauer seinen Recensenten Beneke wegen des unredlichen Gebrauches der Ansführungszeichen gezüchtigt hat. Auch Wieland verdiente sicherlich keinen geringeren Tadel. Denn dem angeblichen Sitat der vielgelesenen "Beiträge" ist es später nur zu oft nachgesprochen worden, daß Rousseau zur Rücksehr in die Wälder auffordere. Lange hätte indessen selbst der unbedingteste Verehrer des Gensers der annutigen Geschwätzigkeit des philosophierenden Dichters nicht grollen können. Und nahmen sich auch die meisten der Wielandisichen Randglossen nur wie Beispiele zu dem Wort "Gemeinpläße" aus, mit welchem die "Beiträge" unse Sprache bereichert haben 3),

Werken Bb. 14, wo die einzelnen Abschnitte erft die im Texte genannten liberschriften erhalten haben. Ich gebe die Seitenzahl der 1. Ausg. in ().

<sup>1)</sup> B. 14, 177 ff. (1, 191 ff. = 3. Buch).

<sup>2)</sup> W. 14, 124 u. 151 ff. (2, 52 ff. u. S. 9, hier noch ohne Ansführungszeichen, aber doch "nach Rs. Ausdruck").

<sup>3)</sup> In der auch hierher gehörigen Abhandlung "über die Behauptung, daß ungehemmte Ausbildung der menschlichen Gattung nachtheilig sep". W. 14, 239 (2, 167): "Gemeinplätze" (wenn uns erlaubt ist, das was man locos communes nennt, durch dieses Wort im Deutschen zu bezeichnen).

oder waren sie angesichts des "Emil" und des "Contrat" jum mindeften gegenstandslos, so begegnen wir doch auch einigen direkten Borläufern Kantischer Ibeen. Da heißt es unter anderm: "Die Bereinigung ber Menschen in große Gefellschaften ift in vielen Stücken bem einzelnen Menschen nachteilig, befördert hingegen offenbar die Bollfommenheit der Gattung"1). Daß aber nach Rousseau gerade das Entgegengesetzte stattfinde, ist ein entschiebener Jrrtum Wielands. Kantisch ift sobann fozusagen die Spite des Gedankens, daß "bie gründliche Verbefferung" der in "ber Unterdrückung und der Ausgelassenheit" wurzelnden "Berderbnisse der Menschheit" demjenigen aufbehalten ift, "der zu gleicher Zeit Weisheit und Macht genug haben wird, eine Gefetgebung und Staatsverfassung zu bewerkstelligen, in welcher die Triebfedern der menschlichen Natur auch die Triebfedern des Staats find." Meint boch ber Bewunderer Josephs II., nur folde könnten bie Möglichkeit einer berartigen Staatsverfaffung leugnen, "welche entweder unfähig ober ungeneigt feien, ju ihrer Bewerkstelligung mitzuwirken" 2).

War er aber mit diesen Gedanken erheblich über Rousseau hinausgekommen, und betrog sich der Gute nicht selbst, wenn er allzu sanguinisch in der zweiten Ausgabe seines Buches 1794 versicherte, diese Wahrheiten, "an denen dem ganzen menschlichen Geschlechte gelegen ist", seien "entweder der Kern oder der Zweck, oder der Schlüssel von — oder zu allen seinen Werken, Rhapsodien, Geschichten und Märchen in Prose und Versen"? Zwar die Lacher hatte der Versasser des "Traumgespräches mit Prometheus" gewiß auf seiner Seite, aber ebenso gewiß war seine Philosophie der in sich geschlossenen Weltanschauung Rousseaus nicht gewachsen.

Da hätte es nun ein glücklicher Gedanke genannt werden bürfen, daß Jsaak Jselin Geschichte und Philosophie im Verein zu Hilfe rief, wäre der Angriff nur nicht gar zu kläglich gescheitert. 1764 hatte der Basler Ratsschreiber der Schweizer

<sup>1)</sup> B. 14, 280 (2, 223).

<sup>2)</sup> Werfe 14, 172. (2, 75 fg.)

menschenfreunblichen Gesellschaft seine "philosophischen Muthmaßungen über die Geschichte der Menscheit" gewidmet, deren
zweites Buch "von dem Stande der Natur" sich ausschließlich
mit Rousseaus Hypothese beschäftigte"). Aber eine menschenfreundliche That war diese Veröffentlichung sicherlich nicht. Wenn
auch die Philosophie der Aufklärung sich im allgemeinen gern
in selbstverständlichen Vetrachtungen erging, so war doch hier das
Erdenklichste an Langeweile geleistet. Nach dem Vorbild des
"Geistes der Gesehe" gliederte Iselin sein Buch in winzige Abschnitte, allein "zum Teufel gieng der Spiritus" und an seiner Stelle blied ein unleidliches "Phlegma". Die Philosophie des
Menschenfreundes charakterisiert sich am besten etwa durch solgende Desinition: "Die kostdare Fähigkeit in seinen Entschlüssen
der Stimme der Vernunft zu solgen, ist dassenige, was wir den

Bergleichsweise am besten war Iselin sein brittes Buch "über den Stand der Wildheit" gelungen. Hier war mit großem Fleiße das Material zu einer Völkerkunde gesammelt und zu der früher aufgestellten Behauptung, daß keines der bekannten Naturvölker sich in Rousseaus Naturstand besinde, der Beweis geliefert. Anstatt aber auf Grund seiner anthropologischen und ethnologischen Kenntnisse Nückschlüsse anzustellen, oder Rousseaus Urmensch kurz entschlossen über Bord zu wersen, hielt Iselin an einem "problematischen" Urzustand sest und hatte im Grunde gegen den Gensfer nichts bessers vorzubringen wie den tiessinnigen Saß, daß der Mensch von jeher bewußt oder undewußt "in dem gesellschaftslichen Leben einen höhern Grad der Glückseligkeit gesucht habe" 3).

Der flache Rationalismus herrscht auch in den übrigen Büchern über die Geschichte des Altertums und der neueren Zeiten

<sup>1) 2</sup> Bbe. mit 6 Büchern. Frankf. u. Leipz. 1764, ohne Autornamen. Die 2. vermehrte Ausg. in 8 Büchern, Zürich 1768, nannte sich bloß "über b. Gesch. d. Menschh."; die Stelle über Gesch. und Philos. 11 82. 12, 128.

<sup>2) 12, 33, 17.</sup> Hauptstück, Bon dem Willen, vgl. 11, 18: "Aus den vernünftigen Neigungen und Abneigungen der Seele bestehet eigentlich der Wille, das kostbarste Vorrecht des Menschen."

<sup>3) 12</sup> Einleitung.

vor, und als folgerichtiger Aufklärer entdeckte der Menschenfreund in seinem erleuchteten Jahrhundert überall die Reste mittelalterlicher Barbarei.

Es sei ferne von uns, Jselins Berdiensten, namentlich um seine engere Heimat, damit zu nahe zu treten '). Aber es verrät geringe Vertrautheit mit seiner "Geschichtsphilosophie", wenn er immer wieder an die Spitze der deutschen Philosophen gestellt wird, welche ihr Denken der Geschichte zuwandten 2). An politischer Bildung überragte ja dieser Schweizer weitaus die meisten seiner Stammesverwandten, und es ist bemerkenswert, daß gerade er, der in Basel die Mängel einer aristokratischen Stadtrepublik gründlich kennen gelernt hatte, in den republikanischen Versassungen zwar "Pflanzschulen des Guten und Rützlichen" sah, die volle Entfaltung dieser "kostdaren Gewächse zu ihrer wahren Größe jedoch erst in der milderen und helleren Luft der Monarchie" der Zukunst für möglich hielt 3). Aber in den Kreis der erlauchten Geister, welchen diese Untersuchung gewidmet ist, gehört er nicht.

Geschichte und Philosophie sollten erst in den Händen Hers und Kants zu wirksamen Wassen werden, gegen eine Welt-anschauung, welche in der Philosophie allein das wirksamste Gegenzift gegen Philosophie gesehen hatte <sup>4</sup>). Beide verschmähten es nicht, vom Gegner das Lernenswerte zu lernen, um des Sieges desto gewisser zu sein. Rousseaus gefährlichster Feind mußte jedoch derzenige werden, bei welchem das historische Moment überwog.

Auch Herber hatte die dämonische Anziehungsfraft des Gen=

<sup>1)</sup> Sine Bürdigung berselben bes. bei Mörikofer, Schweiz. Literat. b. 18. Jahrh., S. 311 ff.

<sup>2)</sup> Auch Flint (The philosophy of history in France and Germany 348—51) beurteilt J. im allgemeinen zu günstig, obwohl er die Bezeichnung besselben als des ersten namhasten Geschichtsphilosophen mit berechtigtem Spotte zurückweist.

<sup>8)</sup> Nur 22, 344 fg., 8. Buch, 23. Hauptstück.

<sup>4) &</sup>quot;Le meilleur usage que l'on puisse faire de la philosophie, c'est de l'employer à détruire les maux qu'elle a causés, dût-on en même temps détruire le bien, s'il y en a." Strecteijen Moultou, Oeuvr. inéd. 240.

fers an sich erfahren, und die Rückfehr zur Natur, die Betonung der Rechte des Gefühls dem kalten, abstraften Berftande gegen= über hatte seine begeisterte Zustimmung gefunden. Wie Rousseau, fucht er auf allen Gebieten die Natur. Die Dichter seiner Zeit weist er bin auf die Naturlaute in den Stimmen der Bölfer, die Religion verfolgt er zuruck bis in jene Zeit, wo das Gottes= bewußtsein erwacht, und der Geschichte macht er ein liebevolles Versenken in die Sigenart der Bölkerindividuen zur Aufgabe. Von Rousseau unterscheidet ihn dann wieder seine unvergleichliche Feinheit des Nachempfindens, die ihn befähigt, jedem Volke fo gut wie dem kleinsten poetischen Erzeugnisse gerecht zu werden 1). Bei ihm finden wir die Anfate alles deffen, was heute angebaut und vollendet ift. Und fesselt uns heute vielleicht die Eigenart ber Leffing'ichen Kritik, ber kühne Gebankenflug ber ibealistischen Philosophie und die äfthetische Weltflucht unsrer großen Dichter in höherem Mage, gerade weil sie uns fremder geworden sind, so wird man bei tieferem Eindringen dem vielverfannten Serder auf allen Gebieten unfres nationalen Lebens und Schaffens als Pfabfinder begegnen.

Den zwanzigjährigen Königsberger Studenten hatte Kant in die Lehren Humes und Rousseaus eingeweiht 2). Aber zur Kenntnis des menschlichen Herzens erschien ihm der Genfer der sicherste Führer 3). Bei diesem allein fand er, wie er seinem Lehrer entgegensang 4):

<sup>1)</sup> Was der alte Gleim in seiner enthusiaftischen Weise wohl einmal so ausdrückt: "Daß H. Spinozist ift, wie Spinoza, nicht wie Jacobi, Heibe wie Sokrates, Türke wie — —, Jude vie Mendelssohn, Christ wie Gleim, das weiß ich lange schon. Er lebe, lebe hoch! Tausendmal hoch!" 25. Febr. 86. Bon u. an H. Briefe, herausg. von Dünger u. G. Herder 1, 117.

<sup>2)</sup> An Scheffner, Riga, 23. Sept. / 4. Oft. 1766, J. G. v. H's. Lebensbild, herausg. von f. Sohne. Erlangen 1846. 1, 2, 193.

<sup>3) &</sup>quot;Über die verschiedenen Religionen", Lebensbild 1, 3a, 380. Zu zeigen, wie die Religion das ganze gesellschaftliche und staatliche Sein des Wenschen durchdringe, bedürfe es der Politik eines Montesquieu, Hume und Beaumelle und einer "Kenntniß des menschlichen Herzens, zu der nur ein Roufseau graben kann".

<sup>4)</sup> R. Haym, Herber nach f. Leben u. f. Werfen 1, 50.

"ben Menschen ber Natur, ben Reiner je geseben

enden follte 5).

Und Jeder in fich fühlt und Jeder wünscht zu feben 1). Er bachte bamals wohl baran, die Erfindung des Mein und Dein nach Rouffeau darzustellen 2). Allein schon damals wollte es ihm nicht gelingen, den "Mittelknoten zu lösen, wie es ward, daß der Mensch aus dem Zustand der Natur in das jetige Übel ber Welt überging, warum, wenn in seiner Natur der verschlof= fene Schat von Fähigkeiten, von Reigungen lag, ber gu feiner Glüdfeligkeit verschloffen bleiben mußte, ihm Gott biefen Reim bes Frefals gab und wie berfelbe auffeimte". Bon Kant, bem "großen Schüler des Rouffeau", erhielt ber Wißbegierige nur "die Antwort bes Onkel Tobias Shandy" — vermutlich biefelbe, die er sich später selbst gegeben hat, als er die Unvereinbarkeit seiner Ideen und der Metaphysik seines ehemaligen Lehrers einfah — daß "die Welt ja groß genug" sei, also auch für diese Widersprüche Plat habe 3). Schwärmerei und Kritik machen sich so in seinem Berhältnis zu Rouffeau von Anfang an ben Rang ftreitig. In Kants Schrift "vom Schönen und Erhabnen" scheint ihm "die versteckte Triebfeder" des Lobes der Schweizer die

"Schweizerische Schreib= und Rouffeauische Denkart" besfelben zu fein, "da dieser überall ihr Gott ist" 4). Und doch ist er selbst noch anberthalb Sahre später feineswegs so erhaben über biefen Gögendienft. Roch im Berbste 1766 find hume und Rousseau seine tägliche Lekture, und begierig forscht er nach zuverlässigen Nachrichten über die Freundschaft beider Männer, die so traurig

<sup>1)</sup> Aus bem Gebichte "über ben Menschen" nach hann 1, 50, vgl. ebenda 1, 33 u. Werke (Suphan) 1, 547, Anm. zu 474 ff. Aus ben an letitgenannter Stelle mitgeteilten Fragmenten stehe hier als Probe noch Folgendes:

<sup>&</sup>quot;Gin Mentor unfrer Zeit, wirft bu ber Tugend Retter; Dringft in bas Menschenherz, entlarvft ben falichen Ruhm, Und wirfft, wie Dagon, ihn aus feinem Beiligtum."

<sup>2)</sup> Hann 1, 342 Anm. Nach einem Excerptenheft aus ber Studienzeit.

<sup>3)</sup> An Hamann. Ende April 1768. Zu vergleichen mit 2. Jan. 1786. S. 40 u. 222.

<sup>4)</sup> An Hamann. Riga 21. Mai 65. a. a. D. S. 18.

<sup>5)</sup> In bem oben cit. Briefe an Scheffner. Dieser berichtet dann unterm

Da ift es nun hume, ber ihn ber Lösung bes frühzeitig bemerkten Widerspruches näher bringt. Mehr und mehr wird es ihm zur Gewißheit, daß "ber Mensch boch einmal ein gefelliges Tier ift, und fein muß", und er lernt in Sume ben Mann ichäten, "ber im eigentlichsten Verstande ein Philosoph menichlicher Gesellschaft genannt werden fann" 1). Ganz verdrängt er= scheint alsdann jegliche Schwärmerei durch nüchterne Rritif, als Herber 1769 im Lande der Aufklärung, in Nantes, seine Gedanken über die von Frankreich ausgebende Bewegung der Geister niederschreibt. Der Genfer Bürger wird jest mit seinen Gegnern auf eine Linie gestellt. Selvetius und Rousseau bestätigen in noch böberem Grade wie Montesquieu die Beobachtung, daß die Philosophie ber französischen Sprache die Philosophie der Gedanken hindert. "Man schreibt daher in Frankreich immer nur beinahe mahr". Namentlich bei Rousseau muß "Alles die Wendung des Paradoren annehmen". Nichts wird bei ihm "fimple Behauptung", viel= mehr alles neu, frappant, wunderbar; das an sich Schöne wird übertrieben und das Wahre zu allgemein, so daß es aufhört, wahr zu fein. Die stiefmütterliche Behandlung ber Wahrheit teilt er jedoch mit allen Franzosen. Denn was "opfert nicht Voltaire einem Einfall, Rouffeau einer Neuigkeit und Marmontel einer Wendung auf". Die Zeiten eines Ludwigs XIV. find längst vorüber, aber auch Montesquieu, d'Alembert, Boltaire und Rouffeau gehören ber Vergangenheit an. "Man wohnt auf den Ruinen" 2).

Gewiß bestand der Wert dieser Charafteristif vorläusig nur in der Energie, mit welcher Herder die Konsequenzen der ihm gewordenen Offenbarung zog, daß alle Aufklärung immer nur Mittel, nicht Zweck sein dürse. Zeigte doch vor allem er selbst sich keines=

<sup>30.</sup> Oft. 66 über Einiges nach Mitteilungen Kants aus Briefen von Green. Lebensbild 1, 2, 199.

<sup>1)</sup> An Rant, 1767, Lebensbild 1, 2, 297.

<sup>2) &</sup>quot;Journal meiner Reise im Jahr 1769," Sämtl. Werke (Suphan) 4, 427, 416, 425, 413. Die cit. Stellen gehören also burchweg nicht mehr dem in einem Zuge, sondern dem nach und nach in Nantes und Paris niedergeschriebenen Teile an. Bgl. Einleit. XIV fg.

weas frei von jenem "faux brillant", das ihm fogar bei einem Montesquieu auffiel, wie fehr auch fonst bas geniesprühende Tagebuch von seinem tiefen Verständnis einer morschen Kulturwelt Zeugnis ablegt.

Bald genug follte indessen biesen Feuerkopf bas eigne Berg Lügen strafen. Als er noch "schwärmte", hatte er wohl in anafreontischer Manier getändelt:

"Bis ich ein Mädchen finde, Romm fei mein Führer, Rouffeau"1).

Und wie er nun in Caroline Flachsland fein Mädchen gefunden hat, und biefe einmal erfrankt, da bedauert ihr Freund nur, daß er sich nicht wie St. Preux an das Bett der Geliebten heranschleichen konnte 2). Und daß er seiner Braut nicht umsonst ben "Emil" bes angeblich schon in Nantes verabschiedeten Führers in die Sand gedrudt hat, beweift der Name ihres zweiten Sohnes, bes pietätvollen Herausgebers bes väterlichen "Lebensbildes"3). Mis Rouffeau ftirbt, da fieht Berber mit Bangen bem Erscheinen feiner "Befenntniffe" entgegen, weil er mit Recht fürchtet, baß sie aus ben kranken Tagen des Philosophen stammen 4). Und als er sie endlich in Händen hält, da klagte er, "wie bist du vom himmel gefallen, bu Morgenftern". Sein erfter Gedante ift, "was wird Kant zum Leben seines ehemaligen Helden sagen" 5). Überaus schmerzlich berührte ihn der Inhalt des Buches, mit bessen Verfasser er schon in Nantes wollte gebrochen haben. Noch furz zuvor hatte ihn die "rührende Ginfalt" der Rouffeauschen Lieder, durch beren Vortrag Corona Schröter in Weimar die Herzen

<sup>1)</sup> Lebensbild 1, 1, 252.

<sup>2)</sup> An Caroline. Bückeburg, 11. Mai 71. Aus Hs. Nachlaß, herausg. von Dünger u. F. G. v. Berber 3, 48.

<sup>3)</sup> Caroline an H. Darmstadt, 6. Mai 71. Über Wielands "Beiträge". Mitte Juli erklärt sie "baß alle ihre Bübchen und Mädchen à la R. erzogen werden follen", was ihr, wie ihr Brief vom 23. Sept. zeigt, von ihrem Bräutigam wohl verwiesen wurde. In Emil u. Sophie erblidt fie ihr 3beal (25. Oft.) u. nennt H. ihren Emil. "D wie schön ist die Morgenröthe der Liebe, wenn sie so aufgeht und so genoffen wird." Nachlaß 3, 41, 84, 106, 118.

<sup>4)</sup> An Hamann. Weimar, 9. April 1779. a. a. D. S. 144.

<sup>5)</sup> An benfelben. 11. Juli 82. S. 184.

aller eroberte, aufs inniafte erariffen, so daß er das wundervolle Dreinotenliedchen (Que le jour me dure passé loin de toi) in vollendeter Nachdichtung in die Volkslieder aufnahm1). Wenn aber von nun an so viele in dem Verfasser des "Emil" nur noch den unnatürlichen Vater faben, so wußte Herber, daß der einzig zulässige Maßstab der "Bekenntnisse" Rousseaus Verfonlichfeit in ihrer Totalität fei, und erklärte daber feierlich: "Wenn Rouffeau in feinen Schriften und überhaupt in den bessern Stunden seines Lebens so weit über sich selbst emporstieg, so muffen wir ihm als einem Überwinder fein felbst die Balme reichen"2). In den Humanitätsbriefen meinte er dann (1797), jest erst sei der Augenblick gekommen zu unbefangener historischer Würdigung ber französischen Aufklärung, jett nachdem Frankreich selbst "die Folgen des Migbrauchs mehrerer Grundfätze eines Rouffeau, Voltaire und Selvetius gekostet, die Zeit über sie gerichtet und der Buschauer Urteil gereifet habe"3). Und am Abend seines Lebens führte er in der "Abrastea" aus (1801), daß der Genfer un= zweifelhaft an die hochgerühmten goldenen Zeiten Ludwigs XIV. und der Königin Anna gedacht habe, "als er in seiner beredten Deklamation gegen Rünfte und Wiffenschaften die Frage aufwarf, ob und wieviel diese zum Wohl der Menschheit beigetragen hätten oder beitrügen"4).

Nach diesen äußern Zeugnissen gewinnt es den Anschein, als ob Herder kurze Zeit, etwa bis 1766, ganz zur Fahne des Genfers schwur, dann ins gegnerische Lager überging, um nur noch zuweilen, wenn seine Seele schwärmte, des früheren Führers zu gedenken, bis er endlich mit Rousseau wie mit der französischen Aufklärung einen aufrichtigen Frieden schloß. Wir werden

<sup>1)</sup> An Hamann. Anfang März 82. S. 181. Das Lieb erschien erst u. d. T. "Sehnsucht" nach Hs. Tode in der 2. Ausg. in den Werken Bd. 8. Bgl. auch Jansen, R. als Musiker, 435 fg.

<sup>2)</sup> An G. Müller. Beimar, Mai 1790. Als Sinleit. zu bessen "Bekenntsniffen merkwürdiger Männer von sich selbst" (Winterthur 1791), welche übrigens auch in der Folge über R. nichts gebracht haben; jeht Werke (Suphan) 18, 371—4.

s) 9. Samml. Riga 1797, Nr. 113. Werke (Suphan) 18, 207.

<sup>4) 2.</sup> Bb. Werfe (Suphan) 23, 210.

jedoch sehen, wie wenig äußere Zeugnisse für sich allein betrachtet entscheiben. Denn da, wo wir zunächst Einwirkung Rousseaus erwarten, ist keine vorhanden, und umgekehrt, wo wir sie zu erkennen glauben, scheint unmittelbare Beeinslussung ausgeschlossen.

Auch Herber ift burch ein akademisches Preisausschreiben zu einem feiner erften schriftstellerischen Bersuche angeregt mor= ben, und die Frage ber Berner öfonomischen Gesellschaft, "wie bie Wahrheiten der Philosophie jum Beften bes Bolkes allge= meiner und nüglicher werben fonnen", zwang ihn fofort, in dem zwischen Rouffeau und der Philosophie der Aufklärung entbrann= ten Kampfe Stellung zu nehmen 1). Das Bolk, heißt es hier, bedarf "weber um zu benfen, noch um beffer zu empfinden", ber Philosophie, welche bemnach von diefer Seite angefehen, fehr entbehrlich ift. Wer keine vom "philosophischen Seerohr" geschwächte Augen besitzt, muß dem patriotischen Menschenfreunde Jean Jacques zugeben, "daß zum Beften des Menschenvolks keine Entwicklung ber höhern Seelenkräfte zu wünschen fei." Nur ein großer philosophischer Geift konnte jedoch diesen Beweis erbringen. Und so wird auch das höhere Denken immer unentbehrlich bleiben, um die "Mängel des gefunden Verstandes" zu heben. Am wenigften kann also Herder selbst auf Philosophie verzichten, wenn er als ein zweiter Rouffeau beweifen will, "daß zum Beften bes Bolfs im Staat, dieser Geschöpfe, die noch näher am Rande ber Natur find, als die Gelehrten, keine Entwicklung der philoso= phischen Seelenkräfte zu munichen fei."

<sup>1) &</sup>quot;Fragment einer Stizze zu einer Untersuchung: daß und wie die Philosophie für das Bolf nutbar zu machen sey." Lebensbild 1, 3ª 207 sf. bes. 224. 222. 229. Hann 1, 49 u. 84. Herder sand die Preisfrage im 262. der "Briefe, die neueste Litteratur betressend", Teil 16 (Berlin 1763) 139; ebenda 13, 180 sf. (1762) hatte Mendelssohn die vier ersten Preisfragen der "patriotischen Gesellschaft", wie sie hier heißt, bekannt gemacht. Auf diese bezieht sich das Schreiben Rs. an die société économique de namentsich die dritte Frage: "Belches Bolf ist jemals das glücklichste gesesen", fand. Die 1760 gegründete Berner Gesellschaft wurde das Muster sier Gaullieur, histoire littéraire de la Suisse française, 111 sf.

Auf diese Weise ist nun freilich das philosophische mit einem Rousseau'schen Seerohre vertauscht. Und auch darin erinnert Herder an den Feind der Austlärung, daß nach ihm die Philosophie "uns der lebhasten Blicke auf die Geschöpfe der Natur und Gesellschaft entwöhnt". War aber Rousseau selbst zu tief in den Nationalismus verstrickt, um wirklich unbefangen an die Dinge herantreten zu können, so wird für Herder dieser unscheinsdare Satz zum Angelpunkt seiner historischen Weltanschauung wie seiner späteren Gegnerschaft gegen den Kantischen Kriticismus. Dem Menschenfreunde hatte sich der Jüngling begeistert in die Arme geworfen, aber die ersten Versuche zur Lösung geschichtslicher Probleme mußten den inneren Gegensatz ihrer Naturen enthüllen.

Noch ift es in dem Auffate "über die verschiedenen Religionen" 1) nicht Berder, fondern der Verfasser des zweiten Disfurses, welcher bedauert, "daß unfre Reisebeobachtungen so wenia von Menschenkennern und von Weisen geschehen und geschrieben werden." Wenn dagegen Herder als Weltweiser "alle Religionen für gleich natürlich und menschlich hält", so thut er dies nicht im beistischen Sinne des savonischen Bikars, fo fehr er bamals noch beffen Überzeugungen nahesteht, sondern lediglich im Interesse historischer Unbefangenheit. Noch weiter entfernt von Rousseau zeigt ihn die Schilderung des Urzustandes der Menschheit in dem aleichzeitigen "Bersuch einer Geschichte ber Dichtkunft." 2) Denn "Schwachheit und Bedürfnis find bes Menschen natürlichster Bustand." Biele mußten irren, bis Wahrheit hervortrat. Aus abergläubiger Furcht entstand Religion, die Mutter der Künste, und eine Ethit konnte allein aus sinnlichen Schwachheiten und Laftern hervorsprießen. So zeigt sich, wohin wir auch blicken, daß die Natur zu Erreichung ihrer großen Absicht die geraden Wege verschmäht.

Die Herleitung der Religion aus Furcht entspricht soweit ganz dem Übergewicht, welches Hume um diese Zeit erlangte.

<sup>1)</sup> Lebensbild 1, 3a, 381 ff.

<sup>2)</sup> Ebenda 1, 3ª, 129. Fester, Rousseau 2c.

Es fehlt daher nicht an ausdrücklichen Sinweisen auf den Ber= faffer ber natürlichen Geschichte ber Religion. Go führt Berber in einem andern Jugendversuche 1) aus, daß ber Erforscher ber in Nebel gehüllten Unfänge menfchlicher Gesittung neben ber hiftorischen die philosophische und hypothetische Erklärung zulaffen muffe. Doch laffe fich auch ber Geift ber Beränderungen, worin ber Kern ber Menschengeschichte bestehe, nur dann richtig erfassen, wenn "bie Philosophie von ber Geschichte geführt und die Geschichte durch Philosophie belebt" werbe. Auf diesem Gebiete lägen Boltaires Berdienfte; in noch höherem Grade verftehe jeboch hume "die schwere Kunft, die pragmatischen Kunftgriffe eines Tacitus und Polybius nach bem Geschmade feiner Zeit anzuwenden". Rouffeau aber wird in einer ber ersten gedruckten Schriften Herbers 2) burch einen Thomas Abbt in den Schatten geftellt, weil er aus Gitelfeit "ben Philosophen, ben Gelehrten, ben Kenner von Schriften andrer Menschen nicht bloß verleugnen, sondern auch erniedrigen, anschwärzen, lächerlich machen wolle.

Und doch hat Herder schon 1767 ein historiographisches Ideal gezeichnet, 3) welches von dem eben stizzierten völlig abweichend mit dem im "Emil" entworsenen überraschende Ahnslichkeit zeigt. Ganz wie Rousseau verlangt er da Thatsachengeschichte und warnt vor falschem Pragmatismus, weil in der Ergründung von Ursache und Folgen der Scharssinn des Geschichtschreibers schließlich sein einziger Gewährsmann sei 4). In Hume bewundert er daher "den scharssinnigen Staatsmann, den tiesen Denker, den eindringenden Erzähler, den aufklärenden Urteiler", aber so viel er von ihm zu lernen wünscht, Geschichte ist nicht darunter. Der "Philosoph der Britischen Geschichte"

<sup>1)</sup> Bon der Beränderung des Geschmacks der Nationen durch die Folge der Zeitalter. Sin Fragment. Lebensbild I, 3ª, 201 ff.

<sup>2)</sup> Ueber Thomas Abbts Schriften. Der Torso von einem Denkmal an seinem Grabe errichtet. 1. Stück 1768. Werke (Suphan) 2, 269; ebenda 276 über Rs. Sinfluß auf Abbt.

<sup>3)</sup> In dem handschriftl. Fragm. eines älteren "fritischen Wäldchens". Werke (Suphan) 4, 201 ff., vgl. Hann 1, 225 ff.

<sup>4)</sup> Bgl. Lebensbild 1, 3ª, 127: "Ich soll eine Wirkung aus einer Ursache erklären, da zehn Ursachen sie hervorgebracht haben können."

zeigt uns die Dinge, wie er sie sich zurecht gerückt hat, "nicht aber notwendig, wie sie geschehen, wie sie gewesen sind".

Dies Alles ganz wie Rousseau. Ober etwa gar nach bessen Vorgang? Ich benke, die Geschichte dieser Ideenverwandtschaft wird wieder einmal zeigen, wie große Vorsicht bei Untersuchung geistiger Strömungen geboten ist.

In die Grundsätze des "Emil" war Herder durch Kant genügend eingeweiht, als er in Nantes den Plan faßte, "den menschlich wilden Emil Rousseaus zum Nationalkinde Livlands" zu machen <sup>1</sup>). Die Bekanntschaft mit den mehr beiläufigen historiographischen Bemerkungen des Genfers würde indessen eine genaue Lektüre des Buches voraussetzen, und diese hat Herder nachweislich erst 1771 an seinem Geburtstage, dem 24. August, begonnen<sup>2</sup>).

Auch davon abgesehen, läßt sich in diesem Falle genau feststellen, wodurch Herder auf die eben dargelegten Gedanken geführt wurde. Die Auseinandersehung Lessings mit Winkelmann im "Laokoon" hatte ihn gereizt, seinerseits mit beiden leuchtenden Vorbildern abzurechnen. Diesem Zwecke ist ein großer Teil der "Fragmente über die neuere deutsche Literatur" und der "Aritischen Wälder" gewidmet. Sein höchster Wunsch ist damals, in der griechischen Philosophie und Poesie sich "felbst das sein zu

<sup>1)</sup> Werke (Suphan) 4, 371. Sbenda 378 die Reisebeschreibungen "im Geschmacke eines Reisenden wie R." können ebensowohl auf den 2. Diskurs wie auf den 4. Teil des Emil "des voyages" hindeuten. Keineswegs geht aber aus dieser Stelle wie aus der Erwähnung des in das Wasser gehaltenen Stades (= Emil, Buch 2) in dem "Vierten Wäldchen" (Werke 4, 52) His direkte Kenntnis des "Emil" hervor. Sagt er doch am zuletzt angeführten Orte, über den meist zu kurzgekommenen Gesühlsssinn habe R. "wie er glaube" schon geredet und 4, 371 heißt es, "O ihr Locke u. R. u. Clarke u. Francke u. Heckers 20. . . . . , ich will euch lesen." Bgl. die solg. Anm. Sollte aber darnach der von Hayn 1, 342 angeführte Auszug aus dem "Emil" nicht erst der Bückeburger Zeit angehören?

<sup>2)</sup> An Karoline. Erinnerungen aus dem Leben J. G. v. H's. von M. Karoline v. H., herausg. durch J. G. Müller 1, 209 zu Ende Aug. 1771; nach Nachlaß 3, 95 (oder 109?), jedoch Mitte (od. Ende?) Sept. Bgl. auch an Karoline, 23. April 71, "einige Blicke in den K." auf der Keise nach Bückeburg. Nachlaß 3, 21.

tönnen", was Windelmann in der griechischen Kunft "für Welt und Nachwelt geworden" fei1). Bei alledem ehrt er aber in Winckelmann mehr den fühn vordringenden Geift, wie den unfehlbaren Meister historischer Runft. Denn seine Runftgeschichte ift boch weit mehr "eine hiftorische Metaphysif bes Schönen aus ben Alten, absonderlich Griechen", als "eigentliche Geschichte". Es fehlt baber feinem "Lehrgebäude" trot feiner großen hiftorischen Aussichten "die größeste von allen: wie ein Bolk das andre bilbete und mas jedes im zusammenhängenden Faden bekam, erfand, verderbte, verbefferte und fortpflanzte?" Zu diesem Mangel gefellt sich ber noch viel verhängnisvollere, daß Winckelmann in seinem übertriebenen Hellenismus an bie ganze Kunftgeschichte bes Altertums ben griechischen Mafftab anlegt und baburch, wie trefflich an feiner Behandlung ber ägyptischen Kunft gezeigt wird, gegen die hiftorische Gerechtigkeit verstößt. Für den mahren Sistorifer gibt es fein Lieblingsvolf und er hütet sich, "das Barbarei zu nennen, mas nach ben Silfsmitteln feiner Zeit und seines Landes nicht anders als so sein konnte." 2)

Überhaupt glaubt Herder vor der Einseitigkeit isolierender Betrachtung nicht eindringlich genug warnen zu können. Auch die Aufgabe biographischer Darstellung erweitert sich ihm von hier aus, und "der Erklärer ist sein Mann, welcher der Vorwelt, der Zeit und der Nachwelt eines Autors ihre Grenzen zieht", welcher feststellt, was diesem, "die erste geliefert, die zweite geholsen oder geschadet, die dritte nachgearbeitet hat". <sup>3</sup>) Wir sehen also deutslich, wie die von Herder erhobene Forderung einer "Thatsachengeschichte", so wenig er selbst seinem Programme getren blieb, nur die auf die Spize getriebene Folgerung einer von echt historischem Geiste durchdrungenen Bemerkung ist, welche weitab von Rousseaus Ausgangspunkt in dieser Frage liegt.

Bu ähnlichen Beobachtungen bieten Herbers fprachphiloso=

<sup>1)</sup> Werke (Suphan) 4, 216 u. 2, 119.

<sup>2)</sup> Fragmente üb. die neuere beutsche Litteratur. 2. Samml. in der handschriftl. 2. Ausg.; jest Werke (Suphan) 2, 118—36. Erstes kritisches Bäldchen, ebenda 2, 10. Bgl. Hann 1, 235.

<sup>3)</sup> Neber Th. Abbts Schriften. W. (Suphan) 2, 266.

phische Untersuchungen Anlaß. Von Hamann stammt der Sat, daß Poesie und Musik "unzertrennliche Schwestern" seien, deren Kindheit in die altersgraue Zeit des Ursprungs der Sprache zurücksühre"). Und so konnte Herder dem Freunde, als er 1782 Rousseaus postumen Aufsatzu Gesicht bekam, mit gutem Grunde schreiben, es seien "freilich bekannte Sachen, aber doch stark und hübsch gesagt""). Dagegen waren ihm die skeptischen Bemerkungen des zweiten Diskurses über den Ursprung der Sprache wohl bekannt, und mit Nachdruck wies er 1771 in der von der Berliner Akademie gekrönten Preisschrift die romanhaste Erdichtung eines Naturzustandes und den Scheinbegriff der Persektibislität zurück").

Rousseau spielt nur mit Worten, wenn er immer von einer Fähigkeit spricht, die nichts als Fähigkeit sein soll. Denn nimmermehr kann "der Gebrauch eine Fähigkeit in Kraft, etwas bloß Mögliches in ein Wirkliches verwandeln", und wo keine Kraft ursprünglich vorhanden ist, kann sie später auch nicht gebraucht und angewandt werden 2). Daraus folgt aber, daß schon der erste Mensch, der sich vom Tiere keineswegs durch eine "bloße Stusenerhöhung der Tierkräste", sondern durch eine "ganz verschiedenartige Richtung und Auswicklung aller Kräste unterscheidet", mit Vernunstmud sund Auswicklung aller Kräste unterscheidet", wenn auch noch so unentwickelt, von Ansang an besaß. Daraus folgt des weiteren, daß auch der hypothetische Wilde Rousseaus in seiner Waldeinsamkeit Sprache für sich selbst ersinden mußte,

<sup>1)</sup> Biertes Wäldigen von 1769 jest W. (Suphan) 4, 118 (= Lebenssibild 1, 36, 396). Bal. Lebensbild 1, 3a, 134 u. Hann 1, 257.

<sup>2)</sup> An Hamann, 12. Juli 82 a. a. D. 184. In "Neber den Ursprung der Sprache", 2. Aufl. 1788 (W. herausg. von H. Kurz 4, 588) lobt H. Condillac und R., weil "sie die Prosodie und den Gesang der ältesten Sprachen vom Laut der Empfindung herleiten; denn ohne Zweisel belebte die Empfindung jene ersten Töne und erhob sie."

<sup>3)</sup> Borbereitet schon Fragm. 2. Ausg. d. 1. Samml. W. (Suphan) 2, 69 vgl. Anm. 370, wonach H. schon 1763 in Excerpten aus dem 2. Teil von Condillacs Essai (1746) sich für natürlichen Ursprung der Sprache erstlärte. Reisejournal W. 4, 364.

<sup>4)</sup> W. (Kurz) 4, 572.

wenn er sie auch nie geredet hatte. Denn "fie war Ginverstandnis feiner Seele mit fich felbft, und ein fo notwendiges Ginverständnis, als der Mensch Mensch war". Rousseau hat aber feinem Naturmenschen eine fünftliche Totalität angedichtet, obwohl ber Mensch nie "gleichsam ber ganze Mensch" ift, und obwohl wir "nie Menfchen gewesen find, bis wir zu Ende gelebt haben" 1). Er hat die entgegengesette Ordnung der Natur bei Tieren und Menschen übersehen, nach welcher ber Mensch nur barum so hilf= los auf die Welt fommt, "damit er wie fein Tier eine Erziehung genieße, und das menschliche Geschlecht wie fein Tiergeschlecht ein innig verbundenes Ganze werde". Herber hingegen gewinnt aus bem Gedanken ber die Generationen mit einander verfnüpfenden Erziehung die tröftliche Gewißheit, daß "ber erfte Gebanke in ber erften menschlichen Seele mit bem letten in ber letten menschlichen Seele zusammenhänge". Durch Übertragung bieses Gedankens auf die Entwicklung ber Sprache wird er dann am Ende der fleinen Schrift ber Begründer ber mobernen Sprachphilosophie durch ben Sat, die Sprache ift "eine Schatkammer menschlicher Gedanken, wohin jeder auf seine Art etwas beitrug, eine Summe ber Wirtsamfeit aller menschlichen Seelen" 2).

Von einer Bekämpfung der Süßmilchischen Hypothese göttlichen Sprachursprunges war Herber ausgegangen, hatte dann ebenso Condillacs entgegenstehende Ansicht zurückgewiesen, aber eine sichere Grundlage seiner Hypothese schuf er sich erst durch den gegen Rousseau geführten Nachweis, daß eine Fähigkeit niemals ganz schlummern könne. Von hier aus eröffneten sich große Ausblicke auf die geschichtliche Entwicklung der Menschheit, und Herber mußte es daher als eine Gefährdung seiner neu errungenen wertvollen Erkenntnis betrachten, als kurz nach Erscheinen seines Buches ein Historiker wie August Ludwig Schlözer in der "Vorstellung seiner Universalhistorie" es mit dürren Worten aussprach, "der Mensch sei nichts von Natur, tausend Kräfte schlummerten in ihm, und würden ewig schlummern, wenn nicht Anlässe sie

<sup>1)</sup> W. (Rurz) 4, 613 ff.

<sup>2)</sup> W. (Rurz) 4, 623, 635 ff.

vom bloßen Können zum Wirken riefen"1). Wenn aber Herber in einer etwas tumultuarischen Rezension des Schlözerschen Buches 2), welche ihm seitens des Göttinger Prosessor eine bittere, nicht ganz unwerdiente Züchtigung zuzog 3), unter anderm die Frage auswars, worin der "Fortgang des menschlichen Geschlechts" denn eigentlich bestehe, ob es "Aufslärung, Verbesserung, Vervollsommenung, mehrere Glückseligkeit" sei, so kam die Beantwortung dieser Frage in erster Linie demjenigen zu, der sich eben erst durch gründliche Spezialstudien den Leibnizischen Gedanken der Entewicklung zu eigen gemacht, nicht Schlözer, der die Frage kaum gestreist hatte.

Die Antwort, welche in dem Schriftchen "auch eine Philosfophie der Geschichte zur Bildung der Menschheit" zunächst 1774 ersolgte, war reicher an negativen, wie an positiven Ergebnissen 4). In seiner polemischen Tendenz berührte sich hier Herder vielsach mit dem ersten Diskurse, insofern er bestritt, daß die Zunahme der Aufklärung den Maßstab historischen Fortschreitens abgeben könne. Wie Rousseau, und doch auch wieder gegen diesen gewendet, spottet er über die "Papierkultur der Aufklärer", welche mit ihrem "philosophischen Deismus, ihrer ästhetischen Tugend und Ehre, ihrer allgemeinen Völkerliebe, voll toleranter Unterjochung, Aussfaugung und Ausklärung", aus einem Kinde nur einen Greis von drei Jahren machen würden 5). Vor der thörichten Meimung,

<sup>1)</sup> Gött. u. Gotha 1772. S. 6: "Kommt er in Bildnisse, und mächst unter Schaafen auf: so wird er ein Schaaf, frist Schaafkräuter und blöket wie ein Schaaf. Kommt er in Situationen, wo seine Bernunft erwacht: so rückt er von der Stufe weg, auf der er bisher neden dem Thiere stund, und steigt entweder auswärts, und veredelt sich, und wird ein Sokrates, ein Antonin, ein Montesquieu; oder er sinkt niederwärts und verschlimmert sich, und wird ein Kannibal, ein Nero, ein Bizarro."

<sup>2)</sup> In den "Frankfurter gelehrten Anzeigen". 28. Juli 1772. Seufsfert'sche Reudrucke 8, 315.

<sup>3)</sup> H's. "Beurteil. der Schlözer. Universalhist, mit A. L. Sch's. Ansmerkungen üb. d. Kunst, Universalhistorien zu beurteilen", als 2. Teil der "Borstellung". 1773.

<sup>4)</sup> Werke zur Philos. u. Gesch., herausg. von J. v. Müller. Tüb. 1806. 2, 239—506.

<sup>5)</sup> B. (Müller) 2, 254. Émile, Buch 2. Oeuvr. 3, 121: "La na-

daß seine Zeit die "Quinteffenz aller Zeiten und Bölker" fei1), bewahrt ihn die Vertiefung in die Geschichte, während Rouffeau biefelbe Ginficht seinem Studium der menschlichen Natur verdankte. Nicht allein Voltaire, auch Hume und Robertson erscheinen jetzt bem Stürmer und Dränger als "flaffische Gespenfter der Dammerung", weil sie alle Jahrhunderte nach der Form ihrer Zeit modeln und vor allem im Mittelalter nur eine Zeit der Barbarei und Finsternis erblicken 2). Den Genfer endlich, der eine neue Natur ohne Natur erfand, läßt Herder bloß als Gegengewicht gegen Voltaire und dessen Anhang gelten 3). Trot allebem, meint er, werde die Aufflärung schließlich doch das Gute haben, daß sie den Umschlag beschleunige. "Religion, Vernunft und Tugend muffen durch die tollsten Angriffe ihrer Gegner un= fehlbar einmal gewinnen", hoffentlich jedoch nicht in der Weise, daß der "dumme Unglaube" zunächst durch ein Jahrhundert des Aberglaubens abgelöft werde 4). Gines kommt seinem Zeitalter zu statten, "seine Späte, seine Höhe und Aussicht" 5). Aber teuer genug wird biefer Borzug erkauft. Denn die Ginfalt, Stärke und Hoheit, durch welche sich Weisheit und Tugend der ersten Menschen auszeichneten, suchen wir vergebens in ber modernen, philosophischen, kalten europäischen Welt. Rationalisten wie Voltaire, Helvetius und Boulanger wittern freilich in den ältesten Religionen nur Priesterbetrug, weil sie bie von Herber schon früh beobachtete Analogie in der Entwicklung der Gattung und des Ginzelindividuums 6) nicht beachten.

ture veut que les enfants soient enfants avant que d'être hommes. Si nous voulons pervertir cet ordre, nous produirons des fruits précoces qui n'auront ni maturité ni saveur, et ne tarderont pas à se corrompre: nous aurons de jeunes docteurs et de vieux enfants." Dieselbe Stelle wird wörtlich in der N. Héloise V, 3. (Oeuvr. 9, 254) der Julie in den

<sup>1)</sup> W. (Müller) 2, 278.

<sup>2) 1.</sup> c. 286, 309, 345-8 Robertsons Einleitung in die Geschichte Karls V. u. humes vermischte Schriften, T. 4, perfiffierend.

<sup>3)</sup> l. c. 309, 352,

<sup>4)</sup> l. c. 392.

<sup>5)</sup> l. c. 366.

<sup>6)</sup> An Hamann, Ende April 1768 l. c. 42: "Die Kindheit des Menschen-

Der Gedanke, daß Frrtum der Wahrheit vorausgehen muffe, war, wie wir saben, schon seit dem Versuche einer Geschichte der Dichtkunft zu einem geschichts-philosophischen Doama Berbers geworden. Er fand ihn bann bestätigt, als er in Nantes sich über seine Reiseeindrücke Rechenschaft ablegte und dabei die Beobach= tung machte, daß der Mensch alles anstaunt, bevor er sieht1). Er zieht jest zur Widerlegung der Aufflärer daraus die Folgerung, daß auch das Menschengeschlecht ...nur durch Verwunderung zur hellen Idee des Wahren und Schönen, nur durch Ergebung und Gehorsam zum ersten Besitz des Guten" geführt werde. Nach Jelins Vorgang?) wird dabei gezeigt, wie übertrieben die meisten Schilderungen des orientalischen Tespotismus seien 3). Nicht um= fonst hatte Berder einst auf der langen Seefahrt die ftrenge Seemannszucht kennen gelernt und das Schiff beshalb das "Urbild einer sehr besondern und strengen Regierungsform" genannt 4). Autorität, heißt es daher, fann die Menschheit in ihrem Kindes= alter so wenig entbehren wie das einzelne Individuum. Aber was in dem Tagebuch noch "ber Despotismus ber erften feind= lichen Zeiten" hieß, ift fünf Jahre fpater "Baterautorität", und "ewig wird Patriarchengegend und Patriarchenzelt das golbene Zeitalter der findlichen Menschheit bleiben" 5).

Mit dem gleichen religiös-dichterischen Enthusiasmus, welcher einst Rousseaus "Essai" belebt hatte, schöpft jetz Herber aus der

geschlechts ift im Großen, was die Kindheit und Jugend des Menschen im Kleinen ist."

<sup>1)</sup> Werke (Suphan) 4, 438 u. B. (Müller) 2, 253.

<sup>2)</sup> Ueber d. Gesch. 22, 202.

<sup>5)</sup> H. citiert bazu (2, 248) merkwiirdigerweise "Voltaire de la tolérance in der philosophie de l'histoire". Dort aber ist nur von der Toleranz der Römer die Rede. Bgl. den Art. Tolér. im Dictionnaire philos. Oeuvr. (Didot) 8, 268—72. Nach V. ist das ganze Altertum, mit Ausnahme der Juden, tolerant, die Intoleranz hält erst mit dem Christentum ihren Sinzug in die Weltgeschichte, obwohl gerade dieses, recht verstanden, am meisten tolerante Gesinnung einflößen müßte. His. Sit. Sitat kann also nur den Sinn haben: Schrecklicher als der orientalische Despotismus ist die Intoleranz, und diese war jenen Zeiten fremd.

<sup>4)</sup> W. (Suphan) 4, 354 ff.

<sup>5)</sup> W. (Müller) 2, 247—50.

alttestamentlichen Geschichte. Ihm war die Bibel in früheren Sahren hauptjächlich darum so unschätzbar gewesen, weil fie bie einseitige griechische Überlieferung über die Geschichte des Altertums erganze, und er nannte sie "das einzige mahre Ueberbleibsel ber ältesten Nationalgeschichte", welches weniger einem historischen Tempel, als einer "zerbrochenen Marmorfaule voll Sieroglyphen" zu vergleichen fei 1). Aber wenn er bamals keinen Anftand genommen hätte, dieje Sieroglyphen in der nämlichen fritischen Beise wie jedes andre schriftliche Denkmal des Altertums zu interpretieren, fo sieht er in ber Buckeburger Beriode in Ubereinftimmung mit Lavater und seinem Freunde Hamann in der Bibel nur die "göttliche Urkunde" 2). Die Entwicklung der Menschheit betrachtet er baher noch fechs Jahre 3) vor dem Erscheinen ber "Erziehung des Menschengeschlechts" unter dem religiösen Gesichts= punkte einer Offenbarung Gottes. Berkehrt ift es nach feiner Meinung, wie Ifelin "von der allgemein fortgehenden Berbefferung der Welt Romane zu machen, die feiner glaubte, wenig= ftens nicht der wahre Schüler der Geschichte und des menschlichen Herzens". Ebenfo verkehrt aber ift ber in Frankreich feit Montaigne und Bayle Mode gewordene Zweifel an jedem planmäßigen Fortgange der Geschichte, deren Inhalt ein ewiges "Weben und Aufreißen", also gleichsam eine "Benelopeische Arbeit" darftellen folle. Der Gläubige verzichtet auf einen Überblick bes ganzen Schauspiels, beffen Mitspieler wir felbst find. Die Geschichte ift ein Schauplat der Gottheit, den wir Sterbliche nur "burch Deffnungen und Trümmer einzelner Scenen" gewahr werden 4).

Diese Auseinandersetzung bedeutet nun allerdings nichts anberes als einen völligen Berzicht auf eine genügende Beantwortung der von Herder felbst gegen Schlöger aufgeworfenen Frage, und zwar keineswegs allein aus theologischen Rücksichten, sondern

<sup>1)</sup> Fragm. 2 Samml. 2. Ausg. W. (Suphan) 2, 114—6.

<sup>2)</sup> Bgl. Hanm 1, 558.

<sup>3)</sup> Genauer 3 Jahre, da Leffing die ersten 53 Paragraphen schon 1777 in ben "Gegenfäten" zu ben Bolfenbüttler Fragmenten veröffentlicht hatte.

<sup>4)</sup> B. (Müller) 2, 290 — 2. 287. 361.

wie die Folgezeit enthüllen sollte, weil er sich dieser Aufgabe wirklich nicht gewachsen fühlte. Schon 1774 glaubt er jedoch in der Geschichte der einzelnen Völker als der Teile des Ganzen einen gewissen Plan zu entdecken. "Jede Nation hat ihren Mittelpunkt der Glückseligkeit in sich, wie jede Kugel ihren Schwerpunkt." In der Annäherung zu und in der Entsernung von diesem Mittelpunkte haben wir ihre Entwicklung zu sehen. Aber, schärft Herder ein, die Glückseligkeit ist niemals eine absolute, sondern immer nur eine relative als "die Summe von Wunschschriedigungen, Zweckerreichungen". Auch hier würde demnach die Entwicklung des Einzelnen und der Gesamtheit sich im wesentzlichen decken.

Dieses Gesetz hat Herübergenommen. Aber es wird hier wie Geschichte" unverändert herübergenommen. Aber es wird hier wie in den "Briesen zu Besörberung der Humanität" zum Gesetz für die Entwicklung der ganzen Menschheit. Gott hat Humanität zum Zwecke der Menschennatur gemacht und damit unser eignes Schicksal in unser Henschennatur gemacht und damit unser eignes Schicksal in unser Henschennatur gemacht und damit unser eignes Schicksal in unser Henschen gelegt.). Der Schleier der Vorsehung, welcher in der Geschichtsphilosophie von 1774 das Schauspiel unsern Blicken noch entzog, ist jetzt mit einemmal gelüstet, und in seinem Nachempsinden des religiösen erbaulichen Grundgedankens sonnte daher Goethe dem Freunde nach Empfang des zweiten Teils der "Ideen" schreiben, "es lasse sich nichts besseres über den Text: Also hat Gott die Welt geliebt! sagen"?).

Die Durchführung dieses Gebankens läßt erkennen, wie tiese Wurzeln die Worte des "Predigers der Menschheit" 3) im Herzen des Versassers der "Ideen" geschlagen hatten. Rousseaus Ermahnungen zur Toleranz und Menschenliebe, zur Überwindung nationaler, religiöser und dürgerlicher Vorurteile und zur Erkenntnis unser wahren menschlichen Bestimmung hatten ihm aus Lessings "Ernst und Falk" aufs neue mächtig entgegengetönt. Aber die unsichtbare Kirche der diesem Zwecke geweihten Auserwählten befriedigt ihn so wenig, wie sie im Grunde einen

<sup>1)</sup> Ideen XV, 1 (noch nicht bei Suphan).

<sup>2) 20.</sup> Februar 85. Nachlaß 1, 83.

<sup>3)</sup> Erinnerungen 1, 209 (1771).

Leffing befriedigen fonnte. Denn Symbole find nichts mehr für seine Zeit. Was ihr not thut, ist reine, helle, offenbare Wahrheit. Diese findet Herder in dem "heiligen Dreieck" der "drei Lichter, Poefie, Philosophie und Geschichte", welche bie Nationen, Seften und Geschlechter über den Charafter unfrer Gattung, das ist Humanität, erleuchten 1).

Es sind dieselben Lichter, welche seine Pfade seit seinem ersten Auftreten erhellt hatten, und auch jetzt durch ihre vereinigten Strahlen eine wohlthuende Helligkeit verbreiten. Aber auch jetzt wieder broht die philosophische Leuchte zu verlöschen. Widersprüche, wie fie bei einer bilberreichen, jeder begrifflichen Schärfe ermangelnden Sprache nie ausbleiben werden, ergeben fich infolge der vielfachen Unterbrechungen in der Ausarbeitung der "Ideen" ganz von selbst und werden nur gesteigert, als dem Gefühlsphilosophen in Kant ein Gegner entgegentritt, der fie mit bündiger Klarheit aufdeckt. Da werden mit der Bitterfeit, die wir aus Goethes Schilderung fattsam fennen?), Kantische Gedanken bekämpft, welche boch Her= ber an andrer Stelle ohne Zögern sich zu eigen macht. Mit Rouffeau'scher Übertreibung wird der Philosophie vorgeworfen, daß sie "das Buch der Natur versiegelt lasse oder gar selbst zu= schließe und ihre Charaftere auf die äußere Rinde male" 3). Ober bie Metaphysiter werden verhöhnt, weil sie in Berfolgung ihrer eingebildeten Endzwecke "auch in der Geschichte keine Geschichte wollen"4). Allein auch biesmal wird biese Ginseitigkeit in Gegenfat zu Rouffeau durch erneute Vertiefung in die Eigenart der Bolfer nicht zu teuer erfauft. Obwohl Herber anfangs den Bumanitätsgedanken durch die ganze Geschichte der Menschheit ver= folgen wollte, so zieht er es schließlich boch vor, für jedes ein= zelne Bolk einen besondern Gang der Entwicklung anzunehmen, damit er nur nicht irgend einer historischen Erscheinung in Gottes Welt ungerecht werde. Und wenn dadurch auch sein Humanitäts= ibeal faft ebenfoviele Gefichter bekommt, als es Bölker gibt und

<sup>1)</sup> Briefe 3. B. d. Hr. 26, bef. Werke (Suphan) 17, 123—32. 2) Unnalen zu 1795.

<sup>3)</sup> An Hamann, 23. April 85 l. c. 215.

<sup>4)</sup> An denf. 28. Febr. 85. Ebenda 212, vgl. "Jbeen" XIV, 6.

gegeben hat, so entschädigen die "Ibeen" für ihren Mangel an Konsequenz und Tiese reichlich durch eine Breite, die ihr Analogon nur in dem Reichtum des wirklichen Lebens selbst findet. Gleichswohl ist gegen die vielwerheißenden kritischen Ansänge Herders, welche mit der Berliner Preisschrift abschneiden, ein Rückschritt nicht zu versennen. Die alte Unbesangenheit ist verdrängt durch ein, um es kurz zu sagen, pastorenhastes Element, welches ihn vor übernatürlichen Erklärungsweisen oder, wie er selbst früher saget), vor "utopisch dichterischen Abstraktionen" nicht mehr zusrückschen läßt. Und wie ein Kückschritt andre nach sich zieht, so werden auch die aus seinen Rousseaustubien gewonnenen Einstrücke aufs neue lebendig.

Die Argumente, welche Berber einft gegen den Begriff ber Perfektibilität ins Feld geführt hatte, kommen jest in Wegfall; der Gedanke der Erziehung des Menschengeschlechts wird bei= behalten. Unzweifelhaft find wir zur humanität, zu Bernunft, Sprache und Religion als ben erften Bedingungen aller Kultur beanlagt2), aber auch nicht mehr als dies. "Gin Kind, bas vom erften Augenblick ber Geburt an der Wölfin übergeben würde, ware der einzige unkultivierte Mensch auf der Erde". Denn das Bedürfnis allein kann keine Kultur hervorbringen, felbst wenn Kräfte genug vorhanden find, die nur auf ihre Entwicklung warten, weil nach Beseitigung bes Mangels sofort wieber das Gesetz ber Trägheit in Kraft tritt 3). Herder steht also vor derselben Frage wie Rouffeau, wer die schlummernden Unlagen des ersten Menschen zur Entfaltung und Reife gebracht habe, und giebt die Antwort im Sinne seiner "ältesten Urfunde". Die mosaische Tradition, die sich vor der aller übrigen Asiaten durch Busammenhang, Ginfalt und Wahrheit empfiehlt, lehrt uns in den Clohim die ersten Erzieher kennen, und Herder folgt ihr um so williger, weil der "spezifische Charakter der Menschheit selbst für die innere Wahrheit diefer ältesten Philosophie unfrer Ge-

<sup>1)</sup> Auch eine Philos. W. (Müller) 2, 304.

<sup>2)</sup> Ibeen IX, 5. B. (Suphan) 13, 387.

<sup>3)</sup> Ideen VIII, 3. W. (Suphan) 13, 310.

schichte Bürge" ist."). Wenigstens für den Anfang kann er des religiösen Bunders nicht entraten und unterscheidet sich von Vorgängern wie Bossuch nur dadurch, daß er die mosaische Urkunde "ihres morgenländischen Schmuckes entkleidet"?). Und wie bei Rousseau wird auch bei ihm jett die Urzeit zum Joyll. Nicht genug kann er das beschränkte, aber kindlich unschuldige, selbstgenügsame Leben der Bilden preisen, die "in der freien Lust und nicht im verpestenden Hauch der Städte" leben"). Ist doch der sogenannte Wilde "Mensch gegen Mensch gerechnet gebildeter als jene politische oder gelehrte Maschine, die wie ein Kind auf einem sehr hohen Gerüst steht, das aber leider fremde Hände, ja oft die ganze Mühe der Vorwelt erbaute". Und auch für Herber ist "nicht Krieg, sondern Friede der Naturzustand des unbedrängten menschlichen Geschlechtes".

"Am Ganges, am Ganges nur giebt's Menschen", rust Lessings Derwisch. Und der Patriarch von Ferney hatte noch 1776 seiner Überzeugung erneuten Ausdruck gegeben, daß uns alles von den Usern des Ganges komme, Astronomie, Astrologie, Seelenwanderungstheorie u. s. w. 5). Dort an dem heiligen Strome des Paradieses stand nach Herders Deutung die Wiege unsres Geschlechts. Dort lösten die Elohim dem ersten Menschen das Band der Junge, entsernten das um seine Stirn geschmiedete Band und legten durch religiöse Tradition den Grund zur ersten Kultur und Wissenschaft"). Der erste Ring und damit die Be=

<sup>1)</sup> Jbeen X, 6. W. (Suphan) 13, 435.

<sup>2) 1.</sup> c. X, 4. 28. 13, 419.

³) l. c. VIII, 4. W. 13, 321.

<sup>4)</sup> l. c. IX, 3. 3. 13, 376.

<sup>5)</sup> Boltaire an Bailly 15. Dez. 1775. Jean Sylvain Bailly (1736—93) befannt als der erste Maire von Paris, hatte in der Histoire de l'astronomie, welche H. Ideer X 3 in der 1777 erschienenen deutschen Nebersetzung citiert, die Hypothese eines in Nordasien zwischen dem 49. und 50. Breitegrade wohnhaften Urvolkes aufgestellt, und gegen B's. zu Gunsten der Braminen gemachten Einwand versochten in den "Lettres sur l'origine des sciences et sur celle des peuples de l'Asie". Londres et Paris 1777. Bgl. bes. S. 224 ff.

<sup>6)</sup> Joeen X 6; IX 5. W. 13, 435 u. 387. Bgl. IX 2: "Sprache

bingung zur ganzen Kette menschlicher Tradition ift gegeben. Die weitere Erziehung unfres Geschlechtes ift eine genetische und organische, jenes, indem "eine Rette der Gefelligkeit und bilden= ben Tradition vom ersten bis zum letten Gliede" hindurchgeht, diefes insofern das Maß ber organischen Kräfte jedes Menichen über die Art der "Aufnahme und Anwendung des Mitgeteilten" entscheidet1). Die Philosophie der Geschichte aber hat diese Ent= wicklung zu verfolgen. Den Verlauf der Dinge bis zur ersten Staatengründung beutet Berber jedoch nur an durch ben Sin= weis, wie schwer allen Bölkern ber Abergang vom Jäger= und Hirtenleben zum Ackerbau geworden sei. Und von diesem wird wieder in sichtlicher Anlehnung an Rousseaus zweiten Diskurs behauptet, daß er zwar Industrie und Kunft hervorgebracht, Städtegründungen veranlaßt, Gesetze und Polizei befördert, aber auch "notwendig jenem fürchterlichen Despotismus den Weg ge= öffnet habe, welcher, da er jeden auf seinem Acker zu finden mußte, zuletzt einem jeden vorschrieb, mas er auf diesem Stück Erbe allein thun und fein follte" 2). Trot alledem trägt auch nach Herber ber Mensch allein die Berantwortung für alles Übel biefer Welt, bas nur eine Folge seiner Entartung ift 3). Den= noch wird man ihm so wenig wie Rousseau den Vorwurf machen fönnen, daß er Gott aus ber Geschichte verbanne 4). Gelbft bie

ift der Charafter unfrer Vernunft, durch welchen fie allein Gestalt gewinnet und sich fortpflanzet."

<sup>1)</sup> l. c. IX, 1.

<sup>2)</sup> l. c. VIII, 3. W. 13, 317.

<sup>\*)</sup> Im 123. der "Briefe 3. B. d. H. (Suphan) 18, 295—8 besmerkt H. (gegen Kant), in jede Hypothese könne er sich hineindenken, nur nicht in die "von einer radicalen bösen Grundfraft im menschlichen Gemüth und Willen"; diese sei misverstandenes Christentum. "Bo Böses ist, ist die Ursache des Bösen Unart unfres Geschlechts, nicht seine Ratur und Art"; unsre Bestimmung aber ist, "uns dieser Unart zu entladen", was nicht durch "Erweiterung und Berseinerung der Berstandeskräfte", sons dern allein durch "Einheit unsrer Kräfte" erreicht werde.

<sup>4)</sup> Wie Laurent (Études sur l'histoire de l'humanité. XII. La philosophie du XVIII° siècle et le christianisme S. 139) behauptet. Bgl. jedoch "Ideen" Borrede: "Die Natur ist kein selbständiges Wesen, sons dern Gott ist alles in seinen Werken". Einleitung zu Buch XV, wo H.

Verbannung Gottes aus der Darstellung seiner Philosophie ist eine bloß scheinbare, weil er, wo er von Natur redet, darunter durchweg das all unsre Verirrungen zum Guten lenkende höchste Wesen versteht.

Sieht man aber davon ab, jo ift bas Ibeal ber Berber'ichen Geschichtsphilosophie boch biefes, immer gleichmäßig im Auge gu behalten, mas ber Ginzelne ber Gesamtheit verdankt und mas er aus eigener Rraft, aus ber unergründlichen Tiefe feiner Berfonlichkeit zur allgemeinen Kultur hinzugebracht hat. Sie wird über den natürlichen nicht die geistigen Faktoren geschichtlicher Ent= wicklung vernachläßigen. Unermüdlich erhebt baher Berder bie Forderung, daß wir jedes Bolk und jedes Individuum nach Zeit, Ort, Klima und seiner besonderen Gigenart beurteilen sollen. Und ift auch geduldige Ausführung nie feine Sache gewesen, so fehlt es doch bei ihm nicht an wahren Mustern historischer Charakteristik, wie er benn, um nur eines zu nennen, in feiner Beurteilung Machiavellis als unmittelbarer Borläufer Rankes erscheint 1). Philosophen und Hiftorifer haben seitbem bewußt oder unbewußt, in Theorie und Praris, bald zu einer mehr mechanischen Welt= anschauung hingeneigt, bald das individuelle Moment stärker betont, aber keiner hat dem hiftoriographischen Ibeal Gerbers ein größer gedachtes an die Seite zu feten vermocht. Eine andere Frage ist, ob der Berfasser der "Ideen" selbst durchweg an dieses Ibeal heranreicht, und dies ist entschieden nicht ber Fall 2).

vornehmlich auf Boltaire stichelnd spottet, daß viele zwar in jedem Graßshalme Gott sehen, in dem Gewebe der Geschichte jedoch "des verdorrten Raubes genug", allein nirgends "die webende Spinne" gewahren können. "Ift Gott in der Natur, so ist er auch in der Geschichte." Laurents Kritif des "fatalisme de la nature" fällt also in sich zusammen.

<sup>1)</sup> Briefe z. B. d. H. (20195) W. (Suphan) 17, 321—3. Den "Principe" nennt er "ein rein politisches Meisterwerk für Italienische Fürsten damaliger Zeit, in ihrem Geschmack, nach ihren Grundsätzen, zu dem Zwecke geschrieben, den Machiavell im letzten Capitel angiebt, Italien von den Barbaren — zu befreien". Trefslich gelungen ist u. a. auch die Charakteristik Swifts. Abrastea (1801) W. 23, 180 ff.

<sup>2)</sup> Am meisten sündigt H. in der die Spuren des Alters nur zu sehr verratenden Abrastea (1801), so wenn er aus kleinlichen Motiven welt-

Rouffeaus Gefellschaftsvertrag schenkt der Gattung, was das Individuum verliert, aber nicht gegen biefen, fondern gegen Kant wendet sich Herder, wenn er bestreitet, daß nur in der Gattung das Ziel der Geschichte erreichbar sei. Wie der Verfasser der beiden Diskurse kennt er keinen andern Maßstab als die indivibuelle Glückseligkeit und zum Gedanken ber Gattung kann er fich nicht erheben. Denn die Entwicklung des Ginzelindividuums liegt ihm als bem Wortführer ber Sturm- und Drangperiode und bem Vorläufer ber Romantif vor allem am Berzen, und ba er nicht leugnen fann, daß diese Entwicklung auf Erden nie ihren Abschluß findet, so sieht er in diesem Umftande eine Gewähr der persönlichen Unsterblichkeit. Aus seiner individualistischen Ansicht erklärt sich auch, daß Serber in dem Kapitel von den Regierungen, bem "caput mortuum" 1) ber "Ibeen", für ben Staat durchaus fein Verständnis zeigt und völlig unhistorisch und rationalistisch verfährt. So wird benn auch "ber gange Traum von machfender Bollfommenheit unseres Geschlechts für einen beilfamen Trug" erklärt, für ein Ibeal, bas keinem zu Gute kame, ba bas Menschengeschlecht nur aus einzelnen Menschen besteht, das also "nur in einem alles übersehenden Geift eristieren könnte, etwa im Geifte bes Schöpfers" und - fo feufit er - "was ware für diefen ein solches Spielwerf" 2)? Wie der Verfasser der Diskurse sträubt fich Berder baher gegen ben Gedanken, daß durch die Reibungen ber Bölfer und die unausbleiblichen Ibel im Gefolge derfelben ber Aweck ber Borsehung erfüllt werde, ja er nennt 1797, also zwei Sahre vor Beröffentlichung ber "Metafritif", in Sinblick auf die europäischen Kolonisationen diese besonders durch Kant vertretene Ansicht eine "menschenfeindliche Frechheit", weil "Europa nicht kultiviert, sondern die Keime eigner Kultur der Bölker, wo und wie es nur konnte, zerftort" habe 3). Scheint boch gang im

5

historische Ereignisse herleitet, wie den Krieg von 1688 nach der Erzählung St. Simons von dem schiefen Fenster in Trianon. W. 23, 108 ff.

<sup>1)</sup> An Hamann, 23. April 85. 1. c. 213 ff. Bgl. Hann 2, 239 Ann. 4.

<sup>2) &</sup>quot;Briefe", Nr. 24. W. (Suphan) 17, 113 ff. Bgl. die Anmerf. 18, 612.

<sup>3)</sup> Ebenda Nr. 116. W. 18, 221-4.

Sinne des Genfers die Sinwirkung der Völker auf einander der Naturabsicht zuwider zu laufen, weil die gütige Mutter die Völker nur darum getrennt hat, "damit sie lange von einander geson= dert blieben").

Mehr wie vorübergehende peffimistische Anwandlungen find biefe Behauptungen Herbers nicht. Als Litterarhistoriker ist er nach wie vor überzeugt, daß der Geift der Poesie "durch alle Schwingungen und Ercentricitäten, in benen er fich bisher natio= nen- und zeitenweise periodisch bemüht" habe, bennoch "nach bem Lande der Ginfalt, ber Wahrheit und ber Sitten" ftrebe 2). Und wenn er in Betrachtung bes Wettkampfes menschlicher Kräfte findet, daß "alle Lafter und Fehler unfres Geschlechts bem Gangen endlich jum Beften gereichen muffen"3), fo hatte nach obigen Ausführungen die Frage folgerichtig zu lauten: wozu dies Spiel, wenn es nur bem Ganzen, bas heißt einem leeren Begriffe, bient ober allenfalls bem Ginzelindividuum, bas zulest fommt ober in einer Periode glücklicher Kräftemischung geboren wird. Herder ift boch so weit entfernt, dies zu folgern, daß er sogar das Kantische Wort nicht verschmäht, indem er erklärt, durch innere Gesetze unfrer Gattung werde "ber Antagonismus ber Kräfte" schließlich boch einmal ben schönen Bund von Bernunft und Menschengüte herbeiführen 1). Er berichtigt beshalb schon in ben "Jbeen" seine atomistische Geschichtsansicht. Denn indem er es für die Bestimmung jedes Bolkes halt, sich auszuleben, und die höchste von ihm erreichte Sohe der Rultur sein Maxi= mum nennt, hat er ben Standpunkt ber individuellen Glückselig= keit eigentlich schon verlassen. Aber er verfolgt den Gang der Kultur von einer Nation zur andern noch weiter. Er betont zwar, daß berfelbe "mit feinen abgeriffenen Ecken, mit feinen auß- und einspringenden Winkeln faft nie einen fanften Strom, sondern vielmehr den Sturz eines Waldwassers von den Gebirgen"

<sup>1)</sup> l. c. 18, 235.

<sup>2) 1.</sup> c. Mr. 107. 2B. 18, 140 ff.

<sup>8) 1.</sup> c. B. 17, 120.

<sup>4)</sup> l. c. 18, 288 ff.

barstelle 1), verzweiselt jedoch nicht an der Hoffnung, daß einst auf der ganzen Erde "vernünftige, billige und glückliche Menschen wohnen werden; glücklich nicht durch ihre eigene, sondern durch die gemeinschaftliche Vernunft ihres ganzen Brudergeschlechts"2).

Der Fortschritt zur Humanität ist also, obwohl auf unser Erde, "noch alle Zeitalter der Menschheit leben und weben"3), mehr wie ein heilsamer Trug. Und wenn seine geheimsten Tiesen auch nur das Auge der Gottheit sieht, so können wir ihn allen Gräueln der Menschengeschichte zum Trotz ahnen. Auf ihm eröffnet denn auch das hohe Lied der Humanität am Schlusse des dritten Teils der "Ideen" einen großartigen Ausblick. So gilt auch von Herders Geschichtsphilosophie jener schöne Ausspruch Jacodis, mit welchem Nanke sein Srklingswerk in die Welt hinausgehen ließ: "Die Hauptsache ist immer, wovon wir handeln, Menschheit wie sie ist, erklärlich oder unerklärlich, das Leben des Sinzelnen, der Geschlechter, der Völker, zuweilen die Hand Gottes über ihnen."

<sup>1) 3</sup>deen XV, 3.

<sup>2)</sup> Ibeen XV, 4. Ich kann es angesichts dieser Stellen Hann 2, 237 nicht zugeben, daß H. nur relative Maxima, kein absolutes Maximum als Ziel der Geschichte kenne.

<sup>3)</sup> Briefe. W. 18, 287.

## Drittes Kapitel.

## Kant.

In seinen Bekenntnissen erzählt Rousseau, die Prinzessin von Talmont habe, wie man sage, vor einem Opernball schnell noch einen Blick in die eben erschienene "neue Heloise" geworsen und sich alsbald so hingerissen gefühlt, daß sie über dem Buche den Ball ganz vergaß und erst am frühen Morgen die Pferde außspannen ließ!). Der Ersolg des Romanes wird durch diese Amekdet trefflich veranschaulicht, obgleich sie wahrscheinlich rein ersunden ist. Dagegen erzielte der "Emil" den ungleich größeren Ersolg, daß eines Tages der damals achtunddreißigjährige Königsberger Privatdozent Immanuel Kant, nach dessen regelmäßigen Spaziergängen seine Mithürger ihre Uhren zu stellen pslegten, zu Haus blieb, um die Lektüre des Buches nicht zu unterbrechen.

Kants erste Bekanntschaft mit Rousseau fällt in das Jahr 1760°2), und der Mann, der "zu allererst unter der Mannigsaltigkeit der menschlichen angenommenen Gestalten die tief versborgene Natur des Menschen entdeckt hatte,"3) blieb fortan einer seiner Lieblingsautoren. Als Herder in den Humanitätsbriefen

<sup>1)</sup> Confessions, Oeuvr. 16, 7.

<sup>2)</sup> Konr. Dietrich, Kant und Rouffeau. Tübingen 1878, S. 98. Hier findet man in den Anmerkungen das Material, soweit es K. betrifft, nahezu vollständig. Doch sollte die Schrift besser, wie der Versasser S. VI selbst zugiebt, "K. und die Geschichtsphilosophie" heißen, da sie über das Vershältnis des Philosophen zu R. nichts von Belang enthält. Den Einsluß der "prosession de koi" auf K. hat H. v. Stein in dem erst nach seinem Tode veröfsentlichten Aufsage: "K. u. R." (Deutsche Rundschau Bd. 56. 1888, S. 206—17) gründlich untersucht.

<sup>3)</sup> Fragmente, Werke (Schubert-Rosenkranz) 11, 248.

feinem Groll eine gerechtere Würdigung Kants abgewann, ba rühmte er ausdrücklich die Aufnahme, welche Rouffeaus in den fechziger Jahren erscheinende Schriften, vornehmlich der "Emil" und die "Beloise" bei diesem gefunden hatten, und zeigte, wie Kant als "ein wahrer Lehrer ber Humanität" immer "auf un= befangene Kenntnis der Natur und auf moralischen Wert des Menschen" zurückgekommen sei 1). Durch Rousseau wurde Kant nach seinem eignen Geständnis von der Verachtung des nichts wissenden Böbels geheilt und lernte die Menschen ehren 2), durch ihn ließ er sich vor Überschätzung ber Rulturfortschritte warnen, durch ihn empfing er vor allem den Anstoß, in der Erkenntnis ber menschlichen Natur den Weg zu entdecken, auf dem wir zu einer keinem Zweifel mehr ausgesetzten Rechtfertigung der Vorsehung gelangen. Es blieb ihm nicht verborgen, daß Rousseaus Behauptung, sein Urmensch sei nur durch Rückschlüsse auf eine vor aller Kultur liegende Zeit gewonnen, auf Selbsttäuschung beruhe, und er nannte das Verfahren des Genfers synthetisch, weil er vom natürlichen Menschen anfange, während er analytisch verfahrend vom gesitteten Menschen ausgehe 3).

Auch er begann in der "Kritif der reinen Bernunft" zunächst mit einer Untersuchung unfres Vernunftvermögens, aber er machte Ernst mit seiner Kritif, indem er mit allem Dogmatismus aufräumend die für uns unüberschreitbaren Grenzen theoretischer Erkenntnis zog. Dem Gebiete der Geschichte näherte er sich dann erst, als er in der "Grundlegung zur Methaphysis der

<sup>1)</sup> Werke (Suphan) 17, 403-5 u. 18, 324-9= Brief 21-2 ber ersten Redaktion.

<sup>2)</sup> Fragmente, W. 11, 240: "Ich fühle den ganzen Durst nach Erfenntniß und die begierige Unruhe, darin weiter zu kommen, oder auch die Zufriedenheit bei jedem Fortschritte. Es war eine Zeit, da ich glaubte, dieses Alles könnte die Shre der Menscheit machen, und ich verachtete den Pödel, der von nichts weiß. Rousseau hat mich zurecht gebracht. Dieser verblendende Vorzug verschwindet, ich lerne die Menschen ehren und würde mich viel unnühre sinden, als die gemeinen Arbeiter, wenn ich nicht glaubte, daß diese Betrachtung allen übrigen einen Wert ertheilen könnte, die Rechte der Menscheit herzustellen."

<sup>3)</sup> Fragmente, W. 11, 226.

Sitten" (1785) und der "Aritif der praktischen Vernunft" (1788) ausführlicher untersuchte, inwieweit das Erkenntnisvermögen des Menschen sein Wollen und Handeln bedinge. Seine Freiheitstehre ist daher das Fundament seiner geschichtsphilosophischen Schriften, der "Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht", der im Januar 1786, also zwischen dem zweiten und dritten Teile der Ideen Herders, der "mutmaßliche Anfang der Menschengeschichte" folgte. Dazu kommen mannigfache Ergänzungen in den popularphilosophischen Schriften der späteren Zeit.

Wie Kant in der Vernunftkritik dazu gelangte, zwischen Er= scheinung und Ding an sich zu scheiben, muß hier als bekannt vorausgesetzt werden. Diese Scheidung allein follte es ihm er= möglichen, Freiheit als "bas Bermögen, einen Zustand von felbst anzufangen", und Notwendigkeit mit einander zu vereinigen. Er mochte an Voltaire benten, als er auseinandersette, daß Freiheit nicht zu retten sei, wenn "Erscheinungen Dinge an fich selbst" find. Aber — fährt er fort — "wenn Erscheinungen für nichts mehr gelten, als sie in der That sind, nämlich nicht für Dinge an sich, sondern bloße Vorstellungen, die nach empirischen Gesetzen zusammenhängen, so muffen fie felbst noch Grunde haben, die nicht Erscheinungen sind" 1). Er nennt biefe Gründe als nicht in die Erscheinung tretend, "intelligibel" und zeigt, wie sie außerhalb ber Naturordnung stehen, in welcher sich alles ftreng not= wendig nach dem Gesetze der Kaufalität vollzieht. Da nun Freiheit als ein übersinnliches Vermögen nur einem vernunftbegabten Naturwesen, mithin nur dem Menschen zugeschrieben werden barf, fo leuchtet ein, daß auch dies nur insofern geschehen kann, als berselbe ein Bürger zweier Welten ift. Der Mensch, wie mir ihn mit unfern Augen sehen, handelt nicht frei, weil sein Wollen durch seine Vorstellungen bedingt ift, diese aber nicht von ihm abhängen. Wenn nun bennoch feinem Wollen ftets ein Gollen zur Seite steht, das in der Stimme des Gewissens zu Tage tritt und zu allen Zeiten bewirft hat, daß den Menschen ihre Thaten

<sup>1)</sup> K. d. r. B. Werfe 2, 419 u. 421 ff. = S. 382 u. 384 ber Ausg. von Erdmann. Bgl. K. d. p. B., Werfe, 8, 232.

zugerechnet wurden, so weist eben dieses Sollen über den Lauf der Natur hinaus. Denn so wenig wir fragen können, "was für Eigenschaften ein Zirkel haben soll", ebensowenig können wir fragen, "was in der Natur geschehen soll, sondern nur, was darin geschieht".). Wie der gestirnte Hinmel über uns den Zusammenhang der Dinge, dem wir angehören, "ins unabsehlich Große mit Welten über Welten und Systemen von Systemen" erweitert, so offenbart aber das moralische Gesetz in uns "ein von der Tierheit und selbst von der ganzen Sinnenwelt unabhängiges Leben".), und in dem intelligibeln Charafter des Menschen sinden wir die Freiheit wieder, die wir in seinen empirischen Charafter vergeblich suchten. Wir sinden sie aber wohlverstanden nicht auf theoretischem Wege, sondern als ein "Postulat der praktischen Verunnft", das für die spekulative Verunnst nur "regulatives Prinzip" sein kann.

Kant gesteht jedoch die Möglichkeit eines zweiten Ausweges zu, daß man nämlich die letzte Ursache unster Handlungen nicht in dem intelligibeln Charakter des Menschen, sondern in dem Willen der Gottheit suche. Aber das Thun und Treiben der Menschen wäre alsdann ein bloßes "Marionettenspiel", und "ein moralischer Wert der Handlungen, worauf doch allein der Wert der Person und selbst der der Welt in den Augen der höchsten Weisheit ankommt, würde gar nicht existieren" 1). Anders steht die Sache, wenn wir an der menschlichen Freiheit sesthalten. Der Mensch erscheint dann in der Eigenschaft eines moralischen Wesens als "Endzweck der Schöpfung"), so sehr die Ersahrung diesem Ideale oft Hohn sprechen mag.

Die Außerungen, welche Kant schon fünf Jahre vor seiner Bekanntschaft mit Rousseau über diesen Widerspruch gethan hat, beweisen, daß Rousseau mit seinen Klagen über die unselige

<sup>1)</sup> K. d. r. B. Werfe 2, 429 (Erdmann 391). Bgl. K. d. p. B. Werfe 8, 231.

<sup>2)</sup> R. d. p. B. 8, 313.

<sup>3)</sup> Ebenda 8, 279.

<sup>4)</sup> Ebenda 8, 294.

<sup>5)</sup> Kritif der Urteilskraft, Werke 4, 334.

Perfektibilität eine verwandte Aber bei ihm berührte. Schon bamals betont er, daß ber Mensch "unter allen Geschöpfen am wenigsten ben Zweck seines Daseins erreiche, weil er seine vor= züglichsten Fähigkeiten zu folchen Zwecken verbrauche, welche bie übrigen Kreaturen mit weit minderen Mitteln und doch weit anständiger erreichten". Ja, "er würde — wie Kant hinzufügt — bas verachtungswürdigfte unter allen, zum wenigsten in den Augen der wahren Weisheit fein, wenn die hoffnung des Runf= tigen ihn nicht erhöbe, und ben in ihm verschlossenen Rräften nicht die Periode einer völligen Auswicklung bevorftande". In der "Naturgeschichte des Himmels", wo sich die angeführte Stelle findet, war der Philosoph nicht abgeneigt, sich diese Auswicklung in einem andern Dafein, vielleicht auf einem andern Planeten zu denken 1). Aber der Verfasser der Vernunftkritik entfagt allen Jugendschwärmereien, und als nun Herber es nicht Wort haben will, daß uns nach Drüben die Aussicht verrannt ift, und nach der Analogie des Puppenftandes als der Mittelstufe zwischen Raupe und Schmetterling auf eine Palingenefie in einer andern Welt schließt, da zwingt uns Kant wieder auf die Erde herab, indem er überzeugend darlegt, daß der Puppenstand kein Tod sei, eine Analogie mithin nicht stattfinde 2). Aber auch jest noch hält er in Übereinstimmung mit Herber baran fest, daß alle Naturanlagen eines Geschöpfes einmal zu völliger Ent= und Auswicklung gelangen muffen 3). Bei ben Tieren wird dies nie= mand bestreiten. Wie aber steht es um ben Menschen? Die Antwort wird hier von den Vorstellungen abhängen, welche wir uns über die Bestimmung des Menschengeschlechtes machen.

Rousseau hatte anfangs ben Maßstab individueller Glückseligkeit angelegt und Herber war ihm barin troß mannigfacher Schwankungen immer wieder gefolgt. Der Verfasser bes "Emil" hatte bagegen ausbrücklich vor der Verwechslung von Tugend

<sup>1)</sup> Allgem. Naturgesch. u. Theorie des Himmels 1755. Werke 6, 211 und 224.

<sup>2)</sup> Recension des ersten Teils der Ideen Herders, Werke (Hartenstein) 4, 179.

s) Jbee zu einer allgem. Gesch., Werke 7, 1, 319.

und Glückseligkeit gewarnt und gezeigt, daß der Tugendhafte bas Unalück geduldiger trage, das Glück aber in höherem Maße ge= nieße, daß wir also ein moralisches Interesse daran haben, tugendhaft zu fein 1). Freilich — fest er hinzu — würde dieses Intereffe häufig ohne die Hoffnung auf ein zukunftiges Leben nicht ausreichen. Von den nämlichen Erwägungen geht nun auch Rant aus. Er bezeichnet alle Bersuche, die Identität zweier so unaleichartiger Begriffe wie Tugend und Glückfeligkeit zu er= grübeln, als ein vergebliches Bemühen. Dabei zielt er augen= icheinlich auf Berder bin, wenn er von "fubtilen Köpfen" fpricht, welche "wesentliche nie zu vereinigende Unterschiede in Prinzipien dadurch aufzuheben vermeinten, daß fie diefelben in Wortstreit zu verwandeln suchten" und den Unterschied "als Uneinigkeit in blogen Formalien behandelten" 2). Wie Rouffeau erblickt Kant bas höchste Gut in der Vereinigung von Glückseligkeit und Sitt= lichfeit 3). Dann aber schlagen fie entgegengesetzte Wege ein.

Der Thesis Rousseaus: Der Mensch ift von Natur gut, stellt Kant die Antithese gegenüber: der Mensch ist von Natur bofe in Ansehung feiner Gattung. An seiner streng Lutherischen Überzeugung von der "Tücke des menschlichen Berzens" hat er sich jelbst durch Rousseau nicht irre machen lassen. Die Anlage zum Guten wird darum nicht geleugnet. Aber nach Analogie aller Erfahrung begegnen wir von Anfang an im Menschen einem Hange zum Bojen, welcher fich in der Beife äußert, daß ber Mensch die Triebfebern des Sittengesetes ben Triebfedern ber Sinnlichkeit unterordnet. Für dieses "radikal Bose" liefert gerade der Naturstand, auf den sich Rousseau für seine entgegen= stehende Ansicht berufen möchte, Beispiele genug. Wie es jedoch in die menschliche Natur hineingefommen ift, vermag Rant nicht ju fagen, weil die Theorie der Erbfunde in feiner Freiheitslehre feinen Plat hat. Und fo bleibt "ber Bernunftursprung bes Sanges jum Bofen uns unerforschlich" 4).

<sup>1)</sup> Oeuvr. 19, 212. Bgl. oben S. 8 Anm. 1.

<sup>2)</sup> R. d. p. B. 4, 248.

<sup>3)</sup> Ebenda 4, 272.

<sup>4)</sup> Die Religion innerhalb der Grenzen der blogen Bernunft, Stück 1 "über das radicale Boje", Werke 10, 35. 40. 36. 49.

Die Erreichung des höchsten Gutes wurde bei biesem Sange völlig in Frage gestellt, wenn wir an der "Wiederherstellung der ursprünglichen Anlage zum Guten in ihre Kraft" verzweifeln mußten. Das in jeder Bruft Nachhall findende: Du fannst, benn bu follft, vergewiffert uns nun zwar, daß ber Menich zu bem, "was er in moralischem Sinne ift", sich felbst machen muß, aber bes Erfolges barf er nur bann sich erfreuen, wenn die Notwenbigfeit seiner in die Erscheinung tretenden Sandlungen auf einem höheren Plane beruht, mit andern Worten, wenn Gott ber Er= zieher des Menschengeschlechtes ist 1). So schließen sich an das Postulat der Freiheit die weiteren Postulate der Unsterblichkeit und des Daseins Gottes an, welch letteres nicht gur Sittlich= feit, sondern burch sie notwendig ift 2). Die menschliche Freiheit und die von Gott verhängte Notwendigkeit widersprechen fich nicht, "weil die Freiheit nicht in der Zufälligkeit der Sandlungen, fon= bern in ber absoluten Spontaneität besteht" 3). Wie jedes andre Geschöpf foll nun der Mensch seine Bestimmung auf Erden er= reichen, er fann dies jedoch nur in der Gattung, da die irdische Laufbahn des Ginzelindividuums dazu nicht hinreichen würde. Aufgabe bes Philosophen aber ift es, die über dem scheinbar unentwirrbaren Getriebe ber Geschichte waltende Naturabsicht gu ermitteln oder nach Maßgabe seiner Kräfte wenigstens zu suchen 4).

Rousseau hatte immer ganz allgemein von der menschlichen Perfektibilität gesprochen, Herber eine ursprüngliche Anlage zur Vernunft, Religion und Humanität angenommen. Kant versteht unter den Naturanlagen des Menschen, welche nur in der Gat-

<sup>1)</sup> In der vorerwähnten Schrift wird dieser Gedankengang nicht so ohne weiteres klar. Bgl. die Ausführungen 10, 49 u. 50 allgem. Anmerk. der 2. Ausg. Der Recensent, gegen den sich K. in der Borrede zur 2. Ausg. 10, 15 wendet, hatte daher ganz recht mit der Behauptung, daß zu richtigem Verständnis genannter Schrift Bekanntschaft mit der Kritik der praktischen Bernunft ersorderlich sei, während K. nur das Verständnis der gesmeinen Moral als Voraussetzung anerkannte.

<sup>2)</sup> Kritik der Urteilskraft. Anmerk. d. 2. Aufl. S. 339 der Ausgabe von Kirchmann.

<sup>3)</sup> Ueber d. radical Bose. Werke 10, 57.

<sup>4)</sup> Joee zu einer allg. Gesch. Werke 7, 1, 318 u. 332, 9. Sat.

tung zur vollen Entwicklung fommen follen, ausschließlich die= jenigen, welche auf den Gebrauch unfrer Vernunft abzielen. Auch er zieht in seiner Darstellung dieser Entwicklung die Anfänge ber Menschbeit in den Kreis seiner Betrachtungen, freilich auf ganz eigentümliche Art. Rouffeaus und Herbers Urmensch war zur Ber= nunft geboren, und die große Frage blieb nur die, wie aus ber Fähigkeit eine Kraft werde. Rousseau half sich durch eine Inkonseguenz, Herber in seiner letten Periode gleichsam durch einen deus ex machina. Diesen Schwierigkeiten geht Kant einfach aus dem Wege, indem er nicht nur scheinbar wie Rousseau, sondern allen Ernstes voraussiett, der Mensch sei von Anfang an derselbe gewesen, wie ihn die Erfahrung zeige, also kein Wilder, weil biefer "sich unter ber Natur bes Menschen halte" 1). Er beginnt also: Denken wir uns unter einem milden himmel ein Menschenpaar, welches stehen, geben und nach zusammenhängenden Begriffen sprechen, mithin benken kann 2), so muffen all diese Beschidlichkeiten felbst erworben fein. Denn wären fie anerschaffen, so müßten sie auch anerben, was der Erfahrung widerspricht.

Offenbar wird hierbei Kant von demselben Gedanken geleitet, ber Schlosser zu dem Ausspruch bewog: "Erst wenn der Mensch aus der Tierheit heraustritt, hat er ja Geschichte" 3). Daß manche Naturvölker unter die Kulturstuse der ersten Menschen heradzgesunken seien, will der Philosoph demnach nicht behaupten, sonzbern sich lediglich die notwendige Grundlage schaffen zur Darzstellung der ihm ganz allein am Herzen liegenden "Entwicklung des Sittlichen im Thun und Lassen" des Menschen. Dies darf nun freilich nicht in der Weise misverstanden werden, als ob Kant eine moralisierende Art der Geschichtbetrachtung einsühren wolle. Wenn man öfter Schlosser als den Kantianer unter den Historikern bezeichnet hat 4), so ist er dies doch nur insoweit, als

<sup>1)</sup> Fragm. Werfe 11, 248.

<sup>2)</sup> Mutmaklicher Anfang 7, 1, 367 fg.

<sup>3)</sup> Beltgeschichte (1844), 1, IX.

<sup>4)</sup> U. a. (Dilthey) F. Chr. Schlosser, Preuß. Jahrbücher 9 (1862), 873—433, der aber S. 379 selbst auf Sch's. Jugendlektüre, die Allgemeine deutsche Bibliothek und Nikolai, hinweist.

auch ber Königsberger Philosph noch auf bem Boben bes Rationalismus fteht. Auf die Ibee, in seiner Weltgeschichte ein Welt= gericht zu halten, fam Schloffer burch feine Danteftubien. Gerabe die Kantische Freiheitslehre schließt aber diese goee völlig aus. Denn "bie eigentliche Moralität ber Handlungen bleibt uns gang= lich verborgen. Unfre Zurechnungen können nur auf ben empi= rischen Charafter bezogen werden. Wie viel aber bavon reine Wir= fung ber Freiheit, wie viel ber blogen Natur und bem unver= schulbeten Fehler des Temperaments ober beffen glücklicher Beschaffenheit zuzuschreiben fei, fann niemand ergründen, und baber auch nicht nach völliger Gerechtigkeit richten"1).

Nach den angegebenen Voraussetzungen haben wir uns nun bie Entwicklung berart zu benten, bag ber Menich als ein ver= nünftiges, freihandelndes Wefen fich balb feiner Bernunft als eines Bermögens bewußt wird. Sobald er zu ahnen beginnt, baß er Zweck ber Natur sei, tritt er "aus ber Bormunbschaft ber Natur in den Stand der Freiheit"2). Die Herrschaft des Instinktes ist damit endgültig beseitigt. Der seiner Freiheit bewußte Mensch aber hat sich zu entscheiden, ob er dem ursprünglichen Sange jum Bofen in feiner Bruft nachgeben ober ob er ihn nieberkämpfen foll. Im Kampfe ber Bernunft mit ber Tierheit fällt bie Entscheidung junächst zu Gunften bes Bofen aus. Die Geschichte ber Natur als Gottes Werk fängt vom Guten, die Geschichte der Freiheit als Menschenwerk vom Bösen an. "Rousseau hatte daher so unrecht nicht, wenn er den Zustand der Wilben vorzog, sobald man nämlich die lette Stufe, die unfre Gattung noch zu ersteigen hat, wegläßt"3). Denn "das Übergewicht der Übel, welche die Verfeinerung des Geschmackes und selbst der Lugus in Wiffenschaften über uns ausschüttet, ift gar nicht zu beftreiten" 4). Ja es "würden fich große Sfrupel ereignen, wenn wir unfre Erde als ben ganzen Schauplat göttlicher Weisheit anzusehen hätten" und die Theologen sind deshalb eigentlich der neueren

<sup>1)</sup> K. d. r. B. Werfe 2, 432. (S. 393 ber Erdmannschen Ausg.)

<sup>2)</sup> Mutmaßl. Anf. Werfe 7, 1, 373 Anmerk.

<sup>3) 3</sup>dee, Werke, 7, 1 329.

<sup>4)</sup> Rritif b. Urteilsfraft 4, 331.

Aftronomie zu großem Danke verpflichtet 1). Jedenfalls müßten wir auch von einer philosophischen Erfassung der Geschichte ressigniert Abstand nehmen, wenn es die Vorsehung auf die irdische Glückseligkeit der Einzelindividuen abgesehen hätte. Aber wir besmerkten schon, daß die Naturabsicht nur auf die Gattung, also die Summe aller Individuen geht 2).

Allein was berechtigt uns zu der Annahme, daß das Menschengeschlecht im Ganzen zum Bessern fortschreite? Wird nicht der Philosoph, der auch zukünftigen Ereignissen ihren Gang vorzeichnet, zum Propheten?

Diese Einwürse hat Kant vorausgesehen und ihnen deshalb

vorgebeugt 3).

Er unterscheidet zuwörderst drei Möglichkeiten. Die Meinung der "moralischen Terroristen", daß sich das Menschengeschlecht "in kontinuierlichem Nückgange zum Argern" befinde, würdigt er übershaupt keiner ernsten Widerlegung. Der eudämonistische Glaube an einen beständigen Fortschritt unterliegt in Anbetracht des radikal Bösen gerechtem Zweisel, setzt aber jedenfalls eine Art von neuer Schöpfung voraus 4). So behielte also der am weitesten versbreitete "Abderitismus" recht, dessen Anhänger wie beispielsweise Mendelssohn 5) die Menschheit zum Stillstand verdammen und ihr

<sup>1)</sup> Reflexionen Ks. zur Anthropologie. Aus K's. hslichen Aufzeichsnungen, herausg. v. B. Erdmann, Leipz. 82, S. 214 Nr. 680. Bgl. Mutmaßl. Anf. Werke 7, 1, 380: "Der denkende Mensch fühlt einen Kummer, der wohl gar Sittenverderbniß werden kann von welchem der Gedankenlose nichts weiß: nämlich Unzufriedenheit mit der Vorsehung, die den Weltlauf im Ganzen regiert, wenn er die Uebel überschlägt, die das menschliche Gesschlecht so sehr, und (wie es scheint) ohne Hoffnung eines Bessern drücken. Es ist aber von der größten Wichtigkeit: mit der Vorsehung zufrieden zu sehn."

<sup>2)</sup> Bgl. bei Kuno Fischer, Gesch. b. neueren Philosophie, 2. Aufl. 4, 348 ben Nachweis, daß K. hier nicht den "logischen Gattungsbegriff des Mensschen" im Sinne hat.

s) Streit der Facultäten. 2. Abschnitt. Der Streit der philos. Fascultät mit d. juristischen: Ob das menschliche Geschlecht im beständigen Fortschreiten zum Bessern sein. Werke 10, 339 ff.

<sup>4)</sup> Ebenda 10, 355.

<sup>5)</sup> Neber d. Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig seyn, taugt

Thun und Treiben im ganzen als Sijyphusarbeit ansehen. Dazu möchte sich Kant indessen am allerwenigsten verstehen. Denn "eine Weile diesem Trauerspiel zuzuschauen, kann vielleicht rührend und belehrend sein, aber endlich muß doch der Vorhang fallen". Die Verteidiger dieser traurigen Ansicht vergessen, daß ohne die Hoff-nung besserer Zeiten nie "eine ernstliche Begierde, etwas dem allzemeinen Wohl Ersprießliches zu thun, das menschliche Herz erwärmt" hätte. Vor allem aber beachten sie nicht, daß ihre Ansicht einen Protest gegen die "Moralität eines weisen Welturhebers" enthält1). Der Philosoph, der nur einen moralischen Beweis sür das Dasein Gottes anerkennt, wird sich daher den Glauben an den Fortschritt zum Bessern nicht rauben lassen?). Noch zuletzt sindet der Greis in den Zeitereignissen selbst eine Bürgschaft, daß er das Richtige getrossen die französische Revolution in seinem

aber nicht für die Prazis. 1793. III. Lom Verhältniß der Theorie zur Prazis im Bölkerrechte (geg. Moses Mendelssohn). Werke 7, 1, 222 ff.

<sup>1)</sup> Idee, Werke 7, 1, 334: "Was hilft's, die Herrlichkeit und Weisscheit der Schöpfung im vernunftlosen Naturreiche zu preisen und der Betrachtung zu empfehlen, wenn der Theil des großen Schauplates der obersten Weisheit, der von allem diesem den Zwes enthält — die Geschichte des menschlichen Geschlechts — ein unaufhörlicher Einwurf dagegen bleiben soll, dessen Andlich uns nöthigt, unsere Augen von ihm mit Unwillen wegzuwenden, und, indem wir verzweiseln, jemals darin eine vollendete vernünstige Abssicht anzutressen, uns dahin bringt, sie nur in einer andern Welt zu hossen?"

<sup>2)</sup> St. b. F. Werke 10, 351: "Es ift ein nicht blos gut gemeinter und in praktischer Absicht empfehlungswürdiger, sondern allen Ungläubigen zum Trot auch für die strengste Theorie haltbarer Sat: daß das menschliche Geschlecht im Fortschreiten zum Besseren immer gewesen sen, und so fernerhin fortgehen werde."

Friedländer in seinem lesenswerten Aufsatze "Kant in seiner Stelslung zur Politik" (Deutsche Rundschau, Bb. 9, 1876, S. 241—55) bemerkt: "Neberhaupt läßt sich ein Einfluß der Weltereignisse auf K's. Ansichten nirgends nachweisen." In der sicher lange vor Herausgabe der Anthropologie, welche Kant seit 1778 74 von der physischen Geographie getrennt las (vgl. Resex. 48), niedergeschriebenen Stelle sinden wir aber noch die Behauptung (7, 2, 267)): "Die Ersahrung alter und neuer Zeiten muß jeden Denkenden hierüber verlegen und zweiselhaft machen, ob es mit unserer Gattung jemals besser stehen werde." Bgl. auch den Anhang.

Vaterlande hervorgerufen habe, ift ihm ein vollgültiger Beweis für den moralischen Charafter der Menschheit, wenigstens der Anslage nach 1). Freilich haben wir uns den Fortschritt bisweilen unterbrochen, wenn auch nicht abgebrochen zu denken.

So und nicht anders hatte auch Serder über den Fortschritt geurteilt, wenn er seinen Gegensat zu Kant außer Augen ließ. Der alte Gegensatz ift dann mit einemmal wieder da, sobald Kant auseinandersett, worin der Fortschritt sich zeige, und wohin er schlieflich führen muffe. Über die Luge des Dafeins denkt der Philosoph ganz wie Rousseau. "Alle menschliche Tugend im Verfebr ift Scheidemunge; ein Rind ift ber, welcher fie für echtes Gold nimmt." Doch - erganzt er fofort - wer fie beshalb für wert= lofe Spielmarken ausgeben wollte, würde an der Menschheit Soch= verrat verüben. Der bloge Schein bes Guten erhalt boch immer die Idee besfelben in unfren Bergen wach 2). Für eine Gattung, deren Charafter "aeschäftige Thorheit" 3) ift, bedarf es nun aber eines Zwanges, wenn anders wir auch nur des Scheines versichert fein wollen. Auf ben ersten Blick scheint allerdings ber Zwang schwer vereinbar mit unfrer Freiheit. Herber nannte es daher einen "bosen Grundsat", als Kant den Zwang damit recht= fertigte, daß "ber Menfch ein Tier fei, das, wenn es unter an= dern feiner Gattung lebe, einen Herrn nötig habe" 4). Aber auch der Verfasser des "Contrat" hatte die Notwendigkeit des Zwanges anerkannt mit ber einzigen Bedingung, daß derfelbe ein ftreng gesetlicher sei. Dies ist nun auch Kants Meinung. Der Zwang bewirft, daß unire Handlungen rein äußerlich, wenn auch nicht nach ihren Motiven, mit bem Sittengesetze übereinstimmen. Da aber die Wirksamkeit des Gesetzes immer von der Bollkommen: heit der bürgerlichen Verfassung abhängt, so ist diese die Bor= bedingung zu Erreichung bes Gattungszweckes.

Die Erziehung bes Menschengeschlechtes zu diesem Biele ift

<sup>1)</sup> St. d. F. Werfe 10, 346 ff.

<sup>2)</sup> Anthropologie. Werfe 7, 2, 43 fg.

<sup>3)</sup> St. b. F. 10, 343.

<sup>4)</sup> Idee, Werke 7, 1, 324. Herber, Ideen X 4. Kants Kritik, Werke 7, 1, 359.

freilich rauh genug 1), und nur der Gedanke, daß alles die Veranstaltung eines weisen Schöpfers sei, macht auf die Dauer die Vertiefung in die Geschichte erträglich. "Der Mensch will Sintracht; aber die Natur weiß besser, was für die Gattung gut ist: sie will Zwietracht"2). Im Menschen ist sowohl ein geselliger wie ein ungeselliger Trieb. Aus dem Zwiespalt beider rettet er sich in den Staat, der ihm allein eine gesunde Entwicklung seiner Kräfte verdürgt. "Wie die Bäume im Walde nur dadurch, daß sie direkt nebeneinander stehen, gerade wachsen — so werden Menschen im Naturzustande und Freiheit krumm und krüppelhaft, aber in dürgerzlicher Gesellschaft gerade"3). In diesem Zusammenhange erscheinen auch Künste und Wissenschaften in wesentlich andrem Lichte. Sie befreien uns vom "Despotismus der Begierden" und befördern son ihrem Teile, wenn nicht größere Sittlichkeit, so doch wenigsstens Gesittung 4).

Für die Staaten gilt aber dasselbe wie für die Menschen. Die Not treibt auch sie aus ihrer Jolierung heraus und belehrt sie über ihre Interessengemeinschaft. Einstweilen besinden sie sich untereinander noch im Naturstande, aber es scheint nicht ausgeschlossen, daß auch sie dereinst in einem allgemeinen Völkerbunde die Gewalt durch die Prinzipien des Nechtes ersehen. Alsdann könnte wohl einmal der Antagonismus der Kräfte in der Gesellschaft zur Errichtung eines vollkommenen Staates sühren, in welchem "vollkommene Kunst wieder Natur wird". Der Krieg, dis dahin ein unentbehrlicher Kultursaktor, würde durch die immer sortschreitende Kriegskunst eingedämmt allmählich seltener werden und schließlich ganz verschwinden "). Das Menschengeschlecht aber würde seine sittliche Bestimmung als Gattung in einer auf die Prinzipien der Freiheit, Abhängigkeit und Gleichheit gegründeten Verschsslung erreichen, die nicht mit der Demokratie verwechselt

<sup>1)</sup> Anthropologie, Werke 7, 2, 270.

<sup>2) 3</sup>bee, Werfe 7, 1, 323.

s) Reflexionen 212 ff. Nr. 674 u. 676. Bgl. Jbee 7, 1, 324.

<sup>4)</sup> R. d. II. Werke 4, 326 ff., § 82 ber 1., 83 ber 2. Aufl.

<sup>5)</sup> Mutmaßl. Anf. 7, 1, 379 ff. K. d. u. 4, 330.

werben darf, da ihr Gegensatz ber Despotismus, nicht Autokratie oder Aristokratie, ist 1).

Wie sich zu dieser Geschichtsphilosophie Rousseau verhalte, haben wir hie und da schon angedeutet. Aber auch Kant selbst hat sich darüber ausgelassen. Er sagt einmal ganz richtig, daß Rousseau nie zur Rückfehr in die Wälder aufgefordert habe, weil "er im Grunde nicht wollte, daß der Mensch wiederum in den Naturstand zurudgeben, sondern von der Stufe, auf der er jest fteht, dahin zurücksehen follte" 2). Überhaupt follen fich in Rouffeaus Schriften feine Widersprüche finden. In ben beiben Disfurfen zeige der Genfer vom Individuum ausgehend "ben unvermeid= lichen Widerstreit der Rultur mit der Natur des menschlichen Ge= ichlechts"; im "Emil" und im "Contrat" aber weise er ber Menschheit den Weg, auf dem sie ihre Bestimmung als sittliche Gattung erreichen fonne 3). Bei biefer Erklärung läßt Kant freilich nur das eine außer acht, daß am Schluffe des zweiten Disfurses die sich selbst verneinende Unnatur wieder Natur wird, und Rousseau nirgends gezeigt hat, wie dies mit dem "Contrat" zu vereinigen sei, in welchem die Natur vollkommener Kunft ihre Auferstehung verdankt. Die Gewaltsamkeit dieses Deutungsver= fuches wird verständlicher, wenn wir uns Kants Stellung gur Geschichtswissenschaft vergegenwärtigen.

Als er im "mutmaßlichen Anfang" seine geschichtsphilo= sophischen Bemerkungen zwanglos an die Erzählung der Genesis anknüpfte, da beabsichtigte er keineswegs einen neuen Bibelkom= mentar zu liefern. Forfter that ihm deshalb Unrecht, indem er an Herder schrieb: "Den Moses Kantische Metaphysik sprechen zu laffen, ift doch das Argfte, was man fich über ihn einfallen laffen fann" 4). Auch in ber Abhandlung über bas rabikal Bofe jollte es nach ber Meinung bes Philosophen feine Schriftaus= legung fein, wenn er die Unbegreiflichfeit des Ursprungs des Bofen in ber Erzählung ber beiligen Schrift von ber Berführung

<sup>1)</sup> Zum ewigen Frieden 7, 1, 242-6. Bgl. den Unhang.

<sup>2)</sup> Anthropologie, Werke 7, 2, 267 ff.

<sup>3)</sup> Mutmaßl. Anf. Werfe 7, 1, 374.

<sup>4)</sup> Wilna, 21. Januar 1787. Aus Herbers Nachlaß 2, 396. Fester, Rouffeau 2c.

burch die Schlange ausgedrückt fand. Hier jedoch möchte er faum im Rechte fein. Doch hören wir feine Begründung. "Man kann — sagt er — sich über bie Art erklären, wie man sich einen hiftorischen Vortrag moralisch zu Nute macht, ohne barüber zu entscheiden, ob das auch ber Sinn bes Schriftstellers fei, ober wir ihn nur hineinlegen, wenn er nur für fich und ohne allen hiftorischen Beweiß wahr, dabei aber zugleich der einzige ift, nach welchem wir aus einer Schriftftelle für uns etwas gur Befferung ziehen können, die sonft nur eine unfruchtbare Ber= mehrung unserer historischen Erkenntnis sein würde. Man muß nicht ohne Not über etwas und das hiftorische Unsehen besselben ftreiten; was, ob es so ober anders verstanden werde, nichts bazu beiträgt, ein besserer Mensch zu werben, wenn, was bazu beitragen fann, auch ohne hiftorischen Beweis erkannt wird, und gar ohne ihn erfannt werben muß. Das hiftorifche Erfenntnis, welches feine innere für jedermann gültige Beziehung hat, gehört unter die Abiaphora, mit benen es jeder halten mag, wie er es für sich erbaulich findet"1).

Einige Jahre nach Niederschrift dieser Stelle sah sich der alte Kant veranlaßt, einen Jünger, der das System des Meisters besser verstehen wollte wie der Meister selbst, aufzusordern, daß er sich an den Buchstaben seiner Schriften halten und nichts hineindeuten solle. Aber in den angeführten Worten lag doch die Aufforderung jener Goethe'schen Xenie:

"Im Auslegen seid frisch und munter, Legt ihr's nicht aus, so legt was unter."

Ohne Frage hatten die Auslassungen Rousseaus über die Geschichtswissenschaft Kants ungeteilten Beifall gefunden. Die mosaische Überlieferung kann bei seiner "Lustreise" in die hypothetische Urzeit für ihn schon darum nicht den gleichen Wert haben wie für Herber, weil ihm die beglaubigte jüdische Geschichte erst mit der Niederschrift der Septuaginta<sup>2</sup>) beginnt. Den fabelshaften Zeiten würde er nur dann Raum in der Geschichte gönnen,

<sup>1) 10, 49.</sup> ff.

<sup>2)</sup> Jdee. Werke 7, 1 333 Anm.: "ohne welche man ihren [der Juden] sollirten Nachrichten wenig Glauben beimessen würde. Von da (wenn

"wenn die Erdichtungen etwas enthielten, mas das allgemeine Wohl der Menschen im bürgerlichen Zustande weiter bringen" fönne1). Gine philosophische Geschichte in weltbürgerlichem Sinne foll nun zwar die empirische Geschichte nicht verdrängen, aber bennoch muß Staatengeschichte "fo geschrieben werben, baf man fieht, was die Welt von einer Regierung für Nuten gehabt hat," noch mehr, sie "muß selbst zur Besserung der Welt den Plan enthalten" 2). Wenn Kant in seiner Recension bes ersten Teiles ber "Ibeen" Herber vorwirft, derfelbe verwandle die aus dem weiten Felde der Künste und Wissenschaften gesammelten Ideen "nach einem gewissen Gesetze ber Assimilation auf eine ihm eigene Weise in seine spezifische Denkungsart" 3), so verfährt er im Grunde doch nicht anders. Nur ist seine Denkungsart nicht eine historische wie bei Herber, sondern ganz und gar rationalistisch. Der unbefangenste aller beutschen Denker hat kein Verständnis für die Befangenheit entlegener Zeiten. Nach freiem Ermeffen schaltet er mit Meinungen und Thaten 4) und erkennt überall nur das seiner auf das Moralische gerichteten Natur Analoge an. Das Woher fann ihm daher nicht genügen, und mit innerer Notwendigkeit wird er getrieben, nach dem Weswegen zu fragen.

Niemals aber wird sich der Verfasser der Vernunftfritik durch seinen Rationalismus zu so verwegnen staatsrechtlichen Behauptungen wie Rousseau hinreißen lassen. Er nennt zwar wie dieser sein Zeitalter "das Jahrhundert der schönen Kleinigkeiten und Bagatellen," aber er nennt es zugleich das Jahrhun-

biefer Anfang vorerst gehörig ausgemittelt worben) kann man aufwärts ihren Erzählungen nachgehen".

<sup>1)</sup> Reflegionen 216 Nr. 681.

<sup>2)</sup> Ebenda 219 Nr. 694: "Die Revolutionen der Schweiz, Holland, England find das Wichtigste in der spätern Zeit. Rußlands Beränderung trug zum Wol der Welt nichts bei, als nur auf entfernte Weise."

<sup>3)</sup> Werke (Hartenstein) 4, 179.

<sup>4)</sup> Bgl. Neflexionen 215 Nr. 681: "Selbst guter Monarchen, Titus' und Marc Aurels Geschichte ist bloß biographisch, weil sie den Staat nicht verbessert haben. Caesar ist ein schlecht benkender Fürst, nicht daß er die Macht an sich zog, sondern daß er die, so er hatte, nicht selbst in die Hände eines vernünstig eingerichteten gemeinen Wesens gab."

bert "ber erhabnen Chimaren" 1). Damit will er jedoch biesen nichts von ihrem Werte nehmen, wenn ihnen in ber Erfahrung auch nichts entsprechen sollte 2). Als bloße Idee der Vernunft hat also der ursprüngliche Kontrakt auch für Kant seine "unbezweifelte praktische Realität, nämlich jeden Gesetgeber zu ver= binden, daß er seine Gesetze fo gebe, wie fie aus dem vereinigten Willen eines ganzen Bolfes hatten entspringen können, und jeden Unterthan, sofern er Bürger sein will, so anzusehen, als ob er zu einem folchen Willen mit zusammengestimmt habe"3). MS seiner "Majestät getreuester Unterthan" erwartet er Fortschritt auf diesem Gebiete allein von oben herab, auf dem Bege der Evolution, nicht ber Revolution, und erklärt die Hoffnung eines Bernunftstaates für eine Pflicht, nicht ber Staatsbürger, fondern bes Staatsoberhauptes. Denn es ist zwar "füß, sich Staats= verfassungen auszudenken, die den Forderungen der Berminft (vornämlich in rechtlicher Abficht) entsprechen, aber vermeffen, fie vorzuschlagen, und ftrafbar, das Bolk zur Abschaffung ber jett bestehenden aufzuwiegeln" (1798) 4).

Ms die heilige Allianz ins Leben trat, hatte ber große Denker längst die Augen geschlossen, welcher einst die in ihrer Naivetät so liebenswürdigen Worte niederschrieb: "Wenn brei wohlgesinnte und gut instruierte mächtige Regenten zugleich in Europa herrschen werden, wenn ihre Regierung von eben folchen nur ein Paar Zeugungen burch gefolgt wird, welcher Fall sich einmal ereignen fann, so ift die Erfüllung ba. Für jest leben wir in ber unfichtbaren Kirche, und bas Reich Gottes ift gleich= wohl in uns" 5).

Die unsichtbare Kirche, der er angehört, ist aber keine andere

<sup>1)</sup> Fragm. Werfe 11, 250.

<sup>2)</sup> Bgl. Rechtslehre (Werke 9, 151) über die "Idee einer Staatsverfaffung", b. h. einen "Begriff ber praktischen Bernunft, bem zwar abäquat fein Beispiel in ber Erfahrung untergelegt werben fann, bem aber auch als. Norm feine widersprechen muß".

<sup>3)</sup> Bom Berhältnis der Theorie gur Praxis, Werke 7, 1, 207.

<sup>4)</sup> St. b. F. Werfe 10, 355.

<sup>5)</sup> Reflexionen 216 Nr. 682.

als die Pfarrei des savonischen Vikars, welcher alle Bekenntnisse aut nennt, wenn sie nur das Wesentliche der Religion enthalten 1). Sa noch fühner wie Rousseau erklärt Kant die Meinung, daß "ein Geschichtsglaube Pflicht fei, und zur Geligkeit gehöre", geradezu für Aberglauben 2). In der Bewunderung des Moral= aesetzes fühlt er sich als der Verbündete des Genfers 3). Und insofern dieses Gesetz das Fundament seiner gangen praftischen Philosophie ist, wird der Idealismus Rousseaus auch für Deutsch= land eine Macht; er wird es um so mehr, als er hier von allen Zweideutigkeiten gereinigt erscheint, und aus angeblichen Thatfachen regulative Prinzipien geworden find. In allen Fragen, die das Berhältnis des Ginzelindividuums zur Kultur betreffen, reichen sich der Genfer Gefühlsphilosoph und der Verkünder des kategorischen Imperativs die Sande. Und wiederum begegnen fie fich, wenn jenen ein inneres Gefühl, diesen philosophische überzeugung auf eine Wendung zum Guten hoffen läßt, wenn jener in seiner Erziehungslehre dem Ginzelnen wie der Gattung die Rückfehr zur Natur ans Herz legt, dieser durch Sinweis auf das von der Natur uns urfprünglich eingepflanzte Pflichtgebot uns durch Legalität hindurch zur reinen Moralität und somit zu einer an die erste Zeit erinnernden Unschuld führen will.

Auch Kants Geschichtsphilosophie schließt daher optimistisch. Nur tritt uns bei ihm das Ziel scharf umrissen vor die Augen, im Gegensatz zu Herber, der eine künftige Morgenröte wie durch einen Nebelschleier sehen läßt. Würde aber ein Philosoph — wie es in der That durch Schopenhauer geschehen ist — Kant

<sup>1)</sup> Lettre à Beaumont, Oeuvr. 6, 101. Bgl. Boltaire an Damilaville, 26. August 1763 (12, 411 ber Dibot'schen Ausg.): Ne vous ai-je pas dit que de deux mille personnes de toutes les parties du monde, et même jusqu'à des Espagnols, que j'ai vus dans mes retraites, je n'en ai pas vu une seule qui ne fût de la paroisse de ce vicaire?"

<sup>2)</sup> St. d. F. Werfe 10, 323.

<sup>3)</sup> Émile, Oeuvr. 4, 67: "Conscience! conscience! instinct divin, immortelle et céleste voix etc. u. Discours sur les sciences 1, 46: O vertu! science sublime des ames simples etc." Bgl. bamit K. d. p. B. Werfe 8, 214, wo Kant ganz ähnlich mit einem bei ihm nicht allzu häufigen Rathos apostrophiert: "Pflicht! Du erhabener, großer Name" 2c.

bie Berechtigung seines teleologischen Prinzipes bestreiten und von seinem Gebäude das Dach entsernen, so fände er darunter den nackten Pessimismus des zweiten Diskurses, während einem analogen Versahren Herders weniger folgerichtiger aber unverzwüstlicher Optimismus immer noch standhielte.

## Viertes Kapitel.

## Schiller.

Die Rehrseite des Kantischen Jbealismus sollte zunächft noch verborgen bleiben. Daß aber die Philosophie des Königsberger Professors ganz im Sinne ihres Schöpfers nicht niederschlagend, sondern im höchsten Maße erhebend wirkte, war in erster Linie das Verdienst des Lieblinges der Nation, Friedrich Schillers. Die Stellung des Dichters zu Rousseau ist dadurch bestimmt. Denn vor seinem Bekanntwerden mit der Kantischen Philosophie hat ein direktes Verhältnis zu dem Genfer eigentlich nie des standen.

Wilhelm von Humboldt hat von Schiller gefagt 2), "ein großer Mann sei in jeder Gattung und in jedem Zeitalter eine Erscheinung, von der sich meistenteils gar nicht und immer nur sehr unvollkommen Rechenschaft ablegen lasse." Man wird diesen Sat dahin ergänzen dürfen, daß ein großer Mann meist im

2) Briefwechsel zw. Sch. u. B. v. H. Borerinnerung. S. 47 ber 1., S. 22 ber 2. Ausg.

<sup>1)</sup> Joh. Schmidt, Schiller u. Rouffeau. Berl. 1876 in Virchow-Holken-borffs Sammlung. Serie 11, Heft 256. — Otto Schanzenbach, Französsische Einflüffe bei Schiller. Stuttg. 85. Programm bes Sberhard-Ludwigs-Gymsnasiums. — Diese, wie die Schillerbiographen Weltrich und Brahm, sprechen sich über Schillers Lektüre der Rouffeau'schen Schriften nicht aus. Tomassche (Sch. in seinem Verhältnis zur Wiffenschaft. Wien 1862, S. 19) nahm lediglich auf Boas gestützt auch für Schs. Frühzeit unmittelbare Bekanntsschaft mit R. an. Die bestimmte Aeußerung des neuesten Viographen (J. Minor. Schiller. Sein Leben und seine Werke. Verl. 1890, 1, 165), daß die Lektüre Ks. "auß den akademischen Jahren noch nicht bezeugt" sei, war mir daher als Vestätigung meiner Resultate von hohem Werte.

Gebächtnis der Nachwelt so fortleben wird, wie ihn congeniale Naturen zuerst aufgefaßt und ihren Zeitgenoffen geschildert haben. über Rouffeaus Schickfal in Deutschland entschied bie Aufnahme, die er bei Herber und Kant gefunden hatte. Schiller aber er= öffnet ben Reigen ber Denker, welche ben Berfasser bes "Emil" mit Kants Augen anfahen, ohne fich beshalb bie Deutungsver= suche besselben anzueignen.

Wann Schiller fich zum erstenmale mit Rouffeaus Schriften wirklich beschäftigt hat, ist schwer zu sagen. Der Ruhm bes Apostels der Natur hatte ohne Frage auch den Karlsschüler lebhaft ergriffen. Wie er damals noch Rouffeaus Kriegserklärung gegen unfre Kultur verstand, oder vielmehr wie er sie nach Wielands Widerlegung des zweiten Diskurses, die ihm wohl bekannt war, verstehen mußte, zeigt sein Räuber Moor, welcher gerade das thut, was Rouffeau als falsche Konsequenz seiner Ansichten ausdrücklich verworfen hatte 1). Dem Namen des Genfers begegnen wir erft in der Selbstrecension der Räuber im Wirten= bergischen Repertorium<sup>2</sup>), hier wie später in der Fieskovorrede in Verbindung mit dem Namen Plutarchs. Aber während Schiller ben Griechen felbst in Schirachs Abersetung las und sich sogar anschaffte, war für Rousseau seine einzige Quelle eine Abhandlung mäßigen Umfanges von Helfrich Beter Sturg, in welcher diefer Schriftsteller Nachrichten des St. Gallener Gelehrten Daniel Wegeli, einen Auffat der Freundin Rouffeaus, Julie von Bondeli, und mündliche Mitteilungen Zimmermanns geschickt zu einem philosophischen Idealbilde vereinigt hatte 3). Diese "Denkwürdigkeiten" gipfelten in den Verfolgungen, welche Rouffeau in Frankreich, seiner Baterstadt und zuletzt in Motiers erlitten hatte. Aus ihnen empfing Schiller die Anregung zu dem Ge-

<sup>1)</sup> S. ob. S. 26.

<sup>2)</sup> Sämtl. Schriften. Siftor. fritische Ausg. 2, 357.

<sup>3)</sup> Schriften von H. B. Sturz. Erfte Sammlung. Leipzig 1779, S. 129-80. Bgl. May Roch. H. Sturz nebst einer Abhandlung über bie Schleswig. Literaturbriefe. München 1879, S. 231 fg. Die Fieskostelle bei Sturz, S. 145 = Rousseau à madame . . . Wooton, 27. Sept. 1766.

bichte "Rousseau" der Anthologie"), das in vierzehn schwülstigen Strophen den Märtyrer der Wahrheit seiert. Der Dichter läßt darin den großen Dulder, der "meteorisch für Franzosenhirn" genannt wird, in der Geister Kreis "erzählen von dieses Lebens Jahrmarktsdudelei" und erstreckt somit den Ekel seines Karl Moor an dem "schlappen Kastratenjahrhundert" auf das Leben überhaupt.

Aber mehr wie eine äfthetische Anregung entnahm Schiller ber Abhandlung faum; und man wird im allgemeinen gut thun, felbst den indirekten Ginfluß Rouffeaus in dieser Periode nicht zu überschäten 2). Mit seinem Sasse gegen Tyrannei und Unter= brückung, mit seinem Enthusiasmus für Freiheit, Freundschaft und Liebe wandelt der junge Dichter zwar ganz in den Bahnen bes Genfers. Und wenn Herber einmal fand, daß bas ver= schwemmte Berg bes Rosmopoliten eine Bütte für niemand fei 3), fo sana ber Dichter bes Hymnus an die Freude (1785) in fast wörtlichem Anklange an eine Stelle bes zweiten Diskurfes fein "Seid umschlungen Millionen" 4). Aber gerade in biefer Sin= ficht steht Schiller nicht unter Rousseaus, sondern unter Ferqu= fons Ginfluß, beffen "Grundfäte der Moralphilosophie" ihm in Garves Übersetung (1772) bekannt waren 5). In der Vorlefung "die Schaubühne als eine moralische Anstalt betrachtet" (1784) würde er sodann schwerlich Rousseau ausgewichen sein, falls er bessen Epistel an d'Alembert gefannt hätte. Rühmt er boch vor allem von dem Theater, daß es uns mit dem Lafter wenigstens befannt mache, wenn es auch "die Summe ber Lafter weber tilge noch ver= mindere", während Rouffeau gerade in diesem Umstande ein Sauntargument für die Verwerflichkeit der Bühne gesehen hatte.

Wie für Herder die frangösische Reise, so bezeichnet für

<sup>1)</sup> Schriften 1, 220 ff. Boas, Schillers Jugendjahre 2, 168 ff.

<sup>2)</sup> Wie es u. a. Hettner thut.

<sup>3) 3</sup>deen, VIII. 5.

<sup>4)</sup> Schriften 4, 1 ff. Bgl. oben S. 30. Anm. 3.

<sup>5)</sup> Weltrich (Sch., Gesch. seines Lebens u. Charakteristik seiner Werke, unter kritischem Nachweis der biographischen Quellen. Stuttg. 1885. 1, 234). Minor a. a. D. 1, 211 ff.

Schiller die Arbeit am Don Karlos einen Wendepunkt. Seinen Posa beseelt noch gang ber ungestüme Freiheitsbrang Rouffeaus. Aber wie dieser als politischer Berater ber Korfen und Polen von seinem abstrakten Ideale merklich abwich, so ist auch der Freund des spanischen Königssohnes gewillt, nicht zu zerftören, sondern mit Berücksichtigung ber geschichtlichen Faktoren aufzu= bauen. Erft bamit hat Schiller überhaupt ein Berhältnis gur Geschichte gewonnen, bas fich bann zu einem bauernben, für feine fünftlerische Fortentwicklung überaus folgenreichen gestalten follte. Mit einer beispiellosen Willensfraft widmet sich in der Folge der Dichter gang der Aufgabe der Selbsterziehung. Und als ob er an sich selbst veranschaulichen wolle, daß der Mensch nach Kant alles, was er ift, sich jelbst erwerben muß, tritt er erst nach langen Lehrjahren wieder die Wanderschaft an in bas weite Reich der Kunft.

Wie bei Berber, fällt bei ihm in die Zeit der Wandlung bie erfte Bekanntschaft mit Montesquieu. Im zehnten ber "Briefe über Don Karlos" (Commer 1788) führt er felbst Ibeen seines Poja auf diese Quelle gurud'i). Aber Montesquieu fann ihn in ber neuen positiven Richtung nur festhalten; benn schon hat ein andrer die Führung übernommen. Bereits im Sommer 1787 hat fich Schiller mit Kant befreundet, und zwar junächst mit ben geschichts-philosophischen Auffägen der Berliner Monatsschrift, der "Ibee" und bem "mutmaßlichen Anfang"2). Aus biefer Zeit stammt auch bas erfte birefte Zeugnis feiner Beschäftigung mit Rouffeau. Mit ben Bekenntnissen verglichen scheint ihm bas handschriftliche Leben Diberots von beffen Tochter "ein großer Schat von Wahrheit und simpler Größe", und ift ihm beshalb "werter, als was wir von Rouffeau haben"3). Und es stimmt damit

<sup>1)</sup> Die erste Erwähnung M's. (an Körner, Weimar 6. März 1788) beweift ebenso wie die Briefe, daß Sch. bamals M. schon fannte. Die "Considerations" las er zuerft im Dez. 88, besgleichen genauer ben "Esprit des lois" (an Lotte u. Karoline, Weimar 4. Dez. 88). Bgl. Tomaschek, S. 36, 54 u. Anm. 36 auf S. 63, der sich jedoch widerspricht, wenn er S. 122 Sch, durch Montesquien auf Kant vorbereitet fein läßt.

<sup>2)</sup> Auf Reinholds Beranlaffung. An Körner. Weimar, 29. Aug. 87.

<sup>3)</sup> An Körner. Februar 88.

gar wohl überein, daß die "Confessions" das einzige Werf des Genfer Bürgers waren, das sich in Schillers Vibliothek befand.). Aber kannte er nicht auch den "Emil"? Seine Ansichten über die Geschichtswissenschaft scheinen unmittelbar durch Rousseau angeregt, um so mehr, als sich Kant damals noch nicht über das Wesen derselben ausgesprochen hatte. In Wahrheit ist auch hier wieder das Verhältnis ein ähnliches wie dei Herber, was sich aus Schillers Ausgangspunkt sofort ergeben wird.

Schiller ist der einzige unter den hier behandelten Denkern, der auch als Geschichtsschreiber Hervorragendes geleistet hat 2). Schon deshalb wird man immer auf seine Neußerungen über unsre Wissenschaft zurückgehen müssen. Sie finden sich zerstreut in den Briefen an Körner und die Schwestern von Lengeseld, sind aber eine nur mit Vorsicht zu benügende Quelle.

Aeußere Beweggründe hatten den Dichter zum Gelehrten gemacht. Man wird daher in den Briefen von all den Stellen absehen müssen, wo Schiller über seine "ösonomische Schriststellerei" Klage erhebt 3), weil sich darin nur die halb ironische, halb schwerzliche Stimmung des Dichters kundgiebt, der für ein aus mehreren Büchern, wenn schon in schöner Darstellung zussammengeschriebenes Geschichtswerk mehr Anerkennung erwarten durste, als für seinen Don Karlos 4). Aus der Not galt es eine Tugend zu machen, so zwar, daß der Künstler aus der historischen Beschäftigung für seine eignen Zwecke den größten Nutzen zog. In diesem Sinne schrieb dann Schiller an Karoline von Beulwitz die oft citierten Worte: 5) "Die Geschichte ist überhaupt nur ein Magazin für meine Phantasie, und die Gegenstände

A. Meißner, Sch's. Bibliothek. Blätter für litterar. Unterhaltung (1870)
 655. Danach jedoch in einer Didot'schen Ausg. Nach dem Berzeichnis der Ausgaben Oeuvr. 22, 423 erschien aber vor 1793 keine Ausg. bei Didot.

<sup>2)</sup> Für das Folgende sei ein für allemal auf die trefflichen Auseins andersetzungen von Tomaschef (Ottokar Lorenz) hingewiesen.

<sup>3)</sup> An Körner. Weimar 17. März 88.

<sup>4)</sup> Dahin gehören u. a. Stellen in dem Briefe an Körner. Weimar, 7. Januar 88 (2. Aufl. 1874, 1, 152 u. 156).

<sup>5) 10.</sup> Dez. 88. Schiller u. Lotte. 3. Ausg. von Fielit (1879) 1, 167.

müssen sich gefallen lassen, was sie unter meinen Händen werden." Ein Misverstehen dieser Stelle ist nun eigentlich ausgeschlossen, wenn man eine ähnliche Auslassung gegen Körner heranzieht, wo es heißt:1) "Wenn ich aber auch nicht Historiser werde, so ist dieses gewiß, daß die Historie das Magazin sein wird, woraus ich schöpfe, oder mir die Gegenstände hergeben wird, in denen ich meine Feder und zuweilen auch meinen Geist übe." Für Schillers Ansichten über den Wert der historischen Wahrheit erzeieht sich also gerade hieraus gar nichts, und es ist zum mindesten verwegen, wenn Janssen dennoch die Stelle aus dem Briefe an Karoline seiner Schrift "Schiller als Historiser" voraussetzt, als ein Zeichen der unhistorischen Denkweise des Dichters<sup>2</sup>).

Bielmehr durfte fich auch heute gegen Schillers Meinung in der Hauptsache nichts Triftiges einwenden lassen. Indem er Geschichte und Dichtung vergleicht, findet er, bag bei beiden "bie philosophische, innere Notwendigkeit" die gleiche sei. "Wenn eine Geschichte, ware fie auch auf die glaubwürdigften Chronifen gegründet, nicht geschehen fein fann, b. h. wenn ber Berftand den Zusammenhang nicht einsehen kann, fo ift fie ein Unding; wenn eine Tragodie nicht geschehen sein muß, sobald ihre Boraussetzungen Realität enthalten, so ift fie wieder ein Unding" 3). Gin andermal vergleicht er Geschichte und Roman, und räumt ber Geschichte willig ben Borzug der Wahrheit ein. Nur scheint es ihm fraglich, "ob bie innere Wahrheit, die er die philosophische und Kunstwahrheit nennen will, und welche in ihrer ganzen Fülle im Roman ober in einer andern poetischen Darftellung herrschen muß, nicht ebensoviel Wert hat als die hiftorifche"4). Je mehr, in ihm ber Philosoph und Dichter die Dber=

<sup>1)</sup> Bolfstädt, 27. Juli 88.

<sup>2)</sup> Erschienen Freiburg 1863. Die kleine Tendenzschrift enthält in nuce eine ultramontane Geschichte des Absalls der Niederlande und des Dreißigjährigen Krieges. Für die Schillersorschung ist sie jedoch nicht so wertstos, wie öfter behauptet wird; ich erinnere nur an den Nachweis der besonders starken Benutung des Burgundius in Sch's. Geschichte des Dreißigsigkrigen Krieges.

<sup>3)</sup> An Körner, 7. Jan. 88. Bd. 1, 151.

<sup>4)</sup> An Karoline, 10. Dez. 88. 1, 166. Körner nennt (Dresben, 4. Juni

hand über den Historifer gewinnt, desto höher stellt er die innere Wahrheit der Dichtung, weil sie uns "den Menschen und nicht den Menschen, die Gattung und nicht das sich so leicht verlierende Individuum kennen" lehre. Der Historiser aber müsse diese wichtigere Art von Wahrheit der historischen Richtigkeit nachseben. Noch 1797 empfindet der Dichter des Wallenstein bei der Lektüre der Aristotelischen Poetif die freudigste Genugthuung, daß auch ein solcher Verstandesmensch wie der Stagirite die Poesie "philosophischer und idealer als die Geschichte" genannt habe 1). Und er giebt diesem Gedanken nur eine andre Form, wenn er einige Monate später zu Goethes Franksurter Reisebeobachtungen bemerkt 2), daß "überall nur die Materialien zum Menschen daseien, wie der Poet ihn brauche", aber auch nicht mehr als nur zerstreute Materialien.

Freilich liegt die Gefahr nahe, daß der Künstler, der gewohnt ist, sich "mit schöner Leichtigkeit und Grazie" zu bewegen, auch als Historiker sich nicht an die von dem Studium der Geschichte unzertrennliche Entsagung gewöhnen kann. Ist jede vollendete Dichtung an sich ein vernunstmäßig zusammenhängendes Ganze, so muß die Weltgeschichte als ein Uggregat von Bruchstücken erst durch den philosophischen Verstand dazu erhoben werden, falls sie überhaupt "den Namen einer Wissenschaft" verdienen soll 3). Über einen Pragmatismus hinaus, welcher in den Erscheinungen Ursache und Wirkung ausbeckt, scheidet der

<sup>88)</sup> einen guten Roman ober Tragodie "ein Kunftwerk von größerem Geshalt, als die meisterhafteste Geschichte".

<sup>1)</sup> Un Goethe, 5. Mai 97. Die Stelle der Poetif, Kap. 9 lautet: ο γαρ ίστορικος και ο ποιητής οὐ τῷ ἢ ἔμμετρα λέγειν ἢ άμετρα διαφέρουσιν. εἴη γαρ ἄν τὰ Ἡροδότου εἰς μέτρα τεδῆναι. και οὐδὲν ἦττον ἄν εἰη ἱστορία τις μετὰ μέτρου ἢ ἄνευ μέτρων [Reimdronifen des Mittelalters] άλλὰ τούτω διαφέρει, τῷ τὸν μὲν τὰ γενόμενα λέγειν, τὸν δὲ οἶα ἄν γένοιτο. διὸ καὶ φιλοσοφώτερον καὶ σπουθαιότερον ποίησις ἱστορίας ἐστίν. ἡ μὲν γὰρ ποίησις μᾶλλον τὰ καθόλου, ἡ δ' Ιστορία τὰ καθ' ἔκαστον λέγει. Die obige Nebersetung von σπουδαιότερον mit "idealer" nach Susemish.

<sup>2)</sup> An Goethe. 17. Aug. 97.

<sup>3)</sup> Wie heißt und zu welchem Ende ftudiert man Universalgeschichte.

Hiftoriker mit philosophischem Geiste zwischen Mittel und Absicht, und bringt aus sich heraus "ein teleologisches Prinzip in die Weltgeschichte". Nun entgeht es Schiller doch keineswegs, daß ein solches System nur in der Vorstellung des Historikers vorhanden ist; aber er übersieht, daß der Dichter bei gleichem Verschnen nur darum dem Stoffe keine Gewalt anthut, weil er sich seinen Stoff selbst gegeben, nicht wie der Historiker von außen empfangen hat, und infolgedessen niemanden als sich selbst für das anvertraute Pfund Rechenschaft schuldet. Wenn aber Schiller trotzen als Geschichtsschreiber nicht ins Konstruieren verfällt, so verdient er unsre ganze Bewunderung. Wo er, wie wir eben sahen, rationalistischen Anschauungen huldigt, thut er dies nicht als Künstler, sondern als Kantianer.

Im Mittelalter erblickt er zwar nicht mehr, wie Voltaire, eine Zeit der Finfternis und des Aberglaubens, aber rechtfertigen kann er es doch auch nur, indem er in ihm eine notwendige Borftufe ber neueren Zeit erkennt. Nichts ift aber charakteristischer für ben Rationalismus als dieses Bedürfnis der Rechtfertigung. Gang mit Unrecht hat man daher behauptet1), daß Schiller in der von ihm felbst fehr hochgestellten Abhandlung "über Bölfer= wanderung, Kreuzzüge und Mittelalter" die einseitige Form der rationalistischen Geschichtsauffassung prinzipiell übermunden habe, und daß die Anerkennung der relativen Bernünftigkeit aller hiftorischen Formen sich Bahn breche. Immerhin mag man in bem an Herber erinnernden Sate, daß die ewige Ordnung "eine gleiche Mutter allen ihren Kindern fei", einen fruchtbaren Reim sehen. Aber ber volle Gebankeninhalt bieses Sages ift barum boch nie in Schillers wiffenich aftliches Bewußtsein übergegangen. Der heilige Bernhard ift ihm noch 1802 ein "Mönchsfopf", ein "weltkluger geistlicher Schuft"2). Aber ber Dichter

<sup>1)</sup> Fr. Neberweg. Sch. als Hiftorifer u. Philosoph. Herausg. von Dr. Moriz Brasch. Leipz. 84, S. 130. Sehr schön ift hier jedoch S. 110 auseinandergesetzt, wie die über Schillers Geschichtsschreibung absprechenden, recht eigentlich unhiftorischen Urteile von Niebuhr und Gervinus  $V_5$  408 ff. nur in dem blinden Glauben an die Untrüglichkeit der rein empirischen Geschichtswissenschaft ihre Erklärung finden.

<sup>2)</sup> An Goethe. Beimar, 17. Marg.

der Jungfrau von Orléans hat sich auch in die Zeiten der Resliquien und Wunder mit liebevollem Verständnis versenkt.

Sobald sich Schiller auf den künstlerischen Standpunkt stellt, verlangt er, daß Poesie und Geschichtschreibung trot ihres ers heblichen Unterschiedes mit gleichem Maße gemessen werden. Jascobis Urteil über das erste Buch des Wilhelm Meister veranlaßt ihm zu einem ernsten Tadel derzenigen, die in den Darstellungen des Dichters nur ihre Ideen suchen, und das was sein soll, höher halten, als das was ist"). Wird er aber auch als Geschichtsphilosoph der Geschichte gegenüber solche Entsagung üben?

Rouffeaus Rationalismus in historischen Dingen hatte ja gerade barin bestanden, daß er kein Ereignis an sich, sondern nur in Bezug auf das von ihm postulierte Riel der Geschichte wür= bigen konnte. Herder wußte sich die Weite seines Blickes zu er= halten, indem er dieses Ziel möglichst unbestimmt ließ. Kant hatte das Sollen zunächst bloß in prakischem Sinne gefaßt und die empirische Geschichte unangetastet gelassen. Aber seine welt= bürgerliche Geschichtsphilosophie leitete doch unvermerkt eine Bewegung ein, welche diesem Sollen zuliebe die Weltgeschichte allein unter dem Gesichtspunkte der staatlichen Entwicklung betrachtet wissen wollte. Der Gedanke einer Erziehung des Menschengeschlechts beherrscht ihn so aut wie Rousseau. Nur verlangt der Genfer, bak wir zum Staate erzogen werden, bem Köniasberger Philofophen ift ber Staat als ein Aukeres nur Mittel zum Zweck?). Wenn Herder trot diefer Ginschränkung dem Unterthan des großen Königs ben "findischen Plan" unterlegen fonnte, daß "ber Mensch für die Gattung und die vollkommenfte Staatsmaschine am Ende ber Zeiten geschaffen sei"3), so hat der dem patriarchalischen Defpotismus eines Karl Eugen entlaufene Karlsichüler wenig= ftens hinsichtlich seiner politischen Meinungen keine Zweifel offen

<sup>1)</sup> An Goethe. Jena, 1. März 95.

<sup>2)</sup> Bgl. u. a. Ressexionen 217, Nr. 685: "Man hat keinen Monarchen, ber etwas zum Besten des menschlichen Geschlechtes tun will, auch nicht einmal zum Besten des Bolkes, sondern nur für das Ansehen des Staats, also nur für das Äußere."

<sup>3)</sup> An Hamann. Weimar, 14. Februar 1785.

gelassen. Seinem scharfen Blicke blieb die Armseligkeit der bürgerlichen und politischen Verhältnisse seines Vaterlandes nicht verborgen. Aber selbst "der größte Staat ist — wie er an Karoline
schreibt") — ein Menschenwerk, der Mensch ist ein Verk der
unerreichbaren großen Natur. Der Staat ist ein Geschöpf des
Zufalls, aber der Mensch ist ein notwendiges Wesen, und durch
was sonst ist ein Staat groß und ehrwürdig, als durch die Kräfte
seiner Individuen? Der Staat ist nur eine Wirkung der
Menschenkraft, nur ein Gedankenwerk, aber der Mensch ist
die Quelle der Kraft selbst, und der Schöpfer des Gedankens."

Bei solchen Anschauungen vom Wesen des Staates ist es mun freilich ausgeschlossen, daß das Sollen der Schiller'schen Geschichtsphilosophie wie bei Kant und Rousseau ein wesentlich politisches sei. Als Schiller seine Jenaer Antrittsvorlesung über Begriff und Studium der Universalgeschichte hielt, da beabsichtigte er wohl, wie Kant in der Geschichte der Nationen den Fortschritt der Gattung auszuspüren. Im übrigen hatte er noch nicht verzessen, daß nach Schlözer der Gegenstand der Universalhistorie "die Welt und das menschliche Geschlecht" ist 2). Und er erklärte deshalb, daß die wahre Universalhistorie "Kirchengeschichte, Geschichte der Philosophie, der Kunst, der Sitten und des Handels mit der politischen in Sins zusammensassen" müsse.

Dennoch geht das Sollen seiner Geschichtsphilosophie auf die Anregung Kants zurück. Nur waren es nicht die populären Aufsätze des Philosophen, sondern in bezeichnender Weise die "Kritik der Urteilskraft", aus welcher der Dichter auch für seine Geschichtsphilosophie reichen Gewinn zog. Bon ihr, die er im Frühsighr 1791 kennen lernte, gingen zunächst seine ästhetischen Studien aus. Hier auf seinem eigensten Gebiete lernt er den beschränkten Wert der Johle kennen, die "bei dem höchsten Gehalt für das Herz, allzuwenig für den Geist" bietet 3). Hier stellt er dem naiven Dichter, der seibe such, zur Seite. Hier findet er die naive Poesse "der That

<sup>1) 27.</sup> Nov. 88. Schiller u. Lotte 1, 143 fg.

<sup>2)</sup> Schlözer, Borstellung seiner Universalhistorie (1772), §. 1. S. 3.

<sup>3)</sup> Über naive u. sentimentalische Dichtung. Schriften 10, 486.

nach poetischer", die sentimentalische aber auf dem Wege zu einem höheren poetischen Begriff", so daß sie in ihrer Vollendung als idealische Poesie "aufhören würde, eine poetische Urt zu sein"). Von hier aus endlich sucht er am Ende seiner spekulativen Periode noch einmal das Wesen der Geschichte philosophisch zu ergründen und legt zugleich in Worten von unvergänglicher Schönheit sein ästhetisches Glaubensbekenntnis nieder. Hatte er aber schon frühe einer nüchternen Alltagswelt gegenüber den Gedanken einer ästhetischen Erziehung ins Auge gesaßt, so gab ihm erst der Philosoph, welcher der Dichtkunst den obersten Rang zusprach 2), den Mut ein, das Sollen seiner Geschichtsphilosophie auf dem Gebiete der Kunst zu suchen.

Tritt aber auch bas Ziel ber Geschichte in seinem Philosophieren vorerst noch zurück, so war er doch nie gemeint, bas goldene Zeitalter in grauen Vergangenheiten zu fuchen. Rants Antagonismuslehre fand ihn burch Schlözer und Berber vor= bereitet. Bereits in der medizinischen Abhandlung "über den Zufammenhang der tierischen Natur des Menschen mit seiner geisti= gen" von 1780 ift es ihm Gewißheit, daß "die Berirrungen vom ersten Zwecke ber Natur" die Schritte zu bem, mas er "die Reali= täten der Menschheit nennt", beschleunigt haben. "Sunger und Blöße haben den Menschen zuerst zum Jäger, Fischer, Liebhirten, Ackermann und Baumeifter gemacht. Wolluft ftiftete Familien, und Wehrlofigkeit der Einzelnen zog Horden zusammen. Sier ichon die ersten Wurzeln der geselligen Pflichten." Die Gewalt= famkeit und Barte dieses Entwicklungsganges befremdet den jungen Philosophen keinen Augenblick, da nun einmal, wie er sich in feiner Kraftsprache ausdrückt, der Mensch "das unselige Mittel= bing von Bieh und Engel" ift. Und jum Beweife, daß felbit die Natur burch bas entfesselte Spiel menschlicher Rrafte nur gewonnen habe, citiert Schiller Schlögers Bemerkungen über "die

<sup>1)</sup> An Humboldt. Jena, 25. Dez. 1795; vgl. auch an benf. Jena, 30. Nov. 95 über die geplante Johlle "Vermählung des Herfules mit der Hebe", in der er "mit der sentimentalischen Poesse über die naive selbst" zu triumphieren hosste.

<sup>2)</sup> Kritik der Urteilskraft, Werke 4, 200. Fester, Rousseau 2c.

Revolutionen des Erdbobens" durch Menschenhand. Bier also wurzeln schon die Gedanken, welche ihn später im "Cleusischen Feft" Ceres als "die beglückende Mutter der Welt" feiern ließen. Aber auch ber von Kant in Übereinstimmung mit Rouffeaus späteren Schriften aufgeftellte Cat, bag bie Gattung gewinne, was bas Individuum verliere, war Schiller in feiner erften Gpoche geläufig, ja er bezeichnet selbst mit Hinweis auf die "Theosophie bes Julius" als eines seiner Lieblingsthemata "das Leben in ber Gattung, bas Auflösen feiner felbst im großen Ganzen"1).

Dagegen sucht der Jenaer Professor die Frage nach Anfang und Inhalt ber Geschichte wirklich zu beantworten. Das ganze Mittelalter begann in Anschluß an die biblische Tradition mit der Erschaffung des Menschen. Nach Kant sielen die staatlosen Anfänge der Menschheit nicht in den Bereich der Geschichte. Aber ein andermal scheint der Philosoph nur die Beschaffenheit unfrer Quellen in Betracht zu ziehen; wenn er mit Berufung auf hume erklärt, das erste Blatt im Thukydides sei der erste Anfang aller wahren Geschichte?). Rückschlüsse von hier aus will er zwar ge= statten, doch fagt er nicht, wie weit man darin gehen dürfe. Für Schiller ift die Spoche vor Sprache und Schrift verloren. Erft nach Erfindung ber Schrift beginnt die Weltgeschichte, welche bemnach von Anfang an Kulturgeschichte ift und die kulturlosen Anfänge unfres Geschlechtes unberücksichtigt läßt. "Der Stoff ber Geschichte in ihrem weitesten Verstande" ift aber "die kleine

<sup>1)</sup> Un Karoline. 12. Dez. 88. Schiller u. Lotte 1, 169.

<sup>2) &</sup>quot;Ibee", Werke 7, 1, 333, Anmerk. Die merkwürdige Stelle ift namentlich in ihrem Anfange nicht ganz klar. Denn Kant scheint banach eine Continuität der hiftorischen Überlieferung der alten Geschichte bis auf unfre Tage anzunehmen, wie fie in Wahrheit nicht existiert hat. Man höre: "Nur ein gelehrtes Publicum, das von seinem Anfange an bis zu uns ununterbrochen fortgedauert hat, fann die alte Geschichte beglaubigen. Über dasselbe hinaus ist alles terra incognita, und die Geschichte der Bölfer, die außer demfelben lebten, kann nur von der Zeit angefangen werden, da fie barin eintraten." — Offenbar schwebte dem Philosophen der richtige Gebanke vor, daß die glaubhafte Geschichte eines Bolkes in der Regel — benn die Germanen machen als Nachbarn eines Kulturvolkes davon eine Ausnahme - erft bann beginnt, wenn es felbft feine Geschichte schreibt.

Summe von Begebenheiten", die nach Abzug aller verlornen ober durch die historische Kritik ausgeschiedenen Quellen übrig bleiben. Aus Kants Grundprinzip hatte sich mit Notwendigkeit die von Herder so sehr verabscheute Folgerung ergeben, daß die geschichtliche Arbeit der vergangenen Jahrhunderte nur um umseretwillen stattgesunden habe<sup>1</sup>). Schiller will nur dasjenige herausheben, was auf die heutige Gestalt der Welt und den Zustand der jetzt lebenden Generation von wesentlichem Einfluß gewesen ist. Durch die Weltgeschichte werden wir gewöhnt, uns mit der ganzen Verzgangenheit zusammenzusassen. Sie erweitert unser kurzes Dasein über die ihm zeitlich gesteckten Grenzen und "führt so das Individuum unvermerkt in die Gattung hinüber". Sie erscheint sosmit in Schillers Auffassung als ein hervorragendes Mittel zur Förderung der auf die Gattung zielenden Naturabsicht, als ein Werkzeug der göttlichen Vorsehung selbst<sup>2</sup>).

Geht man die Jenaer Antrittsvorlesung und die durch Kants "mutmaßlichen Anfang" veranlaßte Abhandlung "über die erste Menschengesellschaft" nach Feststellung ihrer allgemein philosophischen Grundlage noch einmal durch, so lassen sich auch in Bezug auf Sinzelheiten fast durchweg Schillers Quellen feststellen, weil er den Ideenstoff noch nicht mit voller Freiheit beherrscht. Da begegnet uns alsbald wieder Schlözer in dem auch durch Gibbon bestätigten Saße: "Zonen und Jahreszeiten hat der Mensch durcheinander gemengt." Und wenn Schiller auf das Misverhältnis zwischen dem Gange der Welt und der Weltgeschichte hinweist, so hatte schon der Göttinger Historiser bemerkt, "wo nichts ist, da melbet die Weltgeschichte nichts""). Als Herderisch fennen wir bereitz die Metapher von der "langen Kette von Begebenheiten, die von uns dis zum ersten Menschen hinaufreichen und "wie Ursache und

<sup>1)</sup> Werfe 7, 1, 321.

<sup>2)</sup> Wie heißt und zu welchem Ende studiert man Universalgeschichte.

s) Schlözer, Universalhistorie §. 16, S. 41, 43, u. a. S. 43: "Man spreche von den Reichen der Araber, der Mähren, der Mogolen; denn diese Reiche sind bekannt . . . . Man spreche nichts von den Revolutionen der Siamer, Schweden, und Mexicaner in den Jahrhunderten Abrahams, Homers, und Antonins; denn sie sind unbekannt."

Wirkung ineinandergreifen", die jedoch "nur der unendliche Verstand ganz und vollzählig überschauen kann"). Es scheint so dann nur eine Nuhanwendung jenes Gedankens, wenn Schiller in der "Sendung Moses" die Aufklärung und die mosaische Religion als wesentliche Glieder dieser Kette betrachtet und die historische Aufgabe des alten Bundes darin erkennt, daß durch ihn "die Lehre von dem einigen Gott als ein Gegenstand des blinden Glaubens so lange unter dem Volke erhalten worden sei, dis sie endlich in den helleren Köpfen zu einem Vernunftbegriff reisen konnte"). Allein selbst dieser schüchterne Versuch, das Geheimnis der Vorsehung zu ergründen, stammt unmittelbar aus Lessings "Erziehung des Menschengeschlechts".

Sollte sich aber bei solcher Durchsichtigkeit des Quellenverhältnisses nicht auch Rousseaus Einfluß nachweisen lassen, falls er überhaupt stattsand? Ich denke, ja. Als ein harmloses Hirtendasein, wie es "die vier Weltalter" schildern, stellt sich Schiller die Urzeit allerdings nicht vor. Die verschiedenen Kulturstusen roher Völkerstämme gestatten vorsichtige Rückschlüsse auf den in Dunkel gehüllten Ansang unsres Geschlechts. "Wie beschämend und traurig aber ist das Vild, das uns diese Völker von unsrer Kindheit geben! und doch ist es nicht einmal die erste Stuse mehr, auf der wir sie erblicken. Der Mensch sing noch verächtlicher an." Mit ganz Rousseau'scher Rhetorik, aber sachlich in grellem Widerspruche mit dem Genser wird die Roheit des Naturmenschen hervorgehoben und in Anlehnung an Gibbon bemerkt, die Germanen des Cäsar und Tacitus seien nicht viel besser wesen sollen seinen besse Cäsar und Tacitus seien nicht viel besser wesen seien 3). Aber läßt schon der Hinweis auf die "außerordentliche

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 54 u. 63.

<sup>2)</sup> Schriften 9, 276.

<sup>3)</sup> The history of the decline and fall of the Roman Empire. u. a. Chap. IX. 1, 353 ber 12bändigen Ausg., London 1813: The ancient Germans "passed their lives in a state of ignorance and poverty, which it has pleased some declaimers to dignify with the appellation of virtuous simplicity". Am 26. März 89 (an Körner) hatte Sch. Teil 1—2 von Gibbons Berf gelejen. Bgl. auch die Antrittsvorlej.: "Entjehen erweckt und jelbst seine [des Urmenschen] Tugend, und das, was er seine Glückseligfeit nennt, kann und nur Ekel oder Mitleid erregen."

Schwierigkeit", die es den Menschen kostete, sich überhaupt erst "zur politischen Gesellschaft zu erheben", Bekanntschaft mit dem zweiten Diskurse vermuten, so folgt diese aus einer andern Stelle mit ziemlicher Sicherheit. Denn Rousseau ist doch wohl der "Reisebeschreiber", nach dessen Erzählung man "den Wilden forglos das Lager hingeben sah, worauf er heute schlief, weil ihm nicht einsiel, daß er morgen wieder schlafen würde" 1). In diesem Zusammenhange gewinnen auch die Rousseau'schen Anklänge des Liedes an die Freude eine erheblichere Bedeutung. Aber auch so wird nur eine schon von andrer Seite 2) gemachte Beobachtung bestätigt, daß Schiller, wo er reslektiere, eignen von Rousseaussellschweise sehr abweichenden Bahnen solge, wo er dagegen dichtezrisch schaffe, vielsach an den Genfer erinnere.

Es kennzeichnet die aanz moderne Empfindungsweise bes Dichters ber "Götter Griechenlands", daß ihn erft bie Zeitereig= nisse zu einer endgültigen Auseinandersetzung mit Rousseaus Weltanschauung veranlaßten. 2118 Schiller in Jena zum erftenmale das Katheder bestieg, waren vor kurzem in Versailles die Reichsftände zusammengetreten, und als er seine Vorlefung im beutschen Merkur herausgab, hatte die inzwischen erfolgte Zerftörung der Baftille und die Erklärung der Menschenrechte den Jubel feiner Landsleute über die große Veränderung nur ge= steigert. In unaufhaltsamem Fortgange führte bann bie Bewegung von Rouffeau'scher Begeifterung für Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit zu einem schrankenlosen Terrorismus. Und mit dem Jahre 1793 schien das zu Ende des zweiten Diskurses geschilderte Zeitalter bes fürchterlichsten Despotismus angebrochen zu fein, so daß in Deutschland fast allenthalben die anfängliche Schwärmerei einer gründlichen Enttäuschung Plat machte.

Auch Schiller hatte die Zeit schon nahe geglaubt, "wo die

¹) Oeuvr. 1, 242: "Ses projets, bornés comme ses vues, s'étendent à peine jusqu'à la fin de la journée. Tel est encore aujourd'hui le degré de prévoyance du Caraïbe . . . il vend le matin son lit de coton, et vient pleurer le soir pour le racheter, faute d'avoir prévu qu'il en aurait besoin pour la nuit prochaine."

<sup>2)</sup> Joh. Schmidt a. a. D. S. 6.

Philosophie den moralischen Weltbau übernehmen, und das Licht über die Finfternis siegen konnte". Schien boch nichts zu fehlen, "als das Signal zur großen Veränderung und eine Vereinigung aller Gemüter". Aber bie Vorgänge in Frankreich zwangen ihm bas Geftändnis ab, "baß derjenige noch nicht reif ift zur bür= gerlichen Freiheit, bem noch so vieles zur menschlichen fehlt"1). Dem Herzoge von Augustenburg erklärte er am 13. Juli: "Wäre bas Faktum mahr — wäre ber außerordentliche Fall wirklich ein= getreten, daß bie politische Gefetgebung ber Bernunft übertragen, der Mensch als Selbstzweck respektiert und behandelt, das Gesetz auf ben Thron erhoben, und wahre Freiheit zur Grundlage bes Staatsgebäudes gemacht worben, fo wollte ich auf ewig von ben Musen Abschied nehmen, und bem herrlichsten aller Kunftwerke, ber Monarchie ber Bernunft, alle meine Thätigkeit widmen." Sein politischer Enthusiasmus hätte jedoch größer fein muffen, als er in Wirklichkeit war, wenn ihm bas gleiche Ziel wie Kant dauernd vorschweben sollte. Bielmehr fühlte er sich jetzt alle Hoffnung einer "Regeneration im Politischen" auf Jahrhunderte benommen und mit prophetischem Geiste schrieb er die Worte: "Man wird in andern Weltteilen den Regern die Retten abnehmen und in Guropa den Geiftern anlegen" 2). Die Zeiten der ftolzen Freude über das Jahrhundert der Aufklärung find für immer vorüber. Dringend und immer bringender heischen bie Zeitereigniffe, daß man bei fich felbst einkehre und über ben wahren Charafter ber Gegenwart flar benfen lerne.

In Schillers urfprünglichen Briefen an ben Augustenburger findet biefes Ringen nach Klarheit feinen lebhaften Ausdruck. Und in den "Briefen über die ästhetische Erziehung des Menschen" zieht er die Summe seiner Betrachtungen, wenn er im Nuten "das große Idol der Zeit" sieht, und über die unter das tyran= nische Joch des Bedürfnisses gefunkene Menschheit trauert 3).

<sup>1)</sup> Bgl. die Xenie "ber Zeitpunkt".

<sup>2)</sup> In dem obengenannten Briefe, bei Michelsen (Briefe von Sch. an herzog Fr. Chr. von Schleswig-Holftein-Augustenburg über afthet. Erziehung, Berlin 1875) S. 67-9, 73. Bgl. Rr. 5 u. 7 ber äfthet. Briefe.

<sup>3)</sup> Schriften 10, 277.

Bereits in jenem Briefe vom 13. Juli 1793 hatte er bargelegt, daß die Aufklärung der höheren Stände, statt die Gesinnung zu veredeln, die Verderbnis in ein Suftem bringe, und in einer Zeit, die zwischen Barbarei und Schlaffheit, Freigeisterei und Aberalauben, Robeit und Verzärtelung schwanke, nur das Gleichgewicht der Laster das Ganze noch zusammenhalte 1). Bei der "Übermacht der Profa in dem Ganzen unfres Zustandes" weiß er als Dichter "für ben poetischen Genius kein Seil, als baf er fich aus dem Gebiet der wirklichen Welt zurückziehe" 2). Und er fpricht es allen Gebildeten der Nation aus der Seele, wenn er sie auffordert, sich mit ihm aus dieser schnöden Wirklichkeit in das Reich des schönen Scheines zu flüchten; aber nur - und darin unterscheidet er sich wesentlich von Goethe — um von hier aus wieder als Erobrer vorzudringen. Die Geschichte melbet von Völkern, die sich vor dem übermächtigen Andrang der Keinde in die gebirgigen Stammlande zurückzogen und bort ausharrten, bis die Stunde der Befreiung schlug. Nicht anders foll sich der Deutsche jest auf die Verteidigung seiner eigensten Seimat, des Reiches der Ideen, beschränken. Denn hier ist er nicht allein unbezwinglich, hier gewinnt er auch die Kraft zu erfolgreichem Borwärtsbringen. Und so übernimmt die Kunft die Rolle in ber Erziehung des Menschengeschlechts, welche bis dahin nament= lich seit Lessing die Religion unbestritten behauptet hatte.

Beibe, Religion und Kunst, fördern den Naturzweck, indem sie durch Sicherung der Legalität Moralität anbahnen. Sie bringen uns dahin, "wenigstens der physischen Weltordnung durch den Inhalt unster Handlungen Genüge zu leisten, wenn wir es auch der moralischen durch die Form derselben nicht recht machen sollten". 3) An beide Stüten "müssen wir uns halten, so lange wir keine Götter sind", was nach Schillers Erfahrungen in der Weise geschieht, "daß die Religion demjenigen ihre Arme öffnet, an dem die Schönheit verloren ist". Und wenn nun der Dichter in Frankreich die Religion umgestürzt und den Geschmack

<sup>1)</sup> Bei Michelsen 71.

<sup>2)</sup> An Herber. Jena, 4. Nov. 95. Aus H's. Nachlaß 1, 193.

<sup>3)</sup> über ben moralischen Ruten afthetischer Sitten. Schriften 10, 424.

der Verwilderung preisgegeben sieht, 1) so tritt er für das, was ihm am meisten am Herzen liegt, für die Kunst, in die Schranken und hält diese für stark genug, allein das große Werk der Kultivierung zu vollenden. Sin äfthetischer Jbealismus verdrängt Kants ethischen Idealismus.

Der Anfang ber neuen Geschichtsphilosophie klingt zunächst noch ganz Kantisch. Die Natur handelt für den Menschen, so lange er selbst als freie Intelligenz noch nicht für sich handeln kann. Allein —

"jetzt wand sich von dem Sinnenschlafe Die freie schöne Seele los. Jetzt fiel der Tierheit dumpfe Schranke, Und Menschheit trat auf die entwölkte Stirn. Und der erhabne Fremdling, der Gedanke, Sprang aus dem staunenden Gehirn."

Lon der Herrschaft des Inftinktes befreit erkennt er fich als Mensch, blickt um sich her, und findet sich — in dem Staate. Aber diefer Staat ist ein Notstaat, nicht die gesetzgebende Vernunft hat ihn errichtet. Denn der Mensch fand ihn, als er zum Bewußtsein fam, bereits vor. Als ein Werk blinder Kräfte fann er daher dem Menschen auf die Dauer nicht genügen. Diefer wird da= nach ftreben, ein Neues an feine Stelle zu feten, in welchem seine Persönlichkeit als höchster Endzweck der Bernunft zur vollen Geltung kommt. Er wird mit einem Worte fuchen, den Natur= staat in einen sittlichen zu verwandeln. Aber er sett sich damit ein Biel, dem er felbst noch feineswegs entspricht, weil er erft im ethischen Staate das werden kann, was andrerseits auch wieder zur Gründung desfelben notwendig scheinen möchte, ein sittlicher Menfch. Soll er aber feiner Bestimmung entgegengeführt werden, so muß die Gefahr des Überganges von der wirklichen zu einer bloß in der Ibee eriftierenden Gesellschaft beseitigt werben. Der den Naturftaat aufhebende Menich muß eine Stüte erhalten, damit er durch diesen Aft sich nicht auch die Mittel zur Tierheit entreiße. In feinem natürlichen Charafter liegt biefe Stute nicht, ebensowenig in seinem sittlichen, ber ja erft gebildet werden foll.

<sup>1)</sup> An den Augustenburger, Ludwigsburg, 3. Dez. 93. Michelsen 167. Der Brief ist fast wörtlich in die vorgenannte Abhandlung herübergenommen.

Sie ist vielmehr in einem Dritten, in seinem ästhetischen Charakter zu suchen 1). So ergeben sich brei Entwicklungsstusen, die ebenstowohl der einzelne Mensch als die Gattung durchlausen müssen, "wenn sie den ganzen Kreis ihrer Bestimmung erfüllen sollen". Instinkt, Kunst und Sittengesetz sind es, die nacheinander das Menschengeschlecht leiten. "In seinem physischen Zustand erleidet der Mensch bloß die Macht der Natur; er entledigt sich dieser Macht in dem ästhetischen Zustand, und er beherrscht sie in dem moralischen".

Vergebens würden wir fragen, welcher Epoche Schiller sein Zeitalter zugewiesen habe. Denn die geschilderten Zustände find zugleich auch "die notwendigen Bedingungen jeder Erkenntnis, die wir durch die Sinne erhalten" 3). Genug, daß wir bei der Gattung oder dem Einzelindividuum oder endlich bei jeder ein= zelnen Wahrnehmung ihre gegebene Reihenfolge festhalten muffen. Bei Kant führt nach bem Erwachen ber Vernunft ber Sang jum Bösen den Menschen auf dem Wege zu seiner Bestimmung fortwährend in die Irre. Nach Schiller ift es das erste Geschäft ber erwachenden Vernunft, daß sie die sinnliche Abhängigkeit des Menschen grenzenlos macht. Denn "mitten in seiner Tierheit überrascht ihn der Trieb zum Absoluten". Sorge und Furcht find die ersten Wirkungen einer Vernunft, die sich in ihrem Gegenstande vergreifend, ftatt auf die Form auf den Stoff fieht. So lange der Mensch noch eine irbische ober himmlische Glüd= feliakeit erftrebt, bloß um diefer Glücheligkeit felbit willen, offen= bart er nur die in ihm "ins Absolute strebende Tierheit". Und "wenn sich die Vernunft auch in ihrem Objekt nicht vergreift, und in der Frage nicht irrt, so wird die Sinnlichkeit noch lange Zeit die Antwort verfälschen". Ja selbst das Moralgeset muß diefer Verfälschung unterliegen, fo lange ber Mensch noch nicht die "Selbstliebe als das Auswärtige und die Stimme ber Vernunft als fein mahres Selbst" anfieht 4). Aus biefem Bu=

<sup>1)</sup> Brief 3.

<sup>2)</sup> Brief 24.

<sup>3)</sup> Brief 25, Anm. Schriften 10, 364.

<sup>4)</sup> Brief 24. Schriften 10, 361 ff.

ftande befreit den Menschen die äfthetische Selbsterziehung. Die Freude am Schein, ber nichts andres als Schein sein will, hat eine Gleichgültigkeit gegen die Realität ber Dinge zur Folge, die schließlich dahin führen wird, daß der Mensch sich der Natur gegenüber nicht mehr bloß leibend verhält, sondern herr wird über die Ginflüffe der Außenwelt. Aus einer beherrschenden Macht wird ihm die Natur zu einem Objekt seines Denkens, und ber Stand ber Natur ift endgültig vertauscht mit bem Stand ber moralischen Freiheit 1).

Schon ber Dichter ber "Künftler" hatte die ästhetische Erziehung nicht als Durchgangsstufe, sondern als Selbstzweck gefaßt. Aber er that es damals noch auf Wielands Rat aus rein poetischen Beweggründen 2). Erst Kants Afthetik schuf ihm die Möglichkeit, auch als Philosoph diese Meinung zu vertreten, und nur die Nachwirkungen ber Kantischen Geschichtsphilosophie hielten ihn von konfequenter Durchführung seines Gedankens ab. Wir finden daher die äfthetische Erziehung als Selbstzweck nur in der Mitte der Briefe und noch einmal am Schluffe 3), wo er rühmend her= vorhebt, daß der ästhetische Staat allein die Gesellschaft wirklich mache, "weil er den Willen des Ganzen durch die Natur des Individuums vollziehe". Denn "ber dynamische Staat kann die Gesellschaft bloß möglich machen, indem er die Natur durch Natur bezähmt; der ethische Staat kann sie bloß (moralisch) notwendig machen, indem er ben einzelnen Willen dem allgemeinen unterwirft" 4).

Man begreift, welchen Unteil Schiller an bem pabagogischen

<sup>1)</sup> Brief 26. Schriften 10, 371, 373 u. Brief 25.

<sup>2)</sup> Die Künftler 402-5. Schriften 6, 276. Sch. an Körner. Weimar, 9. Febr. 79: "Nachdem der Gedanke philosophisch und historisch ausgeführt ift, daß die Runft die wiffenschaftliche und sittliche Cultur vorbereitet habe, so wird nun gesagt, daß dies lettere noch nicht das Ziel felbst sei, sondern nur eine zweite Stufe zu bemfelben . . . bann erft fei bie Bollendung des Menschen da, wenn sich wissenschaftliche und sittliche Cultur wieder in die Schönheit auflöse."

<sup>3)</sup> Bor allem Hettner 3, 3a 170 und Windelband, Gesch. der neueren Philosophie 2, 251 haben barauf hingewiesen.

<sup>4)</sup> Brief 27. Schriften 10, 382.

Ibeengehalt des Wilhelm Meifter nehmen mußte. Lob und Tadel, die er dem Freunde mit gleichem Freimut spendet, sind wefent= lich aus diesem Gesichtspunkte zu verstehen. Wenn Meister am Ende seiner Lehrjahre (Buch 8) die "unnötige Strenge der Moral" mißbilliat, "da die Natur uns auf ihre liebliche Beife zu allem bilbet, was wir fein follen", fo hat Schiller an biefem Ausfall gegen die Kantische Philosophie nichts auszuseten, aber nur wegen ber in bem Romane eingeschlagenen afthetischen Rich= tung. Und er faßt noch einmal fein Glaubensbekenntnis qu= sammen in die herrlichen Worte: 1) "Innerhalb der äfthetischen Geistesstimmung regt sich kein Bedürfnis nach jenen Troftgrunben, die aus ber Spekulation geschöpft werden muffen; fie hat Selbstftändigkeit, Unendlichkeit in fich; nur wenn fich bas Sinn= liche und das Moralische im Menschen feindlich entgegenstreben, muß bei ber reinen Vernunft Silfe gesucht werden." Wie Goethe jelbst sage, "braucht bie gesunde und schone Natur feine Moral, fein Naturrecht, feine politische Metaphysik", ja, wie man hinzusetzen könne, "feine Gottheit, feine Unsterblichkeit, um fich gu ftüten und zu halten. Jene drei Puntte, um die zulett alle Spekulation fich dreht, geben einem finnlichen ausgebildeten Gemut zwar Stoff zu einem poetischen Spiel, aber fie konnen nie ju ernftlichen Angelegenheiten und Bedürfniffen werden". Allein sofort erhebt Schiller ben fehr begründeten Ginwand, daß Meister noch nicht im Bollbesitz jener afthetischen Freiheit sei, und er fürchtet, daß diesen sein metaphysisches Bedürfnis in Ermanglung eines soliden philosophischen Fundamentes zulett, ähnlich wie bie Stiftsbame, zum Myfticismus führen werbe. Denn auch er denkt wie Herder, daß "nur die Philosophie das Philosophieren unschädlich machen" könne.

Man kann nicht sagen, daß Goethe in den "Wanderjahren" die Bedenken des Freundes berücksichtigt habe. Sher durfte sich der philosophische Dichter in seiner eigentümlichen Mittlerrolle zwischen Goethe'scher und Kantischer Weltanschauung dem Verstünder des kategorischen Imperatios gegenüber eines Erfolges

<sup>1)</sup> Jena, 9. Juli 96.

rühmen. Die Särte bes Kantischen Pflichtbegriffs hatte ihn erschreckt. Er meint der Philosoph fei der "Drato feiner Zeit geworden, weil fie ihm eines Solons noch nicht wert und empfänglich schien" 1). Barum foll die icone Seele, bas heißt die vollendete Menfcheit ihrem Triebe nicht trauen dürfen, ohne ihn erst vor dem Grundsate ber Moral abzuhören. Nicht bie völlige Unterwerfung ber Sinnlichkeit unter die Vernunft, sondern der harmonische Bund beiber, die Totalität des Charakters ist das höchste Ziel des Dichters.

Nun hatte Kant schon damals das uninteressierte äfthetische Wohlgefallen als Surrogat des moralischen Interesses gelten laffen 2) und feinen Gedanken wohl einmal in der Beise formuliert, daß er das Schöne Symbol des Sittlichguten nannte 3). Zwar hielt er zunächst noch gegen Schiller an seiner rigoriftischen Unficht fest und fand, daß die Achtung vor dem Pflichtbegriffe in uns "ein Gefühl des Erhabenen unferer eigenen Bestimmung wecke, was uns mehr hinreiße als alles Schöne". Doch fügte er einlenkend hinzu, "nur nach bezwungenen Ungeheuern werde Herfules Musaget"4). Auch der schwäbische Dichter konnte der altpreußischen "verfluchten Pflicht und Schuldigkeit" feine Bewunderung nicht verfagen, wie "ber Kampf mit dem Drachen" und der Entwurf der "Maltheser" hinlänglich bezeugen. Aber die Tragödie blieb zulet wohl nur darum unausgeführt, weil die Tugend, welche darin gelehrt werden sollte, "nicht die allge= mein menschliche, sondern die zum Moralischen hinaufgeläuterte Ordenstugend" war 5). Und so tadelt er noch 1798 das "grämliche Aussehen" der praktischen Philosophie Kants und wird durch sie wie bei Luther "an einen Monch erinnert, der sich zwar ein Kloster geöffnet hat, aber die Spuren besfelben nicht ganz ver= tilgen konnte"6). Und bennoch hatte eben damals Kant in sicht=

<sup>1)</sup> über Anmut und Bürde. Schriften 10, 100 ff.

<sup>2)</sup> Sämtliche Stellen citiert bei Dietrich, R. u. R. 149.

<sup>3)</sup> Kritif ber Urteilsfraft. W. 4, 232.

<sup>4)</sup> Anmerkung jur 2. Aufl. des Auffațes "über das radicale Boje" Werfe 10, 29.

<sup>5)</sup> Schriften 15, 93.

<sup>6)</sup> An Goethe. Jena, 22. Dez. 98.

licher Annäherung an Schillers Standpunkt in der "Anthropologie" der von den Grazien verlassenen, verzerrten Gestalt der Tugend jegliche Humanität abgesprochen 1) und schon ein Jahr früher in der "Tugendlehre" die als Frondienst aufgesaßte Pflichterfüllung verworfen, weil sie für den seiner Pflicht Gehorchenden keinen inneren Wert habe 2).

Wenn aber Schiller in "Anmut und Würde" zwischen Unterjuchung und Darstellung in Kants Pflichtenlehre scheibet, und die rigoristische Form derselben aus den Zeitumständen erklärt, so ist er auf dem besten Wege, die empirische Wurzel aller philosophischen Systeme in Bedingungen der Zeit, der Jugendeindrücke und des Charafters der Philosophen zu erkennen.

Mit demfelben echt historischen Verständnis beurteilt er jest den Wegbereiter bes großen Philosophen. Das Schmachten nach Natur entspringt "nicht unserer größeren Naturmäßigfeit, gang im Gegenteil ber Naturwidrigkeit unferer Berhältniffe, Buftande und Sitten"3). Naturgefühl und die fehnfüchtige Rlage nach dem "entflohenen Alter der Kindheit und der findischen Un= ichuld" find nahe verwandt, und zweifellos ift "unfere Kindheit die einzige unverstümmelte Natur, die wir in der fultivierten Menschheit noch antreffen". Von diesem Gefühle aufs tiefste durchdrungen hat sich Rousseau in Sinblick auf sein ausgeartetes Zeitalter ähnlich wie Kant verleiten laffen, mit allzu großer Strenge ben Schein von bem Wefen ju trennen. Empfinden und Denken geben in ihm, ber "als Dichter wie als Philosoph keine andre Tendenz hat, als die Natur entweder zu suchen ober an ber Runft ju rachen", getrennte Wege, anftatt "daß feine Gelbftthätigkeit fich mehr in fein Empfinden und feine Empfänglichkeit fich mehr in fein Denken mischte". Wie er felbft fich nie gur Totalität bes Charafters burchgerungen hat, fo ift "in bem Ibeale,

<sup>1)</sup> Werfe 7, 2, 209.

<sup>2)</sup> Werfe 9, 353.

<sup>3)</sup> Naive u. sent. Dicht. Schriften 10, 444. Leider finde ich nicht in meinen Auszügen, aus welcher Schrift R's. (Emil?) das Motto der äfthetisischen Briefe ("Si c'est la raison qui fait l'homme, c'est le sentiment qui le conduit") stammt.

das er von der Menschheit aufstellt, auf die Schranken derselben zu viel, auf ihr Vermögen zu wenig Rücksicht genommen", es ist darin "überall mehr ein Bedürfnis nach physischer Kuhe als nach moralischer Übereinstimmung sichtbar").

So feben wir Schiller am Ende feiner fpekulativen Beriode in dem denkbar schroffften Gegensate zu Rouffeau. Wenn biefer geneigt war, Künste und Wissenschaften für unbedingt verderblich zu halten, und Herber dies Berdammungsurteil nur insoweit berichtigt hatte, daß es "wie allenthalben, so auch hier auf den Gebrauch des Erfundenen ankomme" 2), so erwartet der Dichter alles Heil von seiner Kunft. Aber im Hochgefühl der felbst= errungenen Totalität vergift er gang, wie fehr er bas Bermögen der Menschheit außer acht läßt. Als er Riebuhrs und Volneys Reisen in Syrien und Agypten gelesen hat, äußert er gegen Goethe sein Befremden 3), "daß die belebende Kraft im Menschen mur in einem so kleinen Teil der Welt wirksam sei, und jene ungeheuren Völkermaffen für bie menschliche Perfektibilität ganz und gar nicht zählten". Bor allem scheint es ihm merkwürdig, "daß es jenen Nationen und überhaupt allen Nichteuropäern auf ber Erbe nicht sowohl an moralischen als an ästhetischen Anlagen gänzlich fehle", und daß die Anlagen zu Idealismus und Realismus bei ihnen "niemals in eine menschlich schöne Form zusammenflößen". Gleichwohl wandelt den Dichter auf der steilen Sohe, zu der er den deutschen Idealismus zuerst hinaufgeführt hat, kein Schwindel an, und der Kosmopolit, bem eine Nation nur ein Fragment der Menschheit ist, bei welchem man nicht stillstehen dürfe, hält unentwegt an einem Ibeale fest, welches weitaus den größten Teil der Erdbewohner aus ber Geschichte in bie Naturkunde verbannt.

Für den idealistischen Dichter verstummt daher die Geschichte so gut wie für den idealistischen Philosophen, sobald es sich um die Zukunft des Menschengeschlechtes handelt. Ihm ist nicht unbekannt, was "achtungswürdige Stimmen", deren Chorführer

<sup>1)</sup> Cbenda 10, 459. 467 fg.

<sup>2) 3</sup>deen IX. 3.

<sup>8)</sup> Jena, 26. Januar 98.

einst Roussean gewesen war, aus der Erfahrung gegen den sittlichen Wert der Kunst angeführt haben. Aus der Geschichte Griechenlands, Roms, der Araber und des neueren Italien hat er einsehen gelernt, "daß man beinahe in jeder Spoche der Geschichte, wo die Künste blühen und der Geschmack regiert, die Menschheit gesunken sindet, und auch nicht ein einziges Beispiel ausweisen kann, daß ein hoher Grad und eine große Allgemeinheit ästhetischer Kultur bei einem Bolke mit politischer Freiheit, und bürgerlicher Tugend, daß schöne Sitten mit guten Sitten, und Politur des Betragens mit Wahrheit desselben Sand in Sand gegangen wäre". Aber er erkennt troß alledem den Richterstuhl der Erfahrung überhaupt nicht an, weil er nicht die griechische oder italienische, sondern die Kunst an sich, nicht ein nationales Schönheitsideal, sondern den "reinen Vernunftbegriff der Schönheit" im Auge hat 1).

Mochte er nun barin sein gutes Recht als Künstler ausüben, so zeigt sich doch zugleich bei ihm wie bei Rousseau und Kant, daß der Philosoph, welcher ber geschichtlichen Entwicklung ihre Bahnen vorzeichnen will, nicht ungestraft ben Ifarusflug in ben Uther der reinen Idee unternimmt. Schiller weiß zwar fehr wohl, daß Athens politische Größe, seine Kraft und Freiheit, bem Zeitalter des Sophokles und Phibias vorausgieng, er gefteht ber in sich vollendeten naiven Dichtkunft der Alten nur relative Bor= guge gu, aber ber Dichter ber "Götter Griechenlands" fann ein konkretes Ibeal nicht entbehren und findet in Bellas das "holde Blütenalter ber Natur" wieber. Wie recht hatte boch Herber gehabt, als er erklärte, ein Siftoriker durfe kein Lieblingsvolk haben. Wenn Schiller bem modernen Menschen, beffen Natur= gefühl "ber Empfindung des Kranken für die Gefundheit"2) gleiche, immer wieder die unverstümmelte gefunde Natur ber alten Griechen entgegenhält, fo bentt er nicht an die Sieger von Marathon und Salamis, nicht an das Griechenland des Perifles ober Alexanders des Großen, fondern aus Homer, Bindar und Sophofles,

<sup>1)</sup> Afthet. Briefe X. Schriften 10, 304-7.

<sup>2)</sup> Naive u. fent. Dicht. Schriften 10, 445.

in deren Dichtungen "Natur und Sittlichkeit, Materie und Geift, Erde und Himmel wunderbar schön zusammenstließen"), konstruiert er sich ein Griechentum in der Idee. Rousseaus abstrakter Naturmensch wird so durch einen abstrakten Griechen ersetzt. Weit mehr noch wie Winckelmann ist daher Schiller der Bater jener übertriehnen Begeisterung für hellenisches Wesen geworden, welche so lange einem tieferen Verständnis der Geschichte Griechenslands im Wege gestanden hat und heute noch in dem philoslogischen Geschichtsunterricht unsere Gymnasien nachwirkt. Und nur seine politische Teilnahmlosigkeit hat den Dichter selbst davor bewahrt, gleich dem "Schüler Plutarchs" die alte Geschichte zu sozialen und politischen Abstraktionen zu mißbrauchen.

Aber wenn Rousseaus Ibeal in der That das Ideal eines Kranken ist, so erfrischen wir uns noch, nachdem hundert Jahre verstossen sind, an Schillers geistiger Gesamtheit. Beide waren Kämpfer um ein hochgestecktes Ziel. Und wenn wir nicht ohne Rührung den Bürger Genfs im harten Ringen gegen eine Welt und gegen den Feind in der eignen Brust schließlich unterliegen sehen, so winkt doch dem Sänger, dem die Sonne Homers geslächelt hat, ein Arkadien am Ende seine Siegerlausbahn

"und des Erdenlebens Schweres Traumbild finkt und finkt und finkt."

<sup>1)</sup> Anmut u. Bürbe. Schriften 10, 69. Bgl. 10, 292. 444 u. ö.

## Fünftes Kapitel.

## Fichte.

Es ift eine ber wundervollsten Wirkungen eines ausgesprochenen Charafters, daß ihn fein ursprünglicher Denker zu schilbern vermag, ohne zugleich ein Stuck feines eignen Gelbft zu ent= Das Lebensideal unfrer großen Dichter und Denker hüllen. fpiegelt fich daher in dem Bilbe, das fich ein jeder von Rouffeau gemacht hat. Leffings fampfesfreudige Wahrheitsliebe, Berders Verständnis für alles Menschliche, Kants ftrenges Pflichtgefühl und Schillers ichwererrungene fünftlerische harmonie haben wir fo in ihrer Auffaffung bes Genfers wiedergefunden. Aber keiner hat so trotig seine eigne Personlichkeit zum Maßstabe Rouffeaus gemacht wie Johann Gottlieb Fichte. Rouffeau, fagt er, "hatte Energie, aber mehr Energie bes Leidens als der Thätigkeit; er fühlte ftark das Elend der Menschen, aber er fühlte weit weniger seine eigne Rraft, demselben abzuhelfen, und so wie er fich fühlte, so beurteilte er andre. Er berechnete das Leiden, aber er berech= nete nicht die Kraft, welche das Menschengeschlecht in sich hat, sich zu helfen" 1).

Diese Kraft hat sich Fichte sein ganzes Leben hindurch zugetraut. Schon als zwölfjähriger Zögling von Schulpforta (1778) machte er, ben man täglich unterwies, sich bas hereinbrechen

<sup>1)</sup> Werke 6, 344. Bgl. über F. die klaffischen, aus Anlag ber Fichtefeier entstandenen Auffate E. Zellers (J. G. F. als Politiker, Bortrage u. Abhandlungen. Leipz. 1865, S. 140-77) und Treitschfes (F. u. die nationale Idee, Sift. u. polit. Auffate, 2. A., S. 123-52). Fs. Berhaltnis ju Rouffeau berührt jedoch Zeller faum, Treitschfe gar nicht.

bes jünasten Tages jeden Morgen als möglich zu benken 1), zu seinem Wahlspruch ben schönen Bers bes Horaz: Si fractus illabatur orbis, impavidum ferient ruinae. Aber das Rraft= gefühl, das den Knaben wohl einmal einen Fluchtplan faffen läßt, um als ein zweiter Robinson "auf irgend einer fernen Infel von Menschen abgesondert berrliche Tage der Freiheit zu verleben", beeinträchtigt nicht im mindesten die Achtung für den Genfer, ben Sichte noch 1794 "einen ber größten Männer feines Sahrhunderts" nennt. Denn es fehlt nicht an Zeugniffen fruhzeitiger Bekanntschaft mit Rouffeau'ichen Schriften. So wird in ber Probearbeit "de recto praeceptorum poeseos et rhetorices usu" auch Rouffeau erwähnt, vermutlich wegen feines Schreibens an d'Alembert. Als Hauslehrer in Zürich (1788) beschäftigt fich bann Sichte, noch ebe er fich gang für bas philosophische Studium entschieden hat, gern mit Übersetungen aus Montesquien und Nouffeau. Der junge Badagog, der in seinem Pflicht= eifer ein Tagebuch der auffallendsten ihm vorgekommenen Er= ziehungsfehler führt, um es der Mutter feiner Schüler wochenweise vorzulegen, wird wohl mit Borliebe den "Emil" ftudiert haben. Und wie fehr es ihm die milde Lehre des favonischen Bifars angethan hatte, erhellt aus bem schönen Briefe an feine Braut vom 6. Dezember 1790. "Unfer Berftand — erklärt er ba — ift soeben hinlänglich für die Geschäfte, die wir auf der Erbe zu betreiben haben; mit ber Geisterwelt fommen wir nur burch unser Gewissen in Berbindung. Zu einer Wohnung der Gottheit ift er zu enge; für diefe ift nur unfer Berg ein murdi= ges haus. Das ficherfte Mittel, fich von einem Leben nach bem Tobe zu überzeugen, ift bas, fein gegenwärtiges fo zu führen, daß man es wünschen darf." In den Bekenntnissen aber holt sich Fichte gern Rat, sobald ihn seine eigne Lebenserfahrung im Stiche läßt, fo wenn er die Frage feiner Braut, ob man ohne Hochachtung lieben fonne, burch einen hinmeis auf Rouffeau beantwortet. Wieber ein andermal schreibt er: "Ich habe einige Lieblingsautoren; zuerft die Alten, wie fich versteht, unter ben

<sup>1)</sup> Staatslehre von 1813. Werfe 4, 578.

Franzosen Rousseau und Montaigne, unter den Deutschen Lessing, Wieland, Goethe in seinen neuern Arbeiten. Diese lese ich immer wieder und kann sie nicht genug lesen, und vielleicht sind diese es, die meinen Geschmack so einseitig machen." Aber er ist desswegen nicht blind für die Fehler seiner Lieblingsautoren und weiß wohl, "wieviel Übles beispielsweise die gewiß in den edelsten Absichten geschriedene "Neue Seloise" des ehrlichen Jean Jacques Rousseau bei Personen gestistet hat, für die sie nicht geschrieden war, sie die bei andern so viel Gutes wirken konnte").

In den Rreis feiner Lefture treten nun anfangs ber neunziger Jahre Kant und Schiller. Und wenn es ihm wahrscheinlich bünkt, "daß der, welcher in feinem zwanziaften Sahre die Räuber schrieb, über kurg ober lang ben von Goethe in ber Sphigenie eingeschlagenen Weg betreten und im vierziaften unser Sophofles fein werde"2), so fühlt er doch sich selbst heimischer in bem Radifalismus ber Sturm= und Drangzeit wie in ber magvollen Schönheit Goethe'icher Weltanschauung. In dem "Berfuch einer Kritik aller Offenbarung", in welchem Fichte von dem philosophisch bearundeten Vernunftglauben Kants, nicht mehr von dem Deismus des favonischen Bifars ausgehend, die Möglichkeit und Notwendiakeit einer Offenbarung beweift, ift allerdings ber Ton der Darstellung, so sehr sie schon das ihm eigentümliche Gepräge zeigt, noch ein so gemessener, daß der alte Kant für ben Verfaffer ber anonymen Schrift gehalten werden fann. Gin gang andrer Geift weht uns bagegen an aus Fichtes erfter politischer Schrift, ber "Zurückforderung der Denkfreiheit von den Fürsten Europens, die sie bisher unterdrückten" (1793). Gine Rede an die Fürsten ift es, wie die Rede des Marquis Posa an Don Philipp, gleichsam eine rhetorische Übung über die Textes=

<sup>1)</sup> Fs. Leben u. litterarischer Brieswechsel, von seinem Sohne J. H. Z. A. (Leipz. 1862) 1, 14. 17. 33. 41. 62. 94. 114 u. 2, 13 in dem Plan zu einer Zeitschrift über Wahl der Lektüre. Der Vorrede der "Neuen Heloise" ist auch das Citat Werke 6, 5 entnommen: "chaque honnête homme doit avouer, ce qu'il a écrit", oder wie es dort Oeuvr. 8, 3 heißt: "les livres qu'il publie".

<sup>2)</sup> Briefwechfel 1, 114 in dem schon citierten Briefe an Frau Kanzlerin von Koppenfels.

worte: "ben Flug bes Denkers hemme ferner keine Schranke als die Bedingung endlicher Naturen". Aber hinter Fichtes Rhetorik bleibt das edle Feuer des "sonderbaren Schwärmers" weit zurück. Sin Übermaß von Pathos verleitet den jungen Philosophen ganz ebenso wie einst den Verfasser der beiden Diskurse, das Kind mit dem Bade auszuschütten, und berechtigt noch mehr wie dei dem Maltheserritter zu dem Ausruse: "anders als sonst in-Menschenköpfen malt sich in diesem Kopf die Welt".

Die Fürsten, nicht etwa der ober jener absolute Tyrann nach dem Mufter bes Prinzen in "Emilia Galotti" ober bes Fürsten in "Kabale und Liebe", nein die Fürsten ganz allgemein wissen, da frühe Wollüste und später Aberglaube den Flug ihres Geistes lähmen, "von dem, was fie wiffen follten, von ihrer eignen wahren Bestimmung, von Menschenwert und Menschen= rechten weniger, als der Ununterrichtetste" ihrer Unterthanen. Fast scheint es ein Wunder, daß man in der Geschichte bennoch mehr schwache als bose Fürsten antrifft, und Fichte rechnet ihnen deshalb "alle Lafter, die fie nicht haben, für Tugenden an". Bon allen Vorurteilen, welche die Zeit der Finsternis um die Throne des Absolutismus aufgehäuft hat, ist aber das schlimmfte und die "giftigfte Quelle alles unfres Glendes, der höllische Sat, "daß es die Bestimmung des Fürsten sei, für unfre Glüde seligkeit zu wachen". Denn auf Grund dieses Sates hält fich nun jeder Tyrann für ermächtigt, der Menschheit den Strick um ben hals zu legen und ihr dabei wie der henker der In= quisition dem Don Karlos zuzurufen: "stille, stille! es geschieht alles zu beinem Beften" 1).

"Nein, Fürst, du bist nicht unser Gott. Von ihm erwarten wir Glückseligkeit, von dir die Beschützung unserer Rechte. Gütig sollst du nicht gegen uns sein, du sollst gerecht sein." Mit Bezusung auf die Beglückungstheorie möchtet ihr wohl auch das kostdare Gut der Denksreiheit unterdrücken. Aber habt ihr denn als bloße Beaustragte des souveränen Volkes ein Recht dazu?

Die Antwort giebt Fichte ganz im Sinne des "contrat

<sup>1)</sup> Werke 6, 7 ff.

social". Denkfreiheit und, was damit aufs engite zusammen= hängt, Freiheit der Gedankenmitteilung gehören zu ben Rechten, die wir bei Abschluß bes Gesellschaftsvertrages nicht veräußern fönnen. "Nachforschen ins Unbegrenzte ift unveräußerliches Menschenrecht." Und wenn ihr die Greuel ber frangofischen Revolution aus der unbeschränkten Denkfreiheit herleitet, so veraekt ihr nur das eine, "daß dies nicht die Früchte der Denkfreiheit, fon= bern die Folgen ber vorherigen langen Geiftesiflaverei find," ihr vergeft, daß ihr auch gegen die Natur machtlos seid, gleichviel ob sie eure Arbeit segne ober mit elementarer Gewalt zerftore. "Gebietet doch erft bem Orfane, daß er schweige, bann gebietet auch bem Sturme unfrer emporten Meinungen." Sort beshalb "willig auf die Stimme der Wahrheit, der Gegenftand berfelben sei, welcher er wolle, und laßt sie immer eurem Throne ohne Furcht, daß fie ihn überglänzen werde, fich naben". Bedenft, daß ihr die freie Untersuchung am besten fördern werdet, wenn ihr auf die Resultate berselben hört. Ja, leitet wenn ihr könnt. "die Untersuchungen des Forschungsgeistes auf die gegenwärtigsten, dringenbsten Bedürfniffe ber Menschheit. Aber leitet sie mit leichter weiser Sand, nie als Beherricher, sondern als freie Mitarbeiter, nie als Gebieter über ben Geift, sondern als frohe Mitgenoffen feiner Früchte. Zwarm ift der Wahrheit zuwider; nur in der Freiheit ihres Geburtslandes, der Geisterwelt, kann sie gedeihen"1).

Rurz nach Erscheinen der fleinen Schrift wurde der junge Revolutionär, welchem der bourbonische wie der josephinische Absolutismus gleich verwerslich schien, von einem deutschen Fürsten an Reinholds Stelle nach Jena berusen. Aber so ungerecht seine Sätze in ihrer Verallgemeinerung wurden, ein bloßes Gesecht mit Windmühlen war die Rede in den Zeiten des Religionsedistes darum nicht, und es klang prophetisch, wenn Fichte ein Jahr vor Erlaß des berüchtigten Wöllnerischen Restriptes an Kant das Versbot der freien Untersuchung für das einzige Majestätsverbrechen und die einzige Schändung der geheiligten Rechte und Personen der Fürsten erklärte. Die "Rede" und der "Beitrag zur Bes

<sup>1)</sup> Werfe 6, 13. 24. 26. 31. 33 fg.

<sup>2)</sup> Werfe 6, 34.

richtigung ber Urteile bes Publikums über die französische Revolution", welchen Fichte noch in demfelben Jahre 1793 heraus= aab, find nun gerade deshalb von besonderem Wert, weil fich in ihnen, noch nicht eingeschnürt durch die Fesseln bes Systemes ber Geist ankündigt, von welchem sich Richtes politische und historische Anschauungsweise in ber Folgezeit beherrscht zeigt. In seiner Berachtung ber Erfahrung weit fühner wie Rouffeau, steht es ihm unumftößlich fest, daß "die Frage vom Recht gar nicht vor den Richterstuhl der Geschichte gehört" 1) und das unveräußerliche Recht eines Bolfes, feine Staatsverfaffung zu ändern, ift ihm über allen Zweifel erhaben. Aber wie Rouffeau und Kant verabscheut er boch im Grunde jede gewaltsame Revolution und findet, baß in seinem "Jahrhunderte die Menschheit, besonders in Deutsch= land, ohne alles Auffeben einen großen Weg" gemacht habe und anfange, "die alten Raubschlöffer ben lichtschenen Gulen und Fledermäusen zur Wohnung zu überlaffen", wenn ichon "ber gothische Umrif des Gebäudes fast allenthalben noch sichtbar fei"2). Und auch darin benkt er gang wie ber Königsberger Professor und wie Herder 3), daß "Würdigkeit ber Freiheit von unten herauf kommen muffe, die Befreiung aber ohne Unordnung nur von oben herunter fommen fonne". Bas ihn aber von Rant und von Rouffeau unterscheibet und namentlich der "Rebe" einen eigenartigen Schwung verleiht, ift bie hohe Zuversicht, mit welcher Fichte schon hier die geistige Führerschaft ber fortschreitenden Menschheit dem wahren Gelehrten zuweist. Auf ben Verfasser des "Emil" geht er dagegen zuruck, wenn er sittliche Erneuerung nicht wie Kant als "ein Ziel, aufs innigste zu wünschen" hin= ftellt, sondern zur erften Bedingung mahren Fortichrittes macht. Wenn aber Rouffeau an der Erfüllbarkeit jener Bedingung immer wieder verzweifeln mochte, legt Fichte mit ber ganzen Soff=

<sup>1)</sup> Werfe 6, 58.

<sup>2)</sup> Werfe 6, 6.

<sup>3)</sup> Humanitätsbriefe Nr 15. 2. Samml. (1793). Werke (Suphan) 17, 96; "Die Besserung muß vom Haupt kommen, nicht von Füßen und Händen; ich kenne nichts abscheulicheres, als eines wahnsinnigen Volks Herrschaft."

nungsfreudigkeit eines männlichen Jbealismus felbst zu ihrer Verwirklichung Hand ans Werk.

Um flarsten tritt dieses Verhältnis beiber Denker in ihrer geschichtlichen Ansicht hervor. Dem Verfasser ber Schrift über die französische Revolution ist es zwar gewiß, daß wir "in der ganzen Weltgeschichte nie etwas finden werden, was wir nicht felbst erft hineinlegten", aber er migbilligt darum nicht minder die teleologische Geschichtsauffassung, welche noch dazu ihre Un= entbehrlichkeit behaupte, um uns "die Weisheit der Vorsehung in Ausführung ihres großen Plans" bewundern zu lehren. Mit ungleich größerer Wahrscheinlichkeit könne man im bisberigen Sange der Menschengeschichte den Plan eines bofen menschenfeindlichen Wesens nachweisen. Aber auch bas träfe nicht bas Richtige. In Wahrheit ift vielmehr ein "unendliches Mannigfaltige gegeben, welches an sich weder aut noch böse" erst durch die freie Anwendung vernünftiger Befen eins von beiden wird, und eine Besserung tritt nicht eher ein, als bis wir besser ge= worden sind. Dies fann jedoch nur dann erreicht werden, wenn wir uns der Führung des Philosophen überlassen, der sich für feine Lehre die Wege ebnet durch den geschichtlichen Nachweis, daß alles blinde Herumtappen und Probieren der Menschheit zu einer sittlichen Erneuerung nicht geführt hat. Der Geschichte bedarf er aber zu diesem Nachweise, weil sie allein uns "die Mensch= heit in ihrem Feierfleide fennen" lehrt 1).

Die Empirifer werben freilich über den Philosophen, der die Welt aus ihren Angeln heben will, die Achseln zucken. Denn diese Pächter des gesunden Menschenverstandes werden ja nie einsehen, daß der vielgepriesene "gesunde Menschenverstand ebensos

<sup>1)</sup> Werke 6, 39. 67 Anm. 68. Bgl. Émile IV. Oeuvr. 3, 443: "L'histoire montre bien plus les actions que les hommes, parce qu'elle ne saisit ceux-ci que dans certains moments choisis dans leurs vêtements de parade; elle n'expose que l'homme public qui s'est arrangé pour être vu: elle ne le suit point dans sa maison, dans son cabinet, dans sa famille, au milieu de ses amis: elle ne le peint que quand il représente: c'est bien plus son habit que sa personne qu'elle peint. Fichte hat wohl an bieje Stelle gebacht, aber jein Gebantengang ift ein anderer, wie berjenige Rouffeaus und Schopenhauers, welcher mit R. übereinstimmt.

wohl seine Moden hat, als unfre Fracks ober unfre Frisuren." Nennen sie doch selbst Rousseau ein über bas andremal einen "Träumer, indeß seine Träume unter ihren Augen in Erfüllung gehen". Wenn jedoch ber Genfer Bürger auf halbem Wege stehen blieb, so ist Fichte entschlossen, ihn bis ans Ende zu verfolgen, und verächtlich ruft er ben Nikolaiten zu: "Biel zu schonend verfuhr Rouffeau mit euch, ihr Empirifer, das war fein Fehler." Durch Rouffeau geweckt hat ber menschliche Geift fich felbft ausgemeffen. Und während ihr Thoren feinen Grundfäben zu folgen glaubt, indem ihr euch "in ein paar abgeriffene Feten derfelben wie in eine zweite Löwenhaut einhüllt; nähren sich vielleicht in ber Stille am Geifte besfelben junge fraftvolle Männer", welche feinen Ginfluß auf das Syftem bes menschlichen Wiffens in all seinen Teilen und bie mit Notwendigkeit baraus folgende gang= liche Umschaffung ber menschlichen Denkungsart ahnen und ber= einst darstellen werden 1).

Die Naturrechtlehrer handelten ganz richtig, wenn sie auf einen ursprünglichen Naturzustand des Menschen zurückgingen. Denn "um den Grund der Verbindlichkeit aller Verträge zu entbecken, muß man sich den Menschen noch von keinen äußeren Versträgen gebunden, bloß unter dem Gesetze seiner Natur, das ist unter dem Sittengesetze stehend denken, und das ist der Naturzustand". Ob ein solcher je eristiert hat, kommt also gar nicht in Betracht, und als treuer Schüler Rousseaus erhebt Fichte die Frage, "wer heißt euch unsre Ideen in der wirklichen Welt ausschuchen, der Naturzustand sollte da sein!"")

Diese Ibee aber liegt hinter uns, das Ziel hat uns Rousseau im "Contrat" ausgesteckt. Daß sich sein Staat auch der Zeit nach auf einen Vertrag gründe, sagt er nicht und kann er nicht sagen, da alle bekannten Staatsversassungen auf das sogenannte Recht des Stärkeren gegründet sind. Eben deswegen ist aber eine Inderung derselben erlaubt, ja gefordert, da sie den Menschen an der vollen Erreichung seiner Bestimmung verhindern. Diese ist zufolge der Doppelnatur des Menschen eine zwiesache, einmal,

<sup>1)</sup> Werke 6, 51. 71 ff.

<sup>2)</sup> Werfe 6, 82.

"insofern er ein Teil der Sinnenwelt ist," Rultur, das heifit "Übung aller Kräfte auf den Zweck der völligen Freiheit, der völligen Unabhängigkeit von allem, was nicht wir felbit, unfer reines Selbst ist", sodann in Ansehung "feines höhern geistigen Endzwecks völlige Übereinstimmung mit dem Gesetze der Bernunft". Diesem letten unerreichbaren Ziele, welches Kant bas höchste Gut genannt hat, nähern wir uns durch jene "Rultur zur Freiheit" als dem letten Endzweck bes Menschen in der Sinnenwelt. Ihr Wefen ift aber wie das aller Bilbung Selbstthätigkeit. Denn "niemand wird fultiviert, sondern jeder hat sich selbst zu kulti= vieren". Da nun die Natur des Menschen "schlechterdings nicht ftille stehen kann, so zeigt die Geschichte in der That einen Fort= ichritt zur vollkommenen Freiheit". Ginen Beweis, daß das uns allein vor andern Tieren auszeichnende Vorrecht der Vervollkomm= nung ins Unendliche nicht ungenutt gelassen werde, liefern Jefus und Luther, die "beiligen Schutgeister ber Freiheit", zu welchen bald Kant versammelt wird, der als Vollender ihres Werkes "die lette stärkste Fessel der Menschheit zerbrach, ohne daß sie, ohne daß vielleicht er felbst es wußte"1).

Auch das Problem der Entstehung der Ungleichheit unter den Menschen sindet jett im Sinne eines thatenfrohen Optimis=
mus eine von Rousseaus zweitem Diskurse erheblich abweichende Lösung. In den "Borlesungen über die Bestimmung des Geslehrten" (1794) zeigt Fichte, daß der uneingeschränkten Ausnütung des menschlichen Borrechtes in der Birklichkeit die physische Ungleichheit im Wege stehe, daß diese aber gerade durch den gessellschaftlichen Trieb, der näher ein Mitteilungstried und ein Tried zu empfangen sei, überwunden werde. Aus der unvermeidlichen Teilung der Arbeit ergiebt sich der Unterschied der Stände, "und so entsteht denn durch diese neue Ungleichheit eine neue Gleichheit, nämlich ein gleichsörmiger Fortgang der Kultur in allen Individuen", welchen vornehmlich der Gelehrte, der zugleich der ställer der Mensch eines Zeitalters sein muß, als Lehrer und Erzieher der Menscheit fördern soll<sup>2</sup>).

<sup>1)</sup> Werfe 6, 80. 101 u. 89. 86. 298 fg. 90 fg. 103.

<sup>2)</sup> Werfe 6, 314. 321. 328-33.

Fällt nun aber gegen diese hohe Meinung vom "Einfluß der Künste und Wissenschaften auf das Wohl der Menschheit" Rousseaus Stimme nicht schwer ins Gewicht und warnt sie den kühnen Idealisten nicht wenigstens zur Vorsicht? So nahe nun auch der Ausweg lag, den Verfasser der beiden Diskurse durch den Rousseau von 1762 zu widerlegen, zumal ja Kant mit seiner Konstruktion der Weltanschauung des Genser Bürgers vorgearbeitet und Fichte selbst in dem "Beitrag" den Gesellschaftsvertrag als Ziel der Entwicklung bezeichnet hatte, so zieht es der junge Philosoph doch vor, die fünste der "Vorlesungen" einer eingehenden Prüfung der kulturseindlichen Rousseau'schen Behauptungen zu widmen'). Diese Kritik, welche Schillers Bemerkungen über Rousseau in der Abhandlung über naive und sentimentalische Dichtung sichtlich beeinflußt hat 2), gehört unstreitig zu dem besten, was über den Genser je geredet und geschrieben worden ist.

Die paradoren Unfichten ber beiben Disfurje find nicht etwa burch Herleitung von einem falfchen Grundprinzipe gewonnen. Denn zu ben letten Gründen alles menschlichen Wiffens ift Rouffeau niemals vorgedrungen. "Bas er Wahres hat, gründet fich un= mittelbar auf fein Gefühl; und feine Kenntnis hat daher den Fehler aller auf bloges unentwickeltes Gefühl gegründeten Kennt= nis, daß fie teils unficher ift, weil man fich über fein Gefühl nicht vollständige Rechenschaft ablegen fann, teils das Wahre mit bem Unwahren vermischt." Denn "das Gefühl irrt nie, aber die Urteilskraft irrt, indem fie bas Gefühl unrichtig beutet und ein gemischtes Gefühl für ein reines aufnimmt. -Bon ben unentwickelten Gefühlen aus, die Rouffeau feinen Reflerionen zu Grunde legt, folgert er ftets richtig; einmal in ber Region des Bernunftschlusses angelangt, ist er mit sich selbst einig und reißt darum die Lefer, die mit ihm denken konnen, fo un= widerstehlich fort. Hätte er auch auf bem Wege der Folgerung bem Gefühl einen Ginfluß verstatten können, so würde dasselbe ihn auf den richtigen Weg zurückgebracht haben, von dem es felbst ihn erft abführte. Um weniger zu irren, hätte Rouffeau ein noch

<sup>1)</sup> Werke 6, 335-46.

<sup>2)</sup> Über den Eindruck dieser Borlefungen auf Schiller vgl. Tomaschef 404.

schärferer, ober ein minder scharfer Denker sein müssen; und ebenso muß man, um durch ihn sich nicht irre leiten zu lassen, entweder einen sehr hohen oder einen sehr geringen Grad des Scharssinns besitzen; entweder ganz Denker sein, oder es gar nicht sein."

Das unentwickelte Gefühl, von welchem Rouffeau ausging, war die Empfindung des Migverhältnisses, das zwischen feinem Ideal der Menschheit und des Gelehrtenstandes und der troftlosen Wirklichkeit seines Zeitalters bestand. Er sah die Berrschaft ber Sinnlichkeit mit Recht als Quell bes Übels an und fehlte nur barin, daß er, um diese Herrschaft zu fturzen, zugleich die Bernunft über Bord warf. Aber er wollte eigentlich gar nicht so weit gehen. Denn "er wollte nicht in Absicht ber geistigen Ausbildung, sondern bloß in Absicht der Unabhängigkeit von den Be= bürfniffen der Sinnlichkeit den Menschen in den Naturstand qu= rückversetzen". Und so hat er ebenso wie die Dichter der Borwelt "bas, was wir werben follen, als etwas geschilbert, bas wir schon gewesen sind". Bergessen wir ihm nicht, daß "er Feuer in manche Seele gegoffen hat, die weiter führte, was er anfing"1). Aber wenn es im Kampfe der Vernunft gegen die Leidenschaften ber Thatfraft, ber Ausbauer und bes festen Entschlusses bedarf, fann "ber Mann ber leidenden Empfindlichkeit" nicht unfer Führer fein. "Handeln! Handeln! Das ift es, wozu wir ba find."

Noch ein Jahr zuvor hatte Fichte zu Nousseau wie der Schüler zu seinem Meister aufgeschaut. Aus jedem Worte der Kritik, die wir eben kennen gelernt haben, spricht dagegen das stolze Gefühl der Überlegenheit. Denn die Lehrjahre sind nun zu Ende, und Fichte ist inzwischen mit einem Systeme hervorgetreten, das mit der in dem "Beitrag" in Aussicht gestellten Schonungslosigkeit gegen die empirische Denkungsart zu Felde zieht. Hatte Kant zwar betont, daß wir von den Dingen nur das eine wissen, wie sie uns erscheinen, aber doch die Realität

<sup>1)</sup> Bgl. Nouv. Héloise IV, 11. Mab. Bolmar an Mab. b'Orbe. Oeuvr. 9, 149: "Il n'y a que des ames de feu qui sachent combattre et vaincre; tous les grands efforts, toutes les actions sublimes sont leur ouvrage: la froide raison n'a jamais rien fait d'illustre, et l'on ne triomphe des passions qu'en les opposant l'une à l'autre."

bes Dinges an fich eigentlich nie bezweifelt, fo fragt jest Fichte, was uns benn ein Recht gebe, von Dingen zu reben, wenn uns die Erfahrung nicht über Erscheinungen hinausführe. Indem er aber bas Ich den Stoff nicht mehr von außen empfangen, fon= bern felbstichöpferisch hervorbringen läßt, schneibet er sich von vornherein die Verständigung mit all benjenigen ab, welche mit Kant an ber Realität des Dinges an sich festhalten. Namentlich Schiller geftattet daher bem neuen Snfteme feinen Ginfluß auf feine geschichtsphilosophischen Ansichten, obwohl er von den "Borlejungen" und der "Grundlage der gefamten Wiffenschaftslehre" von 1794 an einigen Punkten Notiz nimmt. Traut er doch alles Ernstes dem Philosophen die absurde Meinung zu, daß das em= pirische Ich der Schöpfer der Außenwelt sei. Aber auch ohne biefes Migverftändnis hätte sich ber Standpunkt beiber Denker nicht wohl vereinigen laffen, weil Schillers ganze Ibee ber afthetischen Erziehung mit ber Voraussetzung ber Realität ber Außen= welt fteht und fällt. Denn mußten wir mit Fichte annehmen, daß die Dinge nur deshalb als außer uns befindlich erscheinen, weil die produktive Einbildungskraft bewußtlos die Vorstellung ber Objette hervorbringe, fo konnte ftrenggenommen von einer Objektivierung der Natur nicht mehr die Rede fein, wenn die Natur von vornherein Objekt ift. Der Gegenfat zwischen Sein und Schein ware aufgehoben, und die Gebilde unfrer Phantafie würden wie die Außenwelt nur als ein Ausfluß der Thätigkeit des absoluten Ich erscheinen.

Erst 1801 hat sich Fichte wieder geläusigeren Vorstellungs= arten genähert, als er den zweideutigen Ichbegriff durch den Begriff der Gottheit ersetzte, und nun in pantheistischer Weise den Dingen außer Gott die Realität absprechend das höchste Gut in der Wiedervereinigung des Menschen mit Gott erblickte. Mochte aber der Tiefsinn der Fichte'schen Lehre in ihrer ersten Gestalt der Mehrzahl seiner Hörer verborgen bleiben, so ist doch sein Aufruf zur Selbstthätigkeit, wie die damals heranwachsende Gelehrtengeneration bewiesen hat, nicht ungehört verhallt. Nachdrücklicher noch als Herder hat er seine Hörer ermahnt, sich als notwendige Glieder der großen Geisterkette zu fühlen. Und willig beugen wir uns vor ber Größe bes Mannes, ber wie kein zweiter "nur im Weiterschreiten Qual und Glück" gefunden hat, wenn wir die verwegenen Worte lesen!): "Ich hebe mein Haupt kühn empor zu dem drohenden Felsengebirge und zu dem tobenden Wassersturz und zu den krachenden, in einem Feuermeere schwimmenden Wolken, und sage: ich din ewig und ich troße eurer Macht! Brecht alle herab auf mich, und du Erde und du Himmel vermischt euch im wilden Tumulte, und ihr Elemente alle schäumet und tobet und zerreibet im wilden Kampse das letzte Sonnenstäubchen des Körpers, den ich mein nenne; — mein Wille allein mit seinem sesten Plane soll kühn und kalt über den Trümmern des Weltalls schweben. Denn ich habe meine Bestimmung ergriffen und die ist dauernder als ihr; sie ist ewig, und ich bin ewig wie sie." —

Der hier in aller Kürze angegebenen Entwicklung seiner Lehre entspricht es nun, daß Fichte seit 1794 dem von Rousseau und Kant überkommenen politischen Postulate als philosophisches Postulat die Erziehung der Menscheit zum Verständnis der Wissenschaftslehre hinzusügt. Aber wenn seine Staatslehre auch aufs engste mit seinem Systeme zusammenhängt, so hat er zusnächst beide getrennt entwickelt, um sie erst seit 1804 in wiedersholten Darstellungen seiner geschichtlichen Weltanschauung zusammenzusassen. Während jedoch die Grundlinien der Wissenschausschaftslehre seit 1801 im wesentlichen unverändert geblieben sind, zeigt der folgerichtigste aller Verächter der Erfahrung in seiner Staatslehre ein offnes Auge für die Zeichen der Zeit, und aus dem "schwärmerischen Freund der eitoyens"?) wird ein Vorstämpfer der deutschen Einheit. Trozbem bleibt der Ausgangs=

<sup>1)</sup> Werke 6, 322 fg.

<sup>2)</sup> Am 26. Mai 1794 schreibt F. an seine Frau aus Jena (Briefwechsel 1, 215): "Dem lieben Papachen [seinem Schwiegervater Nahn] sage, daß ich hier zwei citoyens de France hätte, die mit aller Wärme an mir hängen, und die sich auf ihn freuen, weil ich ihnen gesagt habe, daß auch er ein schwärmerischer Freund der citoyens sei. Überhaupt ist Jena und insbesondere ich in Frankreich bekannt genug, und ich denke, daß ich noch mehr Franken hieher ziehen will."

punkt der Staatslehre nach wie vor Rousseau, so zwar, daß sich Fichte allmählich von den engherzigen Anschauungen seiner Vorgänger befreit und als erster der deutschen Idealisten den Rousseau's schen Gedanken von der sittlichen Natur des Staates zu Shren bringt. Und auch darin bleibt er der Schule des Genfer Bürgers getreu, daß er stets die äußersten Konsequenzen seiner politischen Ideen zieht, unbekümmert um ihre praktische Aussührbarkeit.

Schon die erste ausführliche Darlegung der Staatslehre Richtes in der "Grundlage des Naturrechts nach Prinzipien der Wissenschaftslehre" (1796—97) ist gewissermaßen aus einer Kritik der Rouffeau'schen Vertragstheorie hervorgewachsen. Rechte, welche ber Gemeinschaft bes Menschen mit andern vorausgiengen, giebt es danach nicht, weil der Mensch überhaupt nur in dieser Gemeinschaft gedacht werden kann. Gleichwohl barf die Wissenschaft von der Fiftion eines Urrechtes nicht Abstand nehmen, weil die Rechte des Menschen in der Gesellschaft durchweg eine notwendige Beschränkung durch die Rechte anderer erfahren, der reine Begriff bes Menschen aber keine empirischen Beschränkungen bulbet. Dieses also bloß für bas Denken gultige Urrecht ift "bas abso= lute Recht ber Person in ber Sinnenwelt nur Urfache ju fein". Danach hat nun der Mensch ursprünglich, wohlverstanden nicht in der Gefellschaft, ein Gigentumsrecht auf die ganze Sinnen= welt. "Der lette Grund bes Eigentums an ein Ding ift sonach die Unterwerfung unter unsere Zwecke", so daß beispielsweise auch die Wälber einer einfamen Insel bas Gigentum eines bort= hin verschlagenen Robinfon sein wurden, wenn er sie auch nur als Jagdrevier benutte1).

In dem "Beitrag" hatte Fichte noch die "Bildung der Dinge durch eigne Kraft (Formation) als den wahren Rechtsgrund des Sigentums" bezeichnet<sup>2</sup>). Jett erscheint der alte Streit, ob Formation oder der bloße Wille, ein Ding zu besitzen, das Sigentumsrecht begründe, einsach dadurch gehoben, daß die Unterord

<sup>1)</sup> Werfe 3, 112 fg. 129. 117.

<sup>2)</sup> Werke 6, 118. Es ist bennach nicht richtig, wenn Bluntschli (Gesch. ber neueren Staatswissenschaft, 3. Aufl., 416) meint, F. habe auch früher das Sigentum aus dem Bertrag hergeleitet.

nung unter unsere Zwecke beibes in sich schließt. Zum wirklichen Sigentum kommt es indessen erst durch Vertrag. Mag immerhin jeder Sinzelne dabei so viel als möglich für sich behalten wollen, das Resultat wird, da keiner der Bevorteilte sein will, doch stets nur das sein, daß sich "dieser Teil des Wollens der Kontrahenten vernichtet" und als "ihr gemeinsamer Wille der, daß jeder ershalte, was Recht ist" übrig bleibt. Rousseau hat deshab auch, sehr scharssinnig zwischen der "volonté de tous" und der "volonté générale" unterschieden. Die auf gegenseitigen Rechtsschutz gegründete Bereinigung ist aber der Staat, welcher demnach "für eine Gattung vollendeter moralischer Wesen" entbehrslich wäre. In ihm erhält unser Sigentum zugleich die zu seiner Beständigkeit unerläßliche Anerkennung durch das ganze Menschengeschlecht insolge der wechselseitigen Anerkennung der Staaten.

Der Eigentumsvertrag, nach welchem jeder "fein ganzes Eigentum als Unterpfand einsett, daß er das Gigentum aller Übrigen nicht verlegen wolle", ist jedoch nur der erfte Teil des Staatsbürgervertrages, ber burch ben Schut und ben Bereini= gungsvertrag ergänzt wird. Der lettgenannte besteht barin, baß "jeder zum schütenden Körper feinen Beitrag giebt". Rouffeau hat freilich gefagt, jeder giebt fich ganz, weil er nicht ein ideelles, fondern ein wirkliches Eigentumsrecht bem Staatsvertrag vor= ausgehen ließ, während nach Fichtes Lehre der Mensch vor dem Vertrage in Wirklichfeit nichts hat. Wenn aber Richte ben Staat mit einem organisierten Naturprodukt vergleicht, in welchem jeder Teil, so wie er ist, durch alle andern Teile bedingt werde, und bazu bemerkt, man habe "bis jest ben Begriff bes Staatsganzen nur durch ideale Zusammenfassung der Einzelnen zu Stande gebracht", fo trifft diefer Vorwurf zwar die Staatslehre Kants, nicht aber Rouffeaus lette Ansicht der Sache. Und auch darin geht er nicht über den Berfasser des "Contrat" hinaus, daß er für den Gesellschaftsvertrag absolute Ginftimmigkeit forbert. Beide fennen nur einen Souveran, das Bolk; und Fichte geht fogar

<sup>1)</sup> Werfe 3, 106. 150 ff. 130 fg.

soweit, daß er den Regenten durch die Übertragung der ausübenden Gewalt für immer vom Volke ausgeschlossen werden läßt, das Oberhaupt einer Erbmonarchie also überhaupt nicht zum Volke rechnet.).

Um lehrreichsten ift das erfolglose Bemühen beiber, ein Mittel ausfindig zu machen, daß zu allen Zeiten nur ber gemein= fame Wille, nicht ber Wille einer zufälligen Majorität ober gar ber Regenten im Staate herrsche 2). Rouffeau schlug zu biefem Behufe periodische Einberufungen bes ganzen Bolfes vor, welches fich alsbann jedesmal über Beibehaltung ober Abschaffung ber Berfassung und ber bisherigen Regenten zu erklären habe 3). Und wenn man ihm vorhielt, daß dies ja bloß in kleinen Staaten ausführbar sei, so sprach er, ohne sich zu besinnen, jedem größeren Staatswesen die Eristenzberechtigung ab. Fichte glaubt bas souverane Bolf vor Abergriffen ber ausführenden Macht nur durch eine überwachende Behörde, das sogenannte Ephorat, bewahren zu können, welche er mit der dem liberum veto der polnischen Abelsanarchie analogen Befugnis, das Staatsinterdift zu verhängen, ausstattet. Und follte etwa eingewandt werden, baß diese Ginrichtung ein Bündnis von Regent und Ephoren gur Unterdrückung bes Volkes nicht ausschließe, so erklärt Fichte mit nicht geringerer Willfür wie Rousseau, das Volk, bei welchem biefer Fall eintrete, verdiene kein besseres Schickfal. Selbst bann bleibt jedoch als lettes erlaubtes Mittel die Auflehnung bes ganzen Volkes, welche man nicht Rebellion nennen barf, da Diefe nur gegen ein Söheres ftattfindet. Das Bolf aber erkennt nur Gott als ein Soheres über fich an. "Soll daher gefagt werden können, ein Bolk habe gegen seinen Fürsten rebelliert, so muß angenommen werden, daß ber Fürst ein Gott sei, welches schwer zu erweisen fein durfte." — Im übrigen betrachtet Fichte als das Ziel der staatlichen Entwicklung den Bölkerbund und ben ewigen Frieden, welche Kant nicht wie St. Pierre und

<sup>1)</sup> Werfe 3, 191. 197 fg. 204 ff. 16.

<sup>2)</sup> Werfe 3, 175 fg.

<sup>3)</sup> Contrat social III, 18. Oeuvr. 5, 189.

Rouffeau bloß als wünschenswürdig, sondern als "eine not= wendige Aufgabe der Vernunft" dargethan habe1).

Fichte hat wohl gewußt, daß er für seine Staatslehre schwerzlich in der Geschichte Belege finden werde. Nach seiner Meinung ist der mittelalterliche Feudalstaat eigentlich gar kein Staat, der moderne Staat ist erst ein werdender, entstanden "nicht wie man in der Rechtslehre die Entstehung eines Staates zu beschreiben pslegt, durch Sammlung und Bereinigung unverbundener Sinzelner unter die Sinheit des Gesehes", sondern durch Zerteilung der mittelalterlichen Sinheit des christlichen Europa?). Die Staatszlehre Fichtes geht mithin ganz ebenso wie seine Deduktion des Urrechts von einer bloßen Fiktion aus, und gestissentlich verweidet der Philosoph die genauere Analysierung historischer Staatszsormen. Dennoch gestattet ihm diese Fiktion, die Aufgabe des Staates zu erweitern, und wiederum ist Rousseau sein Führer, wiederum entspricht sein Radikalismus dieser Führerschaft.

In dem politischen Artifel der Encuflopädie hatte Rouffean das ancien régime einer scharfen Kritik unterzogen und die Urfachen des Klaffenhaffes, der Gleichgültigkeit für das Gemeinwohl und der inneren Schwäche der Regierung in der ungleichen Verteilung ber Bevölkerung, ber Zurücksetzung ber Landwirtschaft gegen den Handel, dem elenden Systeme der Steuerverpachtung und der Käuflichkeit der Umter gesehen. Indem er nun davon ausging, daß das Eigentum die mahre Grundlage ber bürger= lichen Gesellschaft und die beste Garantie für die Einhaltung des Gefellschaftsvertrages fei 3), fah er ben Schutz bes Gigentums als eine ber wesentlichsten Aufgaben bes Staates an. Aber er perstand darunter die positive wirtschaftliche Pflicht des Staates, jedem seiner Angehörigen die Möglichkeit eines menschenwürdigen Daseins zu schaffen, mas in der Weise zu bewerkstelligen sei, daß ber Staat ber äußersten Vermögensungleichheit burch rechtzeitiges Einschreiten zuvorkomme 4).

<sup>1)</sup> Werfe 3, 169—182. 12.

<sup>2)</sup> Der geschlossene Handelsstaat (1800). Werke 3, 450 ff.

<sup>3)</sup> Oeuvr. 5, 35.

<sup>4)</sup> Sbenda 29: "Non en enlevant les trésors à leurs possesseurs, Fester, Mousseau 20. 9

Un biefe Gedanken, in welchen fich Rousseau teilweise mit ber physiofratischen Schule berührt, fnüpft Richte feine jozialistischen Ibeen an1). Der Gigentumsvertrag ift auch bei ihm, wie wir gesehen haben, die Grundlage bes Staates, welcher in bemselben jebem seiner Angehörigen garantiert, burch seine Arbeit seinen Unterhalt zu finden. Daraus ergiebt fich naturgemäß ein weit= gehendes Auffichtsrecht des Staates. Gine vollfommen vernunft= mäßige Teilung ber Arbeit wäre jedoch erft nach endgültiger Regelung bes Verhältniffes von Produktion und Sandel möglich. Beil aber biefes Problem, fo lange ber Handel allen Schwan= fungen bes Weltverfehrs unterworfen ift, feine reine Lofung qu= läßt, verfällt Fichte 1800 im "gefchloffnen Sandelsstaat" auf ben Ausweg, bem Staate jeglichen Verkehr mit bem Auslande, mit einziger Ausnahme bes wiffenschaftlichen Ideenaustausches, abzu= schneiben. Wie er das im Ginzelnen ausgeführt und begründet hat, fann hier übergangen werden. Un Übereinstimmungen mit Rouffeau fehlt es aber auch da nicht. Denn auch der Genfer Bürger hatte sich gegen die Grundsteuer, aber für Monopole und Lurussteuern erflärt 2).

Als "ber geschlossene Handelsstaat" erschien, hatte ber Rammenauer Bandweberssohn bereits den Boden betreten, in welchem seine Sigenart bald fräftig Wurzeln schlagen sollte. Auch ihm waren die bitteren Ersahrungen nicht erspart geblieben, welche

mais en ôtant à tous les moyens d'en accumuler; ni en bâtissant des hôpitaux pour les pauvres, mais en garantissant les citoyens de le devenir."

<sup>1)</sup> Kuno Fischer, Geschichte ber neueren Philosophie, Bb. 5, Fichte u. seine Borgänger 633 fg.

<sup>2)</sup> L'économie politique, Oeuvr. 5, 55 fg.: "Les droits sur l'importation des marchandises étrangères dont les habitants sont avides sans que le pays en ait besoin, sur l'exportation de celles du crû du pays, dont il n'a pas de trop et dont les étrangers ne peuvent se passer, sur les productions des arts inutiles et trop lucratifs, sur les entrées dans les villes des choses de pur agrément, et en général sur tous les objets de luxe, rempliront tout ce double objet. [de faire douter au peuple si de tels établissements n'ont pas eu pour fin le bien de la nation plutôt que le produit des taxes.]"

noch stets die ernsten religiösen Denker weit mehr als die mahren Atheisten heimgesucht haben. Aber ber Berfasser ber Rebe über Die Denkfreiheit witterte binter ber religiösen Unklage ber turfächfischen Regierung die versteckte Absicht, in ihm den Revolutionär und Sakobiner zu treffen, und meinte, daß "in einigen Sahren fein Deutscher mehr, ber bafür befannt sei, in seinem Leben einen freien Gedanken gedacht zu haben, in seinem Baterlande eine Ruhestätte finden werde, wenn nicht die Franzosen die ungeheuerste Übermacht erringen und in Deutschland oder weniastens einem beträchtlichen Teile besfelben eine Beränderung durchfeten würden". Und als er nun infolge des Atheismusstreites, wie bekannt, seine Entlassung aus feiner Jenaer Professur erbat und erhielt, ba erhob er die Frage, wohin er sich wenden solle, da es nur zu gewiß sei, daß man einen Jakobiner wie ihn nicht länger als zwei Sahre an einem Orte bulben werbe. Rouffeaus Beispiel aber lehre, wie gefährlich es sei, sich an mehreren Orten fort= jagen zu laffen. Wenn Fichte jedoch fofort die Erklärung anschloß 1): "das Königreich Preußen ist mir zu kalt, im Branden= burgischen kann ich nicht leben", so hat er es nie zu bereuen gehabt, daß er kurz darauf dennoch wie einstmals Rousseau inner= halb der schwarzweißen Grenzpfähle ein Ufpl suchte und fand.

Noch war für seine neue Heimat die Prüfungszeit nicht hereingebrochen, als er im Winter 1804 auf 1805 in den Bersliner Vorlesungen über "die Grundzüge des gegenwärtigen Zeitsalters" vor einer gemischten Zuhörerschaft ein Bild der geschichtslichen Entwicklung entrollte. Vor einem Jahrzehnt war ihm die Geschichte gleichsam ein philosophisches Repertorium der "Erschrungsseelenkunde" gewesen, aus welchem man ersehen könne, was "begünstigte Seelen unter außerordentlichen Umständen vermögen". Allein schon der Versasser des "geschlossnen Hante erklärt, alle gründliche Geschichte könne und solle nichts andres sein "als eine genetische Beantwortung der Kausalsfrage, auf welche Weise der gegenwärtige Zustand der Dinge

<sup>1)</sup> Diese Betrachtungen finden sich in dem Briefe an Reinhold. Jena, 22. Mai 1799. Briefwechsel 2, 257 ff.

<sup>2)</sup> In bem "Beitrag". Berfe 6, 68.

entstanden sei, und aus welchen Gründen sich die Welt gerade so gebildet habe, wie wir sie vor ums finden".). Auch Schiller hatte in seiner Jenaer Antrittsvorlesung der Universalgeschichte die gleiche Aufgabe gestellt. In der Aussührung aber gehen beide Denker weit auseinander; denn Fichte befolgt auch der Geschichte gegenüber die Methode, die wir aus seiner Staatslehre bereitskennen. Wie sich dort das Ganze auf der Fiktion eines Urrechtes ausbaute, so wird jetzt eine Geschichte a priori der Geschichte a posteriori vorausgeschickt, und Fichte erwirdt sich abermals das negative Verdienst, durch seinen philosophischen Radikalismus den Grundsehler des von Rousseau ausgehenden Idealismus aufzubecken.

In seiner Definition der Geschichte geht er diesmal dis auf das Grundprinzip seines Systemes zurück?). Dieses ist "das Sine wahrhaft seiende und schlechthin durch sich selber daseiende, was alle Zungen Gott nennen". Gott ist Sein und Wissen schlechthin. Daraus folgt, daß das in dem absolut zeitlosen Sein gesetze "nur a priori, in der Welt des reinen Gedankens, zu erkennen und zu aller Zeit unwandelbar und unveränderlich ist". Das zeitlose Sein ist die jeden Zusall ausschließende Bedingung des faktischen Daseins in der Zeit. Aber die genetische Ableitung der Endlichkeit aus der Unendlichkeit würde nur dann gelingen, wenn wir die Unendlichkeit erfassen könnten, oder mit andern Worten, wenn wir wüßten, "wie der Mensch aus dem Nichtsein ins Dasein überging". Sier aber ist die Grenze, über welche weder Philosoph noch Historier hinauskönnen.

Fichte überschreitet aber selbst sosort diese Grenze, indem er dem Philosophen die Aufgabe zuweist, die Bedingungen des empirischen Daseins "als das, was zur Möglichkeit aller Geschichte vorausgeset werde", zu entwickeln. Er beginnt damit, daß er das Dasein des Menschengeschlechtes aus seinem Grundprinzipe herleitet. "Das Wissen spaltet sich im Selbstbewußtsein notwendig in ein Bewußtsein mannigsaltiger Individuen und Personen." Wissen und Gott sind identisch. So gewiß also Gott ist, "so

<sup>1)</sup> Werfe 3, 449.

<sup>2) 9.</sup> Borlesung. Werke 7, 129 ff.

gewiß ift eine Menschheit, und zwar als ein Menschengeschlecht von Mehreren, und da die Bedinaung des gesellschaftlichen Zusammenlebens bes Menschen bie Sprache ift, mit einer Sprache versehen". Benn nun "ber Zweck bes Erbenlebens ber Menich= heit der ift, daß fie in demfelben alle ihre Berhältniffe mit Freiheit nach der Vernunft einrichte" 1), fo fragen wir zunächst, wie ift der Mensch zur Vernunft gelangt. "Aus nichts wird nichts", und es ift undenkbar, daß die Unvernunft "durch allmähliche Berringerung ihres Grades zur Bernunft sich hinaufsteigern" ließe, daß ein Drang = Utang vor Sahrtaufenden ber Stamm= vater eines Leibnig ober Kant gewesen sei. Sbenfo verkehrt wäre es aber, bem ganzen Menschengeschlecht uranfängliche Vernünftig= feit zuzusprechen. "Denn ber eigentliche Zweck seines Daseins ift boch nicht bas Bernünftigfein, fondern bas Bernünftig= werden durch Freiheit." Die Wahrheit wird also in der Mitte liegen. Nicht die ganze Menschheit war von allem Anfang an im Zuftande ber Vernunftlofigkeit, und wiederum nicht bie gange Menschheit war rein vernünftig. Es gab folglich einmal zur gleichen Zeit "über die ganze Erde zerftreut scheue und robe erdaeborene Wilbe" und "ein ursprüngliches Normalvolk, bas burch sein bloges Dasein, ohne alle Wissenschaft und Kunft, sich im Zustande der vollkommenen Bernunftkultur befunden hat". Von beiden weiß die Geschichte selbstverftandlich nichts zu er= zählen. Denn beiden verfloß ein Tag wie der andre. Nur fanden die Wilben am einen Tage Nahrung in Fülle, mährend fie am andern leer ausgiengen, "niederfallend am ersten vor Überfättigung, wie am zweiten vor Entfräftung, um wiederum zum Kreislaufe, ber zu nichts führte, zu erwachen". Bei bem Normalvolke aber "wuchs alles von felber in Ordnung und Sitte hinein", Wiffenschaft und Runft waren unbekannt, und die Reli= gion allein "verschönte seine Tage, und gab dem Einförmigen eine Beziehung auf bas Ewige".

Damit es jedoch zur Geschichte komme, und vor allem, da= mit der Zweck des menschlichen Daseins erreicht werde, mußte

<sup>1)</sup> Werfe 7, 7.

bas Normalvolk durch irgend ein Ereignis aus seinem Wohnplatze vertrieben und über die Sitze der Unkultur zerstreut werden. Erst nachdem dies geschehen war, entwickelten sich in dem Konslikte der Kultur und Roheit, mit Ausnahme der Religion, welche so alt ist wie die Welt, "die Keime aller Ideen und aller Wissenschaften, als die Kräfte und Mittel, um die Roheit zur Kultur zu führen". Erst hier also setzt die Erzählung des Historikers ein, dem jedoch Kückschlüsse von dem faktischen Zustand auf die Urzeit unbenommen sind, wenn er nur nie vergißt, daß Schlüsse keine Thatsachen sind.

Das Geschäft des Philosophen ist bamit keineswegs erledigt, und er zieht, vorläufig ohne jede Berücksichtigung ber geschicht= lichen Thatsachen die notwendigen Folgerungen aus bem Sate, daß der Zwed des menschlichen Dafeins das Vernünftigwerden mit Freiheit fei 2). Danach zerfällt bas Leben ber Menschheit junächst in die zwei Sauptepochen ber latenten und ber bewußten Bernünftigkeit, die Zeitalter bes Bernunftinstinktes und ber vollkommenen Herrschaft ber Vernunft. Die Erreichung bes Zieles fett aber die Befreiung von dem dunklen Inftinkte voraus, welche sich nur fo vollziehen fann, daß ber Abergang von ber erften Spoche zu dieser Mittelstufe und von da zur letten Spoche durch je eine weitere Zwischenftufe vermittelt werde. Auf biefe Weise glaubt Fichte aus dem Zweckbegriffe ber Menschheit rein a priori fünf Grundepochen ihrer Geschichte herausschälen zu können. Die herrschaft bes Vernunftinftinktes, das Kindesalter ber Menschheit wird abgelöft von dem Zeitalter der Vernunftautorität, dem Zeit= alter des Buchstabenglaubens und der dogmatischen Philosophie. Von beiben, von der Autorität unmittelbar, von dem blinden Vernunftinstinkte mittelbar, muß sich die Menschheit im Zeitalter ber abfoluten Gleichgültigfeit gegen alle Wahrheit befreien, um zur Spoche der Vernunftwissenschaft und weiterhin der Vernunft= funft aufzusteigen. Bom Stande der Unschuld finken wir bis zur vollendeten Sündhaftigkeit, und erheben uns wieder zur voll= endeten Rechtfertigung. Aus dem "Paradiese des Rechtthuns und

<sup>1) 1.</sup> Vorlefung. Werke 7, 1—14.

Rechtseins ohne Wissen, Mühe und Kunst" von dem Engel mit feurigem Schwerte vertrieben, erbaut sich die Menscheit schließlich selbst ihr Paradies nach dem Vorbild des verlornen.

Bis dahin darf fich der Hiftoriker über unbefugte Übergriffe bes Philosophen auf sein Gebiet nicht beklagen. Allein Fichte möchte seinerseits überhaupt nichts zur Erneuerung bes alten Habers zwischen Philosophie und Geschichte beitragen. "Die Geschichte ift bloge Empirie, nur Fakta hat sie zu liefern, und alle ihre Beweise können nur faktisch geführt werden." In ber gewissenhaften Sammlung und Brüfung der Fakta besteht bas "höchst ehrwürdige Geschäft" bes Historikers. Der Philosoph hingegen fucht für feinen a priori gefundenen Weltplan die Belege in der Geschichte und bedient sich derselben aus diesem Grunde nur insoweit, als sie seinem Zwecke dient. Er weiß wohl, daß jede geschichtliche Epoche Refte der Vergangenheit und Vorahnungen der Zukunft enthält. Aber gerade dieses philosophisch un-· begreifliche Element der Geschichte darf und muß er ignorieren. Denn seine Aufgabe ift es, "bas allgemeine, absolute und ewig fich gleichbleibende in der göttlichen Führung des Menschengeschlechts im flaren Begriffe aufzufassen". Der Siftoriter aber hat "die ftets veränderliche und wandelbare Sphäre, über welche jener feste Gang fortgeht, fattisch aufzustellen". Solange sich beide ihrer verschiedenen Aufgabe bewußt bleiben, ift jeglicher Zwist ausgeschlossen. Um so mehr glaubt also Fichte vor einer Geschichte a priori warnen zu muffen, welche wie die apriorische Physik der Naturphilosophie Schellings nur burch Berallgemei= nerung empirischer Data gewonnen sei 1).

Es bedarf keines großen Aufwandes von Scharssinn, um zu erkennen, daß Fichte selbst unbewußt die von ihm verworsene Methode der Naturphilosophie befolgt. Zur Einsicht in den hier obwaltenden Denksehler gelangen wir indessen nur durch den Nachweis der verschiedenartigen in seiner Geschichtsphilosophie sich kreuzenden Einslüsse. In seiner apriorischen Periodisterung springt sofort der religionsphilosophische Grundgedanke in die Augen,

<sup>1)</sup> Werfe 7, 139-43.

bemzufolge die Geschichte nach den Momenten der Unschuld, des Sündenfalles und der Rechtfertigung verläuft 1). Ginge nun Fichte nicht über diesen hinaus, so wäre seine Aufstellung eines Normalvolkes ganz überslüssig, weil der Sündenfall für den Gläubigen gleichsam die alles erklärende Peripetie des Dramas der Weltgeschichte bildet und namentlich für die Entwicklungsgeschichte der Vernunft einen erwünschen Ausgangspunkt gewährt. In diesem Sinne haben später Schelling und Friedrich Schlegel eine Geschichtsphilosophie unter dem religiösen Gesichtspunkte entwickelt.

Fichte aber kann Rousseaus Urmensch nicht vergessen, und zwar gerade beswegen, weil ber Verfasser bes zweiten Diskurfes rein a priori zu bemselben gelangt sein wollte. Dabei entgeht es ihm nicht, daß Rouffeau feine liebe Not hatte, den Abergang zur Gesellschaft und eine Erklärung ber Ungleichheit zu finden. Dieselbe Bemerkung hatte auch Herber gemacht, aber er hatte fich als Theologe zu helfen gewußt. Un bie Stelle feiner Globim . tritt jett bei Fichte das Normalvolk, und das religiöse Wunder wird so mit einem philosophischen Wunder vertauscht. Indem aber Fichte bennoch Rouffeaus Urmenschen beibehält, fo hat er damit die Ungleichheit und zwar nicht nur die physische, sondern auch die in dem Gegenfat von Kultur und Unkultur wurzelnde Ungleichheit, als eine uranfängliche göttliche Institution nachge= wiesen 2). Man darf also wohl sagen, daß Fichtes Unnahme eines Normalvolkes, wodurch er sich von Rousseau am weitesten entfernt, eben durch sein Festhalten an dem Naturzustand des Genfers verursacht worden ift. Wie aber ber Verfasser bes Dis-- furses über die Ungleichheit nie bemerkt hat, daß die empirische Grundlage seiner Fiftion in den idealifierten Schilderungen füd= licher Naturvölker enthalten sei, so verwundert sich Fichte gleich= fam, als er in ber Geschichte Belege für seine Hypothese findet, während er doch ohne die von ihm gemachte Beobachtung, daß alle Kultur auf Kolonisation zurückgehe, überhaupt nicht zur Aufstellung feiner Sypothese gekommen mare.

<sup>1)</sup> Bgl. Kuno Fischer 5, 865.

<sup>2) 12.</sup> Borlesung. Werke 7, 172.

In diese Gedankenreihe spielt dann wieder die Religionsphilosophie herein in der ihr zulett von Lessing verliehenen Fassung, wonach sich Gott zuerst dem Volke Israel offenbarte und "in ihm die künftigen Erzieher des Menschengeschlechts erzog".). Für die Zerstreuung des Normalvolkes endlich ist auch Fichtes Quelle die Genesis, und ganz ähnlich wie Herder schließt er aus dem Inhalte der in ihr erhaltenen Mythe, "daß sie älter sein müsse als alle Geschichte, weil von Anbeginn der Geschichte bis auf Jesus keiner mehr fähig war, sie auch nur zu verstehen, geschweige denn sie zu ersinden," selbst wenn man davon absehen wolle, daß sich "dieselbe Mythe als der mythische Ansang der Geschichte aller Völker, nur fabelhafter und sinnlicher entartet, bei allen wiedersinde".)

Nicht anders wie mit seinem Normalvolke ergeht es Fichte sodann mit der Charakteristik seines Zeitalters, dem eigentlichen Thema der Vorlesungen. Auch da will er erst nachträglich ermitteln, in welche der fünf Spochen seine Zeit falle, und giebt sein Erstaunen kund, daß die Spochen seine Zeit falle, und giebt sein Erstaunen kund, daß die Spoche der vollendeten Sündhaftigkeit die Züge des Zeitalters der Aufklärung trägt, die er ihr selbst undewußt geliehen hat 3). Seine Schilderung will nie zum Porträt herabsallen, und dennoch stimmt sie vielsach mit seiner Fehdeschrift gegen Nicolai überein, welcher allerdings für den Typus des geistlosen Kationalismus gelten konnte 4). Und nicht minder lebhaft erinnert sie an die Charakteristik, welche Schiller noch vor seiner Bekanntschaft mit Fichte in dem Briese vom 13. Juli 1793 zuerst entworsen hatte. Der Dichter hatte zunächst in dem Schreiben an den Augustendurger und in dem daraus entstandenen sünsten ästhetischen Briese das Ausklärungszeitalter im allgemeinen ges

<sup>1)</sup> Die Erziehung bes Menschengeschlechts § 18.

<sup>2)</sup> Werfe 7, 137 fg.

<sup>3)</sup> Bef. 2. 5. 7—8. Vorlefung.

<sup>4)</sup> Friedrich Ricolais Leben u. sonderbare Meinungen. Ein Beitrag zur Litteraturgeschichte des vergangenen und zur Lädagogif des angehenden Jahrhunderts von J. G. Fichte, herausg. v. A. B. Schlegel, Tübing. 1801. B. 8, 1—93. F. betrachtet- in seiner Schilberung (9) Nicolai "als einen todten Mann" und redet von ihm "wie von einer Person aus der verganzangenen Zeit". Lgs. K. Fischer 5, 861.

geißelt und bann erft im Bunde mit Goethe über die Sauptvertreter bes Rationalismus bas Strafgericht ber Xenien gehalten. Fichte verfuhr gerade umgekehrt, aber nach beiden Richtungen hin unzweifelhaft burch Schillers 3been beeinflußt, an welchen er nur die Ginheit des Systems vermißte. Und auch darin fehe ich un= mittelbare Ginwirfung Schiller'fcher Gebanten, baß zwischen ben zwei Spochen ber blinden und ber sehenden Bernunftherrschaft eine Zeit liegen foll, in welcher die Bernunft überhaupt beseitigt ift, wenn wir uns ber Bemerkungen Schillers über bie Schwierigfeit des Überganges vom natürlichen zum fittlichen Charafter erinnern 1). Der wirkliche, physische Mensch muß bei beiben an den problematischen, sittlichen gewagt werden, falls die Menschheit ihre Beftimmung erreichen foll. Bei Schiller geben die Mufen bem Banberer auf feiner gefährlichen Reise bas Geleit. Dem Schüler Rouffeaus und Kants ist es ber Staat, welcher bie widerftrebenden Individuen zur Singabe an die Gattung zwingt.

Auch in seiner Staatslehre verfährt jest Fichte genetisch 2). Nicht nur die eigentliche Geschichte, sondern auch die Entwicklung bes Staates beginnt erft nach Mischung ber beiben Grundstämme, des Normalvolkes und der Wilben, welche ftaatlos waren. Dabei bemerkt er nicht, daß feine Deduktion des Urrechtes jest ebenfo zweideutig wie Rousseaus Bertragstheorie erscheinen nuß, infofern ja feine staatlofen Grundstämme feineswegs eine bloße Giftion fein follen. Sieht man jedoch bavon ab, fo ift wiederum ein leiser Fortschritt unverkennbar.

Der Zweck bes Staates ift identisch mit dem Gattungs= zwecke, kommt ihm aber als folcher erft im Zeitalter ber Vernunft= funft zum Bewußtsein. Nur "bie höheren Zweige ber Bernunftfultur, Religion, Wiffenschaft, Tugend" bleiben stets außerhalb feiner Sphäre. Bis zu feiner Vollendung in der letten Spoche verfolgt jedoch ber Staat allein den Zweck der Selbsterhaltung, ber aber schließlich mit bem Gattungszwecke zusammenfällt. erscheint als Träger der Kultur und pflanzt dieselbe in der ihn

2) 10 .- 11. Borlefung.

<sup>1)</sup> Tomaschek hat über diese Beziehungen nichts.

umgebenden Wildheit fort. Die Sinführung der Kultur durch Kolonisation und Handel erweist sich sonach trotz aller Ungerechtigkeiten im einzelnen als ein Werk der göttlichen Vorsehung. Indem der Staat ferner den Menschen in seinem Bestreben, sich zum Herrn der Natur zu machen, unterstützt, trägt er an seinem Teile dazu bei, daß nun der Mensch die durch Vervollkommnung aller mechanischen Künste gewonnene Zeit der Betrachtung seines Innern und des Überirdischen widmen kann.

Grundbedingung bes Staates ift aber die Unterwerfung von Freien unter Freie. Sie vollzieht fich zunächst als einseitige Unterwerfung der Unterthanen unter die Regierenden, welche fich im Laufe der Entwicklung in die Unterwerfung aller unter alle mit Gleichheit des Rechts und schließlich sogar mit Gleichheit der Rechte und des Vermögens verwandelt. Auf der ersten Stufe ist ber Einzelne nur Unterthan, auf ber zweiten mehr Unterthan als Bürger, und erft auf der britten zugleich ganz Bürger und gang Unterthan. Der Staat bes gegenwärtigen Zeitalters fieht auf ber zweiten Stufe und strebt nach ber britten, auf welcher er bereinft wenigstens ber Form nach vollendet fein wird. Gehen wir dagegen auf die Form der Regierungsverfassung, fo giebt es nur zwei Möglichfeiten. Entweder nehmen alle dem Rechte nach in gleichem Maße an der Regierung teil, oder die Regierenden unterscheiben fich als ein besonderer Stand von den Regierten. In dem einen Falle find alle politisch frei, im andern nur die Regierenden. Wenn daher Rouffeau behauptet hatte, felbst das englische Bolk sei nur im Augenblick ber Parlamentswahlen frei 1), so spricht auch Fichte folgerichtig ber Gesellschaft, welche einem Ausschuß von wenigen Mitgliedern die Oberaufsicht und Leitung bes Ganzen übertrage, die politische Freiheit ab 2). Aber weit entfernt, diefe Art ber Regierungsverfaffung herabseten zu wollen,

<sup>1)</sup> Contrat social III 15, Oeuvr. 5, 180: "Toute loi que le peuple en personne n'a pas ratifiée est nulle; ce n'est point une loi. Le peuple anglais pense être libre, il se trompe fort; il ne l'est que durant l'élection des membres du parlement: sitôt qu'ils sont élus, il est esclave, il n'est rien."

<sup>2)</sup> Werfe 7, 160.

meint er vielmehr, die übertragung ber Regierungsgewalt an einen Ausschuß ober ein einzelnes Mitglied gewähre ben Borteil, baß bie Bürger alsbann "ruhig fortfahren können basjenige gu treiben, was fie verfteben". Denn "es foll ichlechthin burgerliche Freiheit und zwar Gleichheit berfelben fein; ber politischen Freiheit aber bedarf es höchstens nur für einen". Wer aber auch regieren mag, bas gange Bolt, ein Stand ober ein einzelner, ber Staatszweck bleibt derfelbe, und in Ansehung desfelben find der Regent fo gut wie die Regierten Unterthanen und Bürger.

Wenn Fichte somit die kunftliche Ausschließung bes Regenten vom Bolke felbft fallen läßt, fo erkennen wir darin bereits bie Anziehungsfraft der Monarchie, deren großer König sich den ersten Diener des Staates genannt hatte. Und es klingt fast wie eine Preußen dargebrachte Huldigung, wenn der Philosoph den strebendften Staat für den fultivierteften erklärt und dazu bemerkt, biefes Streben werde "um fo erfprieflicher für die Kultur, je weniger ein solcher Staat durch den Zufall begünstigt war, und je mehr er eben deswegen der weifen Runft der inneren Verstärkung und Rraftanftrengung bedurfte und fortwährend bedarf"1).

In der Art und Weise, wie nun Fichte für seine apriorische Entwicklung des Staates und der Geschichte die historische Be= ftätigung auffucht, waltet ein bedeutsamer Unterschied ob. Denn die aus Rousseau'schen Abstraktionen entwickelte Staatslehre bequemt sich auch hier ben gegebenen Thatsachen einigermaßen an, während die wenigstens teilweise aus Berallgemeinerung eigner Beobachtungen erwachsene Geschichtsphilosophie die historischen Greignisse meistert. So kommt Fichte einerseits zu der Erkenntnis, baß die in Europa hervorgetretene zweite Stufe bes Staates nicht burch die der Despotie hindurchgegangen sei, sondern ihre Entstehung Bedingungen verdanke, welche in Griechenland andre waren als im mittleren Afien. Aber wenn er damit seine gene= tische Entwicklung ber Staatslehre thatsächlich durchbricht, so verleitet ihn andrerseits die Annahme eines Normalvolkes zu dem felbst zu seiner Zeit schwer begreiflichen Glauben an eine hifto-

<sup>1)</sup> Werfe 7, 211.

rische Grundlage der Üneassage, welche erst im dritten Jahrhunsberte vor Christi Geburt durch den alten Fabler Timaeus von Tauromenium mit der Gründung von Lavinium und Rom in Zusammenhang gebracht worden ist. Der römische Ständekampsschreibt sich also nach Fichte ganz einsach daher, "daß in Rom von Anbeginn zwei Hauptklassen von Einwohnern waren: die Patricier oder die Abkömmlinge aristokratischer Kolonistenstämme und das Volk oder die Abkömmlinge Italiens").

Die allmähliche Vermischung der beiden Grundstämme bildet überhaupt den leitenden Gedanken in Fichtes Darstellung der alten Welt, welche infolgedeffen der schwächste Teil seiner angewandten Philosophie der Geschichte ist. Dagegen sieht er das Sauptmoment der neueren Geschichte in der Umbildung des Staates, ben fich bas Chriftentum aus germanischen Volkselementen auferbaute, und aus diesem historisch durchaus berechtigten Ge= sichtspunkte gewinnt er benn auch tiefe Einblicke in das Wesen ber neueren Zeiten. Vor allem verdient es hervorgehoben zu wer= den, daß Fichte der erste deutsche Philosoph ift, welcher dem Mittelalter wieder gerecht wurde. Es fällt dies aber um so mehr ins Gewicht, als gerade er ben reaktionären, katholisierenden Bestrebungen der Romantiker ganz und gar ferngestanden hat und vermöge seiner Denkart wie seines Systemes fernstehen mußte. Da werden die Kreuzzüge verteidigt gegen die Beurteiler, welche sich nicht in den Geist andrer Zeiten hineinversetzen könnten. Wie fleinlich und rationalistisch hatte doch selbst Herder in den "Ibeen" fich über die "wilde Schwärmerei" jener Epoche geäußert 2). Rlein= meisterei aber hat nie zu Fichtes Untugenden gehört, und so bleiben ihm die Kreuzzüge "immer die ewig denkwürdige Kraft= äußerung eines driftlichen Gangen als driftlichen Gangen, völlig unabhängig von ber Ginzelheit der Staaten, in die es zerfallen mar" 3).

Trefflich find sodann alle Bemerkungen über den Kampf bes

<sup>1) 12.</sup> Borlefung. Bef. 178-80.

<sup>2) 3</sup>deen X, 3.

<sup>3)</sup> Werfe 7, 196 ff.

Mittelalters, sich aus der Feudalverfassung herauszuarbeiten 1). In Frankreich endigte diefer Kampf mit der Niederlage der Bafallen, in Deutschland mit ber Niederlage ber Staatsgewalt. Da sich nun überdies wie durch ein Wunder in Deutschland mit dem sieareichen Fürstentume die Kirchenreform gegen die Reichsgewalt und die geistliche Macht verband, und die politischen gegen den Einfluß des Papsttumes gerichteten Prinzipien der Reformation selbst da Eingang fanden, wo man ihre dogmatischen Prinzipien verwarf, fo war die naturgemäße Folge, daß die im Mittelalter ganz Europa umspannende driftliche Republik als Einheit nicht mehr deutlich gedacht, sondern als solche nur noch dunkel em= vfunden wurde, und gegenwärtig nicht mehr durch die Kirche, fondern durch die öffentliche Meinung aufrecht erhalten wird. Die Tendenz zur Universalmonarchie, welche die geiftliche Zentralgewalt im Mittelalter zurückgehalten hatte, ift aber "feit dem Falle bes Papsitums das eigentliche belebende Prinzip unfrer Geschichte geworben". Daraus ergiebt fich für die minder mächtigen Staaten die Aufgabe, "das Gleichgewicht im Gebiet des Chriftentums zu erhalten", was sie jedoch nur durch Anspannung aller Kräfte erreichen fönnen. Denn jeder Stillstand bedeutet im Leben ber Staaten Rückschritt, und ein politischer Fehler hat den Untergang zur Folge, wenn ihn der Nachbar ausnutt. Der Untergang eines Staates beweift aber ftets, daß berfelbe nicht mehr auf ber Sobe der Kultur stand und deshalb reiferen Bildungen Plat machen mußte. Mögen bann "die Erdgeborenen, welche in ber Erdicholle. bem Fluffe, bem Berge, ihr Baterland erkennen, Burger bes gefunkenen Staates bleiben; sie behalten, mas fie wollten und mas fie beglückt: der sonnenverwandte Geist wird unwiderstehlich an= gezogen werben und hin sich wenden, wo Licht ift und Recht. Und in diefem Weltbürgerfinne konnen wir benn über die Sandlungen und Schidfale ber Staaten uns vollfommen beruhigen, für uns selbst und für unfre Nachkommen, bis an bas Ende ber Tage" 2).

Es follte sich bald zeigen, daß auch bei diefem Weltbürger

<sup>1) 14.</sup> Vorlefung 199 ff.

<sup>2)</sup> Werfe 7, 212.

ganz wie bei Rouffeau ein richtiges Gefühl von der Urteilskraft mikdeutet worden war. Aber wohl niemals ift ein Widerspruch zwischen Ropf und Berg verehrungswürdiger erschienen. Als fich auch Preußen, leiber zu fpat, zu aussichtslofem Kampfe gegen Napoleon entschloß, ba ware Fichte am liebsten bem Beere als philosophischer Feldprediger gefolgt, und er beklagte es bitter, daß ihm fein Zeitalter nicht vergonne, "wie es bem Afchylos, bem Cervantes vergönnt war, durch fräftige That sein Wort zu bewähren". Gin überzeugter, freudiger Bekenner bes Gottes, "der Gifen wachsen ließ", wünscht er "Schwerter und Blige" reden zu können, und Wahrheiten will er verfünden, "bie vor dem Gerichte des Feindes des Todes schuldig find". Wahrheit aber ift er vor allem feinen Landsleuten schuldig und kann ber deutschen Nation ben Borwurf nicht ersparen, daß fie ihr Schickfal felbst verschuldet habe. "Schlaffheit, Feigheit, Unfähigheit Opfer zu bringen, zu wagen und Gut und Leben an die Ehre zu feten, lieber zu bulben und langfam in immer tiefere Schmach sich fturgen zu laffen, bies mar ber bisherige Charafter ber Zeit und ihrer Politif." Wollt ihr bes Sieges ficher fein, fo befreit euch zuvörderst von der banausischen Denkart, welche jede Erhebung zu einem Höheren als Eraltation lächerlich macht. Geht in die Schlacht mit dem Gebanken, daß "nur über den Tod hinweg, mit einem Willen, ben nichts, auch ber Tod nicht, beugt und abschreckt, der Mensch etwas taugt, daß die Exaltation das einzige Chrwürdige, wahrhaft Menschliche ist". Denkt selbst "im Tobe Sieg, Baterland, Ewiges", bamit auch ber übrige Teil ber Nation, ber tot und erschlafft ift, zu neuem Leben erweckt werde 1).

Was war es nun, das den kosmopolitischen Obersachsen abhielt, nach der Jenaer Katastrophe seiner zweiten Seimat Preußen den Rücken zuzusehren und dem Erben der französischen Revolution, dem Schöpfer eines kontinentalen, geschlossenen Handelstaates, zu huldigen? Haben doch auf Bonaparte Ibealisten, wie Krause, überschwängliche Hoffnungen gesetzt, oder wie Goethe in ihm den Zwingherrn im Dienste höherer Ideen gesehen. Und

<sup>1)</sup> Entwurf zu "Reben an die beutschen Krieger zu Anfange des Felda zuges 1806". B. 7, 509—12. Bgl. Briefwechsel 1, 363 ff.

nach Fichtes innerster Überzeugung ift es ja nicht nur das Recht, sondern die heilige Pflicht eines jeden, der die Erkenntnis hat und die Macht, die Menschen zur rechtlichen Verfassung zu zwingen1). Was war es ba, bas ihn bewog, bem Rückzug bes Heeres zu folgen und erst nach dem Tilsiter Frieden wieder in Berlin seinen Aufenthalt zu nehmen? Wenn jemals politische und militä= rische Fehler einen Staat an den Rand bes Berderbens gebracht haben, fo mar es hier geschehen, und Fichte handelte nur, wie er vorausgefagt hatte, wenn er jett ben märkischen Staub von seinen Sohlen schüttelte. Aber wie fein andrer als ber Dichter, welcher bem Weltbürgertum in ber Gestalt seines Posa einen flafsischen Ausbruck verliehen hatte, bie Sugend ermahnte, im Baterlande die Burzeln ihrer Kraft zu suchen, so lobert jest die lange unter der Asche verborgene Vaterlandsliebe des Redners über die Denkfreiheit in hellen Flammen auf. Wie jubelt er, baß ihm nicht gleich Johannes von Müller und Humboldt die schmachvolle Ehre zu teil geworden sei, von Napoleon empfangen zu werden. In schwerer Zeit halt ihn allein ber Gedanke aufrecht, "baß er frei geatmet, gerebet, gebacht und feinen Nacken nie unter das Joch des Treibers gebogen habe"2). Bor Ber= zweiflung schützt ihn der mit Rousseau und Schiller geteilte Glauben an die unzerstörbare Freiheit unfres Wefens. Und als ein gottgesandter Zwingherr im Reiche der Ideen verspricht er seinem Bolfe "Rettung aus tiefftem Schmerz".

Auch jett betrachtet er den Kosmopolitismus als "den herrsschenden Willen, daß der Zweck des Daseins des Menschengeschlechstes wirklich erreicht werde" 3). Aber nicht minder fest steht es ihm jett, daß "der fräftigste und regsamste Patriot eben darum der regsamste Weltbürger ist", weil alle echte Nationalbildung den Endzweck ihrer Verbreitung über das ganze Menschengeschlecht hat. Sein Patriotismus gilt dem ganzen beutschen Volke. Denn

<sup>1)</sup> Staatslehre von 1813. W. 4, 436.

<sup>2)</sup> An seine Frau. 4. Mai 1807. Briefwechsel 1, 382.

<sup>3)</sup> Der Patriotismus und sein Gegenteil. Patriotische Dialogen vom Jahre 1807. Nachgel. Werke 3, 221—74. Der Vorbericht datiert Königs: berg, Juni 1807. B. der Gespräche ist — Kichte.

auch "ber Preuße wird nur hindurchgehend durch den Deutschen zum Preußen". "Lediglich aus Not" fühlt er sich als Preuße¹), "weil die übrigen deutschen Stämme gezwungen scheinen, ihre Deutschheit zu vergessen und die Verteidigung der deutschen Unzahhängigkeit aufzugeben". Die Zeit der halben Maßregeln ist vorbei²), und das nächste, was der Deutsche zu thun haben wird, ist dies, "daß er sich Charakter anschafse"). Aber nicht darum allein ist es Fichte zu thun, sondern er glaubt auch "das einzige Heilmittel für die kranke Menschheit" gefunden zu haben, und in diesem Sinne hält er im Winter 1807 auf 1808 in der noch vom Feinde besetzen Haupsschaft seine "Reden an die deutsche Nation", wohl wissend, daß für sein Wagnis auch ihn wie Palm ein Blei tressen könne 4).

In diesen Reben knüpft nun Fichte nach Inhalt und Methode unmittelbar an die "Grundzüge" an. Nur das Normalvolk besitzt eine lebendige Sprache, und wenn wir berücksichtigen, daß "die Menschen weit mehr von der Sprache gebildet werden als die Sprache von den Menschen", so kann man den Gegensatzt der beiden Grundstämme auch auß dem Gegensatzt zwischen lebenzbigen und toten Sprachen ableiten. Bei einem Volke der ersten Art greift die Geistesbildung ins Leben, sie ist ihm Gemütssache und es ist ihm ernst mit derselben. Seine Sprache "führt in sich Vermögen unendlicher ewig zu erfrischender und zu verjüngenzber Dichtung; denn jede Regung des lebendigen Denkens in ihr eröffnet eine neue Aber dichterischer Begeisterung, und so ist ihr denn diese Dichtung das vorzüglichste Verslössungsmittel der erlangten geistigen Außbildung in das allgemeine Leben". Umzgekehrt überläßt sich ein Volk mit toter Sprache ganz seiner glücks

<sup>1)</sup> Bgl. Briefwechsel 2, 500. An Beyme. Berlin, 1. Februar 1808: Möchte den Sommer anderswo, vielleicht in Dreäden, zubringen. "Ich rechne jedoch hierbei fest, daß man dies nicht mißverstehe und mich fest und unverzückt als einen redlichen Preußen und preußischen Diener fortbetrachte und glaube, daß ich auf den ersten Wink, wohin man mich ruft, herbeieilen werde."

<sup>2)</sup> Reben an die deutsche Nation. Werke 7, 495.

<sup>3)</sup> Ebenda 459.

<sup>4)</sup> Briefw. 2, 499. An Beyme. Berlin, 2. Jan. 1808. Fester, Rousseau 2c.

lichen Natur und sieht die Geistesbildung mehr als ein genialissches Spiel an, so daß ganz von selbst eine unausfüllbare Alust zwischen Gebildeten und Ungebildeten entsteht. Ohne Normalsvolk keine Geschichte, ohne lebendige Sprache keine fortschreitende Geistesbildung. Das Heil der Menschheit hängt somit von dem Dasein des Volkes ab, das diese Sprache spricht 1).

Diefen Säten kommt nach Richte apriorische Gultigkeit 311. In den "Grundzügen" hatte er das Auftreten des Normalvolkes in der alten Geschichte verfolgt. Sett fett er seine Untersuchung fort und entbeckt in den Deutschen bas Urvolf ber neuern Ge= schichte und in ihrer Sprache in Gegenfat zu ben romanischen die Ursprache. So oft noch der deutsche Geist sich selbst vertraut und die Ausländerei verschmäht hat, durfte er versichert sein, mehr zu finden, als er suchte. Wie ganz allein in Deutschland alle Bildung vom Bolke ausgegangen ift, fo find bie Deutschen auch vor Entwidlung ber Städte halbe Barbaren gewesen. "Die Geschichte Deutschlands, deutscher Macht, deutscher Unternehmun= gen, Erfindungen, Denkmale, Geiftes" im fpateren Mittelalter ift baher überwiegend Städtegeschichte, und "alles übrige, als ba find Länderverpfändungen und Wiedereinlösungen und ber= gleichen ift nicht bes Erwähnens wert." Befägen wir eine Geschichte dieses Zeitraumes, Die ein Volksbuch wie Bibel und Gefangbuch fein mußte, fo wurde barin "bie beutsche Nation als die einzige unter den neueuropäischen Nationen erscheinen, die es an ihrem Bürgerstand schon seit Jahrhunderten durch die That gezeigt hat, daß fie die republikanische Berfassung zu ertragen vermöge" 2).

Gehen wir weiter, so finden wir, daß die abendländische Christenheit schon lange die Notwendigkeit einer Kirchenverbessezung eingesehen hatte. Aber zum Siege konnte nur die Begeisterung für das Ewige führen. Ohne Frage "übertrasen Luther nicht nur Ausländer, sondern sogar viele Deutsche an altertümzlicher und seiner Bildung, an Gelehrsamkeit, an andern Borzügen". Aber weil "ihn ein allmächtiger Antrieb, die Angst um

<sup>1)</sup> Werfe 7, 314-34.

<sup>2)</sup> Werfe 7, 347. 356 fg.

daß ewige Heil ergriff", so daß er "allen Ernstes allen Teuseln in der Hölle surchtlos entgegenging," hat dieser deutscheste Mann sein Volk mit sich fortgerissen. Und als nun das Ausland nach Abstreisung der kirchlichen Fesseln in seiner Philosophie sich aller Religion entäußerte, so daß Philosoph und Gottesläugner gleichebedeutende Begriffe wurden, da war es wiederum der deutsche Geist eines Leibniz und eines Kant, der "das übersinnliche in der Vernunft selbst aufsuchte." Deutschem Geiste endlich ist es vorbehalten, ein Neues an die Stelle der ausländischen Ansicht der Geschichte und des Staates zu setzen.).

Wenn wir die Philosophie des Auslandes hören, so ift die Geschichte längst fertig und schon mehrmals fertig gewesen, fo zwar, daß in Wahrheit nichts Neues unter der Sonne geschieht. Berfündet sie dann nichtsbestoweniger ein goldenes Zeitalter, so meint ber Deutschbenkenbe, "das Gold möge zwar das edelfte im Schoose ber erftorbenen Erbe fein, aber bes lebendigen Geiftes Stoff fei jenseits ber Sonne". Denn "ihm wickelt fich bie Beschichte und mit ihr das Menschengeschlecht nicht ab nach bem verborgnen und wunderlichen Gefete eines Kreistanzes, sondern nach ihm macht ber eigentliche und rechte Mensch sie felbst, nicht etwa nur wiederholend das schon Dagewesene, sondern in die Zeit hineinerschaffend bas burchaus Reue. Er erwartet barum niemals bloke Wiederholung, und wenn sie doch erfolgen follte, Wort für Wort, wie es im alten Buche steht, so bewundert er wenigstens nicht." Deutschsein aber heißt für ihn soviel als an ein absolut Ursprüngliches im Menschen, an Freiheit, an unend= liche Verbesserlichkeit und an ewiges Fortschreiten unfres Geschlechts alauben 2).

Der Deutschbenkenbe weiß daher auch ohne die Erfahrungen der französischen Revolution, daß die vom Auslande mit feuriger Kühnheit ergriffene Aufgabe der Errichtung eines vollkommenen Staates notwendig unlösbar sein mußte, und zwar deshalb, weil "der vernunftgemäße Staat sich nicht durch künstliche Vorkehrungen aus jedem vorhandenen Stoffe aufbauen läßt, sondern die

<sup>1)</sup> Werfe 7, 347. 352 ff.

<sup>2)</sup> Werfe 7, 366-8. 374 ff.

Nation zu bemfelben erft gebildet und beraufgezogen werden muß." Diese Erziehung hat zwar bas Ausland seit ber Reformation mehrmals "geistvoll aber im Sinne feiner Philosophie angeregt" und dafür in Deutschland Nachtreter und Übertreiber gefunden. Bon Grund aus hat erft ber Deutsche Vestalozzi die Sache er= ariffen, und wenn iraend einer, so hat er mehr gefunden, als er suchte. Mit Luther teilt er "die Liebe zu dem armen ver= wahrloften Volke"1). Ihm wollte er helfen und hat dabei, ohne es in seiner Herzenseinfalt zu wiffen, bas Mittel entbeckt, wie die Menschheit zur Vernunftwissenschaft erzogen werden kann. Rur weil er keinen Zweifel an der Realität alles Seins kennt, verlangt er Erziehung zur Anschauung, was der Verfasser der Wissenschaftslehre in Erziehung zur selbstichöpferischen Erzeugung von Bilbern verwandelt. Mit Peftalozzi hält es aber Fichte für "eine abgeschmackte Verleumdung der menschlichen Natur, daß der Mensch als Sünder geboren werde, da er sich vielmehr schon feit der Geburt von dem Triebe zu achten und Achtung zu er= werben beherrscht zeige. Eben so sicher ist es jedoch, daß "sich ber Mensch zum Günder lebt", und so, wie wir aus den "Grundzügen" schon wiffen, im Zeitalter ber vollendeten Sündhaftigkeit angelangt ift. Die Erziehung eines neuen Menschengeschlechtes ist also nicht burchführbar, wenn die Kinder nicht frühzeitig dem verderblichen Ginflusse ihrer Eltern entzogen werden, und dies geschieht, wenn nötig zwangsweise, burch ben Staat 2).

In der "Grundlage des Naturrechts" von 1796 hatte Fichte noch ausdrücklich erklärt, der Staat selbst könne sich nicht in die elterliche Erziehung mischen und garantiere daher nur die von der Natur eingesetzte Erziehungspflicht der Eltern<sup>3</sup>). Seitdem hatte er die Aufgabe des Staates mannigsach erweitert, und er

<sup>1)</sup> Bgl. Werke 7, 401—4. Nachgel. Werke 3, 267 u. Briefw. 1, 389 an seine Frau. 3. Juni 1807. Über sein Studium der Pädagogik P's. — F. hat damals gelesen "Wie Gertrud ihre Kinder lehrt" und "Ansichten, Erfahrungen und Mittel zur Beförderung einer der Menschennatur ange-messenen Erziehungsweise. Leipzig 1807."

<sup>2)</sup> Werfe 7, 420.

<sup>3)</sup> Werfe 3, 363.

fügt jett mit der Pflicht der Nationalerziehung seinem Lehrgebände den Schlußstein ein. Der bisherige Staat hat, je aufzgeklärter er sich dünkte, diese Ausgabe nicht erkannt, weil er glaubte, "daß er auch ohne alle Religion und Sittlichkeit seiner Bürger durch die bloße Zwangsanstalt seinen eigentlichen Zweck erreichen könne, und daß in Absicht jenes diese es halten möchten, wie sie könnten". Und doch belohnt sich die Erfüllung dieser Pflicht von selbst, und der Staat, dessen Jugend durch die Nationalerziehung hindurchgegangen wäre, bedürste, um nur dies eine hervorzuheben, keines besonderen Heeres, da er an seiner Jugend ein Heer besäße, "wie es noch keine Zeit gesehen hat" 1).

Alles hängt von der Einsicht ab, daß jett ein neues Leben beginne. Sie zu erwecken, ist der einzige Zweck der "Reben", welche sich an alles, was deutschen Namen trägt, wenden, in erster Linie aber an die Lenker der Staaten. Mit stolzem Selbstgefühle dürsen sich Deutschlands Fürsten sagen, daß sie Völker beherrschen "treu, bilbsam, des Glückes würdig wie keiner Zeit und keiner Nation Fürsten sie beherrscht haben". Ihre Treue haben diese Völker bewiesen, als sie jenen "in den blutigen Krieg folgten gegen das, was ihnen Freiheit schien, nur weil jene es so wollten", als sie sogar den Rheinbundsfürsten folgten "in das, was ihnen ein Ausrottungskrieg scheinen mußte gegen einen der Letten Reste deutscher Unabhängigkeit und Selbstständigkeit". Sie werden ihnen mit Freuden folgen, wenn die Fürsten die Aufgabe des Staates in dem angegebenen höheren Sinne zu erfüllen suchen <sup>2</sup>).

Wir haben den Zusammenhang der "Reden" mit Fichtes früherer Geschichtsphilosophie schon angedeutet. Der Fortschritt, der sich seitdem in Fichtes politischem Denken vollzogen hat, läßt sich jedoch erst dann vollständig würdigen, wenn wir noch einmal rückgreisend uns die verwandten Bestrebungen zweier patriotischer Vorläuser des Philosophen vergegenwärtigt haben. Schon Herder, dessen pädagogische Bedeutung nicht hoch genug geschätzt

<sup>1)</sup> Werke 7, 430 ff.

<sup>2)</sup> Werke 7, 494 ff.

werden kann, hatte in den Humanitätsbriefen eine Erziehung in Fichte'schem Geiste ersehnt. "Der Mensch — sagt er dort — ist ja alles durch Erziehung, oder vielmehr, er wirds dis ans Ende seines Lebens. Nur kommt es darauf an, wie er erzogen werde? Bildung der Denkart, der Gesinnungen und der Sitten ist die einzige Erziehung, die diesen Namen verdient, nicht Unterricht, nicht Lehre".). Auch der Kampf gegen das "Allerweltsbürgertum" und gegen die Ausländerei der oberen Stände ist ein Lieblingsthema Herders. Dor allem möchte er sein Volk zur Vaterlandsliebe erziehen, zu dem edlen Stolze, "sich nicht von andern einrichten zu lassen, sondern sich selbst einzurichten, wie andre Nationen es von jeher thaten, Deutsche zu sein auf eignem, wohlbeschützten Grund und Boden". Denn Selbstverteidigung macht eine Nation erst zur Nation. Und mit allen Mitteln sollte man darum das große Sesühl empordringen helsen, "daß wir ein Volk sind, eines Vaterlandes, einer Sprache".

Die hier angeschlagenen Aktorde klangen wieder in der "Jungfrau von Orléans" und im "Tell". In Aufzeichnungen seines Nachlasses") nennt Schiller Deutschland wegen seiner mittelseuropäischen Lage "den Kern der Menscheit" und wie Herber ber 6) sieht er in der Sprache "den Spiegel einer Nation". Aber sein Künstlerstolz verblendet ihn, wenn er dann ganz ähnlich wie später Richard Wagner am Schlusse seiner Meistersinger der Welt verkündet:

<sup>1)</sup> Nr. 49. Werke (Suphan) 17, 240.

<sup>2)</sup> Bgl. u. a. Nr. 41 bie Auszüge aus Realis von Bienna (Gabriel Wagner); Nr. 53. 17, 257: "Das Jahrhundert der Reformation erlaubte sich noch, auch über vaterländische Sachen laut zu denken; seitdem ward Alles Rang, Form und Stand, oder gieng, sobald es ein eigner Gedanke schien, in die Archivgräber." — Sodann die 1795 völlig umgearbeitete Abhandlung "Haben wir noch das Publikum und Baterland der Alten?" 17, 284 ff. und die Auszüge aus den "Bonhommien" des Rigaer Senators Joh. Christoph Berens 17, 391 ff. Bgl. Werke (Suphan) 4, 503 zu S. 408.

<sup>3)</sup> Werke (Suphan) 17, 317.

<sup>4) 10.</sup> Samml. in der älteren unveröffentlichten Niederschrift; jetzt Werke (Suphan) 18, 347.

<sup>5)</sup> Werke (Hift.: frit. Ausg.) 11, 410-4.

<sup>6)</sup> Werke (Suphan) 18, 384.

"Stürzte auch in Kriegesflammen Deutschlands Kaiserreich zusammen, Deutsche Größe bleibt bestehen."

Da ist es nun Fichte, der Rousseauschüler und Weltbürger, welcher zuerst die Nation wieder daran erinnert, daß mit der Bernichtung der politischen Selbständigkeit auch die ganze Herrlichkeit ihrer Litteratur und Kunst in Frage gestellt werde, und zürnend allen, die sich in Schillers Weise trösten möchten, zuruft, wer sagt euch denn, daß wir wirklich unsre Sprache behalten werden. Der einseitige Kultus des Schönen und des weltentrückten Denkens muß dringenderen Angelegenheiten weichen, und wie ein Prophet des alten Bundes bezeichnet Fichte die künstige Entwicklung deutschen Geisteslebens mit den einsachen Worten "Genesung für Nation und Baterland").

War es aber darum unerläßlich, deutsches Wesen auf Kosten der Ausländerei als das einzig Ursprüngliche hinzustellen? Als Herder einmal darauf zu sprechen kam, wie in Folge der Revolution außerhalb Frankreichs die einst geseierten Namen Voltaires, Rousseaus und Montesquieus "aufs tollste verunglimpst" würzden, da warnte er davor, eine Nation "ex professo zu preisen", weil er dies "für einen Selbstruhm ohne Wirkung" halte. Und seiner Feder entschlüpste dabei der so häusig aus dem Zusammenhang gerissene und deshalb misverstandene Sat: "Was ist Nation? Ein großer, ungejäteter Garten voll Kraut und Unkraut"?). Des von Herder verspotteten Nationalwahns dürsen wir sedoch Fichte nicht anklagen; denn auch diesmal ist es nur sein Roussieau'scher Radikalismus, der ihn gegen alles Ausländische, namentlich aber gegen Rousseau selbst ungerecht werden läßt.

Man weiß, wieviel Pestalozzi dem "Emil" verdankt hat. Nach seinem eignen Geständnis hat dieses unpraktischste Traums buch seinen ganz unpraktischen Traumsinn sofort lebhaft ergriffen<sup>8</sup>).

<sup>1)</sup> Werfe 7, 451 u. 430.

<sup>2)</sup> Werke (Suphan) 17, 211 u. 230 ff. Die eigentliche Meinung des 42. Briefes wird erst durch den bei Suphan 18, 332—5 aus dem Nachlaß veröffentlichten 43. Brief verständlich.

<sup>3)</sup> Mörikofer a. a. D. 404 ff. Bgl. auch D. Hunziker, Rouffeau und

Ift also ichon hier Rouffeau der ursprüngliche Denker und feine Pädagogik der Ausgangspunkt der theoretischen und praktischen Versuche Pestalozzis, so ist er auch mit dem Postulate einer spartanischen Staatserziehung nach platonischem Muster bem Philosophen vorausgegangen. Fichte folgt bier also unbewußt ber Anrequing des politischen Artifels der Encuklopadie fo gut wie Morelly, welcher in seinem "Code de la nature" die Kin= ber vom fünften Sahre ab unter Staatsaufsicht stellen wollte, fo gut wie der Schreckensmann St. Juft, in beffen Papieren fich ähnliche Projekte fanden 1). Rousseau hatte für seine durch Platos Republik beeinflußte Ansicht noch auf Beispiele ber alten Ge= schichte hingewiesen. Fichtes gründlicher Radikalismus verschmäht folde in bem richtigen Inftinkte, daß hiftorische Beispiele hier am allerwenigsten am Plate feien. Giebt es doch nach Rankes Bemerkung 2) in ber ganzen neueren Geschichte nur einen Fall, auf ben fich Fichte hatte berufen können — die Erziehung ge= raubter Chriftenkinder durch die Pforte! Wie aber ber Philosoph ben einst fo boch gepriesenen Genfer Bürger jest fo völlig verleugnen konnte, wird verftändlicher burch Sichtes eigene Beobachtung, daß "die Nachwelt allemal ein reiferes Urteil habe als die Vorwelt, weil das durch die Unvollkommenheit der letzteren Gelernte mit in die Beurteilung trete, und daß sie deshalb der Borwelt, wenn fie fich, fo wie fie ift, an ihre Stelle fete, alle= mal Unrecht thun werde" 3).

Fichtes Berhältnis zu Rouffeau bleibt auch dann noch das

Beftaloggi. (Öffentl. Borträge, gehalten in ber Schweig, Bb. 8, Heft 11.) Bafel 1885.

<sup>1)</sup> Taine, Les origines de la France contemporaine 1, 323 — Leon-Bruhl (f. oben S. 32, Anm. 1) ift meines Wiffens ber einzige, ber F's. Abhängigkeit von R. gebührend betont, indem er fagt (S. 348): "Fichte se réclame de Pestalozzi, mais c'est de R. surtout qu'il s'inspire."

<sup>2)</sup> Die Osmanen und die spanische Monarchie, 4. Aufl. 1877. Werke 35, 9. 3. Aufl., S. 12, ohne &'s. Namen zu nennen: "Was ber Philosoph jur Bilbung von Sittlichkeit, Religion und Gemeinschaft in ber 3bee vorgeschlagen hat, ift hier Jahrhunderte vor ihm zur Entwicklung eines zugleich fflavischen und boch friegerischen Sinnes in Ausführung gebracht."

<sup>3)</sup> Werfe 4, 443.

gleiche, als er in ben Sommervorlefungen bes Jahres 1813 bas in den "Reden" als Endzweck der Nationalerziehung bezeichnete Vernunftreich und das Reich Gottes für ein und dasselbe erklärt und noch einmal mit noch ftärkerer Betonung des religionsphilo= sophischen Gedankens bie zu biesem Ziele führende historische Entwicklung schildert. War auch die miterlebte Geschichte feine beste Lehrmeisterin gewesen, so will er nach wie vor von "histo= rischem Sinn und Tatt" nichts wiffen, "sondern verwirft ihn geradezu, indem er mehr begehrt: flare Ginficht". Wir finden baher Normalvolk und Wilbe unter bem Namen zweier Urgeschlechter wieder und in Verbindung damit den Gedanken, daß sich die Geschichte aus der Wechselwirkung von Glauben und Berftand erzeuge. Der Fortgang ber Geschichte befteht aber ahn= lich wie bei Leffing barin, "baß immerfort ber Berftand über den Glauben Feld gewinnt, fo lange bis der erfte den letten gang vernichtet und feinen Inhalt in die edlere Form der flaren Ginficht aufgenommen hat". Denn nur fo lange ber Berftand noch nicht bis ans Ende hindurchgebrungen ift, "befeindet er den Glauben burch ben andern Glauben an die Zulänglichkeit des Berstandes". Andrerseits wird ber Staat, welcher in ber alten Welt absolut im Glauben war, durch die auflösende Thätigkeit bes Berftandes in den neueren Zeiten zu einem blogen Mittel herabgebrückt, und ftrebt nach feiner Bollenbung im Bernunftreiche. Die Geschichte stellt sich somit bar als ber Fortgang ber Menschheit vom Glauben zum Berftande und als Fortgang von Ungleichheit zur Gleichheit 1).

Der Gottesbegriff der alten Welt enthielt "grundlose Willstür, der man sich fügen muß". Der Staat des Altertums konnte bei aller Begeisterung desselben für Freiheit des Bürgers nicht ohne Aufopferung der Mehrzahl der Menschen als Sklaven bestehen. Erst durch das Christentum kam ein neues Prinzip in die Geschichte, insofern sein Gott "ohne alle Willkür", die Menschen aber "nicht bloß in metaphysischem, sondern auch in bürzaerlichem Sinne" als gleich erscheinen. Dem Heidentum war

<sup>1)</sup> Die Staatslehre ober über das Berhältnis des Urstaates zum Bersnunftreiche. W. 4, 582. 459. 470—90. 493 fg. 496 fg. 508.

das fünftige Leben nur eine Fortsetzung des "hiefigen sinnlichen" und der Tod die Verbindung beider. Die absolut neue chrift= liche Lehre "fest das Ewige in das Zeitliche hinein als den eigentlichen Anfang des Zeitlichen felbst". Nichts andres versteht Johannes unter "Wiedergeburt und Tod", Paulus unter "Leben im Geifte und im Fleische", nichts andres lehrten die fogenann= ten Mustiker. Jesus aber kam auf diese Lehre nicht durch theo= retische Erkenntnis, sondern durch die unmittelbare Gewißheit von seinem Berufe, "ber Stifter bes himmelreiches zu werden". Sein Beifpiel zeigt, baß "man ben Weg jur Seligfeit geben muffe", und an ihm bewährt sich "das ewig große Wunder, daß Gott allen, die fich ihm nahen, ein neues Berg schaffe". Noch ist indessen das Himmelreich nicht da und wird nicht eher er= scheinen, als bis es vom historischen Glauben und ber besondern Gemütsverfassung einzelner unabhängig gemacht wird und bie Form "eines von jedermann, ber nur menschlichen Berftand hat, zu Erzwingenden" annimmt. "Diese Bedingung ist wirklich erfüllt durch die Erscheinung der Wiffenschaftslehre, die freilich noch ringt und vielleicht noch Jahrhunderte ringen wird, um ihr Berftändnis und ihre Anerkenntnis unter ben Gelehrten." Bor Beginn des Bernunftreiches giebt es aber "nur den Embryo eines Menschengeschlechtes, mit welchem die ewige Zeit schwanger geht"1).

Was aber die Wissenschaftslehre für das Christentum, das sind die Deutschen für das Vernunftreich. Im Altertum kam zuerst der Staat, im Mittelalter zuerst das Individuum. Daraus entwickeln sich zwei Extreme, Franzosen und Deutsche. Bei jenen geht "alle Bildung der Einzelnen von der Volkseinheit aus", und zum Gedanken des Rechtsreiches können sie sich nie erheben, weil sie den Gedanken des rein schöpferischen persönlichen Wertes "durch ihr Denksstem übersprungen haben". Die Deutschen waren dagegen "ein Stamm, aber niemals, was auch Gelehrte ihnen aufzudringen suchten, ein Volks. Gleichwohl hat sich der Einheitsbegriff eines deutschen Volkes als allgemeines Postulat immerfort erhalten und reift nach dem ewigen Weltplane seiner

<sup>1)</sup> Werfe 4, 423. 522. 524. 534—6. 538. 545. 555. 589. 459.

Berwirklichung entgegen. In Deutschland aber "soll das Reich ausgehen von der ausgebildeten, persönlichen, individuellen Freisheit; nicht umgekehrt: von der Persönlichkeit, gebildet fürs erste vor allem Staate vorher, gebildet sodann in den einzelnen Staaten, in die es dermalen zerfallen ist, und welche als bloßes Mittel zum höheren Zwecke sodann wegfallen müssen". Die Deutschen allein sind somit seit Jahrtausenden dem großen Zwecke vorbehalten, "ein wahrhaftes Reich des Rechts darzustellen", ein Reich der Freiheit, "gegründet auf Gleichheit alles dessen, was Menschengesicht trägt").

Gine Bürgschaft für die Zukunft fieht Fichte wie Rant barin, daß ber Staat, indem er sich felbst zu bienen glaube, schon jest "ohne sein Wissen oder Willen einem höheren Zwecke diene". Nur wird ber Abergang des alten Rechtsftaates zum Bernunftreiche ein fließender, weil jener zur Ginficht kommen muß, daß feine Macht und fein Reichtum wefentlich auf ber Bilbung seiner Unterthanen beruhe. Bis jetzt ift es noch ber 3mang jum Kriege, ber ben Zwang jur Schule veranlaßt. Wie jedoch ber Schulzwang fortfällt, "fobald es unter bem Bolfe feine Eltern mehr giebt, die fich nötigen laffen, die Ihrigen ber Schule zu übergeben und biefe burch ihre Beitrage zu erhalten", jo hört auch ber Zwang zum Kriege auf, fobald bie Scheu vor bemfelben allgemein wird. Ift boch ber in gleichmäßiger Beschichte fortschreitende Staat Friedrichs bes Großen felbst "burch Die frechften Griffe eines revolutionierenden Staates faum auf= geregt" worden. Fichte glaubt sich baher zu der Prophezeiung berechtigt, daß "ber bermalige Zwangsftaat ohne alle Kraft= äußerung gegen ihn an seiner eigenen burch bie Zeit herbei= geführten Nichtigkeit ruhig absterben werde, und ber lette Erbe der Couveranitat, falls ein folder vorhanden, in die allgemeine Gleichheit werde eintreten muffen, fich ber Bolfsichule übergebend und sehend, was biese aus ihm zu machen vermöge"2).

Der Befreiungsfrieg, welchen Deutschland gegen den fremben Unterdrücker führt, wird auch die Befreiung von dem Zwangs-

<sup>1)</sup> Werfe 4, 421-3.

<sup>2)</sup> Werfe 4, 597 fg.

ftaate anbahnen. "Gemeinschaftliche Geschichte besteht in gemein= schaftlichen Thaten und Leiden" und in diesem Sinne hat ber Deutsche in den letten Jahrhunderten feine Geschichte gehabt. Denn "auch im Kriege und durch gemeinschaftliches Durchkämpfen besselben wird ein Bolk zum Bolke" und "wer den gegenwärtigen Krieg nicht mitführen hilft, wird durch fein Defret dem deutschen Bolfe einverleibt werben können". Der beutsche Charafter liegt in der Butunft und befteht für jett nur "in der hoffnung einer neuen und glorreichen Geschichte". Bon Oftreich ift wegen seiner mannigfaltigen außerdeutschen Intereffen für Deutschland nichts zu erwarten. Rur "Preußen ift ein eigentlich beutscher Staat, und hat als Kaiser durchaus fein Interesse zu unterjochen und ungerecht ju fein. Der Geift feiner bisherigen Geschichte zwingt es aber fortzuschreiten in ber Freiheit, in ben Schritten jum Reiche; nur fo kann es forteristieren. Sonft geht es ju Grunde"1).

Wie hatte doch die große Zeit den Blick des Mannes geschärft, welcher einst bezweifeln konnte, daß der deutsche Künstler und Landmann freiwillig "Grabstichel und Ackergerät wegwersen werde, damit der lothringische oder elsässische Künstler und Landmann seine Stadt und sein Dorf in den geographischen Lehrbüchern hinführo in dem Kapitel vom deutschen Reiche sinde"2). Gleich dem Freiherrn vom Stein kennt er jetzt nur ein großes deutsches Baterland3). Aber wie der kühne Staatsmann in seinem revolutionären Jdealismus das dynastische Gefühl der beutschen Bolksstämme, so unterschätzt der republikanisch gesinnte

<sup>1)</sup> Aus dem Entwurfe zu einer politischen Schrift im Frühlinge 1813, geschrieben mit Bezug auf den Aufruf "An mein Bolk". Werke 7, 567. 550. 571. 554.

<sup>2)</sup> In dem "Beitrag" von 1793. Werke 6, 89.

<sup>3)</sup> Stein an Minfter. Betersburg, 1. Dez. 1812. (Bei Pert, Leben St's. 3, 226): "Ich habe nur ein Baterland, das heißt Deutschland, und da ich nach alter Berfassung nur ihm und keinem besonderen Theile desselben angehörte, so bin ich auch nur ihm, und nicht einem Theil desselben von Herzen ergeben. Mir sind die Dynastien in diesem Augenblick großer Entwicklung vollkommen gleichgültig."

Philosoph das tief wurzelnde monarchische Gefühl ber Unter= thanen bes Staates, auf ben er feine hoffnungen für Deutsch= lands Zukunft fett1). Die Form ber Staatslehre Rouffeaus hat Sichte nicht überwunden, aber er hat fie mit einem Geifte erfüllt, der fie über turg ober lang fprengen mußte. Das Gleiche gilt von ber Methobe seiner Geschichtsphilosophie. Kein beutscher Denker ift in jo hohem Grade durch Rouffeau beeinflußt worden, aber auch keiner hat fich burch die Gesamtrichtung seines Systemes fo weit von ihm entfernt. Für ben Genfer ift die Natur alles, und trogdem verknüpfen ihn mit der Naturphilosophie, wie das folgende Kapitel zeigen wird, nur lofe Fäden. Für Fichte ift "die Natur bloß ber leibende Stoff ohne allen Antrieb", ber Wille aber "das absolut schöpferische Prinzip"2), und trothem deckt fich feine Weltanschauung in ben hauptpunkten mit ber Rouffeau'schen. Nur fingt ber Genfer Philosoph einer absterben= den Kulturwelt das Grablied, mährend Fichte als ein Geiftes= und Gefinnungsverwandter Schillers den Ruf "Borwarts" er= hebt. In feiner Unterschätzung ber Erfahrung und in feiner Aberschätzung ber Aufgabe bes Gelehrtenftandes ift Fichte vorbildlich geworden für "die Anmaßlichkeit ber Jugend" 5) nach ben Befreiungefriegen und für das Profesiorenparlament von 1848, und Goethe durfte wohl Lehrer wie Schüler in ber Figur feines Baccalaureus verspotten. Aber wenn fich Fichte felbft in seinen Schwächen als die tüchtige Personlichkeit barftellt 4), für welche ihn ber Dichter bes Fauft ftets erfannt hat, fo tritt er als nationaler Philosoph unmittelbar an die Seite bes nationalen Staatsmannes Stein, und an beutsche Männer, wie biese beiben, mochte Epimenibes - Goethe benten, als er nach bem Siege ber

<sup>1)</sup> Bgl. auch das polit. Fragm.: "Die Republik der Deutschen zu Anfang des zweiundzwanzigsten Jahrhunderts unter ihrem fünsten Reichsvogte."
7. 530—45.

<sup>2)</sup> Berke 4, 385 u. 387: "Der schöpferische Wille, oben schwebend, mit seinem ewig fort in reinen Begriffen sich aussprechenden Gesetze, — dies ift die Welt."

<sup>3)</sup> Rach Goethes Ausbruck bei Edermann 2, 152.

<sup>4)</sup> Goethe in den Annalen zu 1794.

Verbündeten mit der ihm eignen künstlerischen Wahrhaftigkeit gestand:

"Doch schüm' ich mich ber Ruhestunden; Mit euch zu leiden war Gewinn: Denn für den Schmerz, den ihr empfunden, Seid ihr auch größer, als ich bin."

## Sechstes Kapitel.

## Schelling.

Mit Schelling, bem anfänglichen Freunde und späteren Gegner Fichtes, treten wir in den Kreis der Romantiker, welche sämtlich schon in einer jenseits der höchsten Rousseauschwärmerei liegenden Zeit herangewachsen sind und ihre Jugendbegeisterung nicht mehr einem einzelnen Revolutionär, sondern der in Frankzeich ausgebrochnen Nevolution eines ganzen Volkes entgegenzaebracht haben.

Kant hat einmal getadelt, daß der Deutsche "fich zu viel mit der Meinung anderer einlasse", um Original sein zu können, "obaleich er bazu alle Talente habe" 1). Er felbst hatte biefen Fehler mit Bewuftfein vermieben und daher allein bem Genfer einen erheblichen Ginfluß auf feine Anficht des Menfchen und ber Menschengeschichte verftattet. Schiller pflegte im Gegenteil immer zu klagen, daß feine Belefenheit feine größere fei, aber eben beswegen hatte er sich um so tiefer in die Gedankenwelt bes Geschichtsphilosophen und Afthetiters Kant hineingelebt. Und wenn für Richte die Meinungen andrer bem Anscheine nach überhaupt nicht vorhanden waren, so sahen wir doch, wie sehr gerade er unter bem Banne Schiller'icher und Rouffeau'icher Ibeen stand. Trot alledem verleugnet sich bei keinem von ihnen ber universelle Charafter ber neuen beutschen Geistesbildung. War boch Kant, nicht wie man fo oft lieft, der alte Goethe, der erste, welcher Deutschland "das Land der Weltbürger" genannt hat,

<sup>1)</sup> Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen (1764). Werke 4, 453.

weil bei dem Deutschen, der "alle Sprachen lerne und aus allen übersetze, jeder Fremde wie zu Hause" sei"). Aber die wertzollste Errungenschaft dieser weltbürgerlichen Interessen, den historischen Sinn, hatte bis dahin nur der eine Herder fast durchzweg glänzend bewährt. Seine Lebensarbeit wurde nun durch die historischen Bestrebungen der Romantiker wieder aufgenommen und fortgesetzt. Am wenigsten freilich bei dem eigentlich systematischen Philosophen der Schule, bei Schelling.

Gewiß hat das über geniale Anläufe nicht hinauskommende Wesen der romantischen Schule keinen tieseren, gewaltigeren Ausbruck gefunden wie bei dem frühreisen Schwaben (geb. 27. Januar 1775). Alle Probleme, welchen wir dis jetzt begegnet sind, tauchen bei ihm auß neue in hellster Beleuchtung auf. Aber indem sich die Versuche zu ihrer Lösung überstürzen, ist das Endresultat doch nur der ungeheuerste Zersetzungsprozeß, der sich jemals in der Geschichte der Philosophie vollzogen hat, so daß es heute schon schwer halten würde, den geradezu verschwenderischen Reichtum genialer Gedanken auß dem Schutt seines Systemes zu heben, wenn nicht auf allen Gebieten des Geisteslebens noch heute an den Früchten die von Schelling außgegangenen Anregungen erkennbar wären.

Siebzehnjährig versucht er sich bereits an einer philosophischen Deutung des Sündenfalls. Und wie hier, so folgt er auch später noch im wesentlichen Kant, als er im "transcendentalen Jdealismus" (1800) zum erstenmale das Verhältnis von Freiheit und Notwendigkeit untersucht und die Lösung im Vernunftstaate sindet. Allein schon dort kündigt sich in besserem Sinklange mit seinem Systeme die Auffassung an, welche in der Geschichte die allmähliche Selbstossendung des Absoluten sieht. In den "Vorlesungen über die Methode des akademischen Studiums" (1802) wird dasher mit Geringschätzung der bürgerlichen, nicht weltbürgerlich zu nennenden Geschichtsauffassung Kants gedacht<sup>2</sup>). Von der Deu-

<sup>1)</sup> Reflegionen 201, Nr. 627. Bgl. Anthropologie. W. 7, 2, 256.

<sup>2)</sup> Werke I, 5, 309. Sie stelle nur "ben Fortgang der Menschheit zum ruhigen Berkehr, Gewerbe und Handelsbetrieb unter sich, und dieses sonach überhaupt als die höchsten Früchte des Menschenebens und seiner Anstren-

tung des Trinitätsbegriffes ausgehend nimmt dann der religionsphilosophische Gedanke eine immer mystischere Färbung an, und das Christentum, welches ihm früher als der Anfang der neueren Geschichte erschien, wird schlechthin zeitlos. Ist aber die ganze Geschichte nichts anderes als die Selbstoffenbarung Gottes, so kommt Schelling schließlich wieder ganz folgerichtig auf die Frage nach der Entstehung und Notwendigkeit des Bösen zurück. Wie nun dieser Entwicklungsgang große Lehnlichkeit mit dem Fichteschen zeigt, so berührt sich Schelling mit seinem Vorgänger auch in der Frage nach den ersten Anfängen der Kultur, für welche er nach langen Schwankungen vermittelst seiner Ideenlehre eine eigentümliche Lösung sindet.

Der Berührungspunkte mit Rousseau können banach nicht allzuviele sein, und wo wir sie gewahren, sind sie weniger auf unmittelbaren Einfluß wie auf ideelle Verwandtschaft zurückzuführen. Selbst der Name Rousseaus begegnet abgesehen von der Magisterzbissertation kaum in Schellings sämtlichen Werken und Briefen dennoch verbietet sich eine gedrängte Darstellung seiner Geschichtsphilosophie von selbst, vor allem wegen ihrer Sinwirkung aus Schopenhauer, Krause und Segel. Dazu kommt, daß handgreisliche Widersprüche und der Umstand, daß jede Schrift des Philosophen schon Andeutungen eines erst in der nächstsolgenden eingenommenen Standpunktes enthält, eine genaue Festlegung der jeweiligen Auffassung Schellings ganz außerordentlich erschweren. Es erscheint daher angezeigt, dem Philosophen Schritt für Schritt und mit der größten Vorsicht zu solgen, wenn wir nicht in die Irre geraten wollen.

Gleich die erste Abhandlung Schellings ist so charakteristisch für seine Methode, daß wir länger bei ihr verweilen mussen,

gungen dar." Bie gröblich Sch. dadurch Kants "Idee" entstellt, braucht kaum gesagt zu werden.

<sup>1)</sup> An seine Estern, Jena, 8. Juli 1802. (Aus Sch's. Leben, in Briefen 1, 373) bittet Sch. um Zusendung von R's. Dictionnaire de musique. Ein Urteil über die Consessions in einem Briefe Caroline Sch's. an Frau Liebeskind. Ans. 1805 in "Caroline. Briefe, herausgegeben von G. Waiß" 2, 180.

als es ihre Bedeutung an sich betrachtet rechtfertigen könnte. Schon als Knabe hatte er feine Feber an einer Geschichte feiner engeren Seimat Bebenhausen versucht 1), aber die theologische Erziehung wies ihn mehr auf das Gebiet der Religionsgeschichte. hier feffelte seine lebhafte bichterische Phantasie frühzeitig bas Berhältnis von Mythologie und Religion, und als im April 1792 Rants Schrift über bas rabifal Bofe erichien, griff ber Jungling aus der Reihe der religionsphilosophischen Probleme furz entschloffen bas vornehmfte heraus und widmete feine Magifter= biffertation einer Untersuchung ber biblischen Erzählung bes Gun= denfalls 2).

Nach dieser ist nun das dritte Kapitel ber Genesis nichts andres wie eine Philosophie der Geschichte, eine philosophische Darstellung ber Entstehung des physischen und moralischen übels, was auch die Anficht von Grotius, Herber, Leffing, Flatt, Kant und Cichhorn gewesen sei 3). In seinen historisch fritischen Er= örterungen zeigt sich aber Schelling noch ganz abhängig von Her= ber, adoptiert unbedenklich beffen verwegene Hypothese vom ägyp= tischen Ursprunge ber mosaischen Philosophie 4) und führt für die innere Wahrheit des rein symbolisch verstandenen britten Kapitels ber Genefis psychologische und historische Gründe nebeneinander ins Feld.

Täglich beobachten wir an uns und andern den Kampf der Bernunft und ber Sinnenwelt, ber Freiheit und Notwendigkeit. Keiner hat sich dies so beutlich zum Bewußtsein gebracht wie unter ben Alten Plato, wie unter ben Neueren ber Genfer Philo= foph 5). Warum follte biefer Zwiefpalt jenen ältesten Weisen,

<sup>1)</sup> Bruchftücke bavon mitgeteilt in bem Buche "Aus Sch's. Leben" 1,6 ff.

<sup>2)</sup> Antiquissimi de prima malorum humanorum origine philosophematis genes. III explicandi tentamen criticum et philosophicum. Sept. 1792. Sch's. famtl. Werke, 1. Abteil., 1, 1-40.

<sup>3)</sup> Chenda S. 4. Sch. nennt Grotius, de jure belli et pacis; Herder, Alteste Urk. und Geift ber ebräischen Poefie; Lessing, Erziehung 20., Bb. 5 ber Schriften 1791 (vgl. B. Hempel 19, 722); Flatt, Bermischte Bersuche 1785; Kant, Mutmaßl. Anf.; Gichhorn, Allgem. Biblioth. b. bibl. Litter.

<sup>4)</sup> Ebenda 11 fg.

<sup>5)</sup> Ebenda 22, wo sich Sch. auf Kants "Mutmaßl. Anf." beruft.

welchen die Genesis ihre Niederschrift verdankt, nicht schon ebenso deutlich zum Bewußtsein gekommen sein? Wenn aber auch der Sündenfall nur der an die Stelle des Instinktes tretenden Herrschaft der Vernunft symbolischen Ausdruck verleihen sollte, so bleibt noch immer die Frage, wie ein so gewaltiger Fortschritt des unendlicher Persektibilität fähigen Menschengeschlechtes von all den bekannten physischen und moralischen Übeln begleitet sein konnte, welche die Genesis unter dem Symbol der Austreibung aus dem Paradiese zusammensaßt. Zu ihrer Beantwortung greift Schelling wieder zur psychologischen Erklärung.

Wenn uns bie allen Völkern gemeinsame ältefte fabelhafte Überlieferung nicht trügt, so war ber Mensch in bem paradiefischen golbenen Zeitalter lediglich ben Gingebungen bes Inftinktes gefolgt. Diesem Zuftande macht die erfte Regung ber Bernunft mit einem Schlage ein Ende. Allein schwach wie sie ift, droht fie ber Sinnlichkeit ju unterliegen, und in biefem mit gesteigerter heftigfeit geführten Rampfe halten bas übel und bie Gunde ihren Singug in die Welt. Wenn dabei auch die erftarkende Urteils= fähigfeit bes Menschen zunächst nur nach Seiten ber Klugheit, nicht ber Tugend, jum Borschein fommt, fo fennt doch die Beisheit der Vorsehung fein besseres Mittel, um die Menschheit ihrem Biele, dem unbestrittenen Siege ber Vernunft über die Sinnlich= feit, entgegenzuführen. Denn wer ohne biefe Ubel ben Gipfel gu erreichen glaubt, fordert entweder, daß wir nicht Menschen sein sollen, also ein Unmögliches, ober will die Erreichung des Zieles lieber einem Geschenke bes Glückes als eigner Kraft verdanken. Nicht die glückliche Unschuld und Unwissenheit der in den engen Grenzen des Inftinktes befangenen Menschheit, fondern das Zeit= alter, wo das Gute um bes Guten willen gethan, das Wahre um ber Wahrheit willen geliebt wird, ift beinnach das Paradies, bem die Sehnsucht des Philosophen gilt.

Der originale Gehalt dieser Ausführungen ist, wie wir sehen, gering, mit den Beweisen nimmt es der jugendliche Verfasser nicht sehr genau und erspart sich nach Kants Vorgang namentslich den Nachweis, wie in einem Sinnenwesen die Vernunft von selbst zum Durchbruch kommen konnte; genug sie ist auf einmal

ba, wie Pallas Athene bem Haupte ihres Vaters gerüstet und gewappnet entspringt. Noch verschmäht der Philosoph die bei Herze ber Jum erstenmal auftauchenden himmlischen Geburtshelfer der menschlichen Vernunft. Und in der Schilberung der glücklichen Beschränktheit des Urzustandes folgt er Rousseaus zweitem Disturse, den er, nach einem Citate zu schließen, doch wohl aus erster Hand gekannt hat '). Das Wichtigste an diesem Jugendversuche Schellings scheint uns aber die Energie zu sein, mit der er seinem Glauben an einen unbedingten Fortschritt der Menscheit Ausdruck giebt.

Bir übergehen die nächsten Sahre, da wir feine Geschichtsphilosophie Schellings konftruieren wollen, wie sie sich etwa als Konfequenz seiner Philosophie in dieser Periode ergeben könnte 2). Denn erft 1797 hat er fich wieder geschichtsphilosophischen Problemen zugewandt 3). hier aber am Beginne feiner naturphilosophischen Periode erhebt Schelling die Frage nach ber Möglichkeit einer Philosophie der Erfahrung, und beweift, daß feine Philosophie der Geschichte möglich sei. Nun hat zwar Hann und nach ihm Flint die Bemerkung gemacht, daß bem Sate offenbar ein Gegen= fat und diesem die dialektische Lösung folgen sollte, "welche die Grenzen ber Möglichkeit einer Philosophie ber Geschichte positiv bestimmt haben würde" 4). Da jedoch Schelling die genannte Abhandlung fast wörtlich in bas "System bes transscendentalen Idealismus" herübergenommen hat, so wird die Besprechung der geschichtsphilosophischen Erörterungen von 1797 und 1800 am beften vereinigt.

"Freiheit foll Notwendigkeit, Notwendigkeit Freiheit fein."

<sup>1)</sup> Chenda 29: "Nesciebant, quando moriendum esset, nec tristem leti necessitatem perspexerant". La Couvr. 1, 241: "La connoissance de la mort et de ses terreurs est une des premières acquisitions que l'homme ait faites en s'éloignant de la condition animale."

<sup>2)</sup> Dies hat h. Lisco in der fleißigen Differtation über "Die Geschichtssphilosophie Sch's." (Jena 1884) versucht nicht ohne Gewaltsamkeiten. Sch's. Vershältnis zu seinen Borgängern wird übrigens darin gar nicht berücksichtigt.

<sup>\*)</sup> In der "Allgemeinen Übersicht der neuesten philosoph. Literatur" Philos. Journal 1797. Werke I, I, 461 ff.

<sup>4)</sup> Haym, Die romantische Schule 575 Anm. Flint a. a. D. 422.

So lautet nach Schelling das höchste Problem der Transfcen= bentalphilosophie. Nennen wir Notwendigkeit auch bas Bewußtlose, Unwillfürliche, Freiheit die bewußte Willfür, so zeigt sich alsbald, daß schon im ersten Afte des Bewußtseins zu dem allen Intelligenzen gemeinschaftlichen Bewußtlofen oder absolut Obief: tiven ein Freibestimmendes, schlechthin Subjektives tritt. Das Rusammenwirken bieser Potenzen wird allgemein in der Weise angenommen, "daß der Mensch zwar, was das Handeln selbst betrifft, frei, mas aber bas endliche Resultat feiner Sandlungen betrifft, abhängig sei von einer Notwendigkeit, die über ihm ift, und die felbst im Spiel seiner Freiheit die Hand hat". Ihren vulgären Ausdruck findet diese Annahme einer der Freiheit immanenten verborgenen Notwendigkeit in den Begriffen Schickfal und Vorsehung. Wir kommen jedoch auf diesem Wege nie über einen Naturmechanismus hinaus, "burch welchen zwar ber lette Erfola aller Handlungen gefichert wird", das gesetlose Spiel der Freiheit aber völlig unerklärt bleibt. Wir muffen alfo nach einem Begriffe suchen, in welchem als in ihrer "unfichtbaren Burgel" die im Bewußtsein geschiedenen Potenzen in höherem Sinne ihre Bereinigung finden, und gelangen fo ju bem Begriffe ber abfoluten Ihentität als dem "ewig Vermittelnden des fich felbst bestimmenden Subjektiven in und und bes Objektiven ober An= schauenden". Doch fann biefer Begriff "nie Objekt bes Wiffens, fondern nur bes emigen Voraussepens im Sandeln, bas heißt des Glaubens fein".

Ein unbedingter Schicksalsglaube führt zum Fatalismus, die Nberzeugung von der völligen Gesetzlosigkeit menschlichen Thuns und Treibens zum Atheismus. Nur der Glaube an jenes Absolute läßt ein "System der Vorsehung, das heißt Religion in der einzig wahren Bedeutung des Wortes" entstehen. Nirgends aber zeigt sich das in eine höhere Einheit sich auflösende Ringen der beiden Potenzen mit größerer Anschaulichkeit als in der Geschichte. Sie ist "eine fortgehende, allmählich sich enthüllende Offenbarung des Absoluten", ein Beweis für Gottes Dasein, "der aber nur durch die ganze Geschichte vollendet sein kann").

<sup>1)</sup> Transscend. 3bealism. B. I, 3, 594. 99. 95. 98. 601. 603 S. 333.

So sehr lebt dabei der Philosoph noch in Fichte'schen Ideen, daß er alles Ernstes untersucht, wie Geschichte überhaupt denkbar sei, "wenn alles was ist für jeden nur durch sein Bewußtsein gesetzt ist", und folglich "auch die ganze Bergangenheit für jeden nur durch sein Bewußtsein gesetzt sein kann". Und wie Schiller sieht er das eigentliche Objekt der Geschichte in der Erklärung des gegenwärtigen Zustandes der Welt.). Wichtiger ist jedoch sein Abhängigkeitsverhältnis von Kant, weil es ihn in principielle Widersprüche mit seiner Identitätsphilosophie verwickelt. Denn nach seiner Desinition der Geschichte kann das Ziel derselben nichts andres sein wie das Reich Gottes auf Erden, was denn auch in der That in der unmitteldar auf jene Desinition folgenden Dreiteilung der Geschichte die dritte Periode bildet. Daneben aber steht unvermittelt die alte Kantische weltbürgerliche Ansicht, wie eine Darlegung beider Gedankengänge zeigen wird.

Von einer unendlichen Perfektibilität der Menschengattung will Schelling jetzt nichts mehr hören. Dagegen zwingt uns der im Begriff der Geschichte unleugdar enthaltene Begriff einer unendlichen Progressivität, einen Maßstab der menschlichen Fortschritte zu suchen. Für moralische Fortschritte giebt es keinen solchen, die in Künsten und Bissenschaften aber sind, wie mit Rousseau'schem Radikalismus gesagt wird, vom "historischen (praktischen) Standpunkt aus betrachtet eher ein Rückschritt oder wenigskens ein antishistorischer Fortschritt". So bleiben also als einzige Richtschnur die Erfolge des Menschengeschlechts in der Annäherung zu einer universellen Rechtsverfassung. Da jedoch alle bestehenden Verfassungen ursprünglich unter einem Naturzwange entstanden sind und deshalb den Keim ihres Unterganges in sich

betont Sch., daß sein Absolutes, Gott, weder als ein substantielles, persönliches Wesen noch als bloße Abstraktion aufgefaßt werden dürfe.

<sup>1)</sup> Sbenda B. I, 3, 590 fg.: "Diese bestimmte Individualität seht bieses bestimmte Zeitalter von diesem Charakter, diesem Fortschritt in der Eultur u. s. w. voraus, aber ein solches Zeitalter ist nicht möglich ohne die ganze vergangene Geschichte." Daß aber die ganze Vergangenheit notwendig war, um das individuelle "Bewußtsein zusammenzusetzen", kann keine Mißsbeutung ersahren, wenn man die unendlich vielen Zwischenglieder berücksichtigt.

tragen, so wird der Bernunftstaat nicht eher in die Erscheinung treten, dis sich alle Staaten unter wechselseitiger Garantie ihrer Bersassung zu einem Bölkerbunde zusammenschließen, dis ein Bölkerareopag "gegen jedes einzelne rebellische Staatsindividuum die Macht aller übrigen" ins Feld führen kann. Für den handelnden Menschen aber ist diese Ansicht bloß ein regulatives Princip, ein ewiger Glaubensartikel, und der scheinbare Widerspruch einer Rechtsordnung, die zugleich Bedingung und Folge der Freisheit sehr soll, findet seine einzige Lösung in dem Glauben an die Freiheit und Notwendigkeit vereinigende absolute Jentität 1).

Glauben und nichts als Glauben ift also stets das letzte Wort, mit welchem der Philosoph den Wissensdurst eines in Kants Schule aufgewachsenen Geschlechtes zu befriedigen wähnt. Ihm allein verdankt er sein oberstes Princip, aus welchem jetzt eine neue Ansicht der geschichtlichen Entwicklung abgeleitet wird, deren Grundgedanke der ist, daß der Kampf zwischen Schicksal und Vorsehung in einem Dritten seine dialektische Lösung sinde.

In ber ersten Periode waltet schrankenlos die blinde Macht bes Schickfals, ber bas Größte und Herrlichste erliegen muß. In diese Zeit versett Schelling den "Untergang ber ebelften Menschheit, die je geblüht hat, und beren Wiederkehr auf die Erbe nur ein ewiger Bunsch ist", und führt auf diese Beise bie Ideen der "Götter Griechenlands" unmittelbar in die Geschichtsphilosophie ein. Mit ber Ausbreitung ber römischen Republik beginnt sobann ein neues Zeitalter. In ber Weltherrichaft ber Römer über die bis dahin ifolierten Bölker bes mittelländischen Meeres offenbart fich ein Naturgefet, welches an Stelle ber Ge= feglofigkeit eine mechanische Gesetzmäßigkeit herbeiführt und fo schreibt Schelling wenige Jahre vor dem Söhepunkte ber napoleonischen Macht — bas zulett ben allgemeinen Bölferbund und den universellen Staat herbeiführen muß. Erft bann jedoch, wenn bas, mas in ber zweiten Periode als Natur, in ber erften aber als Schickfal erschien, sich als Vorsehung offenbart, erst bann wird auch Gott sich nicht mehr bloß offenbaren, sondern

<sup>1)</sup> Chenda, Werke I, 3, 592 fg. 584 ff.

ummittelbar sein, dann erst ist das Ziel der Geschichte erreicht<sup>1</sup>).

Auch hier verweist uns also Schelling auf den Staat der Zukunft, aber er ist ihm nicht mehr das letzte. Denn nachdem sich der Philosoph wesentlich mit Hilfe dieses Kantischen Begriffes zum Absoluten emporgeschwungen hat, erscheint ihm von der Höhe herab das menschliche Treiben mit einem Schlage in unendlicher Ferne. Die Naturgeschichte ist jetzt nicht mehr "eine Seschichte der Naturobjekte, sondern der hervordringenden Naturselbst"). Die Menschengeschichte aber ist im eigentlichsten Verstande zu einer Seschichte Gottes geworden.

Kann es aber von einer solchen streng genommen eine Philosophie geben? Wenn diese es allein mit dem Wissen zu thun hat, und wenn hier gerade auf das Wissen ausdrücklich verzichtet wird, nein. Wo wir apriorische Gesetze entdecken, giebt es überhaupt keine Geschichte; denn diese setzt immer das scheindar gesetzlose Spiel der Freiheit voraus. Da also naturgemäß jede Erweiterung unseres Wissens durch Entdeckung neuer Gesetz die Grenzen der Geschichte verengt, so möchte der Philosoph, dem es "vor seiner Gottähnlichkeit" nicht bange wird, die Geschichte nur als eine "Wirkung unserer Beschränktheit" auffassen.

Auf diesem Standpunkte steht Schelling meiner Meinung nach 1797 so gut wie 1800. Die ganze bisherige Philosophie, welche er mit den Schlagworten Dogmatismus und Kriticismus kennzeichnet, ist an ihrer Aufgabe gescheitert. Die Lösung des Welträtsels dürsen wir nur von einer Philosophie, die zugleich Religion, von einer Religion, welche zugleich die allein wahre Philosophie ist, erwarten. In diesem neuen Systeme fällt von nun an der Geschichte eine bedeutsame Rolle zu, und sie könnte

<sup>1)</sup> Nur das können im Zusammenhange die Worte (604) "dann wird auch Gott seyn" bebeuten. Der Nachbruck liegt also auf "seyn". Bgl. ebenda 603: "Gott ist nie, wenn Seyn das ist, was in der objektiven Welt sich darstellt; wäre er, so wären wir nicht: aber er offenbart sich sorte während."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Werfe I, 3, 588; dieser Satz steht noch nicht im philos. Journal. <sup>3</sup>) Werfe I, 1, 472

sich in Erwägung, daß sich mit Theologen und Offenbarungsgläubigen nicht gut streiten läßt, den Berlust einer eignen Philosophie schon gefallen lassen, wenn nur Schelling nicht immer wieder Anläuse machte, sein oberstes Princip, das Objekt des Glaubens, zu einem Objekte des Wissens zu machen.

Dies ift bereits ber Kall in den "Borlesungen über die Methode des akademischen Studiums", in welchen das Absolute auch das Urmissen, unser zeitliches Wissen in seiner Totalität aber ein Abbild jenes Urwissens genannt wird. War es aber bis auf Schelling Sache ber Theologie über ein Urwissen Ausfunft zu erteilen, "beffen Bild das sichtbare Universum und beffen Geburtsftätte das haupt der ewigen Macht" fein foll, so ist von nun an die Philosophie die unmittelbare Wissenschaft des Ur= wissens, und zwar vermöge der "unmittelbaren Bernunft ober intelleftuellen Anschauung, die mit ihrem Gegenstand, dem Ur= wiffen felbst schlechthin identisch ift"1). Als Schelling seiner fpäteren Gattin Caroline Schlegel die Stufenfolge feiner Natur= philosophie in einem Briefe entwickelt hat, da fragt die geistvolle Frau gang naiv, "wer zerlegt nun unfre Bernunft, werden wir es nicht felbst einmal thun? o werbe mir auch noch barüber ein Brophet"2). Die Antwort bes Freundes aber besteht darin, daß er jett ben Mann, welcher recht eigentlich von einer Zerlegung unfrer Bernunft ausgegangen war, für einen falichen Propheten erklärt. Denn "auf die vorausgesette Absolutheit der Logik gründet sich gang die fogenannte Kritik ber reinen Bernunft, welche diese nur in der Unterordnung unter den Verstand kennt. In dieser Unterordnung wird die Vernunft als das Vermögen ju ichließen erklärt, ba fie vielmehr eine absolute Erkenntnisart ift, wie die burch Schluß eine durchaus bedingte. Ware feine andere Erkenntnis des Absoluten als die durch Bernunftschlüffe, und feine andere Vernunft als die in der Form des Verstandes,

<sup>1)</sup> Werke I, 5, 216—8. 255. Über die schon im transscend. Ibealism. bald dem Denken, bald der Anschauung, bald der Phantasie zugewiesene "intellektuelle Anschauung" vgl. Tomascheks Schiller 462, Ann. 26.

<sup>2)</sup> An Schelling. Braunschweig, Jan. 1801. Caroline, herausg. von Bait 2, 24.

fo mußten wir allerdings auf alle unmittelbare und kategorische Erkenntnis des Unbedingten und Überfinnlichen, wie Kant lehrt, Bergicht thun" 1). Wer sich dazu nicht verstehen will, darf jedoch nicht zu ben "geschlechtslofen Bienen" 2) gehören, fondern muß, wie Platen es von Schelling rühmt, "die heilige Bienenschwinge herab vom Saum des Weltenblumenrandes in das geheimnisvolle Wie der Dinge" getaucht haben. Den philosophischen Drohnen ruft vielmehr Schelling wie einst Rouffeau ben Bildungsphilistern 3u: "Rühre nicht, Bod! benn es brennt"3). Erftes Erfordernis für die "Poesie der Philosophie" ist das "produktive Vermögen", ohne welches fein Dichter gedacht werden fann. Als negative Bedingung der intellektuellen Anschauung fordert aber Schelling "die flare und innige Ginficht der Nichtigkeit aller bloß endlichen Erfenntnis" 4).

Bohl niemals ift baher bas "odi profanum volgus et arceo" ftolzer und ichoner erklungen wie im Sommer 1802 in bem Jenaer Hörsale. Das Reich ber Wiffenschaft, hieß es ba, ift "Ariftofratie im edelften Sinne. Die Beften follen herrichen"5). Mit vornehmer Geringschätzung sah ber Jüngling auf bem Katheber auf die deutschen Aufklärer herab, welche mit ihren französischen Kollegen verglichen "boch nur armselige und langweilige Prediger"

<sup>1)</sup> Werfe I, 5, 270.

<sup>2)</sup> Ebenda 217: "Freilich giebt es auch im Reiche ber Wiffenschaft geschlechtslose Bienen genug, die, weil ihnen zu produciren versagt ift, burch anorganische Absätze nach außen ihre eigne Geiftlosigkeit in Abbrücken vervielfältigen."

<sup>3)</sup> Philosophie u. Religion. Werke I, 6, 15. Bgl. Discours sur les sciences, Oeuvr. 1, 26: "Le satyre, dit une ancienne fable, voulut baiser et embrasser le feu, la première fois qu'il le vit; mais Prometheus lui cria: Satyre, tu pleureras la barbe de ton menton, car il brûle quand on y touche." Der Titelfupfer bes Discurses stellt banach Prometheus dar, welcher im Begriffe, eine menschliche Statue durch bas Feuer zu beleben, bem seitswärts stehenden Satyr guruft: "Satyre tu ne le connois pas".

<sup>4)</sup> Werfe I, 5, 267. 256.

<sup>5)</sup> Ebenda 261. 237. Über Sch's. Bortrag vgl. Savignys Reisetagebuch von 1799. Preuß. Jahrbb. 9 (1862) 481: "Mit Gleichgültigkeit und Stolg fteht er auf bem Ratheber und fpricht, als ob er etwas nicht fehr Bedeutendes schnell erzählte."

seien, und hielt ihnen vor, daß ja auch das sittliche Handeln, bas fie an die Stelle ber Sbeenherrschaft setzen möchten, nichts andres als ein Ausbruck von Ideen, und mithin "bie Moral eine nicht minder spekulative Wissenschaft als die theoretische Philofophie" fei 1). Wenn wir auch nicht wüßten, baß ein Mann wie ber Hiftorifer Schloffer feine vor feche Jahren beendigten Studien infolge diefer Borlefungen gleichfam von vorne anfing 2), fo mußte schon die einfache Lekture des überaus schwierigen, vielfach dunklen ober, wie in ber Staatslehre, konfusen Buches Hochachtung einflößen vor dem philosophischen Fassungsvermögen einer ftubentischen Zuhörerschaft, welche bem Vortrage Schellings auch nur in den Hauptzügen zu folgen vermochte.

In ben Zeitraum zwischen bem Erscheinen bes "transscendentalen Ibealismus" und ben "Vorlefungen" fällt die Vereinigung ber Natur: und ber Transscendentalphilosophie. Das Absolute ist jest der Indifferenzpunkt des Objektiven und Subjektiven, Natur und Geschichte, das Reich der Notwendigkeit und das Reich ber Freiheit, find nur verschiedene Offenbarungsformen besselben. Much in diesen beiden sett sich indessen die Differenzierung fort. Durch Freiheit entfernt fich bie Natur von dem absoluten Ausgangspunkte, zu welchem die Geschichte nach völliger Ineinsbildung von Freiheit und Notwendigkeit zurückfehrt. In ber Welt ber Geschichte unterscheiden wir also ebenso wie in der Natur eine ideale und reale Seite. Denn Totalität kommt nur dem Absoluten und auch biefem erft nach vollendeter Selbstoffenbarung gu 3).

<sup>1)</sup> Cbenda 258 fg. 277.

<sup>2)</sup> Geschichte bes 18. Jahrhunderts 7, 50 der 2. Aufl. Sch. selbst hat Schloffer nicht gehört. Das ganze Kapitel ift als bas Zeugnis eines gleich: zeitigen Richtphilosophen von hobem Intereffe, wie u. a. die Bemerkung über die neue Lehre vom Absoluten, "bie wir als Philosophie nicht verstanden, die uns aber als hohe Poefte anzog". Es ift also nicht richtig, wenn D. Loreng (Die Geschichtswiffenschaft in hauptrichtungen u. Aufgaben G. 14) meint, Schloffers Bücher "enthielten nicht bas Minbeste, mas uns auf bie Spuren seiner inneren Entwickelung leiten konnte". Bgl. auch Platens Sonette an Sch., vor allem bie Stelle: "Doch biefes Bolfchen, bas bich mannt ju meiftern, Rie wird's die Welt ber Biffenschaft bewegen, Und einen Dichter wird es nie begeistern."

<sup>3)</sup> Werfe I, 5, 280 ff.

Schelling zögert nicht, diese Gedanken konkreter zu entwickeln. Die reale und die ideale Seite der Geschichte sind das Heidenund das Christentum, so zwar, daß wir in der Geschichte menschlicher Bildungen, soweit wir sie verfolgen können, "schon zwei getrennte Ströme von Poesie, Philosophie und Religion sinden, und der allgemeine Weltgeist sich auch auf diese Weise unter den zwei entgegengesetzten Attributen des Realen und Idealen offenbart". Das zeitlose Christentum kündigt sich daher schon dei Plato und in der indischen Religionslehre an. Ja die indische Lehre von der wiederholten Wiedergeburt des Brahma zeigt im Vergleich zu der zeitlich begrenzten Erscheinung Christieine tiesere Auffassung des christlichen Gedankens wie das neue Testament.

Wie aber soll es damit stimmen, wenn nun Schelling dennoch in Erinnerung an den "transscendentalen Idealismus" dem Heiden= und Christentum ein ideales Zeitalter vorausgehen läßt und Herders seltsamste Berirrung der redlich verdienten Bergessenheit entreißt! Die Hypothese eines Urvolses ist nämlich nach Schelling nicht bloß durch die Mythologie der alten Bölker, sonbern auch durch die Spuren einer hohen Kultur in der Borwelt ziemlich gesichert?). Da sie sedoch die Erslärung eines ersten Ansanges nur weiter zurückschiebt, ohne diesen selbst zu erklären, so kann sich Schelling ganz wie Herder die Erhebung aus der Tierheit zur Bernünstigkeit und den Ursprung der Religion gar nicht ohne den Unterricht höherer Wesen vorstellen. Denn wer sich die Entstehung der Gottesidee als eine Wirkung der Furcht oder als ein Werf schlauer Betrüger denst, erniedrigt die Religion zu einer rein psychologischen Erscheinung. Staat und

<sup>1) 9.</sup> Borles. über das Studium der Theologie. Werke I, 5, 298 ff. S. 300 kann sich sogar Sch. des Gedankens nicht erwehren, "welch ein Hinderniß der Bollendung die sogenannten biblischen Bücher für das Christensthum gewesen sind, die an ächt religiösem Gehalt keine Bergleichung mit so vielen andern der früheren und späteren Zeit, vornämlich den Indischen, auch nur von serne aushalten". Bgl. Philosophie der Kunst. W. I, 5, 424.

<sup>2)</sup> Borlesungen I, 5, 224. Philos. ber Kunst ebenda 413. Philos. u.

Wissenschaft, Religion und Kunst waren im Anfang ber Dinge eins und "in ber vollkommensten Durchdringung, wie es einst in ber letzten Bollendung wieder sein wird".).

Man follte glauben, Schelling schildere auf folche Weise eine prähistorische Periode. Allein weit gefehlt. Bon neuem gewinnt Schillers Trennung der antiken, naiven von der modernen, fenti= mentalischen Welt die Oberhand. Das Absolute offenbart sich bemnach zuerft .. als Natur, wo der Widerstreit des Unendlichen und Endlichen noch im gemeinschaftlichen Reim bes Endlichen verschlossen ruht", und dies war nur einmal, in der Blütezeit der griechischen Religion und Poesie, der Fall, wo "felbst die Sittlichfeit nicht gleichfam bem Individuum eignete, fondern Geift bes Ganzen war, aus bem fie aus- und in das fie zurückflog" und wo "auch die Wiffenschaft in dem Licht und Ather bes öffentlichen Lebens und einer allgemeinen Organisation lebte"2). Der ästhetische Grundgebanke ließe bann nur die Fortentwicklung Schillers zu. Wirklich finden wir diefe bei Schelling, nur an andrer Stelle 3). Dort ift ihm "die neuere Welt in allem, und besonders in der Wissenschaft eine geteilte Welt", die schon von Unbeginn alte und erfahrene Büge gur Schau trage, mährend die Griechen ewig jung waren 4).

Auf dieses humanistische Princip wird aber hier ganz willstürlich das christliche gepfropft. Freiheit und Notwendigkeit lagen in der ersten Periode noch nicht im Kampse. Dieser beginnt erst mit dem Abfall von der Natur, und in der Schicksalsperiode eilt die alte Welt ihrem Untergange entgegen. Mit dem einmaligen Abfalle der Natur würde also Schelling noch keinen Übergang zum Christentume finden. Er läßt deshalb die neue, christliche Welt mit einem abermaligen "Abbrechen des Menschen von der Natur", mit "einem allgemeinen Sündenfalle" beginnen <sup>5</sup>). Dasmals, "als das Schicksal an allem Schönen und Herrlichen des

<sup>1)</sup> Werfe I, 5, 286 fg.

<sup>2)</sup> Werfe I, 5, 290 u. 225.

<sup>3)</sup> Cbenda 225.

<sup>4)</sup> Ebenda 226.

<sup>5) 290.</sup> 

Altertums feine lette Tücke übte, verloren die alten Götter ihre Kraft, die Drakel schwiegen, die Feste verstummten und ein boden: loser Abgrund voll wilder Vermischung aller Elemente ber gewefenen Welt schien fich vor dem menschlichen Geschlecht zu er: öffnen. Über diesem finftern Abgrund erschien als das einzige Zeichen bes Friedens und bes Gleichgewichts der Kräfte bas Areuz, gleichsam ber Regenbogen einer zweiten Sündflut, wie es ein spanischer Dichter nennt, - zu einer Zeit, wo feine Wahl übrig blieb, an biefes Zeichen zu glauben" 1).

Wie die Motive dieser Schilberung Goethes "Geheimnissen" und Calderons "Andacht zum Kreuz" entnommen find 2), fo gesellt sich zu diesen als dritter im romantischen Bunde Lessing. Seiner "Erziehung des Menschengeschlechts", die "vielleicht das Spekulativste ift, mas er geschrieben" hat, fehlt es nur an ber Beziehung auf die Geschichte der Welt, welche wie die Religion in einer ewigen Notwendigkeit gegründet und deshalb konftruierbar ift. Denn die ohne spekulative Deutung völlig sinnlose Idee der Trinität besagt richtig verstanden nichts andres, als daß burch die Menschwerdung Christi das wahre Unendliche in das Endliche kam, um nach seiner Rückfehr ins Unsichtbare ben beiligen Geist als Führer vom Endlichen zum Unendlichen zu hinterlaffen 3). Gewiß ist es aber eine fünftliche Konstruktion, wenn Schelling zugleich durch das Chriftentum "die bewußte Verföhnung an die Stelle ber bewußtlofen Identität mit ber Natur, an die der Entzweiung mit der Natur" in der Schicksalsperiode treten läßt 4).

<sup>1)</sup> Philosophie der Kunft. Werke I, 5, 429.

<sup>2)</sup> Besonders die von Herber (3been XVI, 6, am Ende) etwas verändert aufgenommene Strophe: "Das Zeichen fieht er prächtig aufgerichtet". Die "Andacht 2c." war das einzige damals Sch. bekannte Drama Calberons. Bgl. I, 5, 726 ff.

<sup>3)</sup> Werfe I, 5, 294. 292.

<sup>4)</sup> Sbenda 290. Sch. fagt zwar "Entzweiung mit bem Schickfal", aber bies giebt feinen Sinn, ba er hier bie Schickfalsperiode umschreiben will, welche fich durch ben Abfall von der Natur carafterisiert. Wenn Kuno Fischer 6, 975 mit Recht von Sch's. Philos. bemerkt, "es gebe in ber neueren Philosophie kein Objekt, bessen Durchdringung und Darstellung

Im "transscendentalen Jdealismus" und in den "Vorlesungen" hat Schelling die Geschichte der Freiheit zum Einzeilungsprincipe gemacht. Aber dort steht am Eingange der Geschichte drohend und finster das Schicksal, während es hier die Thore der alten Welt schließt, dort wird eine äußerliche Verzeinigung von Freiheit und Notwendigkeit nach Kants Vorgange auf mechanischem Wege in der zweiten noch nicht vollendeten Periode der Naturherrschaft erreicht, hier wird der harmonische Vund beider Potenzen in das goldne Zeitalter des Peristes zurückverlegt. Das Verhältnis ist also, von welcher Seite wir es auch betrachten, und obgleich Schelling selbst sich auf den kapf gestellt, und es wäre verlorene Mühe, wenn wir den Knäuel einander widersprechender Gedanken zu entwirren versuchten, um ein dauer= hastes Gespinst herzustellen 1).

Noch immer hat sich die Geschichte an den Verächtern der nüchternen Wirklichkeit gerächt. Dies erfuhr Schiller, als er ein abstraktes Griechentum schuf, dies muß jetz Schelling ersahren, als er das Wort Christentum bald in abstraktem, bald in historischem Sinne gebraucht. Dem historischen Christentume ist die Natur, wie er einmal fagt, ebenso verschlossen, als sie dem Seidentume offen lag, es begreift sie daher nur "als Gleichnis der unsichtbaren und geistigen Welt". Erst Schellings Philosophie hat der Natur wieder die in einem Systeme des Weltganzen gebührende Stelle angewiesen, nicht ohne im Schose des Christentums

schwieriger wäre", so fommt als erschwerendes Moment hinzu, daß die Aussgabe der sämtl. Werke überaus unkorrekt ist. Ich notiere als Nachtrag zu den Berbesserungen am Ende von W. I, 10 noch Folgendes: 5, 380 3. 13 v. u. statt "britte" doch wohl "zweite Potenz" (d. i. Handeln) vgl. 382 § 16 Ans. — I, 7, 395 3. 4 v. o. sinnlos "der auch". — 7, 413 3. 12 v. o. "Heidenthum" statt "Heiligthum".

<sup>1)</sup> Diese Vertauschung der Perioden ist meines Wissens noch nicht besmerkt, selbst nicht von Sch's. heftigstem Gegner, L. Noack. Schell und die Philosophie der Romantik, vgl. 1, 346 fg. 503. 514 ff. Wenn Flint 428 meint, im "Transscend. Joeal." habe Sch. "from mere want of time and space" das Christentum aus dem Spiel gelassen, so vergist er, daß dort die dritte Periode ganz in die Zukunst fällt.

selbst Borläufer zu finden. "Die höchste Religiosität, die sich in dem chriftlichen Mysticismus ausdrückt, hielt das Geheimnis ber Natur und das der Menschwerdung Gottes für eins und das: felbe" 1).

Wie aber eine Philosophie bald als ein mustischer Glaube, bald als das Wissen des Urwissens erscheint, so wird nun auch ber Geschichte gelegentlich ber Rang einer Wiffenschaft aberkannt, weil Schelling fie höheren Dingen vorbehält. Gleichwohl weift er sie in der Folge der juristischen Fakultät zu, insofern ihr vor züglichstes Werk die Rechtsverfassung ift, und stellt schließlich einer Philosophie der Natur und der Kunft doch wieder eine Philosophie ber Geschichte zur Seite 2).

Bum Glücke liegt der Wert des Buches nicht in diesen unfruchtbaren prinzipiellen Erörterungen, und es wird immer ber genialfte Berfuch bleiben, die Ginzelmiffenfchaften nur als bie Strahlen einer Centralfonne, bes Wiffens als folchen, ju faffen. Und wie schön und tief ift alles, was Schelling über das historische Studium fagt. So wenn er ben Laien vor ber sogenannten Universalgeschichte warnt und ihn auf die Quellen und die Partikulargeschichte verweist, weil die Geschichte "nach Art des Epos betrachtet werden muffe, das feinen bestimmten Anfang und fein bestimmtes Ende habe", wenn er Herodot und Thukydides als Mufter hiftorischer Kunft hinstellt, weil fie die Identität von Freiheit und Notwendigkeit in der uns allein erkennbaren Gestalt bes Schickfals lediglich burch die Objektivität ihrer Darstellung von felbst und ohne eignes Buthun bem Lefer jum Bewußtsein brächten 3).

Der Rünftler, welcher die Geschichte als ben "großen Spiegel des Weltgeistes, das ewige Gedicht des göttlichen Verstandes" 4) barftellt, ift Schelling auch später geblieben. Aber biefes Gebicht wird unter seinen Sanden immer mehr zu einer Theogonie,

<sup>1)</sup> Werfe I, 5, 289 ff.

<sup>2)</sup> Werke I, 5, 307. 283 u. Philoj. d. Kunft, ebenda 368.

<sup>3)</sup> Werfe 1, 5, 311.

<sup>4)</sup> Ebenda 309. Rach seiner Terminologie mußte Sch. doch eigentlich fagen "ber göttlichen Bernunft!"

welche felbst über die einst hochgepriesnen Zeiten, "als noch der Benus heitrer Tempel ftand", ein ftrenges Gericht halt. Gin abstraftes Griechentum fann zwar auch der Verfasser von "Bbilosophie und Religion" (1804) nicht gang entbehren, aber er erfett den harmonischen Bund von Vernunft und Sinnlichkeit burch die fünstliche Einheit von Philosophie und Religion, welche einst ein gemeinschaftliches Beiligtum besessen hätten. Denn diesen philosophischen Proteus reizt nicht mehr ber fröhliche Götter= himmel Homers, fondern das geheimnisvolle Dunkel der eleufi= nischen Mysterien und der Lehre Plotins. Auch jett noch er= scheint ihm die neue Welt mit jenen klassischen Zeiten verglichen als eine geteilte Belt, aber nur barum, weil die Myfterien mit der Zeit öffentlich wurden, fich mit dem Bolksglauben verunreinigten und so die reine Philosophie zwangen, in unnatürlichem Gegensate zur Religion efoterisch zu werden. Erst durch ben von Kant erbrachten Nachweis der völligen Nichtigkeit alles dogmatischen Wissens wurde eine Bewegung eingeleitet, die zulet "alles, was in der Philosophie eigentlich philosophisch ist, ganz dem Glauben überantwortet" hat1).

Dagegen fühlt sich nun Schelling berufen, die verloren gegangene Sinheit von Philosophie und Religion herzustellen, ins dem er sich von neuem in die Anschauung des Absoluten versenkt.

Dieses ist allein das wirklich Seiende. Die Neuplatoniker haben daher ihren Plato richtiger verstanden als alle späteren, wenn sie die Materie geradezu "das, was nicht ist (ovx ör)" nannten. Da jedoch auch ein von dem Nichtsein der Endlichkeit überzeugter Philosoph von dem verwünschten Dinge, an dem wir uns täglich den Kopf einstoßen, nicht gänzlich absehen kann, so wird für Schelling "der Ursprung der Sinnenwelt nur als ein vollkommenes Abbrechen von der Absolutheit, durch einen Sprung denkbar". Und wenn er früher von der das Spiel der Freiheit als Schicksal oder Vorsehung lenkenden göttlichen Notwendigkeit gesprochen hatte, so scheint ihm jest gerade umgekehrt das, was in der Erscheinungswelt als Freiheit austritt "noch die letzte Spur

<sup>1)</sup> Werke I, 6, 16 ff. Fester, Rousseau 2c.

und gleichsam das Siegel der in die abgefallene Welt hineingeschauten Göttlichkeit"). Und dennoch gewährt gerade diese unerklärbare Freiheit die Möglichkeit des Abfalles vom Absoluten. Ihn zu erklären und die von Lessing erhobene Forderung einer Verwandlung der offenbarten Wahrheiten in Vernunstwahrheiten zu ersüllen, ist das Ziel, welches sich Schelling in den "philosophischen Untersuchungen über das Wesen der menschlichen Freisheit" von 1809 gesteckt hat. Daß die "Philosophie und Religion" betitelte Schrift hierzu erst einige ohne die Freiheitslehre kaum verständliche Ansätze enthält2), rechtsertigt den Schelling oft gemachten Vorwurf, daß er seine Studien vor den Augen des Publifums anstelle, um so mehr, als ihn die ebenfalls 1804 in Würzburg gehaltenen Vorlesungen über das "System der gesanten Philosophie und der Naturphilosophie insbesondere" im wesentlichen noch auf dem Standpunste von 1802 zeigen.

Auch bort bildet fein Paradies das Portal der Geschichte. Aber die bei den Alten übliche Verlegung des goldnen Zeitalters in die Bergangenheit ift doch ein bedeutsamer Wink, daß wir dasselbe "nicht durch ein endloses und unruhiges Fortschreiten und Wirken nach außen, vielmehr burch eine Rückfehr gu dem Punkt, von dem jeder ausgegangen ift, zu der inneren Iden= tität mit dem Absoluten zu suchen haben". Fortschritt gibt es überhaupt "nur im Berftande, nicht in der Bernunft". Die Ibee ber Perfektibilität der Menschengattung ift, so wie fie gewöhnlich dargestellt wird, "nichts andres, als eine Anwendung des Stetigkeitsgesetzes auf die Geschichte", welche noch obendrein dazu verführt, "die unleugbaren Übel, denen die Gattung unterliegt, viel zu weinerlich" anzusehen. In Wahrheit folgen "in der Geschichte die Erscheinungen der Göttlichkeit nicht nach einer mechanischen Stufenfolge aufeinander, sondern auch hier kehrt immer basselbige, nur in andern Formen" ober Potenzen, gleich=

<sup>1)</sup> Werke I, 6, 35—9. Bgl. auch 44: "Das erscheinende Universum— hat — [in der Zeit] weder angefangen noch auch nicht angefangen, weil es ein bloßes Nichtseyn ift."

<sup>2)</sup> Ebenda 31 ff. in der Lehre von den zwei Absoluten.

sam in von verschiedenen Linien durchschnittenen Spirallinien wieder.).

Diese Potenzenlehre wird aber in "Philosophie und Religion" durch die schon in der elsten akademischen Vorlesung aufgetauchte Ideenlehre ersett, beziehungsweise erläutert, so zwar, daß auch die in die Vorlesungen herübergenommenen Serder'schen Clohim jett erst näher bezeichnet werden. Das Absolute erscheint danach in besondere Formen seiner Wesenheit nach eingebildet, und diese Ideen oder Monaden erschaffen, zeitlos und produktiv wie Gott, aber dennoch in der Zeit, die Dinge. Auf sie ist daher auch der erste Absall aus dem göttlichen Centrum in letzter Linie zurückzusühren. Denn sie sind "die geistigen Erzeuger des Menschen der ersten Geburt nach", sie sind in der zweiten Geburt, mit welcher die Geschichte anhebt, "seine ersten Erzieher und Ansührer zum Vernunstleben" geworden und befördern somit die Viederscherschen des Menschen "in sein vollkommneres Leben" <sup>2</sup>).

Es ist deshalb nicht mehr wie recht und billig, daß so wichtige Mittelspersonen, und gehörten sie auch "einem Geistergeschlecht" an, mit "irdischen Leibern" ausgestattet werden. In der That sprechen nach Schelling sowohl die "allmähliche Deterioration der Erde", als auch die Reste urweltlicher Tiere dafür, "daß die frühere Natur der Erde sich mit edleren und höher gebildeten Formen vertrug, als die gegenwärtigen sind". Und ganz begreislicherweise verewigte das zweite Menschengeschlecht seine Wohlthäter in dem Bild der Heroen und Götter").

Zu was für Deutungsversuchen hat nicht die Genesis hershalten müssen! Noch jeder Erforscher fand in ihr eine Bestätigung seiner Ansichten, und es ist noch nicht lange her, daß einer der hervorragendsten Vertreter der jungen anthropologischen Wissenschaft, John Lubbock, Adam für den vollendeten Typus eines

<sup>1)</sup> Werfe I, 6, 563-5.

<sup>2) 11.</sup> Borles. üb. d. Naturwissenschaft im allgemeinen I, 5, 317 und I, 6, 57 ff. Doch sind an erstgenannter Stelle "so viel Universa soden Ideen als besondere Dinge, und doch, wegen der Gleichheit des Wesens, in allen nur Ein Universum."

<sup>3)</sup> Werfe I, 6, 59.

Wilden erklärt hat 1). Von allen Deutungen aber ist die religiös anthropologische Schellings, welche Rousseaus Urmensch gleichsam mit dem Ichthyosaurus übertrumpst, mit ihrer Verquickung von Wunder und Empirie die allerverwunderlichste. Aber der Philosoph spart uns noch eine Überraschung auf. Kaum haben wir gelernt, daß "die vor der jetzigen Schöpfung untergegangenen Reihen von Geschlechtern" auf das Dasein eines vollsommneren Urvolses, der Götter und Heroen der Mythologie, hinweisen, so müssen wir in diesem auf einmal eine Ausgeburt des noch nicht von der Liebe geschwängerten Chaos sehen 2).

Die anfängliche Verwirrung weicht indessen bei näherer Umsichau. Es ist die von Geistern besuchte Werkstatt des Görliger Schusters, Jakob Böhme, in die wir an der Hand des Versfassers der Freiheitslehre eingetreten sind.

Sollen wir außer Gott einen Demiurgos annehmen, dem das System der Endlichkeit wenigstens teilweise von seiten des Bösen in Natur und Geschichte seine Entstehung verdankt? Sollen wir "Gott entweder zum Urheber und Teilnehmer des Bösen machen, oder ihm das bloße Zusehen und Zulassen dabei lassen, welches beides das Unwürdigste ist, was von Gott gedacht werden kann"; oder sollen wir endlich wie Spinoza und Schelling in den Würzsburger Vorlesungen die Eristenz eines bösen Principes in höherem Sinne leugnen? 3) Immer wieder kehrt der Philosoph zu diesen Fragen zurück, welche auch die Identitätsphilosophie vielmehr umgangen als gelöst hatte, und erkennt jetzt in dem zuerst in der Geschichte beobachteten Gegensate von Freiheit und Notwendigseit den "innersten Mittelpunkt der Philosophie". Diesem philosophischen Allerheiligsten, welchem alle neuere Philosophen seit Descartes fernbleiben mußten, weil die Natur sür sie nicht vors

<sup>1)</sup> Die Entstehung der Civilisation und der Urzustand des Menschensgeschlechtes, erläutert durch das innere und äußere Leben der Wilden. Deutsche Ausg. mit Borwort von R. Birchow. Jena 75. 1, 448.

<sup>2)</sup> Philos. Untersuchungen über das Wesen der menschlichen Freiheit und die damit zusammenhängenden Gegenstände. 1809. Werke I, 7, 378 ff.

<sup>3)</sup> Werfe I, 6, 544 ff., vgl. 7, 354.

<sup>4)</sup> Werfe I, 7, 333.

handen war, nähert sich Schelling auf zwei Wegen. Einmal schilbert er aufs neue in mystischer Beise und in Anlehnung an Böhme die Selbstoffenbarung des Absoluten, sodann aber ninnnt er Kants Lehre vom intelligibeln Charakter des Menschen wieder auf, steckt die Grenzen der menschlichen Berantwortlichkeit und rechtsertigt Gott wegen des jetzt nicht mehr abgeleugneten bösen Princips. Indem er also das, worin er von Ansang an das bewegende Moment der Geschichte sah, zum eigentlichen Agens seiner Philosophie erhebt, wird diese selbst in nicht mißzuversstehender Bedeutung des Wortes eine geschichtliche.

Das ewige, auf fich selbst beruhende, das wahre Unsich der Dinge ift der Wille 1), und "es giebt in der letten und höchsten Inftang gar kein andres Sein als Wollen. Wollen ift Ursein, und auf dieses paffen alle Prädikate besfelben: Grundlofigkeit, Ewigkeit, Unabhängigkeit von ber Zeit, Selbstbejahung. Die gange Philosophie strebt nur dahin, diefen höchsten Ausbruck gu finden". Wie nun aber die von Spinoza darin abweichende Na= turphilosophie "awischen bem Wesen, fofern es eriftiert, und bem Befen, jofern es bloß Grund von Eriftenz ift", unterschieden hat 2), so ist auch der Wille ein doppelter, so zwar, daß er sich zunächst nur als ein dunkles, unendliches Bermögen darftellt, das Chaos gleichsam, welchem die darin schlummernde Welt noch nicht entstiegen ift. Diesen Urwillen ober Grund in Gott könnten wir auch bas Erste nennen, wenn mit der Ordnungszahl nicht der Begriff ber für das Ansich der Dinge völlig gleichgültigen Zeit verbunden wäre. Denn Gott ist sowohl die Folge wie das Prius bes Werbens. Werben und Sein find in Gott eins, aber ber Grund ober Urwillen gewährt allein eine genügende Erklärung alles Merbens.

<sup>1)</sup> Werke I, 7, 347 u. 350. Bgl. Kuno Fischer, Gesch. ber neueren Philos. VI, 2, 897 ben Hinweis auf eine noch frühere Anticipation Schopenshauers in ben "Abhandl. zur Erläuterung des Jbealismus der Wissenschaftsslehre" von 1796 7. Werke I, 1, 401.

<sup>2)</sup> Werke I, 7, 357. Sch. beruft sich auf s. Zeitschrift für spekulative Physik von 1801 (jetzt Werke I, 4, 146 u. 203), wo dieser Unterschied jes doch in spezieller Anwendung auf Schwerkraft und Licht gemacht wird. Bgl. Roack a. a. D. 2, 189 fg.

Gott will fich felbst gebären. Der Urwillen ist gleichsam ber Mutterschoß, welcher ben Geift der Liebe empfängt. Diesem muftisch dunklen Zeugungsakte verdankt die Schöpfung ihre Entstehung, welche in allen ihren Teilen die Abstammung von ihren Eltern nicht verleugnen wird. Wir bemerken daher den dunklen Urwillen und den göttlichen Verstand oder Universalwillen in jedem Natur= wefen, am beutlichften im Sobepunkt ber Schöpfung, im Menschen. Bei ihm äußert sich der blinde Wille des Grundes als Selbstfucht, aber ber ihm in höherem Mage zu teil geworbene göttliche Verftand ermöglicht ihm zugleich die völlige Ineinsbildung von Partifularwillen und Urwillen. Begehrt jedoch ber Eigenwille bes Menschen als solcher bas zu fein, "was er nur in ber Identität mit bem Universalwillen ift", so entsteht das Bose. Seine äußerste Burzel ift bemnach ber Wille bes Grundes, welcher bem Geift der Liebe zu feiner Verwirklichung ein Wiberstrebendes erschaffen mußte. Das Böse erscheint somit als ein integranter Teil ber Selbstoffenbarung Gottes 1).

Ohne Dunkel fein Licht, ohne Boses fein Geift ber Liebe. "Die Geburt des Geiftes aber ift bas Reich ber Geschichte, wie die Geburt des Lichtes das Reich der Natur ist." Das Bose erweist sich mithin nur "als die höhere Potenz des in der Natur wirfenden Grundes". Beibe, Natur und Geschichte, beginnen mit der Alleinherrschaft des dunklen Urwillens. Dem jetzigen Menschengeschlechte ift bavon nur die dunkle Erinnerung eines golde= nen Zeitalters geblieben als "einer Zeit feliger Unentschiedenheit, wo weber Gutes noch Boses war". Dann "folgte die Zeit der waltenden Götter und herven, oder ber Allmacht der Ratur, in welcher ber Grund zeigte, mas er für fich vermöchte. Damals fam ben Menschen Berftand und Weisheit allein aus ber Tiefe; bie Macht erdentgollener Drakel 2) leitete und bilbete ihr Leben; alle göttlichen Kräfte bes Grundes herrschten auf der Erde und faßen als mächtige Fürsten auf sichern Thronen. Es erschien die Beit ber höchsten Berherrlichung ber Natur in ber sichtbaren Schönheit ber Götter und allem Glang ber Kunft und finnreicher

<sup>1)</sup> Werfe I, 7, 359-76.

<sup>2)</sup> Was doch den Grund sehr konkret fassen heißt!

Wiffenschaft, bis bas im Grunde wirkende Princip endlich als welteroberndes Princip hervortrat, sich alles zu unterwerfen und ein festes und dauerndes Weltreich zu gründen. Weil aber bas Wesen bes Grundes für sich nie die wahre und vollkommene Ginheit erzeugen fann, fo kommt die Zeit, wo alle diefe Berr= lichkeit sich auflöst und wie durch schreckliche Krankheit ber schöne Leib ber bisherigen Welt zerfällt". Ja biefe wurde in bas ur= fprüngliche Chaos zurücksinken, wenn nicht ber Geift ber Liebe eingriffe, welchen die in den Trümmern der alten Welt haufenden bofen Geifter vergeblich bavon abzuhalten fuchen. Das einzige, was fie erreichen, ift, bag ber Beift nun ebenfalls perfonliche Geftalt annimmt, um als Mittler "ben Rapport ber Schöpfung mit Gott auf ber höchften Stufe wiederherzuftellen". Giner zweiten Sündflut, ber Bölfermanderung, entfteigt eine zweite Schöpfung, in welcher "bas lebendige Wort als ein festes und beständiges Centrum im Rampf gegen bas Chaos eintritt, und ein erklärter, bis jum Ende der jetigen Zeit fortbauernder Streit bes Guten und Bösen anfängt"1).

Wie in der achten akademischen Borlefung, auf welche auch verwiesen wird, find alfo Beiden- und Chriftentum die Phasen ber Weltentwicklung. Allein hier waltet in ber erften für uns vergangenen Periode unumschränkt ber Grund, und erft beim Berfalle seiner Herrschaft zeigt fich ber Beift ber Liebe wirksam. Dort war der Gegensatz beider Weltperioden ein fliegender. Der Geist der Liebe offenbarte sich — um in der Terminologie der Freiheitslehre zu reben — auf bem eigenften Gebiete bes Grunbes, im golbenen Weltalter bes heidnischen Griechentums, und ermählte sich den göttlichen Plato zu feinem auserlesenen Ruftzeug. Diesen neuen Widerspruch in Schellings Geschichtsphilosophie foll bann bie nachhinkende Erklärung befeitigen, baß "in ber Schöpfung ber höchfte Zusammenklang und nichts fo getrennt und nachein= ander ift", wie es die Philosophie darstellen muß, "sondern im Früheren auch schon bas Spätere mitwirft und alles in Ginem magischen Schlage zugleich geschieht" 2), eine Behauptung, mit

<sup>1)</sup> Werfe I, 7, 377-80.

<sup>2)</sup> Ebenda 387.

welcher sich der Philosoph die Verbindung seiner Theogonie mit der Kantischen Freiheitslehre ermöglicht.

Wir erinnern uns, daß Kant ben intelligibeln Charafter bes Menschen seine eigne That genannt und damit die dem empiri= schen Charafter nicht aufzubürdende Verantwortlichkeit des Men= schen für sein Thun und Laffen erklärt hatte. Über biese That, durch welche das menschliche "Leben in der Zeit bestimmt ist", weiß nun Schelling, bem es nur in transscenbentalen Regionen recht wohl wird, natürlich weit beffer Bescheid wie der Verfasser der Vernunftkritik. Sie geht nämlich "dem Leben nicht der Zeit nach voran, sondern durch die Zeit (unergriffen von ihr) hin= burch als eine ber Natur nach ewige That. Durch sie reicht bas Leben des Menschen bis an den Anfang ber Schöpfung; baber er burch fie auch außer bem Erschaffenen, frei und felbst ewiger Anfang ift. So unfaglich biefe Ibee ber gemeinen Denkweise vorkommen mag, so ift doch in jedem Menschen ein mit berselben übereinstimmendes Gefühl, als fei er, was er ift, von aller Ewig= feit schon gewesen und feineswegs in ber Zeit erft geworden". Danach stellt sich das Bose in der Geschichte als Erbfünde dar, wie Kant richtig beobachtet hat. Alle Menschen werden "mit dem anhängenden finstern Princip des Bösen geboren", aus dem "durch göttliche Transmutation das Gute als das Licht heraus= gebildet" wird. Rur in seinem Ursprunge ist also bas Bose "eigne That, und darum allein ursprüngliche Sünde, was von jener, freilich ebenfalls unleugbaren, nach eingetretener Zerrüttung als Contagium fortgepflanzten Unordnung der Kräfte nicht gesagt werden kann"1). In diesem Sinne hatte daher Schelling schon in den Würzburger Borlefungen das Bewußtfein, "daß nicht er, sondern eine göttliche Notwendigkeit in ihm handle, die zugleich absolute Freiheit sei", den "Polstern auf der Fahrt durch die stürmischen Wogen des Lebens" genannt und die durch die großen Gestalten unfrer neuesten Geschichte bestätigte Beobachtung gemacht, daß "wohl alle großen Männer der That oder des Gedankens Fatalisten gewesen" seien 2).

<sup>1)</sup> Ebenda 385 fg. 388.

<sup>2)</sup> Werke I, 6, 554; vgl. 7, 389: "Es ift im strengsten Verstande

Um fo mehr brängt fich hier bas Bedürfnis auf, Gott wegen des zu seiner Selbstoffenbarung unerläßlichen Bösen zu rechtfer= tigen. Schelling glaubt aber dieser Forderung zu genügen, indem er darauf hinweist, daß "der Wille des Grundes nur die Erweckung des Lebens, nicht das Boje unmittelbar und an sich ist". Da jedoch der Grund "den freatürlichen Willen (das mögliche Brincip des Bosen) als Bedingung erregt, unter welcher allein der Wille der Liebe verwirklicht werden" fann, mithin die Wirklichkeit und nicht bloß die Möglichkeit des Bosen die Grundbedin= gung für die Verwirklichung des Willens der Liebe ift, so hat Schelling mit jenem Hinweis gar nichts erklärt, und kommt über ben uralten Dualismus nicht hinaus. Dennoch möchte er ben absoluten Dualismus von Gut und Bose um keinen Preis in die Geschichte hineintragen. Die Rousseau'sche Ansicht, daß alle spätere Entwicklung nur Berderbnis und Verfälschung eines lauteren Anfanges gewesen sei, erscheint ihm daher zwar "in der Kritik als ein mächtiges Alexanderschwert, um überall ben gordischen Knoten ohne Mühe entzwei zu hauen", aber er tabelt mit Recht den "durchaus illiberalen und beschränkenden Gesichtspunkt", den fie in die Geschichte einführe1).

Indessen Schelling glaubt nun einmal, die Unabhängigkeit des Menschen von Gott bewiesen zu haben, und findet von da den Übergang zu einer eigentümlichen Staatslehre<sup>2</sup>), zu der ihm die 1810 in Stuttgart vor Diplomaten und Juristen wie dem Präsidenten von Wangenheim und Oberjustizrat Georgii<sup>3</sup>) geshaltenen Privatvorlesungen den äußern Anlaß gaben.

wahr, daß, wie der Mensch überhaupt beschaffen ift, nicht er selbst, sondern entweder der gute oder der böse Geist in ihm handelt; und dennoch thut dies der Freiheit keinen Sintrag. Denn eben das in-sich-handeln-Lassen des guten oder bösen Princips ist die Folge der intelligiblen That, wodurch sein Wesen und Leben bestimmt ist."

<sup>1)</sup> Werfe I, 7, 394. 400. 403. 413.

<sup>2)</sup> Bluntschli, Gesch. ber neueren Staatswiffenschaft, kennt auch in ber 3. Aufl. S. 597 ff. die erst 1856 in den Werken veröffentlichten Vorlesungen nicht, weil seine Darstellung auf Stahls "Gesch. der Rechtsphilosophie" (3. A. 1856) und J. H. Fichtes "System der Ethik" (1850) beruht.

<sup>3)</sup> Aus Sch's. Leben 2, 90 u. 195.

Da ber Mensch einer höheren Ginheit nicht entbehren kann, der göttlichen Einheit aber durch feinen eigenwilligen Abfall verlustig gegangen ist, so unterwirft er sich der Natureinheit des Staates, ber also nur "eine Folge des auf der Menschheit rubenden Fluches" ift. Seit dem durch die französische Revolution und durch Kant gegebnen Anstoß ist man nun nicht müde geworden, in Gedanken einen Staat zu konstruieren, "der eigentlich nur die Bedingung der höchstmöglichen Freiheit der Ginzelnen fei". Allein ein solcher Staat ist ein Unding. Denn "entweder wird der Staatsmacht die gehörige Kraft entzogen, oder sie wird ihr gegeben, und dann ist der Despotismus da"1). Gerade die konfequentesten Köpfe sind beshalb zulett in ihren Konstruktionen wie Fichte im geschlossenen Handelsstaat "auf die Theorie des ärgsten Despotismus geraten". In Wirklichkeit sind alle Staaten ohne Ausnahme nur "Versuche, organische Ganze zu werden", mit dem Schicffal aller organischen Wefen zu reifen, zu altern und zu fterben. Nicht mehr und nicht weniger als Freiheit und Unschuld find "die einzige Bedingung des absoluten Staats". "Die mahre πολιτεία ift daher nur im himmel."

Wie weit wir von ihr entfernt sind, lehrt die Erfahrung. Und denken wir an die Laster, welche "der Staat erst entwickelt — Armut — das Böse in großen Massen — so ist das Bild der ganz zum Physischen, ja sogar zum Kampf um ihre Eristenz herabgesunkenen Menschheit vollendet". Nur wenn sich der Staat "die höchste und allseitigste Entwicklung der religiösen Erkenntnis" angelegen sein ließe, wäre seine "Verklärung zur Intelligenz" möglich, in der Weise, daß "nicht die Kirche den Staat oder der Staat die Kirche beherrsche, sondern daß der Staat selbst in sich das religiöse Princip entwicke, und der große Bund aller Völker auf der Grundlage allgemein gewordener religiöser Überzeugungen beruhe" <sup>2</sup>). Aber dieses Ziel kann, wie Schelling schon früher

<sup>1)</sup> Werke I, 7, 458 u. 461 fg. Sch's. Bemerkung: "England ist Insel, Griechenland auch zum Theil Inselstaat" kann nur den Sinn haben, daß Schwächung der Staatsmacht für diese nicht dasselbe bedeute, wie für Konstinentalstaaten.

<sup>2)</sup> Werfe I, 7, 464.

einmal gesagt hatte, das Einzelindividuum der Sattung vorause eilend vorwegnehmen und "auf der Trauerbühne dieser Welt" feine Herkunft "von einer ganz andern Welt" enthüllen").

Das Befremblichste an dieser Staatslehre dürfte wohl ber Umstand fein, daß Schelling Staat und Gefellschaft verwechselnd jenen und nicht wie Rouffeau diefe für das fociale Elend verantwortlich macht. Dagegen ist es ber theosophischen Wendung feiner Philosophie gemäß, daß er für seinen Mufterstaat nicht wie der Verfasser des "Contrat" eine das Wesentliche des Glau= bens enthaltende Staatsreligion, sondern vielmehr die Aufnahme bes religiösen Momentes in die Ibee des Staates verlangte. Da er aber von keiner Konstruktion, sondern nur von organischer Entwicklung etwas hören wollte, fo galt es, bei ber Überleitung der Theorie in die Praris einen positiven Anknüpfungspunkt ausfindig zu machen. Deffen vermaß fich Friedrich Schlegel, als er eine Berjüngung der mittelalterlichen Theokratie vorschlug, während u. a. Schopenhauer und Herbart gegen die Mystik ber romantischen Philosophie zu Felbe zogen. Schelling felbft aber fah bald ein, in welche Sackgaffe er fich verrannt hatte, und ließ seine bisherigen Bestrebungen nur noch als negative Borbereitungen einer positiven Philosophie gelten. Hervorgetreten ift er mit dieser jedoch erft nach ber "Episode" Hegels, als bie "negative Philosophie" von Schlegel und Kraufe bereits weiter entwickelt, von Schopenhauer und Herbart zu Boden geworfen und von Segel benutt worden war. Wir muffen uns baher ein aufammenfassendes Urteil über Schellings geschichtsphilosophische Thätigkeit auf ben Schluß bes zehnten Kapitels verfparen.

<sup>1)</sup> Bürzb. Vorlefung. I, 6, 563 u. I, 7, 480.

## Siebentes Kapitel.

## Friedrich Schlegel.

Man könnte die Geschichte der neueren deutschen Philosophie einem stattlichen Gebäude vergleichen, welches zu ebener Erde von Kant, im ersten Geschosse von Fichte, im zweiten von Schelling und Krause bewohnt, von Hegel, Schopenhauer und Herbart aber als Sigentum beansprucht wird, so jedoch, daß die beiden letzgenannten eines Bausehlers wegen einen völligen Umbau der oberen Stockwerfe zur Bedingung machen. Auf der in den Grundstein dieses Hauses eingesensten Stiftungsurfunde würde aber neben anderen Namen auch der des Genfer Bürgers zu lesen sein.

Anders gestaltet sich Grundrif und Aufriß, wenn Rousseaus Weltanschauung, wie es in unfrer Untersuchung der Fall ift, die ganze Basis einnimmt, und bas barauf errichtete haus bient Bewohnern jum Obdach, für welche ber Geschichtschreiber ber neueren Philosophie sonst faum ein Kämmerlein offen läßt. Zu biefen philosophischen Hospitanten gehören Berder und Friedrich Schlegel. Beide treibt ihr Ehrgeiz in metaphysische Untersuchungen hinein, aber ebenso treibt beide die Ungeduld immer wieder aus dem ftillen Gemache bes Metaphyfiters ins Freie. Rant, Fichte, Schelling und die andern genannten Philosophen haben sich innerhalb ihrer Systeme mit Rousseau auseinandergesetzt und Schiller ist ihm als Künftler entgegengetreten. Herber und Schlegel bagegen versuchen es in der Weise, baß fie, so parador es auch flingen mag, nach einer Geschichtsphilosophie ohne Philosophie ftreben. Aber beide verlieren darum nie ganz die Fühlung mit ber Philosophie ihrer Zeit. Und wie fur Berber ber Königs:

berger Weise ein Lehrer ber Humanität wurde, so vereinigt Schlegel als das Oberhaupt der älteren romantischen Schule die Tendenzen Schillers, Fichtes und Schellings in seinem Denken und verleugnet sie auch dann nicht ganz, als er die Fragmente seiner Weltanschauung auf dem sicheren Boden des Katholicismus zu einem Ganzen zu vereinigen sucht.

Dem Impulse Rouffeaus folgend waren die Stürmer und Dränger für die Rechte der Individualität in die Schranken getreten und Herder hatte sich durch Hinüberleiten diefer Strömung auf das Gebiet der Afthetif und der Geschichte ein unvergäng= liches Verdienst erworben. Wenn aber Herder schließlich die gleichmäßige Wechselwirkung bes Individuellen und Allgemeinen in bas eine Wort Sumanität zusammenfaßte, so ift Friedrich Schlegel, nachbem er eine Zeitlang die Bestrebungen Berbers und Fichtes nach der Seite eines schrankenlosen Individualismus übertrieben hat, am Ende jur Erkenntnis gekommen, daß das Problem der Verknüpfung der Vielheit mit der Einheit durch die katholische Kirche schon längst gelöst sei. Damit aber ift, wie ber liebenswürdigste aller Romantifer, Gichenborff, gefagt hat1), "die Romantik eine religiöse Macht geworden"; und es muß daher um so mehr bedauert werden, daß die Teilnahme deutscher Forscher für Schlegel bei bieser Schwenfung regelmäßig versiegt, gleich als ob sein Glaubenswechsel die lette originelle Außerung feines Geiftes gewesen sei: um so mehr, fage ich, als die weitere Behauptung Cichendorffs, Schlegels fpätere Romantif fei "gleich= fam das Gefühl und poetische Gewissen des Katholicismus ge= worden", doch wohl ernste Prüfung verdient. In den entgegen= gesetzten Fehler verfallen aber alle bisherigen Darftellungen ber Geschichtsphilosophie des Romantikers, von protestantischer wie pon katholischer Seite, wenn sie nur die Vorlefungen von 1828 und nicht auch die Periode der Athenäumsfragmente und der Parifer Vorlefungen berückfichtigen.

Auf den ersten Blick scheint fein größerer Gegenfat benkbar

<sup>1)</sup> Zur Geschichte ber neueren romantischen Poesse in Deutschland. Hift.=polit. Blätter von Philips u. Görres. Bb. 17 (1846) S. 381. E. ist ber Verfasser laut Register Bb. 56, 256.

als der zwischen dem Schlegel von 1798 und 1828. Dort pointiert, knapp und entschieden wird er, auch wo er irrt, selten platt; hier redselig, flach und von einer Bedingtheit des Ausbrucks, so daß er stets bereit ift, jeder bestimmten Behauptung ein beschränkendes "das heißt" folgen zu lassen. Auch in den Fragmenten find es nicht die bröhnenden Schritte ber Schiller'ichen Renien, sondern die gewandten Fechterstöße des Litteraten, welche ben Leser fesseln. Der Wiener Professor von 1828 schreitet nach seines Bruders köstlicher Bemerkung in seinen "fonziliatorischen Filzschuhen" leise einher1). Dennoch ist von der litterarischen Seite der Unterschied kein fo gar großer. Und wenn August Wilhelm darauf aufmerksam gemacht hat, daß sein Bruder schon in seiner frühesten Periode, sobald er zusammenhängend und ausführlich schrieb, ganz anders verfuhr wie in seinen Fragmenten, so wird man andrerseits auch in ber Geschichtsphilosophie von 1828, wenn man die Hauptfate herausbebt und in rascher Folge muftert, unschwer den Fragmentisten wiedererkennen. Wissen wir aber erst, was in den Wiener Vorlefungen romantische Reminiscenz und was darin das eigentlich Neue ift, so wird die Gegenüberftellung ber Rouffeau'ichen und Schlegel'ichen Weltanschauung bedeutend erleichtert.

Schlegels Jugendbildung erinnert in manchen Zügen an diejenige Rousseaus und Schopenhauers. Alle drei sind in gewissem Sinne Autodidakten. Wie Schopenhauer wird auch Schlegel anfangs für den Kaufmannsstand bestimmt und wendet sich den klassischen Studien erst zu, als er die Knabenschuhe bereits ausgetreten hat 2). Und an beiden bewährt sich wieder einmal, ähnlich wie auch bei Schiller, die Kraft der Alten, von der sich alle, welche von früher Kindheit an spielend in sie eingeführt werden, doch keinen rechten Begriff machen. Aber das Denken beider nimmt frühzeitig einen rhapsodischen Charakter an. Nur sindet Schopenhauer alsbald im Willen als dem Dinge an

<sup>1)</sup> An Windischmann. 29. Dez. 1834. Werke herausg. von Böcking 8, 291. Bgl. ebenda 280.

<sup>2)</sup> W. Dilthen, Leben Schleiermachers. Bd. 1, Kap. 4 die Freundschaft mit F. Sch. S. 207 ff.

sich gleichjam den Nagel, an welchem er alle Aphorismen seiner grüblerischen Sinsamkeit aushängt. Schlegel hingegen verzehrt sich in unbefriedigtem Ringen nach dem erlösenden Wort 1), bis er dasselbe mit der Verzweiflung eines nach Ruhe seufzenden blasierten Weltumseglers im Katholicismus sindet.

Roussein und Schopenhauer haben sich öfter gegen das viele Lesen ausgesprochen 2). Jener meinte, es töte alles Wissen; dieser, es nehme "dem Geiste alle Clasicität". Und doch zeugt jede Seite ihrer Werke von einer ebenso ausgebreiteten wie gründslichen Belesenheit. Aber dem Selbstdenken beider Männer geschah darum kein Abbruch, weil sie sich strenge Geistesdiät zum Gesetz gemacht hatten. Wenn dagegen Schlegel das Fragment seine eigentliche Natursorm genannt hat, da nun einmal "jeder Mensch von Kraft und Geist seine eigentümliche" habe 3), so wird dassselbe dazu nicht allein durch seine Anlage, seinen "ins und ausswendig krausen Kopf" 1), sondern vielleicht mehr noch durch den Mangel an dem Fleiße, der Treue und Ordnung eines Linné,

<sup>1)</sup> Sch. hat davon selbst später (1817) folgende Schilderung gemacht (Borles, herausg, von Windischmann 2, 524 fg.): "In meinem Leben und philosophischen Lehrzahren ist ein beständiges Suchen nach der ewigen Sinsheit (in der Wissenschaft und in der Liebe) und ein Anschließen an ein äußeres, historisch Reales oder ideal Gegebenes (zuerst Zbee der Schule und einer neuen Religion der Ideen) — dann Anschließen an den Orient, an das Deutsche, an die Freiheit der Poesie, endlich an die Kirche, da sonst überall das Suchen nach Freiheit und Einheit vergeblich war."

<sup>2)</sup> Bej. Émile, Livre 5, des voyages, Oeuvr. 4, 411: L'abus des livres tue la science. Croyant savoir ce qu'on a lu, on se croit dispensé de l'apprendre. Trop de lecture ne sert qu'à faire présomptueux ignorants. De tous les siècles de littérature il n'y en a point eu où l'on lût tant que dans celui-ci, et point où l'on fût moins savant, de tous les pays de l'Europe il n'y en a point où l'on imprime tant d'histoires, de relations, de voyages, qu'en France, et point où l'on connaisse moins le génie et les moeurs des autres nations. Tant de livres nous font négliger le livre du monde; ou, si nous y lisons encore chacun s'en tient à son feuillet." Bez. Schopenhauers j. Barerga. Rap. 22 und 24.

<sup>3)</sup> An Karoline, Berlin (Nov.) 1797, in beren Briefwechsel, herausg. von Wait 1, 206.

<sup>4)</sup> Ebenda 178. Karoline an Luife Gotter. Jena, 4. Sept. 96.

welche nach Schlegels treffender Bemerkung 1) zum Hiftorifer in jedem Fache gehören. Mit diesem Sprunghaften seines Charafters hängt es aber zusammen, daß er, als ein echtes Berliner Kind, Wit und Vorwit, Urteilen und Aburteilen nur zu häufig verwechselt.

Das Ziel, das sich sein Ehrgeiz zunächst steckt, ist ein litterarhistorisches. Er möchte, wie einstens 2) Herder, der Winckelmann der Poesie werden, und der Verfasser der fritischen Wälder wird der erfte, der feinen Undank erfahren foll. Den Gedanken Berbers, daß jedes Volk ein Maximum seiner Kultur habe, nimmt Schlegel mit Lebhaftigfeit auf, aber er individualisiert benfelben sofort, insofern er einen Nationalheros als den "Brennpunkt der thä: tigsten Wirksamkeit seines Bolkes" herausgreift, und er meint, eine berartige Charafteristif wurde, wenn man sie auf mehrere Nationen anwendete, "den Geist durch die Betrachtung ber verschiedensten Vollkommenheiten immer höher führen". Berders Ginfluß erkennen wir fodann in bem Sage: "Es giebt eine Größe und eine Schönheit für jedes Klima, auch für den Nordpol und für jedes noch jo entartete Geschlecht der Menschen. Unfer Geist ift wunderbar biegfam und bilbfam, fo wie unfer Leib." Aber schon 1792 bemerkt Schlegel aus Anlaß ber "zerstreuten Blätter", Herber sage mit ber erhabenen Gebärde eines Brahmanen nicht felten über große Dinge etwas Geringfügiges, und wieder ein Jahr später giebt er zwar zu, daß Berber Kenntnis und Sinn vereinige, aber er meint zugleich, biefer habe "bafür boch nicht viel gegeben" 3). Nun ift es aber ein anderes, wenn ein noch im Gärungsprozesse stehender Jüngling, ober wenn ein Mann wie Fichte auf der Höhe einer durch die strenge Bucht des Denfens erworbenen Weltansicht, bem Führer seiner Jugend ungerecht wird. Wohl nur der Ginfluß Kants und Sichtes, beffen Rousseau'sche "enthusiastische Rhetorik" 1) ihn hinreißt, hat daher

<sup>1)</sup> Fr. Sch's. Briefe an seinen Bruder A. W., herausg. v. D. Walzel. Berlin 1890. S. 15, vom 26. Aug. 1791.

<sup>2)</sup> Dilthey a. a. D. 209.

An A. B. Sch. 26. Aug. u. 8. Nov. 91, 4. Juli 92, 13. Nov. 93. Briefe S. 14, 26, 50, 141.

<sup>4)</sup> Athenäum, jest bei Minor, Fr. Sch. 1794—1802, feine profaischen

den jungen Romantiker zunächst vor ähnlicher Undankbarkeit gegen den Bürger Genfs bewahrt, der zu dieser Zeit in seinen Gesichtstreis tritt. Denn als er sich im Oktober 1793 auch in staatswissenschaftliche Studien stürzt und die bekanntesten neueren politischen Werke vornimmt, da sindet er "nur einen wert, ihn zu erschöpfen, Rousseau", und er möchte, wie Kant in seiner Abshandlung über das Verhältnis von Theorie und Prazis, "dem rätselhaften Hange der Zeitbegebenheiten folgen" 1). Anscheinend schwankt er so zwischen politischen, ästhetischen und historischen Studien haltlos hin und her. Aber auch ihn erfüllt dabei nur der allen tieseren Geistern des ausgehenden achtzehnten Jahrhunderts eigene Drang, seine Zeit verstehen zu lernen.

Namentlich die Deutschen sieht er schon 1791 auf dem Wege zu ihrer Kulturhöhe. In einem Friedrich dem Großen, einem Goethe, Rlopstock, Winckelmann und Kant entdeckt er "raftlose Thätiakeit, tiefes Eindringen in das Innere der Dinge und fehr viel Anlage zur Sittlichkeit und Freiheit", und er glaubt daher, "daß unter unfrem Volke Dinge geschehen werden, wie nie unter einem menschlichen Geschlecht". Wie er aber in feinen hiftori= schen Studien nur Vorarbeiten für eine Aesthetik erblickt, fo foll die Lekture Rouffeaus und anderer politischer Schriftsteller als eine "Vorübung zu der Bearbeitung der vaterländischen Geschichte" bienen 2). Aber auch feine mit Schillers afthetischen Schriften gleichzeitigen Untersuchungen über den Unterschied flassischer und romantischer Dichtung führen ihn gang ebenfo wie Schiller schließ: lich auf die Philosophie der Geschichte, welche er bei seiner An= kunft in Jena im Juli 1796 als seine höchste Aufgabe bezeichnet3). Die einzige Frucht all dieser geräuschvollen Anstalten

Jugenbschriften. Wien 1882. 2, 224, Nr. 137. In bem Wieberabbruck in ben "Charafteristiken und Kritiken" von 1801 strich Sch. die Beziehung des Fragments auf R. und Fichte. Bgl. auch den Brief an A. B. Dresd. 23. Dez. 1795 a. a. D. 244: Fichte "der wenn es seyn muß, Kant und Spinoza zurückläßt, kann auch, sobald er reden will, R. übertressen."

<sup>1)</sup> An A. W., zwischen 13. u. 30. Oft. 93. Briefe 127.

<sup>2)</sup> An A. B. 8. Nov. 91, 2. Juni u. 24. Nov. 93. Briefe, 26. 91. 146.

<sup>3)</sup> Dilthen 215.

find dann freilich nur zwei Recensionen und einige der von ihm herrührenden Athenäumfragmente.

Butunftsträume find noch immer die unzertrennlichen Begleiter geistiger oder politischer Umwälzungen gewesen, wie viel mehr wenn die vereinigte Revolution des Staates und der Dent= art, wie es vor hundert Jahren geschah, den ganzen Menschen ergriff. Da erschienen nun 1795 in rascher Folge zwei Bücher, ein französisches und ein deutsches, welche recht eigentlich ber Sache der Zukunft gewidmet waren. Auf der Flucht vor den Feinden der Girondisten hatte der Marquis von Condorcet 1793 in ber Betrachtung, daß grenzenlofe Bervollkommnung bie Be= stimmung bes Menschengeschlechtes sei, "das Afpl gefunden, wo= hin ihm feine Verfolger nicht nachdringen konnten" 1), und aus ähnlichen Erwägungen war in friegsbewegter Zeit Kants Schrift über ben ewigen Frieden hervorgegangen. Auf Condorcets Bersuch wurde Schlegel burch feine Schwägerin Caroline aufmerkfam gemacht 2), aber es bedurfte für ihn kaum biefes hinweifes, ba auch er schon die Neigung gezeigt hatte, vom Verfteben der Gegen= wart alsbald zum Borausfagen ber Zufunft überzugehen. Jest aber regt sich die fritische Aber 3).

Mit Condorcet wie mit Kant ist Schlegel von der Gütigkeit der Joe unendlicher Persektibilität als einer Joe vollkommen überzeugt, aber er bezweiselt, ob sie ein hinreichendes Princip der Geschichte der Menschheit sein könne. Denn Condorcet hat es unterlassen, die Gesetze vergangener Erscheinungen zu ermitteln, und erzeugt daher besten Falles in uns bloß "die Erwartung des

Esquisse d'un tableau historique des progrès de l'esprit humain. Ouvrage posthume de C. Paris 1795. Unfer Citat S. 390 ber 3. Ausg. (an V. 1797).

<sup>2)</sup> Karoline an F. Juni 95. Bei Wait 1, 161. Die Bemerkung K's., F. werbe sehen, wie flüchtig E. die Sittlichkeit des M. berühre, "wie sie sich aus den Zahlen als Zahl ergeben solle und nicht einmal für die Summe der Rechnung gehalten werde", hat Sch. in seiner Anzeige benutzt.

<sup>3)</sup> Die Anzeige Es. 1795 in Niethammers philos. Journal; jest Misnor 2, 50—56. — Versuch über den Begriff des Republikanismus, veranslaßt durch die Kantische Schrift zum ewigen Frieden; in der Ztschr. Deutschland 1796. Minor 2, 57—71; unsre Citate aus S. 55. 51. 69 u. 52. 54. 58.

Uhnlichen". Aber auch durch Kant erhalten wir feine "Borber= bestimmung bes Notwendigen", weil feine Antagonismuslehre feine Antwort auf die Frage giebt, ob die innere Entwicklung ber Menschheit" notwendig zum ewigen Frieden führe. Weiß doch Schlegel aus feinem Rouffeau, wie ungleich bem Grabe nach bie Fortschritte der intellektuellen und der moralischen Bildung find, und besonders "der große totale Rückfall ber gefamten Bilbung der Griechen und Römer" macht es ihm mehr wie zweifelhaft, ob wir die Gesetze ber inneren Entwicklung je nachweisen können. "Ueberhaupt ift das Darftellen in Maffe, das Skizzieren und Berfertigen historischer Gemalbe eine außerft gefährliche Sache und wenigstens für jest noch viel zu früh. Kann die Philosophie ber Geschichte von ber Geschichte selbst nicht ganz getrennt werben, so ist umfassende Gelehrsamkeit und scharfe Kritik, das vollständigfte und forgfältigste Detail durchaus notwendig." Wenn jedoch die Geschichte der Menschheit einmal ihren Newton finden wird, welcher das Allgemeine wie das Einzelne beherrscht und beides durchdringt, welcher "die Thatsachen nicht verfälscht und verftummelt, sondern rein und vollständig faßt, fich die scheinbaren Widersprüche nicht verschweigt, sondern die rohe Masse unermüdet so lange durch= arbeitet, bis er Licht, Uebereinstimmung, Zusammenhang und Ordnung findet", dann wird auch die Vorherbestimmung des künftigen Ganges ber menschlichen Bilbung größere Aussicht auf Er= folg haben. Berzichtet Schlegel felbst vorläufig aber auch auf die Erkenntnis hiftorischer Gesete, so verzichtet er jett als Schüler Kants und Fichtes keineswegs auf historisches Urteil und meint, die Herder'sche Methode, "jede Blume der Kunft ohne Würdigung nur nach Ort, Zeit und Art gu betrachten, werde am Ende auf fein andres Resultat führen, als daß alles sein mußte, was es ist und war" 1).

Ihren Höhepunkt hat Schlegels Urteilskraft aber unstreitig in den Fragmenten des Athenäum erreicht. Und wiewohl er erflärt hat, "ein Fragment müsse gleich einem Kunstwerke von der umgebenden Welt ganz abgesondert und in sich selbst vollendet

<sup>1)</sup> Recension ber 7. u. 8. Samml. ber Humanitätsbriefe. Zeitschr. Deutschland 1796. Bei Minor 2, 48.

sein, wie ein Fgel"), so muß ber Versuch einer Zusammensfassung ber geschichtsphilosophischen Fragmente bennoch gemacht werden.

Gleich das bekannte Fragment, welches die französische Revolution, Fichtes Wiffenschaftslehre und Goethes Wilhelm Meister als bie größten Tendenzen des Jahrhunderts hinstellt, zeigt, wie fehr bei Schlegel noch immer die litterarischen Interessen über= wiegen. Gine welterschütternde hiftorische Begebenheit wird mit zwei Büchern, einem philosophischen Systeme und einem Romane zusammengestellt. Denn "felbst in unsern dürftigen Kulturgeschichten, bie meistens einer mit fortlaufendem Kommentar begleiteten Ba= riantensammlung, wozu ber flassische Text verloren ging, gleichen, spielt manches fleine Buch, von dem die lärmende Menge zu seiner Zeit nicht viel Notiz nahm, eine größere Rolle als alles, was diese trieb". Obwohl nun Schlegel den Historifer einen rudwärts gefehrten Propheten nennt, fo läßt er doch die fogenannte Staatenhiftorie, welche lediglich ben gegenwärtigen Buftand einer Nation in genetischer Weise erkläre, nicht für eine reine Kunst oder Wissenschaft gelten. Vielmehr ist die bisherige Historie ebenso wie die französische Revolution, wie der Roman, Kritik, Wit und Geselligkeit bes Zeitalters fozusagen chemischer Natur. Und wenn auf diese Epoche einmal ein organisches Zeitalter folgt, so wird man in dem jett Angestaunten nur nühliche Jugend= übungen der Menschheit erkennen. Ohne eine universelle Ansicht ber Geschichte; welche auch ben Charafter der nächstfolgenden Periode vorwegnimmt, werden wir aber nie zur Erkenntnis gelangen, "ob unfer Zeitalter wirklich ein Individuum oder viel= leicht nur ein Kollisionspunkt andrer Zeitalter sei, wo es bestimmt anfange und endige". Die chemische Natur des Zeitalters tritt namentlich in der Philosophie hervor. Wie ein musikalisches Thema einer Symphonie häufig nicht gleich in seiner eigentlichen

<sup>1)</sup> Athenäum. Sine Zeitschrift von A. W. Sch. u. F. Sch. Bb. 1, Stück 2. Berlin 1798; jeht Minor 2, 203 ff., wo auf Grundlage der Stubien Diltheys, Hayms (romant. Schule) und des Herausgebers selbst die von Fr. herrührenden Stücke durch den Druck hervorgehoben sind. S. 235 Nr. 206.

Sestalt einsett, sondern sich erst allmählich entwickelt, so wissen auch die Philosophen, wenn sie etwas entdeckt haben, zumeist "selbst noch nicht, was; und in diesem Sinne sind Kants Schriften musikalisch genug". Perioden wie die gegenwärtige könnten somit leicht den Glauben an die Regellosigkeit der Geschichte bestärken, deren Anschein "durch die Kollisionsfälle heterogener Sphären der Natur" erweckt wird. Und doch hat auf dem Gebiet der freien Notwendigkeit und notwendigen Freiheit, das heißt auf dem Gebiet der Geschichte die unbedingte Willfür "weder konstitutive nochlegislative Gewalt". Condorcet aber gebührt das größte Lob, weil er durch das von ihm entdeckte wichtige Geset der Wechselswirfung der Bildung einen Fingerzeig gegeben hat, wie die scheindare Regellosigkeit der Geschichte zu erklären sei.)

Sieht man bavon ab, daß Schlegel hier wie in dem "Versuch siber den Republikanismus" durch Häufung von Fremdwörtern den Anschein einer philosophischen Kunstsprache zu erwecken und den Mangel wirklicher Philosophie zu verdecken sucht, so wird man den geschichtsphilosophischen Fragmenten gewiß nicht Geist absprechen können. Daneben steht freilich echt Schlegelisch der barste Widersinn, so wenn er behauptet, "Gegenstand der Historie sei das Wirklichwerden alles dessen, was praktisch notwendig ist""), womit bestenfalls doch nur gesagt ist, daß alles Geschehene historisch sei. Schlegels Verdienste um die Geschichtswissenschaft beruhen schon in jener Zeit weniger auf den ihr unmittelbar zugewandten Studien, wie auf seinen philosophischen und ästhetisichen Schriften.

Die organische Entwicklung von innen heraus, die der Fragmentist an seinem Zeitalter vermißt, findet er in der Geschichte

<sup>1)</sup> Minor 2, 236 Rr. 216; 215 Rr. 80; 239 Rr. 222; 282 Rr. 426; 257 Rr. 322; 240 Rr. 227. Ueber R. vgl. 234 Rr. 196. "Reine Autobiographien werden geschrieben von Nervenkranken, die immer an ihr Ich gebannt sind, wohin R. mitgehört.." 288 Rr. 450: "R's. Polemik gegen die Poesie ist doch nur eine schlechte Nachahmung des Plato", u. "Lyceum der schönen Künste", 2. Teil Berlin 1797. Minor 2, 199 Rr. 111: "Chamsfort war, was R. gern scheinen wollte: ein echter Cyniker, im Sinne der Alten mehr Philosoph, als eine ganze Legion trockner Schulweisen."

<sup>2)</sup> Minor 2, 216 Mr. 90.

ber griechischen Poefie wieder 1). "In Griechenland wuchs die Schönheit ohne fünftliche Pflege und gleichsam wild. Ihre Bilbung war keine andre als die freieste Entwicklung ber glücklichsten Anlage." Und so ist die reinmenschliche griechische Dichtung, "gleich weit entfernt von orientalischem Schwulft und von nordischem Trübfinn, voll Kraft, aber ohne Härte, und voll Anmut, aber ohne Weichlichkeit", in ihrer Gesamtheit "ein Maximum und Kanon der natürlichen Poefie" geworden. Die moderne Poefie zeigt dagegen "ichon in den früheften Zeitaltern der europäischen Bilbung unverkennbare Spuren bes fünstlichen Urfprungs". Benn aber Schlegel tropbem "die Aussicht auf eine ganz neue Stufe ber äfthetischen Bilbung eröffnet", so bestimmt ihn jest weniger bie Ibee der Perfektibilität. Denn "ihre Anwendung auf die Geschichte kann die schlimmften Migverständnisse veranlassen", weil es "immer schwer, oft unmöglich ist, das verworrene Gewebe der Erfahrung in feine einfachen Faben aufzulöfen, bie gegenwärtige Stufe ber Bilbung richtig zu würdigen, die nächstkommende glüd= lich zu erraten". Es bestimmt ihn bazu vielmehr bie Erscheinung Goethes, welcher der griechischen Poefie ihr Geheimnis, "im Individuellen objektiv zu fein", abgelauscht hat. In seiner Dich= tung bürfen wir baber "die Morgenröte echter Kunst und reiner Schönheit" begrüßen.

Auch Schiller und Herber werden in der Abhandlung "über das Studium der griechischen Poesie" mit Lobsprüchen bedacht, aber wenn wir über diese, wie Schlegels Briefe beweisen, hier nicht sein letztes Wort hören, so hat er es mit seiner Bewunderung Goethes damals wirklich ernst gemeint. So sehr aber auch Schlegel hier selbst noch als ein Apostel der "überall aufkeimen-

<sup>1) &</sup>quot;Neber das Studium der griechischen Poesie" in "Die Griechen u. Römer. Histor. u. kritische Bersuche über das klassische Altertum von F. Sch." Neustrelig 1797. Bd. 1. Unsre Sitate aus Minor 1, 125. 145. 98. 116 fg. 154. 114. Auch in dem Aufsate: "Säsar und Alexander. Sine welthistorische Bergleichung 1796", welcher aus den oben erwähnten universell biographischen Studien hervorgegangen ist, nennt Sch. (Werke 1822. 4, 282) "die Bildung der Alten ein reines Erzeugnis der durch keine Kunst gestörten Natur".

den Neligion der Menschen und der Künstler" erscheint, so sieht er andrerseits schon damals die höchste Bestimmung der Revolution darin, "daß sie das schlummernde Incitament der schlummernden Religion war".). Schon damals nennt er Philosophie und Poesie Extreme, welche "der durchaus gebildete Mensch" in der Religion vereinige. Und wird einmal von ihm mit Schiller's scher Terminologie der Katholicismus das naive, der Protestantismus das sentimentale Christentum genannt?), so hat sich Schlegel nun zu entscheden, ob er der in die Blütezeit des Katholicismus fallenden "abenteuerlichen und gothischen" romantischen Poesie, oder der reinmenschlichen Dichtung Goethes und der Alten den Borzug gebe. In diese lebergangsperiode sühren uns die Bariser und Kölner Borlesungen der Jahre 1804 bis 1806 ein 3).

Im Aufstellen apodiktischer Behauptungen ist auch jetzt noch Schlegel der gleiche wie früher. Da heißt es, das Sigentümliche der neueren Philosophie sei meist der griechischen und scholastischen Philosophie entlehnt, und an dem von Locke und Baco begründeten Empirismus wird die Hinneigung zum Atheismus gerügt 4), welche denn auch bei vielen Empiristen das Streben nach einer höheren Philosophie hervorgerusen habe. "Vorzüglich aber dietet Rousseau das Schauspiel des Kampses eines tieferen Gemütes mit dieser verkehrten Philosophie und eines durch diesen Kampf unglücklichen Lebens dar." Freilich ist auch er nur Lockianer. Aber "wenn er seine Widerlegung des Helvetius ausgestührt hätte 5), so wäre er vielleicht der Stifter einer neuen Phis

<sup>1)</sup> Athenäum. 3. Bb. 1. Stüd. Berlin 1800, Minor 2, 299 Nr. 92. 94. 96.

<sup>2)</sup> Minor 2, 240 Nr. 231.

<sup>3)</sup> Philof. Borlefungen aus den Jahren 1804 bis 1806, nebst Fragmenten vorzüglich philosophisch-theologischen Inhalts. Aus dem Nachlaß des Berewigten herausg, von Windischmann. Bonn 1836—7. 2 Bde.

<sup>4)</sup> A. a. D. 1, 433. Bgl.: Ueber die Sprache u. Weisheit der Indier. Ein Beitrag zur Begründung der Alterthumskunde von F. Sch. Heibelberg 1808. S. 205 ff.

<sup>5) 1, 451</sup> fg. u. 2, 313. Sch. benkt an die erst nach R's. Tode versöffentlichten "Notes en réfutation de l'ouvrage d'Helvétius intitulé de l'esprit." Oeuvr. 10, 187—199.

losophie geworden, und die neue Spoche hätte statt von Kant, von Rousseau angesangen". Seine Paradogien versteht man nur, wenn man sie als empirische Vorurteile aufsaßt. Die empirische Ansicht sieht im Menschen lediglich ein reines Sinnenwesen, und Rousseau hat von diesem Standpunkte ganz recht, wenn er den rein sinnlichen Naturmenschen, wo nicht für den vollkommensten, doch für den unverdorbensten erklärt, zumal ihn Verderbtheit und Ueberseinerung seiner Nation hinlänglich entschuldigen. "Am interessantessen ist er eigentlich nur in moralischer Rücksicht, aber auch am gefährlichsten."

Wir haben in dieser Auseinandersetzung wieder den ganzen Friedrich Schlegel. Neben der verschwommenen Schilderung des modernen Empirismus steht die historische Erklärung der Rousseau'sschen Paradoxien, und eben diese historisch kritische Rücksichtnahme auf die Geschichte der Philosophie ist es, die er an Kant vermist!). Von Fichte und Schelling hat er den vornehmen Ton gelernt, mit seiner Philosophie gleichsam eine "Urweltepoche") beginnen zu lassen. Und wie Schelling dei alledem an Plato, Spinoza, Vöhme und die Mystifer anknüpft, so bezeichnet er jetzt die scho-lastische Zeit "als die Periode der gesundenen Wahrheit").

Fälschlich leitet man die Philosophie mit einer Theorie des Bewußtseins ein. Ihr erstes Geschäft wird es vielmehr sein, die Gesetze der Natur und Welt zu ergründen, da das menschliche Bewußtsein als ein Sinzelnes nur aus dem Standpunkte des Ganzen zu erklären ist. Von diesem aus betrachtet giebt es aber nur Sin Werden, und die Geschichte ist demnach, insofern sie alles Werden umfaßt, die Sine in verschiedne Sphären eingeteilte Wissenschaft. "Sie ist gleichsam formlos, die höchste allgemeinste, natürs

<sup>1)</sup> A. a. D. 1, 467.

<sup>2) &</sup>quot;Wird einer strebenden Jugend die Geschichte eher läftig als ersfreulich, weil sie gern von sich selbst eine neue, ja wohl gar eine Urweltspoche beginnen möchte, so haben die in Bildung und Alter Fortschreitenden gar oft mit lebhaftem Danke zu erkennen, wie mannigsaltiges Gute, Brauchbare und Hilfreiche ihnen von den Borsahren hinterlassen worden." Goethe. Einleitung zur Geschichte der Farbenlehre.

<sup>3)</sup> Borlef. 1, 473.

lichste Form des menschlichen Geistes, zu der es keiner andern Borbereitung bedarf." Ihre Gesetze können aber feine andern fein wie die alles Werdens überhaupt. Und es wird die Aufgabe bes Philosophen fein, die Gefete "bes Zurudfehrens in den Anfang und des Überspringens in das Gegenteil" in der Ge= ichichte ber Menschheit nachzuweisen. Bor allem über Anfana und Ende der Geschichte kann nur die Philosophie Auskunft geben, indem sie den Inhalt der Offenbarung deutet. Nach bieser find aber die Erde und ihr höchstes Produkt, ber vernünftige Mensch, eine hervorbringung zweifacher Kräfte, "ber Erdfeele als ber gebärenden und bes Erdgeiftes als ber anregenden Kraft". Durch geistigen Anhauch ruft ber Erdgeist im Menschen die Vernunft hervor, welche sich von da an durch Mitteilung fortpflanzt. Aber zum Begriff bes Unendlichen gelangt ber mit feiner Bernunft an die Endlichkeit gebundene Mensch erft durch eine zweite Offenbarung, über welche nun auch die Geschichte mitzusprechen hat. ba "ber Anfang alles Söhern im Menschen, das auf Begeisterung beruht, fich schon ihrem Gebiete nähert". Ift somit ber Anfang aller Dinge ein übernatürlicher, fo gilt nach bem oben erwähnten erften Grundfate alles Werbens bas Gleiche vom Ende ber Ge= ichichte. Die philosophische Ansicht des Trinitätsbegriffes nimmt eine andre Reihenfolge ber göttlichen Personen an wie bie reli= giöse. Bom Geiste führt ber Sohn, der als das beseelende, ord= nende Princip der Erde eben nichts andres ift wie der Erdgeift, zum Bater in dem mit dem Weltgerichte eintretenden Reiche Gottes1).

Über den Weg, welcher die Menschheit diesem letzen Ziele entgegenführt, können keine Zweisel obwalten. Wollte man "bloß nach reinen Rechts- und Vernunstbegriffen entscheiden, so müßte die Gesellschaft als ein Übel erscheinen", weil in ihr "durch das Zusammensein und die Kollisionen der Individualitäten zur Versletzung der Freiheit auf alle mögliche Weise Veranlassung gegeben würde", und Rousseau hätte mit der "Isolierung des Menschen von aller Gesellschaft" das Richtige getroffen. Nach der sittlichen

<sup>1) 2, 193, 214—8, 220, 225, 230—35,</sup> 

Ibee soll jedoch die Menschheit "zu einem Individuum werden, zu einem liebevoll vereinigten und sittlichen Ganzen".).

Ms Mittel und zwar als das vornehmste für diesen höchsten Endzweck der Menschheit erscheint der Staat. Ist er aber auch nicht Selbstzweck, so ist er doch "ein größeres sittliches Individuum", und kann als solches der Kirche nicht entbehren. Hinzwiederum ermöglicht er dem heiligsten Stand der vereinten Geistlichen und Gelehrten durch die weise Dekonomie der Stände die ausschließliche Beschäftigung "mit der höheren, sittlichen, künstlerischen und wissenschaftlichen Bildung des Menschengeschlechts".<sup>2</sup>). Denn

"schöner wird doch nichts geseh'n, Als wenn die beisammen geh'n: Hoher Weisheit Sonnenlicht, Und der Kirche stille Pflicht"3).

Der Staat hat es also "bloß mit den Bedingungen zur Kultur" zu thun. Über ihn hinausgehend ergiebt die Einheit des gelehrten und geistlichen Standes die allgemeine Joee der Hierarchie. Bis jett hat das Problem eines idealen Völkervereins in dem Systeme der zwei Schwerter, des Kaisertums und der Hierarchie, die beste Lösung gesunden. Und wenn sich die Kirche streng auf ihre negative Gewalt beschränkt, wenn ihr Mittelpunkt, der Papst, nicht an ein weltliches Fürstentum gebunden ist, so wird sie immer eine Stütze des Kaisertums sein. Die "völlige Einheit der geistlichen und weltlichen Macht") wäre aber etwa in der Weise zu realisieren, daß aus einem geistlichen Ritterorden ein Papst gewählt würde, der zugleich Kaiser wäre 5).

Mit einem Ausblick auf die abenteuerliche Ibee des letten Ritters, Kaiser Maximilians I., schließt der Romantiker von 1804 seine Geschichtsphilosophie, welche sich zu Schellings tiefgründiger Offenbarungsgeschichte, wie die Marionettenkomödie "Marcos" zu Schillers Dramen oder wie die "Lucinde" zur ersten Hälfte

<sup>1) 2, 313-5.</sup> 

<sup>2)</sup> Ebenda 373. 354 fg. 362 fg.

<sup>3)</sup> Der Spruch "Geistes Licht". Werke (Wien 1823) 9, 81.

<sup>4)</sup> Man bemerke, wie auf einmal "Stand" mit "Macht" vertauscht wird! 5) 2, 387, 384, 390—2.

ber "neuen Seloise" verhalt. Der Zusammenhang berselben mit seinem früheren Denken ergiebt fich aber aus ber Stelle, wo Schlegel die Sidee der Gottheit auf die gottentstammte Begeifterung zurudführt. In das Kapitel der älteren Romantif gehört es auch, daß ihm ber Mensch als Naturweien um fo vollkommener erscheint, "je selbständiger und individueller er ift". Nur wird jett hinzugefügt, daß "bei fteigender Entwicklung ber felbftische Trieb megfallen und alles in die Ginheit zurudkehren muffe"1). Auch die paradore Aber regt fich wieder, wenn Schlegel beiläufig wie Fichte im "geschloffnen Sandelsftaat" ben Staat im ausschließlichen Besit bes auswärtigen handels sehen möchte, ober wenn er fich gegen die Steuererhebung ereifert, weil fie den Regenten jum blogen "Diener und Geschäftsträger des Ginzelnen" mache 2). Die Berbindung der Philosophie mit Geschichte, mit Poesie und Religion, welche er in einem Fragment von 1806 als ein Poftulat aufftellt, um ben Berfetungsprozeg berfelben aufzuhalten 3), ift hier ichon in einem gemiffen Grade hergeftellt, allerdings auf folche Weise, daß sich die Philosophie selbst dabei mehr und mehr verflüchtigt. Schon hier ift ber Berfuch, bie Philosophie aus ber Ibee bes Gangen herzuleiten, fläglich gescheitert; und wie Schlegel in ben Borlesungen fich gegen ben Empirismus ereifert, so werden wir ihn später der Philosophie feiner Zeit ihren absoluten Charafter vorwerfen hören.

Bird aber von Schlegel zur Hervorbringung einer besseren Philosophie neben dem katholischen Glauben und einem ausgeschehnteren und gründlicheren Studium der Geschichte in dritter Linie noch immer die poetische oder idealistische Begeisterung gesordert, so tritt dieses Dritte, nachdem er 1808 endlich seinen Glaubenswechsel vollzogen hat, allmählich ganz zurück. Ja er redet jetzt verächtlich von dem heidnisch poetischen Katholicissmus, welchem er den durch geläuterte Philosophie genährten und

<sup>1) 2, 225</sup> u. 202.

<sup>2) 2, 338: &</sup>quot;Eine äußerst niedrige und gemeine Idee, bei der alles Heilige und Sittliche verschwindet, und die auch nur erst bei der entarteten Denkart der neueren Zeit völlig hat zur Reise gelangen können."

<sup>3) 2, 440</sup> fg.

gestärkten, hellsehenden christlichen Katholicismus gegenüberstellt 1). In Goethes Prosagedanken erblickt er jetzt nur noch "den undefriedigten Kampf einer nicht zum Ziel gelangten großen Natur", und aus den edelsten Werken des im Zweisel stecken gebliedenen Schiller weht ihn "der Hauch einer inneren Kälte" an 2). Auch er hat wie "alle Besseren", wie Novalis und Schelling, "den ganzen Cyklus der Systeme in aufsteigender Linie durchlausen"3). Allein wie weit entsernt ist er doch jetzt von seinem einstigen Vorbilde Lessing, welcher "den einzigen immer regen Trieb nach Wahrheit" der reinen übermenschlichen Wahrheit unbedenklich vorzog. Wenn auch er jetzt noch fämpst, so thut er dies nur, um dem an die Paradiesespforte klopsenden menschlichen Kämpfer den Sintritt zu wehren. Ob uns jedoch seine neue Weltanschauung mit größerer Wärme erfüllt, wie die eines Lessing, Goethe oder Schiller, sollen uns die Vorlesungen von 1828 lehren 4).

Schon 1804 taucht urplößlich in Erörterungen über die menschliche Freiheit der Sat auf, "die Naturbestimmung des Menschen sei Nückfehr in die verlorene Freiheit"<sup>5</sup>). Was dort nur beiläusig gesagt schien, wird nun der Grundgedanke der neuen Geschichtsphilosophie, ihr einzig philosophischer, wie wohl behauptet worden ist 6). Der Sündenfall entscheidet wieder über den Gang der Weltgeschichte, und es ist die Aufgade der wahren Philosophie, das verlorne göttliche Sbenbild im Menschen wiedersherzustellen. Dem Menschen war einst das Wort des Lebens verliehen, welches auch das innerste Geheimnis der Natur ist. Aber er hat das ihm anvertraute Gut im Stiche gelassen und ist so unter die Natur, deren Herr er sein sollte, herabgesunken. Sein Abfall ist jedoch das eigenste Werk seiner Freiheit. Wie

<sup>1)</sup> Fragment von 1818. 2, 511.

<sup>2)</sup> Geschichte der alten und neuen Litteratur. Vorlesungen, gehalten zu Wien 1812. Werke (Wien 1822) 2, 312—5. Bgl. auch 212.

<sup>3)</sup> Fragment von 1815. Borlef. 2, 486.

<sup>4)</sup> Philosophie der Geschichte in 18 Borlesungen, gehalten zu Wien 1828. Werke (2 Dr. Ausg. Wien 1846). Bb. 13—4.

<sup>5)</sup> Borles. (Windischmann) 2, 205.

<sup>6)</sup> Eduard Gans in der Borrede zu Hegels Philosophie der Geschichte, S. XI der 3. Aufl.

dieser Vorgang die Portale der Geschichte erschließt, so wieder= holt er sich als Thatsache des Bewußtseins in jedem Einzelnen. Bis dahin ftand die Natur "wie ein heller Spiegel ber Schöpfung Gottes offen und durchfichtig" vor dem flaren Auge des Menschen1). Von nun an wird sie ihm mehr und mehr unverständ= lich, fremd und erschreckend. Der von Rouffeau geschilderte Naturzustand, der jett anhebt, stellt sich somit als eine Berwilde= rung und Ausartung dar, welche fich in dem Kampfe der burch die mosaische Tradition bezeugten beiden Urvölker, ber Kainiten und Sethiten, fehr allmählich vollzieht. Diefer Kampf, ber fein andrer ift als der zwischen Religion und Atheismus, liegt der ältesten Überlieferung aller Bölfer zu Grunde. Aus ihm erklärt fich unter anderm die Entstehung der Kaften, und Schlegel ift geneigt, insbesondere die Brahmanen von den Sethiten herzuleiten. Aber auch der einzelne Mensch verfällt psychologisch betrachtet bem allgemeinen Zwiespalt. Nur das Genie, große Charaftere ober ber gottinnige, gottbegeisterte Mensch können sich wieder zu der ursprünglichen Ginheit erheben. Berftand und Wille, Bernunft und Phantasie, welche dereinst im menschlichen Bewußtsein vereint waren, geben nunmehr in der Geschichte bes Einzelnen wie ber Menschheit ihre eignen Wege, wie wir es in ber genannten Reihenfolge an Agyptern und Sebräern, Chinefen und Indern beobachten. Die Juden aber wurden die ersten Wegweiser zur göttlichen Erkenntnis, weil der Wille, als das wesent= liche Moment ihres Volkscharakters, und nicht der Verstand "das Erkenntnisorgan für die göttlichen Dinge im Menschen" ift 2).

Fragt man nach einem Einteilungsgrunde der Geschichte, so ist er in dem Gesagten bereits gegeben. Vor seinem Absalle von dem göttlichen Sbenbilde folgt der Mensch dem Worte der ewigen Wahrheit. Als das Prinzip der alten Geschichte erweist sich in dem unaufhörlichen Ringen der Völker um die Harmonie die Kraft, die vielleicht "eine dem Göttlichen seindlich widerstrebende" Kraft ist. Erst mit dem Christentume tritt in der Wissenschaft und im Leben wieder das höhere Licht der göttlichen Wahrheit

<sup>1)</sup> Gegen diese Stelle polemisiert Hegel a. a. D. 72.

<sup>2)</sup> Berfe 13, V. 192. 38-53. 115-20. 131-7. 141.

hervor. Das vierte Weltalter aber, an beffen Grenze wir ftehen, wird ben Sieg des Lichtes über die Finfternis bringen. Mit diefer Einteilung ift jedoch nur ber esoterische Geist der Geschichte wiedergegeben, und wir haben uns wohl zu hüten, göttliche Ab= fichten nach menschlichen Begriffen "in das noch unvollendete Drama der Weltgeschichte hineinzutragen". Doch braucht fich ber mit hiftorischem Urteil Begabte deshalb nicht abhalten zu laffen, "ben geheimnisvollen den göttlichen Ratschluß verhüllenden Schleier wenigstens in etwas zu lüften". Wenn aber auch "bas Gnadengeheimnis ber göttlichen Erlöfung bes Menschengeschlechts nicht in die Geschichte gehört", so beraubt boch berjenige, welcher in Chriftus nur einen judischen Sokrates sieht, die Weltgeschichte ihres göttlichen Mittelpunktes. Denn ohne ben Glauben an Chriftus murbe diefe nichts fein "als ein Rätfel ohne Löfung, ein Labyrinth ohne Ausgang, ein großer Schutthaufen aus ben einzelnen Trümmern, Steinen und Bruchftücken eines unvollendet gebliebenen Baues"1). So erscheint sie in der That in der mißverstandenen Offenbarung ber Inder, in der furchtbaren Ansicht "von bes Seins schrecklicher Welt, die ftets hin zum Berberben finkt"2). So mußte sie jedem erscheinen, der nicht an den Triumph der Kirche glaubt, und Schlegel giebt dieser Empfindung als Dichter Ausbruck in der schönen Strophe: 3)

"Noch beckt ein trüber Wittwenschleier Der fünftigen Vollendung Feier, Und Trauer hüllt die Schöpfung ein; Bis einst der Schleier wird gehoben, Muß ewig Klaggesang erhoben Bon allem, was da athmet, sein."

Schon in seinem Buche "über die Sprache und Weisheit der Indier" (1808) hatte Schlegel den Pantheismus der Buddhisten als "das System der reinen Vernunft" geschilbert, welches

<sup>1)</sup> Werke 13, 197. 14, 9—11. Bez. der vier Weltalter vgl. auch Philosophie des Lebens in 15 Vorlesungen gehalten zu Wien 1827. Werke (1846) 12, 167 ff. u. 184 ff.

<sup>2)</sup> Sprache u. Beisheit der Indier, S. 100.

<sup>9)</sup> Schlußstrophe des "Klageliedes der Mutter Gottes". Werke (1823) 9, 217.

den Übergang von der orientalischen zur europäischen Philosophie mache 1). Auch jetzt ift er um Analogien zwischen ber indischen und der neueren Philosophie nicht verlegen und glaubt, die Lehre Schellings und Fichtes überwunden zu haben, jo wie die Offen= barungslehre der Bedas auf die Naturphilosophie des Sankhya= instemes und auf die von dem denkenden Wefen ausgehende Lehre des Ananasystemes gefolgt sei 2). Aber Schelling hatte schon 1809 vorausgesehen, wie es kommen würde, als er an Windischmann fchrieb, "Schlegels Privatmeinung fei ein alles zerreißender Dualismus, ein eigentlich bofes Grundwejen, das über das bofe Brincip im Christentum noch weit hinausgehe". Denn so roh, wie dieser sich den Dualismus deute, habe er "als öffentliches Spftem wohl schwerlich por den Zeiten bes Gnofticismus und Manichäismus eriftiert" 3). Offenbarungsgeschichte war ja auch Fichtes Geschichtsphilosophie von 1813, Schellings Freiheitslehre pon 1809 gewesen. Aber wenn auch die beiden Urvölker Fichtes in Schlegels Vorlesungen als Kainiten und Sethiten eine frohliche Auferstehung feiern, so find es nicht wie bei Fichte Glaube und Berstand, sondern Religion und Atheismus, welche in der Geschichte um die Herrschaft ringen; der Sieg besteht nicht in ihrer gegenseitigen Durchdringung, fondern in der völligen Ausrottung des einen Princips. Die alles beherrschende Grundanschauung ift mit einem Worte die alte driftkatholische, welche auch den alt bosen Feind "mit frummen und mit gradem Horne" aus ber

<sup>1)</sup> S. 141 fg.: "Das lebendige tiefe Gefühl des Unendlichen und seiner Fülle der Allmacht muß schon sehr geschwächt und verdunftet sein, ehe es sich in diesen vom Nichts schwer zu unterscheidenden Schatten und Scheinbegriff des Sinen und Allen auflösen kann," welcher "dem Sigendünkel des Menzschen sehr schwerzichen eben so sehr schwerzichen Ergehdünkel als seiner Trägheit".

<sup>2)</sup> Werfe 13, 158-66.

<sup>3) 9.</sup> Mai u. 17. Juni 1809. Aus Schellings Leben 2, 156 fg. 164. Bgl. auch an Schubert, Milnchen 27. Mai 1809, ebenda 160. Schelling meint in dem erstgenannten Briefe, Fr. Schlegels krasser und allgemeiner Begriff des Pantheismus lasse ihn nicht die Möglichkeit eines Systemes ahnen, "worin mit der Jmmanenz der Dinge in Gott Freiheit, Leben, Individualität, desgleichen Gutes und Böses besteht"; denn er kenne nur die drei Systeme seines indischen Buches, während doch Emanation, Dualismus und Indisserz des Pantheismus an je einem Punkte anwendbar seien.

Rumpelkammer mittelalterlicher Geschichtsphilosophie wieder ans Tageslicht zieht 1).

Kaft verschwindet daneben eine merkwürdige Reminiscenz an seine eignen Anfänge und an Schiller. Durch vertieftes Studium ber griechischen Poesie hatten beide einst in sich eine neue Renaissance erlebt, und der eine mehr konstruierend, der andre aus innerftem bichterischem Bedürfnisse heraus eine afthetische Geichichtsphilosophie entwickelt. Gine Spur biefer humanistischen Beftrebungen erkennen wir jest wieber in dem Sate von ber aufgehobenen Totalität des Charafters der Menschheit und der Einzelnen: einem Sate, beffen Stammbaum auf Rouffeau gurudgeht. Aber wenn Schiller, ber Stifter ber romantischen Schule, und in bedingter Weise nach ihnen Schelling und Hegel die schöne Harmonie in der griechischen, ihre Auflösung dagegen in der römischen oder ganz allgemein der sentimentalischen modernen Welt erblicken, so überträgt ber Wiener Professor von 1828 biefes Berhältnis auf das frühere und das spätere, das vorghibellinische und das ghibellinische Mittelalter 2).

Demnach wäre der Vorwurf, Schlegel wolle uns in das Mittelalter zurückversetzen, nicht ganz zutreffend. Was er zunächst über die Völkerwanderung bemerkt, trifft aufs genaueste mit den grundlegenden Gedanken des jungen Ranke zusammen. Die Klage, daß die "in einseitig antiker Begeisterung oder in bloß modernen Begriffen und Grundsätzen befangenen Historiker" die turba gentium gemeinhin nicht hinlänglich würdigten, war damals noch

<sup>1)</sup> Bgl. u. a. Werke 14, 17 über Mohammed: "Ganz und durchaus bloß fanatisch und ohne alle politische Nebenabsicht dürste wohl sein Charakter überhaupt nicht gewesen sein; und wenn auch ein solcher seindlicher Sinblick auf die wahre Neligion und ihre Geheimnisse in ihm selbst mehr nur unbewußt gewesen wäre, so konnte doch ein Anderer in ihm die bestimmte arglistige Absicht dabei haben." Der locus classicus steht aber auf S. 147 fg. zu lesen: "Die eigentliche Macht des Bösen ist mehr als eine bloße Naturtraft, und gegen diese gehalten selbst ein Höheres und von rein geistiger Art." Ihr eigentlicher Urheber aber, der aus der Offenbarung bekannte "genievollste Egoist unter allen erschaffenen Besen der sichtbaren und der unsichtbaren Schöpfung" ist thätig unter dem Schein der falschen Freiheit.

keineswegs überflüffig, und Schlegel hat, vielleicht burch Rankes Erstlingsschrift angeregt, zum erstenmal ber Bölkerwanderung ihre weltgeschichtliche Stellung angewiesen, indem er fie als die "folgenreiche Grundlage" darstellte, "aus welcher die ganze germanisch romanische Gestaltung der neueren Nationen von Europa in Berfaffung und Sprache, in Sitten und Gefeten, in ber herrschenden Denkart und selbst in der eigentlimlichen Richtung der Phantasie hervorgegangen" sei. Und giebt er auch bem früheren Mittelalter ben Borzug, fo verkennt er boch nicht, daß die Gin= heit von Glauben und Wiffen, welche dasfelbe auszeichne, wefent= lich dem bescheidenen Umfang des Wiffens zuzuschreiben fei. Aber die Grundlage von Staat und Gefellschaft des Mittelalters war "die Gefinnung", während unfre Zeit die veränderliche Meinung des Augenblicks beherrscht. Und diese moralische Seite ist Schlegel wichtiger als die ästhetische, welche mehr auf sentimentale Borliebe für Romantik spekuliere 1).

In seiner Beurteilung des ghibellinischen Mittelalters stimmt Schlegel, gewiß nur ganz zufällig, mit Rousseau überein, wenn er der mit Friedrich dem Rotbart beginnenden scholastisch romantischen Spoche vorwirft, daß selbst ein Thomas von Aquino zwischen Christentum und aristotelischem Rationalismus nur eine äußerliche Harmonie hergestellt habe <sup>2</sup>). Auch die folgende Periode der einseitigen heidnisch antiquarischen Begeisterung streht verzgeblich nach der ursprünglichen, wenn gleich beschränkten Harmonie,

<sup>1)</sup> W. 14, 45 fg. 86—9. 116. 123.

<sup>1)</sup> In der "Réponse au roi de Pologne" (Oeuvr. 1, 106) weist R. barauf hin, daß die ersten Christen ungesehrt gewesen seien, die Ausartung und Intoseranz aber mit der scholastischen Gesehrsamseit begonnen habe. In der "Lettre sur une nouvelle résutation de son discours par un académicien de Dijon" (Lecat) bemerst er sodann gegen diesenigen, welche behaupten, die Resormation sei zur Gerstellung des gesunden Menschenverstandes nötig gewesen (Oeuvr. 1, 169). "Les peuples avaient perdu le sens commun, non parce qu'ils étaient ignorants, mais parce qu'ils avaient la bêtise de croire savoir quelque chose avec les grands mots d'Aristote et l'impertinente doctrine de Raymond Lulle; il fallait une révolution pour leu rapprendre qu'ils ne savaient rien, et nous en aurions grand desoin d'une antre pour nous apprendre la même vérité."

von der sich das mit der Reformation und den Religionsfriegen anhebende Zeitalter ber polemisch barbarischen Beredsamkeit immer mehr entfernt. Aber in dem grundverderblichen absoluten Geift. welcher sich in Spekulation und Leben vordrängt, kündigt sich schon die Krisis der tödlich erkrankten Menschheit an, die in der historischen Erkenntnis ber notwendigen Bereinigung von Glauben und Wiffen besteht. Die Restauration darf also nicht beim acht= zehnten Jahrhundert stehen bleiben, sondern muß auf den Ursprung bes Chriftentumes zuruckgreifen. Dies hat Raifer Megander gethan, als er in der heiligen Allianz die religiöse Gefinnung zum Staatsprincipe erhob. Nur so ist ber mit Napoleon in die Welt gekommene politische Fanatismus, nur so ist das heimliche zerstörende Wirken der aus dem Freimaurerorden hervorgegangenen Illuminaten, Jakobiner und Carbonari, nur fo ift endlich ber durchaus geiftige und darum Voltaires Einfluß weit überflügelnde Naturfanatismus Rouffeaus zu überwinden 1).

Man hat diese Geschichtsphilosophie wohl nur aus Unkenntnis mit der Universalgeschichte des frommen Bischoss von Meaux verglichen <sup>2</sup>). Allein es möchte doch sehr fraglich erscheinen, ob ein Katholik strenger Observanz eine Lehre zu der seinigen machen kann, welche dem heiligen Thomas seinen Rationalismus vorhält und den Kirchenstaat als einen Hemmschuh der päpstlichen Macht betrachtet. Wenn jedoch die Schlegel'sche Methode, mit Vorliebe protestantische Historiker anzusühren <sup>3</sup>), schon an neuere ultramon-

<sup>1)</sup> W. 14, 130. 144. 165. 171. 176. 242 fg. 248. 217. 227. 231. 225.

<sup>2)</sup> Ueber katholische und protestantische Geschichtsschreibung. Historpolit. Blätter, 16, 317. Sch's. Geschichtsphilosophie und Bossucs. Distorsur l'histoire universelle" seien "zwei große Grenzsteine der katholischen Entwicklung, zwischen denen die mühevolle Arbeit, der Danaidenversuch der beutschen Philosophie, auß sich selbst und mit Verläugnung aller christlichen Grundlagen zu sester Erfenntnis zu kommen, sich bewegt". — Denselben Standpunkt vertritt ein sachlich wenig fördernder Aussacs über Sch. in derselben Itighr. 56, 256—87. 357—59, wo es u. a. S. 352 heißt, Sch. "stelle seilniz zuerst wieder jene Allgemeinheit und Tiefe des menschlichen Wissens dar, welche allein den wahren Charakter eines Gelehrten bildet und vor allem die Grundlage des philosophischen und spekulativen Lebens ist".

<sup>3)</sup> Bgl. 14, 94 über ben Kampf Gregors VII. und Heinrichs IV.

tane Darstellungen erinnert, jo vermeidet ber Wiener Professor ängstlich in seinen hiftorischen Urteilen bas als Grundübel ber Beit gerügte "absolute Wesen und Wollen, Entscheiden und Denfen"1). In der Tendenz aber trifft er völlig zusammen mit Karl Ludwig von Haller, bem "Rouffeau der Gegenrevolution". Beide find mit dem Verfasser des "Contrat" einig in der Verwerfung bes Repräsentativsnstemes, weil die ganze Souveränität weber übertragen noch geteilt werben könne. Aber Rouffeau baut auf diesen negativen Vordersatz einen Staat der vollendeten Ochlo= fratie, der Restaurator der Staatswissenschaft und der Romantifer machen ihn mit bemfelben logischen Fanatismus zu einer Stütze des Absolutismus. "Der König ist daher — wie Schlegel schon in den Pariser Vorlesungen erklärt 2) — entweder alles, oder seine Macht ist ein leeres Schattenwesen ohne Realität. Das gleiche gilt für beide Konvertiten von dem Oberhaupte der firchlichen Macht. Beide bekämpfen daher das Princip der Bolksfouveränität mit demselben Gifer auf firchlichem wie auf politischem Gebiete und stellen bem Subjektivismus bes favonischen Bikars die Ginheit der Hierarchie entgegen. Bon beiden ist die Unvereinbarkeit des Rouffeau'schen Naturfanatismus mit einer historischen Welt= anschauung beutlich erkannt worden, und Schelling gab Schlegel darin ganz recht, "daß er sich ans Positive anschließe"3). Aber Rousseau hatte boch wenigstens ehrlich eingestanden, wie völlig gleichgültig ihm die Geschichte sei. Haller und Schlegel erheben für ihren Doktrinarismus den Anspruch historischer Begründung. Den unhistorischen Rationalismus Rousseaus und seiner Nachfolger hat Schlegel zwar in seiner kometenhaften Laufbahn wesentlich auf Grundlage feiner Jugendbestrebungen überwunden. Aber bie Folgen der Reaktion konnten in diesem Falle nur schädliche sein. Denn von jeder Art der Sophistif ift, wie Schelling gesagt hat, "die historische doch die allerempörendste".

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) 14, 151.

<sup>2) 2, 383</sup> u. 637.

<sup>3)</sup> An Windichmann. München, 5. April 1812. Aus Schellings Leben 2, 302.

## Achtes Kapitel.

## Schopenhauer und Herbart.

Ru ben großen Plänen, mit welchen fich ber junge Friedrich Schlegel trug, hatte auch ber einer Erganzung, Berichtigung und Vollendung der Kantischen Philosophie gehört. In der Ausführung, die wir kennen gelernt haben, schwand auch die leiseste Erinnerung an die philosophischen Errungenschaften bes großen Königsbergers, und es zeigte fich bei Schlegel vielleicht noch greifbarer wie bei Schelling, daß allzufrühe Bereinigung von Glauben und Wiffen beide der Willfur preisgiebt und der religiöfen ober wissenschaftlichen Reterei verbächtig macht. Säuberliches Auseinanderhalten theoretischer Erkenntnis und praktischer Postulate war nicht das geringste Verdienft des Kriticismus gewesen, und es war hohe Zeit, daß die Welt wieder darauf aufmerksam gemacht wurde. hier fett nun Schopenhauers und herbarts philosophische Thätigkeit mit unleugbarem Erfolge ein. Beide sind darin vollkommen einig, daß "die Philosophie als eine Wissenschaft es durchaus nicht damit zu thun hat, was geglaubt werden foll ober barf; fondern bloß damit, was man wiffen fann", unbefümmert, ob fie im Endresultate mit bem Glauben übereinstimme ober nicht 1). Auch sie halten sich zunächst wie Kant an das Was der Welt in der Überzeugung, daß die von der Frage nach dem Woher, Wohin und Warum ausgehende Philosophie

<sup>1)</sup> Parerga 2, 386, § 176. Die "Welt als Wille und Vorstellung" und die "Parerga und Paralipomena" liegen bereits in 6. Aufl. vor, die bei jener mit der 4., bei diesen mit der 3. Aufl. identisch ist. Leider war mir die 1. Aufl. des erstgenannten Werkes von 1819 zum Vergleiche nicht zugänglich.

sich einer petitio principii schuldig mache. Beibe verwersen daher mit aller Entschiedenheit die Offenbarungsphilosophie Fichtes und Schellings, und Serbart stellt sich ganz auf Schopenhauers Seite, als dieser einem derartigen historischen Philosophieren vorwirft, daß es nur zu "einer Rosmogonie, einem Emanationsssssem, einer Abfallslehre oder gar zu einer Lehre vom steten Werden, Entsprießen, Entstehen, Hervortreten ans Licht aus dem Dunkeln, dem finstern Grund, Urgrund, Ungrund und was ders gleichen Gesasels sei", führe 1). Allein hier beginnt bereits eine tiefgreisende Differenz beider Denker.

Menn Schopenhauer bemerkte, die historische Philosophie nehme, "als ware Kant nie dagewesen, die Zeit für eine Bestimmung der Dinge an sich", so berührte er damit freilich den wunden Punkt ber Offenbarungsphilosophie. Denn für ein Syftem, welches vom Absoluten ausgeht, giebt es fein Werben, weil dieses nicht ohne Früher und Später, nicht ohne ben Beariff der Zeit denkbar ift. Dies war genau der Standpunkt der Sbentitätsphilosophie gewesen, welchen Schelling nur verließ in der Verzweiflung, von da aus zu der Welt der Erscheinungen je anders als durch einen Sprung gelangen zu können. Um= gekehrt durfte eine Philosophie, welche von der Welt als Vor= ftellung ausging, mit Raum und Zeit als den apriorischen Un= schauungsformen der Erscheinungen nur so lange rechnen, als sie sich innerhalb ber Erscheinungswelt in ihrer Darstellung als Natur und Geschichte bewegte, mit andern Worten folange fie immanente Philosophie blieb. Mit vollem Rechte hat daher Herbart alsbald nach Bekanntwerben bes Schopenhauer'ichen Syftemes barauf hingewiesen 2), daß bie Polemik bes Berfaffers der "Welt als Wille und Vorstellung" gegen Schelling ebenso= wohl ihn felbst treffe, insofern der Wille als das Ding an sich feiner Philosophie doch wieder das Princip des Werdens zeige. Aber auch Herbart war nicht gemeint, das Geschäft des Philojophen auf die bloße Sammlung und Sichtung des Erfahrungs=

<sup>1)</sup> W. a. W. u. B. 1, 322 ff. § 53.

<sup>2)</sup> Recension der W. a. B. Herbart, Werke (Hartenstein, Leipz. 1852) 12, 388.

stoffes zu beschränken, und er sah in dem Sate: "so viel Schein, so viel Hindeutung auf das Sein" die Thüre, welche die Welt als Vorstellung mit der ansichseienden Welt der Metaphysik verbinde.

Beide versichern sich somit auf noch näher anzugebende Beise bes Kantischen Dinges an sich. Und wenn Herbart die Lehre Kants von Raum und Zeit verwirft, so läßt auch Schopenhauer aus Rücksicht auf sein Ding an sich diese in der Erscheinungs= welt nicht zu ihrem Rechte kommen. Beide verfallen also in das entgegengesette Extrem ber Offenbarungsphilosophie, daß fie auch in der Welt als Vorstellung von einem Werden recht eigentlich nichts wissen wollen. Hat es aber die Philosophie einzig und allein mit bem Sein zu thun, fo kann es genau genommen feine Philosophie der Geschichte geben, so kann Rousseau nicht in Betracht kommen, inwieweit sein Philosophieren sich zwischen einem Unfangs= und einem Endpunkte bewegt und mithin ein "histo= risches" ift; so darf es uns nicht befremben, daß beide Philo: sophen ber Geschichtswissenschaft kein erhebliches Interesse abgewinnen fonnen. Schopenhauer hat einmal witig gesagt, herbart zähle zu ben Leuten, die ihren Verstand verkehrt angezogen haben. So weit aber auch sonft die Wege beider Denker auseinandergehen mögen, in unfrem Zusammenhange gehören fie zu einander wie Don Juan und Fauft nach Grabbes Worten:

"Ihr strebet nach Demselben Ziel und karrt doch auf zwei Wagen."

Nur ist bei Schopenhauer wie bei Rousseau Weltanschauung und Persönlichkeit gar nicht zu trennen, während in Herbarts System das individuelle Moment vielleicht noch weniger eingreift wie bei Kant.

Das Jahr 1788 kann man einen Markstein in der geistigen Entwicklung Deutschlands nennen. Damals verkündete Kant in seiner "Kritik der praktischen Vernunft" der Nation seine schon in der "Metaphysik der Sitten" angedeutete Lehre vom kategorischen Imperativ, damals kehrte Goethe aus Italien nach Weimar zurück und leitete jene schönheitstrunkene Zeit ein, in der Schiller die drakonische Härte des Kantischen Pflichtgebots durch Neigung

zu milbern suchte. Beide Elemente, das ethische wie das ästhetische, sinden sich nun in seltsamer Verzerrung bei dem Philossophen, der in eben jenem Jahre 1788 dieses irdische Jammersthal betrat. Was Kant weit von sich wies, die "Fleischestötung des Anachoreten"), wird bei ihm zum Kernpunkt seiner Tugendslehre, wie ihm andrerseits "die schwere Verbindung") von Gesichmack und Genie infolge seines maßlosen Geniekultus nie glücken wollte.

Schon als Knabe fommt Schopenhauer durch weite Reisen in nähere Berührung mit dem Welttreiben, als es fonst in diesem Alter zu geschehen pflegt. Holland, England, Belgien, Frantreich, die Schweiz, Desterreich und Deutschland werden burch= ftreift, aber die Bergangenheit all' diefer Länder und ihrer Bölker bleibt ihm ftumm 3). Um so lebendiger treten bem heranwach= fenden Jüngling die Phantasiegebilde ihrer Dichter vor sein geistiges Auge und belehren ihn, noch bevor ihm "ber Mensch= heit ganzer Jammer" in ber rauben Wirklichkeit bes Lebens aufgegangen fein fann, über "bie Richtigkeit und bas Leiben biefes Lebens". Go feben wir bereits ben Achtzehnjährigen bei bem fonsequenten Peffimismus angelangt, gegen welchen sich ber doch ganz anders vom Leben geschüttelte Berfaffer ber "Confessions" bis zum letten Atemzuge gefträubt hat, ja selbst jene vom mobernen Standpunkte fo hochbedeutsame Zuspitzung seiner Runftlehre, nach welcher uns in der Musit "ein unmittelbarer Wiberhall bes Ewigen" geblieben ift, wird für ben genannten Beitpunkt durch einen Brief an seine Mutter bezeugt 4). Als er

<sup>1)</sup> Anthropologie, Werke (Schubert-Rosenkranz) 7, 2, 209.

<sup>2)</sup> Bgl. bas fo betitelte Schiller'iche Epigramm.

<sup>3)</sup> Am 4. Aug. 1803 schreibt seine Mutter an ben in einer Pension zu Wimbledon bei London Besindlichen: "Du bist nun fünfzehn Jahre alt, du hast schon die besten deutschen, französischen und z. T. auch englischen Dichter gelesen und studiert, und doch, außer den Schulstunden, kein einziges Buch in Prosa, einige Romane ausgenommen, keine Geschichte, nichts, als was du etwa lesen mußtest, um bei Herrn Runge [dem Borsteher eines Hamb. Institutes] zu bestehen." S. Gwinner, Schopenhauers Leben. 2. Auslage Leipzig 1878, S. 23.

<sup>4)</sup> Swinner, S. 46-52.

bann bem Kaufmannsftande entsagt und nach furzer Vorbereitung 1809 die Universität bezieht, vermag Heerens Bortrag an feiner Grundanschauung nichts mehr zu ändern, wennschon er auf beffen Empfehlung hin J. v. Müllers "vierundzwanzig Bucher allgemeiner Geschichte" liest 1). Mit der im Sommer 1813 er= schienenen Differtation "über die vierfache Wurzel bes Sates vom zureichenden Grunde" legt er den Grundstein seines 1819 vollendeten, später nur ergänzten Lehrgebäudes. Das Zeitalter der Befreiungsfriege aber, in welches ber Ausbau feines Syftemes fällt, gewinnt ihm nur ein gleichsam äfthetisches Interesse ab. Damals hat sich in ihm die Überzeugung befestigt, daß es im wesentlichen einerlei ift, "ob ein boses Gemüt sich abspiegele als ein Welteroberer, oder als ein Gauner ober hämischer Egoist" 2). Denn Bonaparte ist ihm lediglich "ein gewaltiger Spiegel bes Willens zum Leben", das mit seinem Namen verknüpfte Unheil bagegen muß ihm zum Beweise bienen für den namenlosen Jammer, den jener Wille im Gefolge hat 3). Wie er fich aber in feiner gelaffenen Betrachtung ber Dinge bem alten Goethe nähert, so entfernt er sich wiederum von diesem, wenn er ben Handelnden selbst die äfthetische Gerechtigkeit versagt und biejenigen schmäht, welche von der großen Zeit ergriffen, auch ohne von der Natur dazu bestimmt zu sein, das Schwert zur Hand nehmen 4). Hier trennen fich feine Wege von benen unfres größten Dichters, ber dem hochgeschätzten jungen Manne in sein Stammbuch die ahnungs= vollen Worte schrieb:

"Willft du bich beines Wertes freuen, Co mußt ber Welt bu Wert verleihen."

Mit bem Jahre 1819 find wir auch am Endpunkte ber Entwicklung angelangt. Alles später Erschienene bient nach bem eigensten Geständnisse des 1860 gestorbenen Philosophen nur zur Ergänzung und "auf die Entstehungsgeschichte bes Syftems folgt",

<sup>1)</sup> Gwinner, S. 101.

<sup>2)</sup> Lindner und Frauenstädt. A. Schopenhauer. Bon ihm. Ueber ihn. Memorabilien, Briefe und Nachlaßstücke. Berlin 1863. S. 730. (citiert Mem.)

<sup>3)</sup> Chenda 304. Dresbener Aufzeichnung von 1814.

<sup>4)</sup> Brief seiner Mutter vom April 1814, bei Gwinner 134.

wie Rudolf Saym in feiner unerreichten, wiffenschaftlichen Wider= legung ber Schopenhauer'schen Lehre bemerkt, "die Krankheits= geschichte besselben" 1). Wie Schopenhauers Philosophie allmäh= lich aus ben heterogensten Elementen zu der in der "Welt als Wille und Borftellung" niedergelegten Lehre zufammengewachfen ift, wie feine Differtation erft ichmache Spuren ber fpateren Lehre zeigt, nach welcher wir im Willen das Anfich der Dinge zu sehen haben, dies alles hat Hann auf eine fo gründliche und über= zeugende Weise bargethan, daß wir hier nur auf ihn verweisen fönnen. Dagegen wird man ben Beffimismus, ber gleichsam den Grundbaß seiner Philosophie bildet, nach den oben citierten Briefen feiner Mutter jett noch weiter zurückdatieren muffen. Es ift dies aber nicht mehr ber Peffimismus bes 18. Jahrhunderts. welcher sich bald pathetisch wie in Rousseaus "Diskurs über bie Entstehung ber Ungleichheit unter den Menschen", bald satirisch wie in Voltaires "Candide" geäußert hatte. Es ift vielmehr jene eigentümliche Mischung beiber Elemente, wie sie gleichzeitig in Lord Byrons Werken zu bichterischem Ausbrucke gelangt. Schopenhauer hat sich gelegentlich felbst, als man ihm Wider= fprüche nachweisen wollte, "ben konfequenteften und einheitlichften aller Philosophen" genannt 2), und wir würden ihm gern bei= ftimmen, wenn er nur bas Wort "Beffimiften" an die Stelle von "Philosophen" gesett hatte. Denn dem Bereinsamten blieben Die "unverwüftliche Beiterkeit bes Sinnes" wie der "weltver= schönernde Blid", worin er die vornehmsten Eigenschaften fah, um von vielen geliebt zu werben, zeitlebens verfagt 3). Unbegreiflich mußte es ihm baber erscheinen, daß Rouffeau allen Ausfällen gegen unfre Kulturverhältnisse jum Trot gegen Boltaire die unbegrenzte Güte ber Naturabsicht verteidigte, und die Lehre bes Genfers von einem verlorenen Paradiefe, wie die Zufunfts= träume andrer Philosophen dunkten ihm in gleichem Mage verächtlich, während die allegorische Wahrheit des Mythos vom

<sup>1)</sup> R. Haym, A. Schop. Preuß. Jahrbb. 1864. Bb. 14, S. 45—91; 179—243. Auch separat erschienen.

<sup>2)</sup> An Frauenst. Frankfurt, 11. Juli 1856. Mem. 695 ff.

<sup>3)</sup> Mem. S. 257.

Sündenfall ihn allein mit dem alten Testamente aussöhnte. Da= gegen lehrt uns, wie er behauptet, die im Christentume so tief erfaßte Nichtigkeit alles Dafeins, daß das Menschenleben schließlich nur den Stoff zu Tragödien oder Komödien barbiete 1), und in der Durchführung dieses niederschlagenden Gedankens läßt uns die durchaus in ästhetischen Grundanschauungen wurzelnde Philosophie Schopenhauers die Erlösung von dem Joche des Willens zum Leben in der göttlichen Kunft finden, wenn wir nicht bis zur Weltentsagung der Anachoreten und indischen Büßer vordringen. So endet seine unleugbar atheistische Lehre?) mit bem rettenden Glauben an die Gottheit des Genies 3) und die Beiligkeit des Asketen, wodurch er feine Geiftesverwandtichaft mit der romantischen Schule bei aller Polemif gegen die Fragen dieser Richtung erweift. Wir werden banach mit der Vermutung nicht irre geben, daß auch für seine Anschauung vom Wesen ber Geschichte hauptsächlich äfthetische Gesichtspunkte ben Ausschlag geben.

Als ein hervorragendes Verdienst muß es nun da bezeichnet werden, daß er das Problem des Verhältnisses von Freiheit und Notwendigkeit, in welchem die tiefsten Kätsel geschichtlichen Lebens wurzeln, auf das gründlichste untersucht. Er thut dies in der preisgekrönten Abhandlung über die Freiheit des menschlichen

<sup>1)</sup> Welt als Wille 2, 657. 666—72.

<sup>2)</sup> Bgl. außer den einschlägigen Kapiteln s. Schriften Memorab. 246. 463 ff. u. 239 die Randbemerkung zu einem bei Schleiermacher nachgeschriebenen Collegienhefte: "Keiner, der religiös ift, gelangt zur Philosophie, er braucht sie nicht. Keiner, der wirklich Philosoph ist, ist religiös: er geht ohne Gängelband, gefährlich, aber frey." In seinem Haß auf den "Judengott", der in allen möglichen Bariationen wiederkehrt, kann er den Boltaireschülter nicht verleugnen. Schon bei seinem Röm. Aufenthalt 1819 liebt er es, die deutsche Kolonie im Cafs Greco mit den Worten zu reizen: "Das Beste an den Deutschen ist noch, daß sie überhaupt keine Religion mehr haben", vgl. Cornill, J. v. Passaunt. Neujahrsblatt des Frankfurter Bereins f. Geschichte u. s. w. 1864, S. 67.

<sup>3)</sup> Frauenstädt, Sch's. Geschichtsphilosophie, Deutsch. Mus., herausg. von Prut und Frenzel 1867, S. 677 (Dresden 1814): "Die Philosophie ist so lange vergeblich versucht, weil man sie auf dem Wege der Wissenschaft, statt auf dem der Kunst suchte."

Willens<sup>1</sup>), vielleicht bem Besten, was er geschrieben hat. Vorausssetzung berselben ist freilich seine Willenstheorie. Im Arystall wie in der Pflanze, im Tiere wie im Menschen erkennt Schopenshauer als treibendes Element ein Gemeinsames, den Willen, der seiner Potentialität nach bald Natur, bald Lebenskraft oder Wille im engeren Sinne des Wortes genannt zu werden pslegt. Man hat nun mit Recht darauf hingewiesen, daß diese Behauptung besten Falls metaphorische Geltung hat <sup>2</sup>), und in der That erinnert das, was Schopenhauer "über den Willen in der Natur" vorträgt, lebhaft an die Stelle des schönen poetischen Glaubense besenntnisses" der Naturphilosophie<sup>3</sup>):

"Bom ersten Ringen dunkler Kräfte Bis zum Erguß der ersten Lebensjäfte, Zum ersten Strahl von neugebornem Licht, Das durch die Nacht wie zweite Schöpfung bricht, Hinauf zu des Gedankens Jugendkraft, Wodurch Natur verjüngt sich wieder schafft, If Eine Kraft, Ein Pulsschlag nur, Ein Leben, Ein Wechselspiel von hemmen und von Streben."

Auf ben Willen, als ben mehr oder minder ftarken Lebens= .

<sup>1)</sup> Die beiden Grundprobleme der Ethik. 1839. Ich citiere nach der 2. Aufl. Leipz. 1860. (Werke Bb. 4, 2.)

<sup>2)</sup> Dies thun Trendelenburg u. Haym, vgl. bei letzterem S. 66: "Das wechselseitige Bertauschen des generellen Begriffs der Kraft und des speziellen Begriffs Wille, dieses Verierspiel mit dem Wort Wille in Verbindung mit dem Verierbegriff des Dings an sich — dies allein macht es Schopenhauer möglich, auf der einen Seite den menschlichen Willen und mit ihm die ganze Sthiff zu naturalisieren, auf der anderen Seite die Natur phantastischpoetisch zu anthropomorphosieren." Wenn dagegen Frauenstädt in der Sinl. zu Sch's. Werke, Vd. I, S. L. einwendet, daß bei allen Gemeinbegriffen, also in unserem Falle auch bei dem Begriff Wille, nach Abzug der spezifischen Artunterschiede nur das all diesen Artunterschieden "gemeinsame Wesentliche übrig gelassen" werde, so bestreiten ja eben Trendelenburg u. Haym dieses "gemeinsame Wesentliche" in allen Naturobjekten, sie bestreiten vor allem, daß wir durch das Selbstbewußtsein auf den Willen im weiteren Sinne geführt werden. Zum mindesten nußte Sch. für den Willen, zum Unterschied von dem menschlichen Willen, einen besonderen Terminus prägen.

<sup>3)</sup> Das "Spikurisch Glaubensbekenntnis heinz Widerporftens". Aus Schellings Leben, Bb. 1, 287.

odem aller Objekte der organischen wie der anorganischen Natur wirft aber der Sat vom Grunde, welchem die ganze Welt ber Erscheinung unterworfen ift, in der Weise ein, daß er sich bei bem anorganischen Körper als Ursache im engsten Wortsinne, bei Pflanze und Tier als Reiz, bei bem Menschen jedoch als Motivation äußert. Bon Freiheit fann fonach nur beim Menschen die Rebe sein; denn er allein ift sich vermöge bes Gelbst= bewußtseins seines Willens bewußt. Dabei kommt nicht in Betracht die physische Freiheit; benn sie ist stets vorhanden, wo feine materiellen Sinderniffe unferem Sandeln im Wege fteben. Es kommt ferner nicht in Betracht die intellektuelle Freiheit; benn biefe ift bei normalem Zuftande bes Erkenntnisvermögens gegeben. Ift der Mensch frei, so ist er es in moralischer Sinsicht, indem alsdann sein Wille durch nichts bestimmt außerhalb bes Sages vom Grunde ober ber Notwendigkeit fteht. Run hat schon Kant auf das bündigste erwiesen, daß jede That des em= pirischen Menschen "das notwendige Produkt seines Charakters und des eingetretenen Motives ist", wofür auch die unbelebte Natur ein Analogon bietet in der Außerung, welche durch eine Ursache der allgemeinen Naturkraft abgenötigt wird. Verant= wortlichkeit fann daher dem Menschen nur dann zugemutet werden, wenn sein Charafter seine eigene That ift. Dies hatte Kant behauptet, indem er aus dem unauslöschlichen Gefühl der Ber= antwortlichkeit in unserer Bruft auf ein dem empirischen Charakter des Menschen Übergeordnetes schloß und dem von ihm sogenannten intelligiblen Charafter des Menschen die Freiheit mahrte, die er für den Menschen, wie er in die Erscheinung tritt, bestreiten mußte. Dagegen will nun Schopenhauer nicht "durch Sineinziehen des Gewissens in das Selbstbewußtsein die Frage auf den Boden der Moral hinüberspielen", und glaubt sie vielmehr in der Weise zu lösen, daß er den Willen als das Ding an sich in dem intelligiblen Charafter Kants wiederfindet und außer= halb bes Kausalitätsgesetzes stellt 1). Ist aber der Wille im Sinne Schopenhauers das Ding an sich, so ift er auch als solches dem

<sup>1)</sup> Grundprobleme 29, 4 fg. 98 fg. 8. 56. 73. 10. 96 fg.

Sate vom Grunde nicht unterworfen, selbst dann, wenn er seiner Potentialität nach bloße Lebensfrast sein sollte. Die Freiheit als "das Vermögen, einen Zustand von selbst anzusangen", kommt dann aber der Pslanze ebensogut zu wie dem Menschen, insofern ihr Ansich eben auch der Wille ist. Wenn nun Schopenhauer ungeachtet seiner Prämissen nur dem mit dem intelligiblen Charafter identischen Willen Freiheit, und zwar moralische Freizheit, zuerkennt, so mutet er unserm Vegriffsvermögen wie in seiner Desinition des Willens das Unmögliche zu, und man fragt sich staunend, wie der Philosoph, welcher die Grundsätze des Kriticismus wieder zu Ehren bringen will, sich gleichwohl derselben so völlig entschlagen kann. Das Kätsel löst sich aber sosort, wenn wir uns noch einmal Schopenhauers Methode transzschendaler Betrachtung vergegenwärtigen.

Angenommen, wir könnten alle Phänomene auf ihre Ursachen zurückführen, so bliebe doch immer die Grundursache für die ganze Reihe der Phänomene unerklärt 1), und zwar so lange, als wir uns auf das Begreifen beschränken und unser Blick nur an der Erscheinungswelt haftet. Bei allen Wissenschaften ist dies der Fall. Zu dem Wesen der Dinge dringen allein durch das Genie des Künstlers und die Philosophie, welche demnach strengenommen keine Wissenschaft, sondern ein der Kunst Verwandtes ist 2). Wie den Künstler sein Genius, so leitet dabei den Philosophen "das bessere Bewußtsein"3).

<sup>1)</sup> Welt a. W. 1, § 17. Bgl. Frauenstädt. Sch's. Geschichtsphilossophie a. a. D. S. 679.

<sup>2)</sup> Bgl. oben S. 218 Anm. 3. Ferner Memorab. 718. "Der Philossoph vergesse nie, daß er eine Kunst treibt und keine Wissenschaft." Ebenda 719. 714 u. 247.

<sup>3)</sup> Dieses in den Studien zur Welt a. W. häufig begegnende Vermögen identisiziert Frauenst. Mem. S. 245 mit der "Verneinung des Wilslens zum Leben", während es doch bestenfalls nur das zu jener Verneinung führende Bewußtsein bezeichnen kann! Schopenh. selbst hat die Verwandtschaft desselben mit Schellings "intellektualer Anschauung" gefühlt; denn er sagt in den Anmerkungen zu Schellings "Philosophie und Religion" (aus A. Sch's. handschriftl. Nachlaß: Abhandlungen u. s. w., herausg. v. Frauenst. Leipz. 1864, S. 230): "Schellings intellektuale Anschauung ist doch etwas

In dieser Schärse hat Schopenhauer jedoch seine Gedanken nur in den Studien zu seinem Hauptwerke ausgeprägt. Wenn er in diesen die Wissenschaften noch als die eigentliche Domäne des vernünstigen Normalmenschen bezeichnet, so kann nach seiner späteren Ansicht beispielsweise auch der Historiker die Pfade des Genius wandeln, sobald er uns nämlich in der Geschichte das Wesen der Menschheit aufdeckt.). Doch fügt er sosort hinzu, daß dies nur ein Ausnahmefall sein dürse. Denn der Historiker hat sich stets an die Erscheinungswelt zu halten und darf demgemäß nie von der strengen Verknüpfung von Ursache und Wirfung absehen. Was ohne Wirfung geblieben ist, steht außerhalb seiner Sphäre und die Jdee kommt deshalb nach ihrer inneren Bedeutsamkeit bei dem Dichter zu reinerer Entsaltung.

In einem Punkte hat Schopenhauer gewiß recht. Es ist die Achillesserse des Historikers, daß er die Ursachen festgestellter Wirkungen niemals restlos nachzuweisen vermag, wohingegen der Dichter von seinem erhabenen Standpunkte aus selbst das Wunder begreissich macht. Aber diese Schwäche, die gerade für unsere Wissenschaft so charakteristisch sein soll, haftet ja, wie wir eben erst gehört haben, allen Versuchen an, die sich auf das Begreisen beschränken. Und wenn wir mit dem alten Faust des Glaubens leben, daß die Spur der Erdentage eines wirklich bedeutenden Menschenlebens "nicht in Nonen untergehen" werde, so huldigt Schopenhauer dem entgegengesetzten Glauben und erinnert durch seine Deklamationen über einflußlos gebliebene Handlungen hervorragender Individuen nur an den Denker, der Jahrzehnte lang vergeblich auf die Anerkennung der Mitwelt gewartet hat.

Das Hauptergebnis der bisherigen Ausführungen scheint mir aber zu sein, daß die Grundprincipien der Schopenhauer's schen Lehre zwar zu einem Gegensaße zwischen Philosophie und Wissenschaft führen, daß hingegen eine Ausstoßung der Geschichte

Anderes, als das besser Bewußtsenn, das ich dem Menschen zuspreche. Denn der Leser soll sie immer gegenwärtig erhalten, und das kann man nur durch einen Verstandesbegriff: was ich meyne ist außerzeitlich und steht nicht iu unserer Willkür nach Begriffen."

<sup>1)</sup> W. a. W. 1, 288.

aus der Reihe der Wiffenschaften feineswegs mit Notwendigkeit baraus folgt. Um fo unwiderleglicher folgt fie feiner Meinung nach aus seiner Definition bes Begriffes Wissenschaft. Diese ift nämlich diejenige Form der Erkenntnis, welche vom Allgemeinen auf das Besondere schließt, so zwar, daß sie das Besondere dem Allgemeinen subordiniert. Da nun Schopenhauer das Allgemeine ber Geschichte in bem gang und gar willfürlichen Schematismus ber hauptperioden fieht, Begriffe wie Gattung, Gefellichaft, Staat, Rultur jedoch völlig unbeachtet läßt, fo hat er natürlich leichtes Spiel, die Subordination des Besonderen unter das Allgemeine binfictlich der Geschichte in Abrede zu stellen. Denn die ein= zelnen Geschehniffe find ja bem Begriffe nach ben Berioben foordiniert. Wir dürfen mithin nur von einem Wiffen, nicht von einer Wiffenschaft ber Geschichte reden. Gleichwohl haben wir alle Urfache, dieses Wissen nicht zu unterschätzen, insofern uns allein die Geschichte auf den Begriff Menschheit führt. "Bas die Vernunft dem Individuo, das ift die Geschichte dem mensch= lichen Geschlechte", d. h. fie ift das vernünftige Selbstbemußt= fein besfelben, fozusagen die Gattungsvernunft. Rur wenige Seiten vor der zulet angeführten Stelle hatte ber Philosoph freilich noch gelehrt, daß die Geschichte von Individuen, die Biffenschaften bagegen von Gattungen reben. Denn diese haben es mit dem zu thun, "was immer ift", jene mit dem, "was nur einmal und bann nicht mehr ist", wobei es uns nicht stören barf, daß die Devise ber Geschichte an anderer Stelle "Eadem sed aliter" (autet 1).

So viel erhellt wohl aus alledem, daß sich Schopenhauer nie die Frage vorgelegt hat, wodurch ein Faktum zu einem histozischen Vorgange, oder wie Dronsen sich ausdrückt<sup>2</sup>), "wie aus

<sup>1)</sup> B. a. B. 1, 74—5. 508 fg. 502. 505 ff. Vgl. 1, 33—4 wo wegen des Gegensates von Wissenschaft und Philosophie erklärt wird, daß alle Wissenschaft nie in das innerste Wesen der Welt treffe und im Grunde nichts weiter sehre als das Verhältnis einer Vorstellung zur anderen.

<sup>2)</sup> Grundriß der Hiftorik, 2. Aufl., S. 5 "macht den Kaufkontrakt, der heute zwischen Privaten abgeschlossen wird, ein Jahrtausend zu einer geschichtlichen Urkunde?" Sine Frage, auf welche allerdings manche moderne Bublikation die Antwort schuldig bleiben dürfte.

ben Geschäften Geschichte wird". Aber dürfen wir von ihm Klarheit in diesen Dingen verlangen, wo er doch mit fich über ben Begriff ber Wissenschaft so wenig im reinen ift? Nach bem Dinge an sich, so heißt es das eine Mal, fragt allein die Philofophie, welche mit den Wiffenschaften nichts zu thun hat. Den= noch beschäftigen sich diese mit dem, "was immer ist", woraus fich mit Notwendigkeit die u. a. von Schelling gezogene Folgerung ergiebt, daß wir ftreng genommen nur von Giner Wiffenschaft, ber Philosophie reden dürfen. Wenn nun Schopenhauer tropbem die Existenz von Naturwissenschaften behauptet, welche fich also mit bem immer Seienden in ber Natur zu beschäftigen hätten, fo fest er damit boch eigentlich eine tote, ftarre Materie an die Stelle ber lebendigen, fich ununterbrochen neu geftaltenden Natur, die Entwicklung, welche unter das eiserne Soch des Rausalitätsgesetes gebeugt und in den apriorischen Anschauungs: formen des Raumes und der Zeit vorstellbar wird, fällt alsbann nicht mehr in den Bereich wissenschaftlicher Untersuchung. Und wenn er schlieflich der Geschichte insbesondere einen Borwurf daraus macht, daß sie infolge der Unerschöpflichkeit des Individuellen und Ginzelnen "von jedem neuen Tage, in feiner 2011= täglichkeit, sich bas lehren laffen muffe, was sie noch gar nicht wußte", so vergißt er, daß auch die Natur, ber Erdball, das Sonnenfustem eine Butunft haben, beren Dunkel bei allen Fortschritten der Naturwissenschaften wohl nie ganz gelichtet werden wird, ber Schüler Kants vergift vor allem, daß ja auch die Zufunft jedes Ginzelindividuums und bes weiteren felbst der Gattung fich im voraus berechnen ließe, falls nur bas aus Charafter und Motiven hervorgehende Produkt, welches unsere Handlungen find, auflösbar ware. Soll aber eine Wiffenschaft unter allen Umständen die Dinge auf ihre lette empirische Wurzel gurud: führen fönnen, so wird fich freilich die Geschichte in noch höherem Grabe als bie Naturwissenschaften für immer begnügen muffen, nur ein Wiffen zu fein.

Der Inhalt dieses Wissens aber ist "nur der lange und verworrene Traum der Menschheit". Hatte noch Kant die Frage nach einem Fortschritt zum Besseren in der Menschengeschichte

schließlich bejahen muffen, jo halt Schopenhauer in biefer schlech= teften aller Welten allein eine intellektuelle Bervollkommnung für möglich, "da das Moralische im wesentlichen unverändert bleibt"1). Doch schimmert Kants Lehre vom Antagonismus der Kräfte in seiner "Teleologie der Moral" 2) durch, und wie jener glaubt auch er, daß es ohne die natürlichen oder von Menschen hervor= gebrachten Übel feine Tugend auf Erden gebe, aber auch - und hier hören wir nur den äfthetischen Philosophen — fein Trauer= fpiel. Mit seiner ffeptischen Ansicht des geschichtlichen Fortschrittes fest er sich aber nicht nur mit Kant, sondern auch mit seiner eignen Lehre in Widerspruch. In Gemäßheit seiner Freiheits= lehre ist nämlich ein Fortschreiten hinsichtlich der Moral, da der Charafter als die Sphäre des Wollens als konstant angenommen wird, nur durch Berichtigung der Erkenntnis möglich 3), welche eine Läuterung der Motive zur Folge haben fann. Indem aber derart gereinigte Motive ben Willen nach einer anderen moralisch befferen Richtung hinlenken, führt intellektuelle Bervollkommnung mittelbar auch zu erhöhter Moralität.

Am auffallendsten tritt der zulet berührte Widerspruch in seiner "Rechtslehre" zu Tage. Hier ereisert er sich namentlich gegen Kant, weil dieser im Staate eine Anstalt zur Besörderung der Moralität sehe. Aber ist es nicht dasselbe, wenn Kant Legalität als die Vorstufe der Moralität hinstellt, oder wenn Schopenhauer behauptet, daß der Staat, falls er nur seinen Zweck, die Verhütung der nachteiligen Folgen des Egoismus, vollständig erreiche, auf diesem Wege "dieselbe Erscheinung hervorbringen werde, als wenn vollsommene Gerechtigkeit der Gessinnung allgemein herrschte?" Meint er etwas anderes als die Kantische Legalität, wenn er in seiner drastischen Weise den Bürger dieses Idealstaates dem Raubtiere vergleicht, das "mit

<sup>1)</sup> W. a. W. 2, 506.

<sup>2)</sup> Memorab. 736: Zur Beförderung der menschlichen Moralität diene u. a. "das ganze Verhältnis der Natur zu den Bedürfnissen des Menschen, wohin auch die Notwendigkeit der Collision der Menschen untereinander gehört".

<sup>8)</sup> Grundprobleme S. 52. Fester, Rousseau 2c.

einem Maulkorb so unschädlich ist, wie ein grasfressendes Tier"? Sein Unterschied von Kant ist auch hier im Grunde nur eine Folge seines Pessimismus. Denn hinter den Übeln, welche dieser Staat beseitigen würde, sieht er, wie ein verzogenes Rind, bas durch nichts zufriedengestellt werden kann, alsbald die Langeweile bes Schlaraffenlandes auf die arme Menschheit lauern 1). Der Staatsvertrag wird erft bann eine Wahrheit, wenn fich alle "ben Schmerz des Unrechtleidens badurch ersparen, daß fie dem burch bas Unrechtthun zu erlangenden Genuß entfagen". Solange jedoch diefes Problem zu keiner reinen Löfung gekommen ift, nehmen wir an allen Staaten eine Tendenz entweder zur Anarchie ober zur Despotie mahr, zu dieser bei ben Monarchien, zu jener bei ben Republiken, während ber Mittelweg ber konstitutionellen Monarchie zur Herrschaft der Faktionen tendiert. So fehr nun auch Schopenhauer überzeugt ist, daß auf Erden nicht das Recht, fondern die Gewalt herriche, von welcher man nur wünschen fonne, daß sie mit dem Rechte verbunden sei, so hebt er boch immer wieder die monarchische Regierungsform als die dem Menschen natürliche hervor 2). Der niedrige Utilitarianismus, welcher zum Schaben von Runften und Wiffenschaften in ben Bereinigten Staaten, als ber größten Republif unferer Zeit, herrscht3), emport seinen vornehmen Sinn, aber auch er verfennt nicht, daß die gur größeren Salfte aus Stlaven beftebende Bevölkerung Bedingung der in Künften und Wiffenschaften blübenben Republifen bes Altertums war. Fügen wir noch hinzu, daß seine Republik bes Plato in einer Despotie der Weisen und Edlen einer Nation bestünde, "erzielt auf dem Wege ber Generation, durch Vermählung der edelmütigsten Männer mit den flügsten und geiftreichsten Beibern", fo haben wir die Sauptzüge feiner "Politit" wiedergegeben 4).

<sup>1)</sup> B. a. B. 1, 407—14. Memorab. 736 u. 302.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) W. a. W. 1, 406. Parerga 2, 270.

<sup>3)</sup> Biel unverblümter heißt es in den "Aphorismen" (Aus Sch's. Nachlaß S. 385): "Der eigentliche Charakter der Nordamerikaner ist Gemeinheit: sie zeigt sich an ihnen in allen Formen, als moralische, inztellektuelle, ästhetische und gesellige Gemeinheit."

<sup>4)</sup> Parerga 2, 272 fg., vgl. W. a. W. 2, 624.

Wie in das zuletzt Mitgeteilte seine Theorie oder besser aefagt Marotte von der Erblichkeit der Eigenschaften hineinspielt, wonach wir den Charafter vom Vater, von der Mutter aber den Intellekt überkommen, fo krankt die ganze "Rechtslehre und Politif" an einer bei einem Philosophen schier unglaublichen Subjettivität, für welche wohl nichts bezeichnender ift, als seine einseitige Charafteriftit bes amerikanischen Wesens. Büßten wir nicht hin= länglich, wie gering Schopenhauer von dem Werte des Studiums ber Geschichte bachte 1), berartige Säte würden allein beweisen, daß er sich nicht viel damit befaßt hat. Die Vorlesungen, die er als Student bei Heeren und Wolf gehört hat 2), waren überhaupt wohl die lette Berührung mit einer Disciplin, deren Unzuverlässigfeit er durch ein cynisches Gleichnis veranschaulicht hat 3). So finden wir bei ihm kein Anzeichen einer genaueren Bekannt= schaft mit Niebuhr, mit dem sich doch der um achtzehn Jahre ältere Segel, wenn auch polemisch, auseinandergesett hat; fein Wort seiner Schriften und Briefe deutet auf Kenntnis der Schriften Rankes und seiner Schule hin 4). Wenn er bennoch der Welt=

<sup>1)</sup> Memorab. 301.

<sup>2)</sup> Sbenda 232. Er hörte bei Heeren 1809|10 Staatengesch. S. S. 1810 Sesch. d. Kreuzzüge. S. S. 1811 Sthnographie bei Heeren. Reichsegesch. bei Lüber. In Berlin: 1812|13 Sriech, Altertümer b. Wolf.

<sup>3)</sup> Parerga 2, 480.

<sup>4)</sup> Die abfällige Erwähnung der "destruktiven Kritik der Römischen Rönigsgeschichte" (Barerga 2, 511) und mas Sch. ebenda 481 fg. über bie neuere fritische Geschichtsforschung bemerkt, ift viel zu allgemein gehalten, als daß man daraus auf hiftor. Studien ichließen durfte. Da ift nun eine neuere Publifation von E. Grifebach, Edita u. Inedita Schopenhaueriana, Leipzig 1888, wenigstens in einem Puntte von Intereffe. Grifebach hatte fein in typographischer Beziehung bervorragendes Buch auch einen Beitrag jum Schopenhauerkultus nennen fonnen. Denn aus ben hier veröffentlichten Randgloffen, die jedesmal in der Sprache des betreffenden Buches abgefaßt find, erfieht man nur, bag Schopenhauer bas Wort Gfel in allen Sprachen geläufig war. Aber wir finden hier auch einen Ratalog der Schopenhauer'= schen von Swinner verkauften Bibliothek, ber nach bem Bar'ichen Auktions: fatalog angefertigt, zwar nicht vollständig ift, aber boch weitaus ben größten Teil berfelben enthält. Mag es da nun eine Folge ber Unvollständigkeit fein, daß mir keinen Thukydides und Polybios finden, fo stimmt es auffallend, daß feine Bibliothet an hiftorifchen Werken nur Indica, von neueren

geschichte eine Einwirkung auf den Philosophen zusprach, insofern gerade sie es ihm möglich mache, "seine Individualität auszubilden, zu entfalten, zu benuten, nicht nur für sich, sondern auch
für andere" 1), so wirft das allerdings ein eigentümliches Licht
auf eine Lehre, die uns keinen besseren Rat weiß, als die Weltslucht.

Wie fehr ihm aber ber hiftorische Sinn abging, bas beweift, wie schon öfter hervorgehoben worden ift, seine Gleichstellung der Lehre Kants, Platons und der Upanischaden, das beweist vor allem seine autodidaktische, unkritische Citiermethode, für welche ultramontane Geschichtsflitterungen unfrer Zeit ein lehrreiches Unalogon darbieten. Denn begegnen wir bei ihm auch keiner Ungeheuerlichkeit, wie es die Urvolkhypothese Fichtes, Schellings und ihrer Nachfolger ist, so scheut er doch nicht vor der Behaup= tung zurud, daß die ersten Menschen schwarz gewesen seien, weshalb auch die ältesten Madonnenbilder diese Farbe trügen 2), er zögert nicht, Indra, Ormuzd und Jehova, ferner Wodan und Buddha zu ibentifizieren 3), er entdeckt frifchweg im Buddhaismus und Christentum nicht bloß ideelle, sondern auch historische Berwandtschaft 4). Und wenn er feine Lehre von der Berneinung des Willens jum Leben durch Beispiele belegen will, fo gelten ihm bie aus irgend einer englischen Zeitung geschöpften Notizen über die erbauliche Rede eines Berbrechers auf dem Schafott als voll= wertige Zeugnisse seiner Theorie 5). Nicht mit Unrecht hat ihn daher ein geistreicher Franzose 6) den letten aus der Generation

deutschen Historikern aber nur J. v. Müllers ihm von heeren anempsohlene und gelegentlich benutte allgemeine Geschichte enthält. Auf der Frankfurter Stadtbibliothek aber war der Philosoph, der seinen Bedarf an Büchern sich anzuschaffen pflegte, ein seltener Gaft.

<sup>1)</sup> Memorab. 744.

<sup>2)</sup> W. a. W. 2, 627. Parerga 2, 168 fg.

s) W. a. W. 2, 716 fg. Parerga 2, 405 ff. 433.

<sup>4)</sup> Parerga 2, 410 ff. 415.

<sup>5)</sup> W. a. W. 2, 726 fg.

<sup>6)</sup> Foucher de Careil, Hegel et Schopenhauer. Paris 1862. S. 176. "Heureux ceux qui ont entendu ce dernier des causeurs de la génération du dixhuitième siècle."

der Voltaire, Diderot, Helvetius und Chamfort genannt. Liebt Schopenhauer es doch selbst, die "Zopfzeit" der verhäften und, wie schon das schreckliche, selbstgebildete Wort zeige, gründlich verdorbenen "Jetztzeit" entgegenzuhalten, weil "an jenen Zöpfen Köpfe saßen; jetzt hingegen mit dem Stengel auch die Frucht verschwunden zu sein scheine". Und während er nicht müde wird, auf alle gleichzeitigen Philosophen im polternden Tone zu schimpfen, und grundsätlich die Antizipationen seiner Willenstheorie bei Fichte und Schelling nicht als solche anerkennt, ist ihm die Bundesgenossenschaft der Aufklärungsphilosophen jederzeit hochwillkommen, selbst wenn ihm ihre Weltansicht im übrigen nicht sympathisch sein sollte. Seine Vorliebe für Helvetius und Voltaire verhindert deshalb nicht, daß er an entscheidender Stelle Rousseau für seine Lehre in Anspruch nimmt.

Bu bem Genfer Burger zog ihn bas Gefühl innerer Ber= wandtschaft unwiderstehlich hin, und nicht umsonst hat er die "Neue Heloife", ber er bas Motto zu bem erften Buche feines Hauptwerkes entnahm, in einer Reihe mit dem "Don Quigote", dem "Triftram Shandy" und "Wilhelm Meifter" geftellt 2). Denn beibe Denker find im Grunde fünftlerische Raturen, fo zwar, daß Rouffeaus Talent zwischen Satire und Jonll hin und her schwankt, Schopenhauers Philosophie hingegen zu einer Elegie großen Stiles wird. Dennoch fühlte fich ber Timon unter ben Philosophen durch Rousseaus Glauben an die ursprüngliche Güte und unbegrenzte Perfektibilität des Menschengeschlechts berart abgestoßen, daß er das Glaubensbekenntnis des favonischen Bikars geradezu eine "flache protestantische Pastorenphilosophie" und ben "Prototyp alles Rationalismus" nannte 3). Mit der Lebhaftig= feit eines Zeitgenoffen trat er baber in bem Streite zwischen Boltaire und Rouffeau auf die Seite des erften, weil jener nicht nur

<sup>1)</sup> Parerga 1, 187.

<sup>2)</sup> Gwinner 433. Sch. bejaß von R. eine Zweibrücker Ausgabe ber Oeuvres, die "Nouvelle Héloise" in einer Parijer Ausg. von 1827; jodann "Esprit, maximes et principe de R. Neuchâtel 1791" und "Pensées et maximes de R. Paris 1820" (mir nicht zugänglich). S. Grijebach Edita 171.

<sup>3)</sup> W. a. W. 2, 671 fg. — Parerga 2, 417.

bie überwiegende Größe des Uebels eingesehen habe, fondern auch "von ber ftrengen Necefsitation ber Willensatte" überzeugt ge= wesen sei und nicht minder "von der Wahrheit des Locke'schen Sates, daß möglicherweise das Denkende auch materiell fein könne". Da ist nun mit einemmal aller Groll gegen den Berfasser bes "Emil" verschwunden, als Schopenhauer in feiner Ethik bas Mit= leid zur Grundlage der Moral macht und sich für diese Ansicht auf "bie Autorität bes größten Moralisten ber ganzen neueren Beit" berufen fann. "Denn dies ift ohne Zweifel J. J. Rouffeau, ber tiefe Kenner des menschlichen Herzens, der seine Weisheit nicht aus ben Büchern, fondern aus bem Leben schöpfte, und feine Lehre nicht für das Katheber, sondern für die Menschheit bestimmte, er, ber Feind ber Vorurteile, ber Zögling ber Natur, welchem allein sie die Gabe verliehen hatte, moralisieren zu können, ohne langweilig zu fein, weil er die Wahrheit traf und das Herz rührte" 1).

Mit Rousseau teilt Schopenhauer schon rein äußerlich bas Schickfal, eine Preisschrift von berfelben Akademie, welche eine ältere Schrift gefrönt hatte, zurückgewiesen zu feben. Und wie ber Berfasser bes zweiten Diskurses hält er das Unglück für die Bedingung bes Mitleids, das Mitleid für die Quelle der Menschenliebe. Aber Rouffeaus Mitleid wird für ben Menschen ein Sporn jum Handeln, weil er ben Menschen allein für das Unglück ver= antwortlich macht. Das Mitleid Schopenhauers gilt dem physischen Elend ber Menschheit. Fängt also auch für beide die Glüd= seligkeit erst da an, wo das Leiden aufhört, so übertrifft doch der deutsche Philosoph den Genfer an Energie des Leidens, und predigt wie "ber alte Kranke von Fernen" Entsagung. Rousseau betrachtet wie die Cynifer "das Herabseten unserer Bedürfnisse auf ihr Minimum als ben sichersten Weg zur Glückseligkeit" 2). Schopenhauer will von dergleichen Salbheiten nichts mehr wiffen und forbert Ertötung bes Willens zum Leben. Aber Rouffeau

<sup>1)</sup> Preisschrift über die Grundlage der Moral, nicht gekrönt von der Königl. Dänischen Societät der Wissenschaften zu Kopenhagen, am 30. Jan. 1840. Werke 4, 2, 246 (der 2. Aufl.).

<sup>2)</sup> W. a. W. 2, 170.

findet von feiner Weltansicht ben Weg zu einem Platonischen Staate, ber feine Bürger zur Tugend erzieht; und Fichte fieht es bemgemäß, weil auch für ihn wie für den Frankfurter Philo= jophen die wirkliche Welt "mit allen ihren Sonnen und Milch= ftragen nichts" ift, als die vornehmfte Pflicht des Patrioten und als die Vorbedingung des feligen Lebens an, daß wir den Nichtigfeiten dieser Welt absterben 1). Schopenhauer entzieht sich ben praftischen Konfequenzen ber Ideenlehre Platos, indem er fich feinen Voltaire in der Tasche an den Ganges flüchtet 2). Wie der Berfaffer der Schrift "Gott und die Menschen", verwirft er die drift= liche Dogmatik, wenn man fie sensu proprio nimmt, läßt fie aber im allegorischen Sinne, namentlich wegen ber ftarken Beimischung von Beffimismus, gelten. Bie biefer, magt er "bie Berbrechen, welche bas Chriftentum wirklich verhindert, und alle guten hand= lungen, die es wirklich erzeugt hat", gegen einander ab und kommt zu ähnlichen Ergebniffen wie Boltaire 3). Und wenn er auch mit Rouffeau die Vorliebe für Biographien teilt, so find ihm boch die verlogensten und schwülftigften Seiligenleben "ungleich beleh= render und wichtiger als felbst Plutarch und Livius." Denn biefe erzählen von Welteroberern, jene von Weltüberwindern 4).

Wie nur irgend ein Sohn des achtzehnten Jahrhunderts steht somit Schopenhauer in historischen Dingen auf dem Boden des Nationalismus. Und doch nannten wir ihn einen Geistesverwandten der Romantifer? Die Wahrheit ist, daß er mit diesen nur den maßlosen Kultus des Genies teilt, die vertieste Anschauung der Geschichte, als die segensreichste ihrer Bestrebungen, ihm dagegen versagt blieb. In Kants Kritik der Urteilskraft sand er

<sup>1)</sup> B. a. B. 1, 487.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Philosophie de l'histoire. Oeuvr. (Dibot) 3, 23: "L'ancienne religion de l'Inde, et celle des lettrés à la Chine, sont les seules dans lesquelles les hommes n'aient point été barbares." Rur die Bitwenverbrennung ift für B. ein Beweiß "que le fanatisme et les contradictions sont l'apanage de la nature humaine".

<sup>3)</sup> Parerga 2, 389 u. W. a. W. 2, 209. In "Dieu et les hommes" chap. 42 (Oeuvr., Dibot 6, 264—6) schätzt B. die Zahl der in Christi Namen Umgebrachten auf 9468800 Menschen.

<sup>4)</sup> W. a. W 1, 456.

wohl den Sat, daß die Wissenschaften als ein Lehrbares, Nachzuahmendes nicht zu dem Gebiete des Genius gehören. Da mußte dem sich genialisch dünkenden jungen Manne die Philosophie notwendig zur Kunst werden. So nur konnte es kommen, daß der Begeistertste aller Kantianer sich in einem Netze von Widersprüchen gesangen hat.

Zunächst bekennt sich ja seine Lehre ganz und gar zu den Grundsähen des Kritizismus und will nichts sein als "eine vollständige Wiederholung, gleichsam Abspiegelung der Welt in abstrakten Begriffen ")". Damit aber hat sich der Philosoph nach Haums treffender Bemerkung ") die Möglichkeit genommen, an irgend einer Stelle den Kreis zu durchbrechen, den er mit dem Sahe, "die Welt ist Vorstellung", um alles Sein gezogen hat. Um so mehr mußte er sich also auf die Erscheinungswelt hingewiesen sehen, d. h. neben dem Studium der Naturwissenschaften, dem er in der That fleißig obgelegen hat, vor allem auf das der Geschichte.

Vielleicht hätte alsbann sein Pessimismus eine Korrektur erfahren, da ja der Stoff der Weltgeschichte "nicht das Verneinen und Aufgeben des Willens zum Leben, sondern eben sein Bejahen und Erscheinen in unzähligen Individuen ist"3). Statt dessen wird dem optimistischen Jdealismus Rousseaus und der deutschen Philosophie der Krieg erklärt, und wenn Kant und Schelling schon hart an der Grenze des Pessimismus stehen, so reißt Schopenhauer die letzte Scheidewand ein und macht das, was dei seinen Vorläusern nur ein Accidens war, zum nervus rerum. Und da nun sein Pessimismus fast noch trostloser ist wie der des zweiten Diskurses, so verfälscht er die Anschauung des Wesens der Geschichte vollends.

Gehört Schopenhauer aber auch in die idealistische, mit den Namen Fichtes, Schellings, Krauses und Hegels bezeichnete Reihe, so unterscheidet er sich doch von diesen wesentlich durch die schrosse

<sup>1)</sup> W. a. W. 1, 99.

<sup>2)</sup> Preuß. Jahrbb. a. a. D., S. 56.

<sup>3)</sup> W. a. W. 1, 455.

Gegenüberstellung von Philosophie und Geschichte 1), vor allem aber dadurch, daß er die Frückte seines Eklektizismus nicht durch einen Grundgedanken zu einem Systeme, sondern wie Rousseau durch ein forciertes Gefühl zu einem einkönigen Stimmungsbilde vereinigt. Die Bewunderung, die man dem tiesen, dem vielsseitigen Denker, vor allem dem wundervollen, klassischen Prosaisten nie versagen wird, schwindet also wie bei Rousseau dahin, sobald wir eine Prüfung der Solidität seines Lehrgebäudes unternehmen. Denn es ist nicht anders: die Paradoxie, das süße Vorrecht des Dichters, beherrscht durchaus sein wissenschaftliches Bewußtsein und hat sein Streben mit dem Fluche des Dilettantismus beslastet. —

Mit Herbart (1776-1841) verlaffen wir ben Kreis ber Romantifer, in welchen uns Schopenhauers fünftlerische Anwand: lungen noch einmal zurückversetzt hatten. Da hören wir nichts mehr von ber intellettuellen Anschauung Schellings ober ber gott= entstammten Begeifterung Schlegels, nichts mehr von bem befferen Bewußtsein Schopenhauers, welcher einmal populär gefagt hat, "alles Urbenken geschehe in Bilbern" 2). Denn mit Bewußtsein verzichtet Herbart auf das geniale Philosophieren, und dieser blutlofe Denker übertrifft baber ben Frankfurter Beisen an Sicherheit und Sauberkeit ber Methobe ebenfosehr, als sein System an äfthetischem Reize hinter ber "Welt als Wille und Borftellung" zurüchleibt. Auch Serbart fieht wie Kant die Erfahrung als bie einzige zuverlässige Quelle ber Philosophie an. Aber er meint die empirische Grundlage des Kritizismus werde burch die unleugbare Thatsache umgestoßen, "baß Raum und Zeit gewöhnlich nicht als unendliche gegebene Größen von ben Menschen vorgeftellt werben, baß bie Begriffe von Substanz und Urfache gang und gar nicht feststehende Rategorien, sondern fehr veränderliche, nach Meinungen, Rulturzuständen und Suftemen verschiedene Bor-

<sup>1)</sup> Aus Sch's. Nachlaß 306: Wegen bes Gegensatzes "zwischen Philosophie und Geschichte haben Philosophen und Historiker nie einander hochzeichätt." Uebrigens weist Sch. selbst auf Leibniz und, was ihm wohl fataler war, auf Hume als Ausnahmen jener Regel hin.

<sup>2)</sup> W. a. W. 2, 433.

ftellungsarten sind, daß endlich von einem kategorischen Sollen mit Hintansetzung aller Willkür die wenigsten Menschen eine Ahnung haben".). Er hält sich deshalb ganz an die von der Ersahrung uns an die Hand gegebenen Begriffe, welche nur scheinbar mit Widersprüchen behaftet seien. Die höhere Sinheit ist also nicht außerhald aller Ersahrung in einem Dritten zu suchen, mag man dies absolute Identität, das Absolute schlechthin oder den Urwillen nennen, sondern das zu Ende Denken der Ersahrungsbegriffe sührt zu einer Mehrheit von Realen, den Dingen an sich, welche nicht wie das Ding an sich der "historischen Philosophie" die Tendenz des Werdens zeigen, sondern als einsache Substanzen schlechthin sind.). Was wir von diesen wahrnehmen können, ist lediglich ihre wechselseitige Beziehung. Herbart erprobt aber seine Methode der Beziehungen erst an dem wollenden Menzschen, und überträgt sie sodann auf seine Staatslehre.

So ist dieser nüchternste Nachfolger Kants auf dem Königsberger Lehrstuhle von der himmelstürmenden Schwärmerei des deutschen Idealismus am weitesten entsernt. An den Begründer des Kritizismus erinnert sein unermüdliches fritisches Bestreben, die Widersprüche der Erscheinungswelt aufzudecken, ja er erblickt darin, durch das vorschnelle Vorgehen Fichtes und Schellings gewarnt, seine vornehmste Aufgade. Die Realen sind als unveränderliche Substanzen vom Gesetze des Widersprüchs befreit. Der Ersahrungsbegriff Mensch erscheint aber als ein Aggregat von Widersprüchen, welche die Psychologie zu eliminieren hat. Da

<sup>1)</sup> Lehrbuch zur Psychologie. 1816. 2. Aufl. 1834. Werke (Hartenstein) 5, 11. Das Motto der Schrift: "Ce n'est pas sur les idées d'autrui que j'écris; c'est sur les miennes" 2c. stammt aus der Borrede des Émile. Oeuvr. 3, 4.

<sup>2)</sup> H. sagt deshalb in der schon oben genannten Nec. der W. a. W. (Werke 12, 389): "Das absolute Werden ist überall und unvermeidlich der Todeskeim eines jeden Systems, welches von einem einzigen Realen ausgehend, die Welt erklären will; sobald man aber (wie es geschehen muß) von einer Mehrheit des Realen ausgeht, befindet man sich auf einem Gebiete, das für die Herren Schopenhauer und Schelling gänzlich unbekanntes Land ist, und nach welchem sie alle ihre Lieblingsschriftsteller vergebens fragen werden."

diese jedoch immer einseitig bleibt, so lange "fie den Menschen als allein stehend betrachtet"1), so muß sie die verschiedenen Arten der Gefellschaft in ihr Bereich ziehen. Denn "in dem Ganzen jeber Gefellschaft verhalten fich die einzelnen Personen fast so, wie die Borstellungen in der Seele des Ginzelnen, wenn die gejelligen Verfnüpfungen eng genug find, um ben gegenseitigen Gin= fluß zu vermitteln. Die ftreitenden Intereffen treten an die Stelle des Gegensates unter den Vorstellungen, und die Neigungen und Bedürfniffe der Anschließung ergeben das", mas herbart in feiner Darlegung der psychologischen Grundfunktionen "Komplexionen und Verschmelzungen" nennt. Hat die Psychologie bei dem ein= zelnen Menschen nach ben Bedingungen seiner intellektuellen und moralischen Gesundheit zu fragen, so erweitert fie sich, indem sie Die "nicht fpefulative Geschichtswiffenschaft" ju Rate gieht, gu einer Philosophie ber Geschichte, ober wie Herbart beffer fagen follte, ber Gesellschaft, welche nach ben Bedingungen ber Gefund= heit des bürgerlichen Lebens fragt.

Eine solche Bedingung ist der Staat, weil die Gesellschaft, um Bestand zu haben, eines äußeren Bandes bedarf. Denn "der Staat ist Gesellschaft, durch Macht geschützt, und sein Zweck ist die Summe aller Zwecke aller Gesellschaft, die sich auf seinem Machtgebiete gebildet hat oder noch bilden wird"?). Ausgangspunkt für Gesellschaft und Staat ist und bleibt aber der einzelne Mensch. Das öffentliche Leben ist deshalb "nicht gesund, wo es sich von den Angelegenheiten der kleinen Kreise losreißt; anstatt ihre Opser nach Möglichseit zu vergüten"), und das Gemeinwohl darf nichts andres sein, als "eine größte mögliche Summe des individuellen Wohlseins". Die Lehre vom Staat hat sich also auf die Idee des Wohlwollens und nicht auf die Idee der Vollssommenheit zu stügen, weil diese nur auf das Ganze geht, wosgegen die Kücksicht auf die Individuen in den Schatten tritt 4).

<sup>1)</sup> Binchologie W. 5, 166.

<sup>2)</sup> Allgem. praft. Philosophie 1808. W. 8, 129 fg.

<sup>3)</sup> Psychologie 5, 169.

<sup>4)</sup> Analytische Beleuchtung des Naturrechts und der Moral zum Gesbrauch beim Bortrage der prakt. Philosophie. 1836. W. 8, 378. 310.

In der Geschichtsphilosophie Kants und seiner Nachfolger ist das letztgenannte der Fall gewesen. Sie haben das Einzelindividuum der Gattung aufgeopfert, indem sie einen Weltplan erdachten, welcher es nur mit dieser zu thun hat. Bei Kant hatte "die falsche Boraussetzung der unzeitlichen Freiheit" die Hauptschuld. Seine Freiheitslehre will er unabhängig von aller Ersahrung gefunden haben, aber er trägt mit dem auf das Zeugnis der Ersahrung angenommenen Nadikal-Bösen ein empirisches Datum in dieselbe hinein, so daß der Mensch nicht bleibt, was er durch seinen intelligibeln Charafter ist, sondern durch eigne Kraft aus dem Bösen zum Guten wieder aufersteht. Hier ist die Duelle für die Dreistigkeit späterer Geschichtsphilosophen, die am meisten in Fichtes "Erundzügen" hervortritt").

Richte verlangt von dem Individum, daß es fein Leben an ben Zweck ber Gattung setze. Damit macht er ihm aber eine sinnlose Zumutung, welche an Rousseaus Ausspruch erinnert, daß "mancher bie Tartaren liebe, um nicht feinen Rächsten lieben gu muffen". Denn fo ichon es ift, für das Baterland zu fterben, so hat man boch niemals bavon gehört, baß bie Gattung in Gefahr sei. Aber "Fichtes Mißgeschick war die natürliche Berwandtschaft des Zbealismus, ben er zuerst von Kant angenommen und bann erweitert hatte, mit bem Spinozismus". Der Umfterdamer Philosoph legt "nämlich bem Urwesen eine notwendige Spaltung in eine Bielheit von Individuen" bei und fieht in biefer Spaltung "das radifale Übel, welches durch den Weltplan geheilt werden foll. Daher die Forderung, nicht eines wahren Fortschritts, sondern der Rückfehr zum Anfange" 2). Keine Zeit ist aber zum Erforschen eines angeblichen Weltplanes ungeeigneter gewesen, wie die ber "Grundzüge". Die Wiffenschaft "verlangt einen ungetrübten Blid, eine heitere Mufe, ein Vergeffen ber augenblicklichen Leiden". Wo aber hätte fie dies alles damals finden können! Fichtes Ginteilung ber Geschichte leidet daher mit ihren Perioden, welche immer nur wie durch ein Bunder ein-

¹) W. 8, 380—5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) W. 8, 386—90.

treten, an ber bentbar größten Billfur und entbehrt bes Troftes, welcher "in ber alten Unsicht bes Erdenlebens als einer Schule für ben unsterblichen Geift, nicht für die Gattung, fondern für jeden einzelnen Menschen lag". Dort ichien "feiner bem andern aufgeopfert ju fein, wie hier, wo frühere Generationen in Gunde verfinfen, damit fpatere zur Wiffenschaft und Kunft gelangen". hatte Fichte vorurteilslos die Gefchichte befragt, fo wurde er barin immer biefelben Menschen entbedt haben, "mit gleichen Bedürfniffen, mit ähnlichen Leidenschaften, nur mit begreiflichen Abanderungen durch Lebensart, Kenntniffe, absichtliche Ausbildung". Denn es geschieht "wenig Neues unter der Sonne; und die Neuheit der Greignisse wird sich im Laufe der Jahrhunderte fort= mährend vermindern, weil immer mehr und mehr die möglichen Arten bes Zusammenstoßes ber Menschen untereinander sich er= ichopfen muffen. Scheint uns etwas Neues zu begegnen, fo verrät dies nur, daß unfre Weltgeschichte noch jung ift"1).

Das Verdienst dieser Auseinandersetzungen ist, wie schon zu Herbarts Lebzeiten bemerkt wurde, die Beachtung des Zufälligen in der Geschichte, vor allem aber die unendliche Zufunst, die sich danach vor der in ihren Ansängen stehenden Menschheit ausebreitet?). Was Kant den Antagonismus der Kräfte genannt hatte, wird dei Herbart der auf die Gesellschaft übertragene psychologische Prozeß, welcher sich in der Vorstellungsthätigkeit jedes Einzelsindividuums vollzieht, ein Gedanke, der den Philosophen als geistigen Vater der neuen Wissenschaft der Völkerpsychologie erscheinen läßt. Und wenn Herbart von der Philosophie der Geschichte verlangt, daß sie "den herabgedrückten Kräften und den hierin verdorgenen Keimen des Besseren und Schlechteren nachspüren" solle, so läßt dieser treffliche bei Hegel in ähnlicher Fassung wiederkehrende Wink bedauern, daß er selbst die Ausführung

<sup>1)</sup> Ueber Fichtes Ansicht der Weltgeschichte. Rede gehalten in der öffentlichen Sitzung der deutschen Gesellschaft am Geburtstage des Königs den 3. August 1814. W. 12, 247—66.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Karl Rosenkranz. Das Berdienst der Deutschen um die Philosophie der Geschichte. Bortrag zum Krömungsseste Preußens am 18. Jan. 1835 in der deutsch. Gesellsch. zu Königsberg gehalten. S. 19.

andern überlaffen hat1). Rechnen wir schließlich die in den meisten Bunkten nur zu begründete Kritik der konstruierenden Geschichtsphilosophien hinzu, so ist das Verdienst Herbarts in dieser Frage erschöpft. Erheblich eingeschränkt, wenn nicht aufgehoben, wird dasselbe aber dadurch, daß Herbart fast noch mehr als Schopenhauer einer rationalistischen Ansicht der Geschichte huldigt. Es barf uns nicht irre machen, baß Schopenhauer die Geschichtschreiber geflissentlich unbeachtet läßt, Herbart bagegen, wo es sich um Geschichte handelt, gewiffenhafte Rücksichtnahme auf das Urteil der Hiftorifer fordert, damit die Philosophie bei ihnen in Ehren bleibe 2). Auch der Primat des Willens über den Intellekt bei jenem, des Intellektes über den Willen bei biesem entscheibet hier nichts. Das, worauf es hier ankommt, ift die Übereinstimmung beider in dem Glauben, daß wenig Neues unter der Sonne geschehe. Den nächsten Anlaß dazu gab die atomistische Weltanschauung beider, welche uns in der Philosophie des realistischen Individualisten 3) Herbart nur darum deutlicher zum Bewußtsein kommt, weil er sie nicht, wie der idealistische Individualist Schopenhauer mit seiner romantischen Willenstheorie, gleichsam mit dem täuschenden Schleier der Maja zudeckt. Ganz folgerichtig erneuert beshalb Herbart zu Gunften ber Einzelindividuen und der individuellen Glückseligkeit den Angriff Herders auf Kants Lehre vom Fortschritt der Gattung. Aber der Rationalismus Schopenhauers und seines Antagonisten wird burch ihre Weltanschauung doch nicht völlig erklärt, und haben wir bis dahin wiederholt den Ginfluß der Zeitereignisse auf die geschichtsphilo-

<sup>1)</sup> W. 5, 168. Hegel, Philosophie der Geschichte. Werke 9, 202 der ersten, 239 der dritten Aufl.: "Jede geistige Wirksamkeit, und um so mehr jede Religion ift so beschaffen, daß, wie sie auch sen, ein afstrmatives Moment in ihr enthalten ist. So sehr eine Religion irrt, hat sie doch die Wahrheit, wenn auch auf verkümmerte Beise. In jeder Religion ift göttliche Gegenwart, ein göttliches Verhältnis, und eine Philosophie der Geschichte hat in den verkümmerten Gestalten das Moment des Geistigen aufzuschen."

<sup>2)</sup> W. 12, 663 in einer Rec. einer Krause'schen Schrift (1828) mit Bezug auf die von diesem versprochene Geschichtsphilosophie.

<sup>8)</sup> So nennt ihn Erdmann, Gesch. der neueren Philos. III, 2, 309.

sophischen Ideen festgestellt, so zeigt sich hier einmal, zu welchen Berirrungen in geschichtlichen Dingen die gänzliche Abschließung des Philosophen von der geschichtlichen und politischen Entwick-

lung feiner Zeit führen muß.

Schopenhauer und Herbart haben beibe den politischen Aufschwung ber Befreiungstriege erlebt und in ber Folge gefehen, wie die deutsche Nation in eine fünstliche politische Lethargie zurudversenkt wurde. Aber wohl kaum ein Deutscher hat dies weniger beklagt wie jene beiben Sohne bes achtzehnten gahrhunberts. Wie hätte fonst Herbart Fichtes ideologischen mit Napoleons realistischem Despotismus vergleichen können 1). Gewiß hat Fichte gefehlt, als er eine sehr heilsame Praxis in schwerer Zeit zur Theorie erheben wollte, und Herbart sah mit vollem Rechte in den Übertreibungen jenes Philosophen eine Mahnung zur Mäßigung. Allein wo blieb biese Mäßigung, als er nach bem hannoverschen Verfaffungsbruche bie That ber Göttinger Sieben, feiner Rollegen, nicht nur migbilligte, sondern in eine Reihe mit Fichtes Zwift mit ber Jenaer Landsmannschaft, mit bem Atheis= musftreit und bem Wartburgfest stellte! Er glaubte bamals, bie wissenschaftliche Arbeit werde durch das Hereinbrechen des poli= tischen Tageslärms in die Stille der Hörfale all den Gefahren ausgesett, in welche "jeder einzelne Philosoph die übrigen fest, sobald er vergißt, daß nicht die Zeit, sondern das Unzeitliche fein eigentlicher Gegenstand ift". Aber wenn irgendwo fo hat hier die Theorie einer frischen fröhlichen Pragis Abbruch gethan, und wenn Fichtes wiffenschaftliche Berirrung diesem "Original in feiner Bracht" einen Ghrenplat im Herzen ber Nation gesichert hat, fo kann fich ber Deutsche nicht enthalten, in Berbarts fach= lichem Handeln nur angebornes Philistertum zu feben 2). Der=

<sup>1)</sup> W. 12, 256: "War es benn Fichte allein, der also verkehrt sehend, der nächsten Borwelt und der Gegenwart unverdiente Kränkungen zufügte?

— Als der Despot hart war ohne Schonung, da waren es auch die Urteile der Deutschen über andre Deutschen."

<sup>2)</sup> Erinnerung an die Göttingische Katastrophe im Jahr 1837, versaßt 1838, nach He. Tode 1842 als Privatmitteilung gedruckt; jeht W. 12, 322, 328, 338. — Den Gründen He. wird Springer in seiner Biographie Dahlemanns (I, 424, 426, 441. II, 27) in keiner Weise gerecht. Daß sich H. so

jelben Gleichgültigkeit für die treibenden Kräfte der Nation begegnen wir auch bei Schopenhauer, welcher alle Stürmer und Dränger des deutschen Einheitstraumes kurzweg als Staatsphilister abfertigt.

Als eine Folge dieses Verhaltens dürsen wir wohl den Sat von dem ewigen Einerlei der Geschichte ansehen. Schopenhauer hat sonst in allem, was ihn widerwärtig berührte, vornehmlich aber in den optimistischen Elementen des Christentums den soetor Judaicus gewittert. Sier ist er selbst zum Prediger salomonischer Weisheit geworden. In einem Jahrhundert, welches wie das achtzehnte als Ganzes betrachtet trotz Friedrichs des Großen Ruhmesthaten ein so wesentlich litterarisches Gepräge zeigte, war es begreislich, daß Voltaire die Mannigsaltigkeit der Geschichte allein in dem Wechsel von Meinungen und Gewohnheiten suchte und erklärte: "je n'examine que l'histoire de l'esprit humain"."). Auch hatte der Dichter des Faust so unrecht nicht, wenn er den vermeintlichen Originalen entgegenhielt:

"Ber kann was Dummes, wer was Kluges benken, Das nicht die Vorwelt schon gedacht."

Als aber die Revolution über Frankreichs Grenzen hinausgriff und Napoleons Kriegszüge die europäische Welt nicht mehr zu Atem kommen ließen, da fiel es wie Schuppen von Fichtes Augen und dieser "Philosoph aus Wolkenkukukheim"") erkannte den Grundsehler der salomonischen Afterweisheit darin, daß die Geschichte über dem denkenden, schreibenden und schwaßenden Mensichen so ganz den handelnden Menschen vergaß. Es ist daher nichts als ein Kückfall in das achtzehnte Jahrhundert, wenn Schopenhauers ganze "Geschichtsphilosophie" nach Rousseaus Vorsgange sich in die Einsicht zusammenkaßt, "daß die Geschichte nicht

wenig wie Hugo und Gauß durch Furcht bestimmen ließ, hat neuerdings Treitschke 4, 668 ausdrücklich anerkannt.

<sup>1)</sup> Pred. Salomo 1, 9: "Was ist's, das geschehen ist? Eben das hernach geschehen wird. Was ist's, das man gethan hat? Eben was man hernach wieder thun wird. Und geschieht nichts neues unter der Sonnen."

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Philosophie de l'histoire, Oeuvr. (Didot) 3, 25. Bgl. Strauß, Boltaire 202.

<sup>8)</sup> Herbart 12, 390 über die absoluten Philosophen.

nur in der Ausführung, sondern schon in ihrem Wesen lügenhaft ift, indem sie, von lauter Individuen und einzelnen Borgängen redend, vorgiebt, allemal etwas andres zu erzählen, während fie, von Anfang bis jum Ende, ftets nur basfelbe wiederholt unter anderm Namen und in anderm Gewande" 1). Bu dem näm= lichen Ergebnisse gelangt, und mit andrer Begründung, auch ber Erneuerer ber Wolffschen Philosophie. Als Schüler Platos suchen beide Denker das ewig Seiende. Schopenhauer erkennt es wieder im Willen, ber als Wille jum Leben in jedem Lebewefen fein eintöniges Geschäft betreibt, und dieses Ginerlei nennt er Geschichte. Herbart macht mit der gleichen Ginseitigkeit die Borftellung zur einzigen Grundfunktion ber Seele 2), und wenn er anerkennt, daß in der Geschichte noch Neues geschehe, so liegt das seiner Meinung nach nur baran, daß noch nicht alle Möglich= feiten neuer Vorstellungskomplikationen erschöpft find 3). Ungeachtet seiner Verwerfung aller Konstruktionen eines Weltplanes hält er es jedoch nicht für ausgeschlossen, daß sich in weiter Zutunft auf Grund gahlreicherer Beobachtungen doch noch einmal die gerade Linie zeichnen lasse, "welche das Menschengeschlecht nach psychologischen Gesetzen unter den von der Gottheit urfprünglich geordneten Bedingungen burchlaufen muß". Go viel aber ist sicher, daß wir vorläufig noch nicht imstande sind, die irdische Bahn ber Menschheit zu überschauen, und der heutige Buftand ber Dinge ift so wenig ein Stand allgemeiner Gundhaftigkeit als Vollendung 4).

<sup>1)</sup> Welt als Wille 2, 507.

<sup>2)</sup> Windelband 2, 380.

<sup>3)</sup> Pfychologie W. 5, 96. Bgl. 12, 260. "Die Neuheit der Ereigniffe wird sich im Laufe der Jahrhunderte fortwährend vermindern, weil immer mehr und mehr die möglichen Arten des Zusammenstoßes der Menschen unter einander sich erschöpfen müssen. Scheint uns etwas Neues zu begegnen, so verräth dies nur, daß unsre Weltgeschichte noch jung ist. In dem Alten Gleichförmigen, das mit einigen Verbesserungen sich während eines unabsehlichen Laufes von Jahrtausenden stets wiederholen wird, darin liegt das Wesen der Menscheit und darin sind die Mitgaben der Gottheit zu suchen."

<sup>4)</sup> W. 12, 261 fg. Fester, Rousseau 2c.

Von den fünf Weltepochen der "Grundzüge" meinte Herbart, sie enthielten keinen Weltplan, "wohl aber eine übel angebrachte Analogie zwischen dem Erdenleben der menschlichen Gattung und den Lebensstufen eines Individuums". Dieser Borwurf war nun, so weit er Fichte betraf, unbegründet, wohl aber würde er einen Weltplan treffen, welchen eine künstige Generation nach psychologischen Gesetzen zu zeichnen vermöchte. Er trifft vor allem die Geschichtsphilosophie Krauses, welches uns im solgenden Kapitel beschäftigen soll.

## Beuntes Kapitel.

## Kraule.

In der absoluten Philosophie war das Besondere zulett im Allgemeinen berart aufgegangen, daß es fast verschwand. Schlegel hatte daher Wiederherstellung des Individuellen in seine Rechte versucht, aber seine Kraft war frühzeitig erlahmt. Die atomisti= schen Lehren Schopenhauers und Herbarts vertrieben dann den Teufel durch Beelzebub, und der Frankfurter Philosoph hat fich, vielleicht nur dies einzige Mal, konfequenter gezeigt wie Herbart, als er eine Weltregierung, welche bas Befondere wieder gufam= menfaffe, völlig leugnete. In die Geschichtsphilosophie war schon durch Kants Gattungslehre ein dem Individuellen feindliches Element hineingekommen. Es erhob fich nun die Frage, ob fich die Zwecke der Gattung und der Einzelindividuen nicht vielleicht doch vereinigen ließen. Als ein Versuch auf diesem Wege stellt sich Krauses Philosophie dar. Hatte sich bei Schopenhauer der alte Gegensatz Rouffeaus und Boltaires, bei Herbart ber Antagonismus zwischen Herder und Kant erneuert, so strebt Krause nach Bereinigung ber Gegenfäte, aber nach Bereinigung auf Fichte-Schellingischer, nicht auf Kantischer Grundlage.

Leiber wird jedoch unfre Aufgabe erheblich dadurch erschwert, daß das ganze System Krauses in Deutschland bis jett noch nicht Gegenstand einer befriedigenden historischen Darstellung geworden ist. Die Hauptschuld trägt freilich Krause selbst, der mit fanatischer Harmäckigkeit durch eine angeblich urdeutsche, in Wahrheit barbarische philosophische Sprache das Studium seiner Schriften zu einer der unerfreulichsten Beschäftigungen gemacht hat. Aber auch seine Vorlesungen, in welchen er sich aus Rücksicht auf seine

Hörer seines Idioms doch nicht wohl bedienen konnte, wimmeln von felbstgebildeten undeutschen Worten; auch hier ift sein Stil verlottert und von einer entsetzlichen Weitschweifigkeit, für welche es keine Entschuldigung giebt, da er, wenn er nur wollte, fräftig und gedrungen schreiben konnte. So ift es gekommen, daß seine Philosophie durch die Bemühungen von Ahrens, Tiberghien, Ruan Sanz bel Rio u. a. heute in Belgien, Frankreich und Spanien bekannter ist wie in Deutschland. Ich vermag nun zwar nicht zu fagen, ob bei ber Abertragung ber Rraufe'ichen Ideen in bie französische und spanische Sprache nicht manche wesentliche Büge bes Urbildes verwischt worden find. Go viel aber ift gewiß, daß alles, was Rraufes Schriften für ben beutschen Lefer ungenießbar macht, burch die Bearbeitung in einer fo präcisen, logischen Sprache, wie es die französische ift, verschwinden muß. In Deutschland hat Kant alsbald in Reinhold, Schopenhauer in seinem "Erzevangeliften" Julius Frauenftädt gleichsam einen Abersetzer seines Systemes gefunden und der Verfasser der "Barerga" hatte besfelben nicht einmal bedurft. Kraufes Suftem aber hat noch fein Bürgerrecht erworben, weil feine beutschen Schüler alle Untugenden bes Meifters teilen. Und wenn ein fo fürchterliches Buch wie die Monographie Paul Hohlfelds dennoch preisgefrönt worden ift 4), so möchte man sich fast nach Rousseaus und Schopenhauers Borgang ffeptischen Betrachtungen über bie Preisausichreiben akademischer Körperschaften hingeben.

<sup>1)</sup> Die Krause'sche Philosophie in ihrem geschicklichen Zusammenhange und in ihrer Bedeutung für das Geistesseben der Gegenwart. Jenaer Preissschrift. 1879. XIV u. 146. Schon in der Vorrede schlägt der Verfasser den Ton der Reklame an, welche in allen seinen späteren Ausgaben aus K's. Nachlaß wiederkehrt. Ein Unitarierprediger aus Amerika, der an allem irre geworden, sei durch die Besenlehre dem Predigeramte wieder gewonnen worden. Sollte man schon nach dieser Probe eher an ein neues Bandwurmmittel wie an ein philosophisches System denken, so vergißt der Versasser auch sich selbst nicht. Denn er pflegt (S. XII) den handschriftlichen Nachlaß des Philosophen einzuteilen "in 1) Gedanken, welche er selber schon gehabt habe, 2) Gedanken, auf welche er — über kurz oder lang mit Benutung von K's. Druckschriften höchst wahrscheinlich würde gekommen sein; 3) Sedanken, welche er aus eigner Vernunft und Kraft nimmermehr würde gefaßt haben, und Gedanken dieser Art habe er in Menge gefunden!"

größte Verdienst des 1879 erschienenen Buches war die Mittei= lung unbefannter Data aus dem handschriftlichen Nachlasse bes Philosophen. Seitbem aber hat Hohlfeld im Berein mit einem andern Junger die Herausgabe des ganzen Krause'schen Nachlasses begonnen. Schon 1839 verzeichnete Lindemann 1) 24 bei Leb= zeiten des Philosophen und 7 aus dem Nachlaß erschienene Schriften. Dazu find nun, soweit mir bekannt ift, 16 Bände mit ungefähr 3800 Druckseiten hinzugekommen, welche außer einigen in ber Menge fast verschwindenden wertvollen Ergänzungen nur bas Altbekannte, vor allem aber einen Abdruck fämtlicher Kollektaneen Krauses, sogar ber schon früher veröffentlichten 2) bringen. Run läßt man es sich allenfalls noch gefallen, wenn die neue Goetheausgabe in den Lesarten nicht nur den ganzen Papierforb des Dichterfürsten ausschüttet, sondern auch das Wasserzeichen iebes Papierschnitzels angiebt. Denn für bas, mas hier im Namen Goethes geschieht, konnte man immer noch fagen, daß es fich um "der Menschheit Schnitzel" handelt. Stellt man fich bagegen vor, welchen Umfang beispielsweise Segels Werke heute haben würden, wenn die Herausgeber alle Kollektaneen diefes fleifigften aller Sammler aufgenommen hätten, fo hat man für die alerandri= nische Thätigkeit ber Apostel Krauses nur das eine Bort: Buch= macherei.

Krauses Geschichtsphilosophie hat schon der Schotte Flint in trefflicher Weise behandelt. Aber wenn es auch seiner Darstellung feinen Sintrag thut, daß sie vor den soeben genannten neueren

<sup>!)</sup> Uebersichtliche Darstellung des Lebens und der Wissenschaftslehre Kis. und bessen Standpunktes zur Freimaurerbrüderschaft. München 1839. VI. u. 112. S. 104 ff.

<sup>2)</sup> So enthalten die 1885 edierten "Vorlesungen über angewandte Philosophie der Geschichte" nur auf den 125 ersten Seiten die disher undesfannten Vorlesungen S. 199—308 ist ein Neudruck mehrerer Artikel aus dem "Tagblatt des Menschheitlebens"; die Stizzen von S. 125—199 aber stehen großenteils schon im Anhange der 1843 edierten Lebenlehre, die noch nicht vergriffen ist. Die 1889 edierte Schrift "zur Geschichte der neueren philosophischen Systeme" enthält im wesentlichen nichts als ungesichtete Randsglossen zu Kant, Fichte und Schelling, welche K. selbst schon 1829 für "die Grundwahrheiten" benutzt hat u. s. f.

Publikationen geschrieben ist, so vermißt man bei ihm eine Berücksichtigung des "Urbilds der Menschheit". Denn in dieser Schrift erhält der geschichtsphilosophische Grundgedanke Krauses zum erstenmal greisdare Gestalt, um erst später dem ausgearbeiteten Systeme eingefügt zu werden. Ein reinliches Auseinanderhalten beider Elemente scheint mir daher die Grundbedingung einer historischen Würdigung der "Lebenlehre".

Karl Christian Friedrich Krause (1781—1832) hat in Jena noch Fichte und Schelling gehört. Doch hat jener offenbar als Charafter auf ihn einen nachhaltigeren Gindruck gemacht. Da= gegen fand er in Schellings erften, burch Fichte angeregten Schriften, Sate, auf die er für fich felbst in Verfolgung bes Fichte'schen Systemes schon gekommen war 1). Aber wenn er biefes System, nicht ohne schiefe Auffaffung besselben, frühzeitig überwand, jo ift er bem Idealismus Schillers und Fichtes zeitlebens treu ge= blieben. Man erkennt sofort die Grundstimmung von Schillers Dichten und Sichtes Philosophie wieder, wenn man in einem Briefe bes jungen Philosophen an seinen Bater die Worte liest?): "Ich fenne die Welt, wie fie fein follte, und es lohnt fich in der That wenig der Mühe, sie zu finden, wie sie ift." Gleich= wohl ift ber reformatorische, ein ewiges Sollen ausbrückende Gifer Schillers und fogar Fichtes in größerer Nahe der verbefferungs: bedürftigen Welt geblieben, während Krause sehr bald in feinem Leben wie in seinem praktischen Denken ben Boben unter ben Füßen verlor und für die traurige Kehrseite des beutschen Ibealismus ein warnendes Beispiel aufgestellt hat. Noch 1803 verlangt er in der "Grundlage des Naturrechts", wie Fichte im "gefchloffenen Handelsftaat", von bem Staate als Organismus des Rechtes die gleiche Verteilung von Grund und Boden und die Organisierung von Gewerbe und Handel. Aber schon ein Jahr früher finden wir in seiner Habilitationsschrift den Reim der Lehre, welche die Untersuchungen über das Wesen des Staates

<sup>1)</sup> A. Procksch. Krause: Ein Lebensbild nach seinen Briefen dars gestellt. Leipz. 1880, S. 11. 1799 Mai 29, K. an seinen Bater.

<sup>2)</sup> An f. Bater bei Ablehnung einer Hofmeisterstelle in ber Beuft'ichen Familie. 17. Jan. 1801. Prochsch 16.

als ein Untergeordnetes beiseite stellen mußte. Schon hier verlangt er zur Erreichung ber menschlichen Bestimmung, welche er in Sittlichfeit, Tugend, Liebe, schöner Kunft und Beisheit sieht, daß die Menschheit gleichsam wie ein Mensch werde 1). Krause felbst pflegte jedoch die Religion des Menschheitbundes nicht so= weit zurückzudatieren. Ihm war "mit Flammenfchrift ins Berg geschrieben" ber 22. März bes Jahres 1808, gleichsam bie Hedichra feiner Schüler 2). Was ihn bazu bewog, gerade diefen Tag jum Anfangspunkte feiner "Stiftung" ju machen, weiß ich nicht. Nur soviel steht fest, daß er bereits 1807 an einer Schrift arbeitete, welche "ber Weltstaat durch Napoleon" heißen follte 3). In diefer wollte er zeigen, wie die großen Umwälzungen ber letten Sahre auf den Anfang zur Bereinigung aller Bölker in einem Weltstaate hindeuteten, und wollte den großen Korsen er= mahnen, durch Beranftaltung eines öfumenischen Konzils ein Konfordat aller driftlichen Parteien zu ermöglichen. Allein biefe Schrift, beren Druck im Frühjahr 1808 begann 4), schwoll ber= artig an, daß nur ein abgeschloffener Teil berfelben 1811 unter dem Titel "Das Urbild der Menschheit" erschien, in welchem nur bas am Ziel ber Entwicklung stehende Ideal ber Menschheit bar= gestellt wird.

Krause wendet sich mit diesem lesbarsten seiner Bücher nicht an die Wissenschaftkundigen, sondern an den religiösen Menschen. Er fühlt sein Werk beseelt von der "Idee der Menschheit, deren Knospe, durch die Vorzeit genährt und geschwellt, jetzt zur schönen Blüte der Humanität ausbricht". Der Begriff Menschheit bes

<sup>1)</sup> Hohlfeld, S. 12 u. 7.

<sup>2)</sup> Bgl. u. a. Lebenlehre 472 fg. nach den "Borlej. über die Grundswahrheiten" mit Erweiterungen auß K's. Handeremplar: Er verdanke seine Ibee nicht dem Freimaurerbunde, sondern dürfe sich "als den Gründer und Stifter des Menschheitbundes auf Erden betrachten, und diesen selhst sein Benzmonat des Jahres 1808 nach Christus gestiftet und bestehend ersklären, so daß mit dem Jahre nach Christus 1829 das 22. Jahr des wersdenden Menschheitbundes zu Ende geht."

<sup>3)</sup> Procksch 27. Am 21. Dez. 1807 läßt sich K. über seinen Plan ein Attest von seinem Freunde Moßborf ausstellen.

<sup>4)</sup> Urbild. Rachwort S. XVII.

zeichnet für ihn aber ebenfowohl das Berhältnis des Einzelnen zur Gesamtheit wie die Menschen selbst. Bon ihm aus erhebt er fich ju bem Begriffe Gottes, ber nicht mit feinen Geschöpfen identisch gedacht werden darf, sondern über allen Wesen unendlich und heilig rein für sich und in sich besteht, nicht unähnlich bem Indifferenzpunkte Schellings. Das Bose erscheint wie bei Spinoza lediglich als eine Folge der Weltbeschränkung, und Gott hat kein andres Verhältnis zu demfelben, als daß er es schließlich auf= hebt. Der gottinnige Mensch "weiß daher und glaubt auch im Schmerz, wenn Tone der großen Weltharmonie rauh und biffonierend sein Ohr treffen, daß sie in der Symphonie alles Lebens schön gelöft find, wenn auch ihre Auflösung jenseit ber Empfäng= lichkeit seines Ohres liegt". Diefer Glaube befähigt ihn, sich seiner Bestimmung in gleichförmigem steten Fortschritte zu nähern. Aber wenn auch "bie Bestimmung jedes Ginzelnen ein achtungs= würdiger Teil ber Bestimmung ber ganzen Menschheit ist", wenn auch jeber Einzelne sich "felbständig im Geiste der Menschheit voll= enden" fann, fo erinnert Kraufe boch baran, baß "bie Ibee bes Ganzen überall eher als die ber Teile" und die Borausfetzung ihrer Bollendung ift. Die Menschheit ift mithin "als bas Ganze ursprünglich nicht aus ihren letten Teilen, den einzelnen Men= schen, zusammengesett", sondern sie bildet und beherrscht biefe, indem fie erft "jedem Menschen eignes selbständiges Leben schenkt, welches er nur im Ganzen heiter und frei führen fann". Rraufe bezeichnet es daher als "die teuerste und heiligste und erste An= gelegenheit des menschlichen Geschlechts auf bieser Erde, fich als Menschheit zu konstituieren und immer mehr und mehr als Gin harmonisch geschlossens Ganze aufzutreten" 1).

Die Joee der Menschheit scheint nun in dem geschichtlichen Leben der Gegenwart den Anfang ihrer Verwirklichung zu finden. Dabei giebt Krause wohl in Hindlick auf Rousseau die Möglickfeit zu, daß "ein gesundes und fräftiges Geschlecht auf einer einsamen Insel in schöner, freigebiger Natur, ungestört von Stämmen, welche eine wilde Natur wilder erzog, wenn auch stets

<sup>1)</sup> Urbild 36, 547, 11, 35, 525, 279, 34,

aus einigen hundert Individuen bestehend, froh und glücklich in beneidenswerter Unschuld leben würde". Aber der Schüler Kants weiß auch, daß "es die ewige Weisheit, welche das Geisterreich regiert, die Erde gründet und Menschen bildet, viel schöner und erhabener gewollt hat, indem sie das werdende Menschengeschlecht burch tragische Mittel zur Selbsterziehung zwingt" 1).

In biefen populär gehaltenen Ausführungen fteckt ichon ein Teil bes späteren Syftems, aber eben doch nur ein Teil. Herber bezeichnet mit dem Worte Humanität, Menschheit, nur bas Wefen des Menschen an sich 2). In dem Menschheitsbegriffe Kraufes find Gattung und Individuum gleichmäßig enthalten, und indem der Philosoph zugleich Rousseaus isolierende Tendenz durch den Begriff der Wechselwirkung aufhebt, zeigt er fich schon hier als ein Vorläufer ber heutigen Gesellschaftswiffenschaft. Nur muß man fich hüten, hinter feinen Worten mehr zu fuchen, als in Wirklichkeit dahinter zu suchen ift. Schon die eigentumliche Beise, wie er zur Konstituierung seines Menschheitbundes schreitet, follte da zur Vorsicht mahnen.

Zweierlei fett Kraufe voraus. Die Bereinigung von Gin= heit und Bielheit in einem höheren Dritten, worin wir ein Grund= gefet bes ewigen Seins fowohl wie bes zeitlichen Lebens zu fehen haben, wird bereinft auch in ber äußeren Geftalt unferer Erbe zum Ausbruck gelangen. Allsdann wird nicht allein "die Ausbil= dung der Pflanzen- und Tierwelt harmonisch und gleichförmig vollendet" fein, sondern es wird auch zwischen der breiteiligen alten und neuen Welt ein gegenwärtig noch nicht deutlich hervor= tretender, ebenfalls breiteiliger mittlerer Weltteil in der füdlichen Inselwelt entstehen. In diesem Polynesien werden die Gegen= fage beider Hemisphären ihre Auflöfung finden. Diefe geogra= phische Voraussetzung ermöglicht aber erft die weitere Boraus= setzung bes Menschheitbundes, welche in ber gleichförmigen Be= fiedelung der ganzen Erde durch unfer Geschlecht besteht. Und indem der Philosoph die Gondel eines Luftschiffers ber Zukunft

<sup>1)</sup> a. a. D. 45.

<sup>2)</sup> Bgl. barüber Suphan im Novemberheft ber "Deutschen Rundschau" 1888.

besteigt, hören auch die Gebirge für ihn auf, "so schwer zu bestiegende Völkergrenzen zu sein". Das Endziel der Entwicklung ist aber für unsre Erde, daß sich die Menschheit Polynesiens zur ganzen Menschheit so verhalte, wie sich jetzt die europäische zur asiatischen und afrikanischen Menschheit verhält.

Krause ist der erste deutsche Geschichtsphilosoph seit Herder, welcher die geographische Grundlage der Menschengeschichte wieder gebührend berücksichtigt hat und dabei zu mancher sinnigen Beodachtung gekommen ist?). Aber die Geographie muß jest ganz ebenso wie die Geschichte unter den Konstruktionen des Philosophen leiden, welcher das abstrakte Schema der Vereinigung selbst zum eigentlichen Princip seiner Geschichtsphilosophie macht. Von der natürlichen einsachsten Vereinigung des Geschlechts in der Familie sührt uns Krause, indem er mit immer größerem Razdius seine Kreise zieht, dis zu den Menschheiten des Sonnenspstems, ja des Weltalls; und mit einer vielsach an Goethe erzinnernden Symbolik erbaut er als Tempel der Humanität ein Panionion des Weltganzen.

Mindestens zwei Familien, so beginnt er, bilden einen Familienverein. Der Gegensatz von Stadt- und Landleben, welcher sich in diesem hervorthut, findet seine harmonische Bereinigung in einem dritten Familienvereine, womit der Bau eines Stammes vollendet ist. Der Stamm erweitert sich zum Stammvereine durch

<sup>1)</sup> Urbild 545, 258, 243 fg. 246. Bgl. angew. Philof. der Geschichte 11—6. 96—8.

<sup>2)</sup> Dökar Peschel (Geschichte der Erdkunde. München 1865. S. 688) sagt darüber, K. habe zuerst die alte und die neue Welt als ein Ganzes betrachtet, welches an der Westküste Amerikas hohl, an der Ostküste Asiens gewöldt sei. Er habe sodann gezeigt, "wie selbst einzelne Küstenstrecken diese Gestalt im Kleinen zu wiederholen streben, z. B. die Inselketten am Ostuser Asiens. Diese Anschauung führte ihn zu zwei sehr tiesen Erkenntnissen, nämlich daß Europa eine asiatische Halbinsel sei, und daß es nur Ein großes zusammenhängendes Meer gebe; denn der atsantische Ocean erschien ihm nur noch als ein inneres Erdenmeer."

<sup>3)</sup> Alfred Cleß hat u. d. T. "das Ideal der Menschheit" (Stuttgart 1881, XXIII u. 97) einen Auszug aus dem Urbild veröffentlicht, ein an sich verdienstliches Unternehmen, wenn darin nur nicht das Wichtigste, d. i. die ganze Entwicklung von der Familie zum Menschheitbunde sehlte!

bie Forderung, daß auch er auf allen Gebieten bes Lebens und Wirkens sich als eine harmonische Individualität darstelle. Mit einer Ausführlichkeit, die uns keine Wiederholung erspart, wird fodann die Entwicklung jum Bolke geschildert, von beffen Saupt= stadt als der Hüterin des Höchsten in Wissenschaft und Kunft "sich in taufend Strömen alles Gute und Schöne, alles Eble und Erhabene, alles wahrhaft Menschliche, gleichzeitig und ebenmäßig verbreitet". Aus Bölfern aber entstehen Bölfervereine, fo unvereinbar auch die Gegenfäte noch icheinen mögen. Denn das Weltgesetz lautet: "je wesentlicher, gleichförmiger, vielseitiger, ausgebilbeter ber Gegenfat bes Lebens, besto inniger und harmonischer ist seine Bereinigung". Wir burfen beshalb nicht verzagen, weil "noch über einzelnen Bölkern, ja den Bewohnern ganzer Erdteile das schreckenvolle Verhängnis waltet, im Kampfe des Lebens als Kinder und in der Blüte des Alters zu unterliegen", weil "biefe Erbe noch immer bas wibrige Schaufpiel bes Bölkerftreites und Bölkermordes und alle Stufen ber teilweifen Lebensvereinigung barftellt". Sang im Gegenteil scheut Kraufe nicht zurück vor dem Gedanken eines Menschheitbundes, mit welchem "nicht ein goldnes, fondern ein wahrhaft menschliches und göttliches Zeitalter" anhebt; eines Bundes, beffen Kraftmitte in bem neuen Weltteile Polynefien als einer zweiten Infel ber Seligen zu suchen ift. Mehr noch, der Anblick des gestirnten himmels darf uns die hoffnungsreiche Gewißheit von ber höheren individuellen Ginheit ber Menscheiten "auf allen biefen Schwefter= erben" geben. Wir ahnen, daß bort unfre mahre Beimat ift, "daß höher gebildete Geifter nach organischen Gefeten von Gott, als ber ewigen Liebe, geleitet auf biefes Sonnenthal hernieber schweben, um hier ihre Vortrefflichkeit zu entfalten und bas Menschheitleben dieser Erde zu schmücken und zu veredeln" 1).

So klingt das Urbild wie ein Lehrgedicht vom Reiche Gottes auf Erden in einen erhabenen Dithyrambus zum Lobe des Schöpfers aus. Fast möchte man aber mit Herder und Lessing an Seelenwanderung glauben, so große Ühnlichkeit zeigt Krauses

<sup>1)</sup> Urbilo 198, 207, 215, 222, 231, 243, 257, 272.

Schwärmerei mit den Phantafien des guten Abbe von Saint-Pierre. Nicht nur der föderative Gedanke, nicht nur der felsenfeste Glaube an beffen allseitige Erfüllung, sonbern auch bie gerügte entsetliche Beitschweifigkeit, die man ber ausführlichen Beschreibung einer Wendeltreppe vergleichen könnte, icheint eine paffende Subiläumshuldigung zum hundertsten Geburtstage bes ewigen Friedens. Bor allem in ihrer politischen Kurzsichtigkeit reichen sich beibe Apostel brüderlich die hand. Saint-Pierre richtet seine schwersten Ungriffe gegen Ludwig XIV. und bleibt bei alledem ein Borkampfer ber Centralisation, für welche der große König das von der Revolution benutte Fundament gelegt hat. Rrause verdammt ben Bölfermord und fieht gleichwohl in bem Rheinbund einen verheißungsvollen Anfang zur Berwirklichung feiner Zukunftsträume. Wie der Abbé aus der Akademie, so wird Krause aus dem Freimaurerbunde ausgestoßen, weil er in einer Schrift über die "drei ältesten Kunfturkunden" des Ordens feine Mitbrüder über bie Entartung und das reine ursprüngliche Wefen der Freintaurer aufzuklären sucht 1), und ber glaubensfrohe Ibealist muß sich überzeugen, daß die Intolerang auch im Schofe eines rein menich= lichen Beftrebungen geweihten Bereines fich eine Stätte gu be= reiten vermag. Aber das Leben des Abbe floß still und heiter dahin. Krause, bessen Kinderzahl allmählich auf mehr als das Bierfache ber heiligen Drei feiner Philosophie anwuchs, ift jum Märtyrer seiner lleberzeugung geworden.

Für seine Idee, welche das Urbild doch wahrlich ausführlich genug entwickelt hatte, gründet er eine eigne Zeitschrift, "das Tagblatt des Menschheitlebens", die als ein totgeborenes Kind nach kurzem Bestehen eingeht. Als seine Hoffnungen auf den durch Fichtes Tod verwaisten philosophischen Lehrstuhl in Berlin sich als trügerisch erweisen, da tröstet er sich damit, daß die Ausbreitung des Menschheitbundes doch noch höher stehe wie der Beruf eines Universitätslehrers<sup>2</sup>). Ein Weltverbesserer, wie es

<sup>1) 1804</sup> wurde K. in die Altenburger Loge "Archimedes zu den drei Reißbrettern" aufgenommen, aber erst 1807 in Dresden Meister vom Stuhl. 1810 ersolgte seine und Moßdorfs Ausschließung auf unbestimmte Zeit. S. Procksch 30. 40.

<sup>2)</sup> An seinen Bater, 15. Nov. 1815. Prochfch 66. Wie fehr K. sich

vor ihm nur der Abbé war, schreibt er die bisherige Nichtbeachstung seiner Joeen nur der undeutschen philosophischen Kunstsprache zu. Mit einer gleichfalls nur dei Saint-Pierre schon einmal das gewesenen Naivetät faßt er daher, obwohl er nur die neuhochsteutsche Sprachstuse beherrscht, alsbald den großartigen Plan eines auf sprachphilosophische Deutung der Wurzeln gegründeten Wörterbuches, oder wie er sagt, "Urworttumes" der deutschen Sprache, schämt sich aber nicht, das Wort Sprache durch "Geistslebenzeichentum" zu ersehen!). Doch läßt er es dei diesen Spieslereien nicht bewenden, und als er 1823 als Privatdocent in Göttingen seine akademische Thätigkeit wieder ausnimmt, da überrascht er die Welt mit einem fertigen Spsteme, welches er dis zu seinem Tode in unendlichen Variationen immer wieder vors

selbst als Religionsstifter ansah, beweift der S. 520 der "Lebenlehre" mitgeteilte "Wahlspruch der Menschlich Gesinnten", der nichts ift als eine Ueberzseung des Bater Unser in K's. Sprache: "D Menschheit, die du im Weltall gottinnig lebst, Unser Leben, unser Geset, unser Liebe, Dein Urbild werde uns heilig, Wie du im Weltall bist, so sei und so werde auf Erden" u. s. w.

<sup>1)</sup> Bon der Burde ber beutschen Sprache und von der höheren Ausbildung derselben überhaupt und als Wiffenschaftsfprache insbesondere. Dresd. 1816. In diefer Schrift verlangt K. (nach Hohlfeld, S. 60): "Alles Bejahige sollte bejahig, alles Berneinige verneinig ausgedrückt werben." Hier nur eine fleine Probe aus ben Stiggen gur "angewandten Philos. ber Gefch." S. 184: "Der Sinblid ju bem Geifterreich und Drommenschheitreiche foll und darf den Menschen nicht beffen entinnigen: daß die Erde auch Glied bes himmels, auch im himmel, in Leibwefen in Wesen ift, und bag bieser Teilmenschheit auf Erden und jedem Menschen berselben auch ber eine, ewige, heilige, felige Wesenberuf, bie eine, heilige Wesenarbeit bes Guten vorliegt und alleineigen und alleineigenschön von ihnen bargelebt werden foll und fann (follfann und fannfoll). Und bag ber Erdmenich auch ohne Wefens außer — und — überum — erdlebliche Offenbarung, infolge ber ewigen Offenbarung Wesens in treuem Arbeitfleiße vernünftiger Wahrheitforichung zu Dr - Om - Enbeigen - Befenschaun - Befenlieben -, -Befenwollen, - Befenwirken, - Befenfelb -, - und - mal - Darleben gelangen kann und soll." Lindemann a. a. D. 97 hat gemeint, diese Kunstfprache fei, "ba fie fich burchgängig ber beutschen Bolkssprache anschließe, jedem Deutschen auch ohne Kenntnis ber bisherigen Gelehrtensprache völlig verftändlich" (!). Schabe, bag Schopenhauer biefen tollen Sput nicht gefannt hat, sein barbeißiger humor hatte sonft biese Dr - Dm - Privatbozenten-Metaphnfit gewiß nicht ungezauft gelaffen.

trägt. Wir haben also, ehe wir die Verbindung der Idee des Menschheitbundes mit dem Systeme untersuchen, auf dieses einen furzen Blick zu werfen.

Gegen Kant und Jacobi halt Kraufe an der Möglichkeit einer Erkenntnis Gottes feft. Gines Beweifes für Gottes Dafein bedürfen wir nicht. Denn beweisen läßt sich nur, mas einen Grund hat 1). Denken wir also ein unbedingtes unendliches Wesen, so benken wir damit ein Wesen, das selbst grundlos bennoch Grund und Urfache alles Seienden ift. Gin Denkfehler ift es aber, wenn man sich das Begründete und Berursachte außer Grund und Urfache als feinem Söheren benkt, wenn man bie Belt, nachdem fie einmal erschaffen ift, bem höchsten Besen als ein Selbständiges gegenüberftellt, vorausgesett, bag man nicht wie Spinoza Gott und Welt ibentificiert2). Ift also die Welt in Gott und boch eine Schöpfung besfelben, fo wird an bie Stelle des Theismus wie des Pantheismus eine neue Philosophie treten muffen, welche Kraufe Panentheismus nennt. Wir werden in Gott bas im Beltleben offenbarte Wefen von bem über jenem ftehenden Urwesen, das Weltleben felbst von dem Urleben gu scheiben haben. Sei es nun, daß wir von dem Urwesen zu ber Offenbarung bes Weltlebens hinabsteigen, fei es, daß wir uns von dem "lebendigen Drama des unendlichen Dichters", in welchem wir alle an unserm endlichen Teile mitwirken, aufwärts

<sup>1)</sup> Krause. Die reine, das ift allgemeine Lebenlehre und Philosophie der Geschichte zur Begründung der Lebenkunstwissenschaft. Vorlesungen für Gebildete aus allen Ständen, herausg. von K. v. Leonhardi. Nachlaß 4. Abteil. Bermischte Schriften I. Geist der Geschichte der Menschheit. Bd. 1. Göttingen 1845. S. 34—6. K. verweist auf seine Schrift "Die Religionsphilosophie in ihrem Verhältnisse zu dem gesühlglaubigen Theismus", das "Spstem der Sittenlehre" von 1810, das "Urdild", die "Vorlesungen über das System der Philosophie" 1828, den "Abriß der Philosophie des Rechts", den "Abriß der ganzen Geschichtswissenschaft" und die "Vorlesungen über die Grundwahrheiten der Wissenschaft, auch in ihrer Beziehung zu dem Leben". 1829.

<sup>2)</sup> a. a. D. 337—9. K. giebt zu, daß das Heibentum zwar die immanente Divinität des Endlichen ahne und nicht, wie die driftliche Auffassung, das Endliche außerhalb Gottes setze, aber in der Hauptsache steht ihm die mittelalterliche Borstellung des Berhältnisses von Gott und Belt doch höher.

erheben, so werden wir entweder synthetisch oder analytisch verfahren. Nur der Philosoph wird sich nicht entschlagen können, beide Wege zu gehen. Immer aber bleibt der Gegenstand seiner Wissenschaft das Leben, das ist die Selbstoffenbarung Gottes. Insofern das Leben Gegenstand und Inhalt der Geschichte ist, welche es nicht mit dem unveränderlichen Wesen der Dinge, sondern allein mit einer stetigen Reihe wechselnder Zustände zu thun hat, ist also auch das Urwissen Gottes ein geschichtliches.

Dies find die Grundgebanken ber panentheiftischen Philojophie, welche Krause bas Lob eingetragen haben, Schöpfer bes am gleichmäßigften entwickelten aller idealistischen Syfteme zu sein. Den Fachphilosophen mag die Untersuchung überlaffen bleiben, ob dieses Lob nicht einer erheblichen Ginschränfung bedarf, ob nicht neben dem synthetisch-deduktiven der analytisch-induktive Teil durchweg zu furz gekommen ift. Dagegen darf sich ber Historiker über die augenfällige Verwandtschaft der Ideen Krauses und Schellings wohl eines Urteils unterwinden. Run hat Rrause bie neuere Philosophie bis zu Segel wiederholt einer eingehenden Kritik unterzogen. Das Unvergängliche ber Schellingischen Lehre fah er in der feit 1801 zum Ausdruck gelangten Anerkenntnis Gottes oder bes Abfoluten als des Principes der Wiffenschaft, jodann in der echtwiffenschaftlichen Methode Schellings, ber qu= erft wieder erfannt habe, daß Thefis, Antithefis und Synthefis ber Urtypus der Deduktion fei. Aber ber Stifter bes Menfch= heitbundes bestritt zugleich auf bas allerentschiedenste, burch Schel= ling unmittelbar beeinflußt zu sein 2).

Die Scheidung von Gott und dem Grunde in Gott, oder wie er sagt, von Gott als Wesen und als Urwesen will er bereits 1803 gefunden haben. Es bliebe dann zu Gunsten der Schelzlingischen Priorität nur die leicht übersehbare Stelle der Zeitzschrift für spekulative Physik<sup>3</sup>). Man hat deshalb auch eifrig

<sup>1)</sup> Lebenlehre 64-7. 23. 4-7.

<sup>2)</sup> Grundwahrheiten 405 fg. u. das Manuffript über das Eigentümsliche der Wesenlehre. S. Hohlselb 115. 117 = Zur Geschichte der neueren philos. Systeme. Aus K's. Nachlaß herausg. von Hohlselb u. Wünsche. S. 310 ff.
3) S. oben S. 181 Anm. 3.

bagegen protestiert, Krause, wie es wohl geschehen ist, einfach als Neuschellingianer zu bezeichnen. Aber Krause giebt, soviel ich sehe, erst in den Vorlesungen über Erkenntnislehre von 1821 das Jahr 1803 als das Datum seiner neugewonnenen Erkenntnis an. Er trägt erst nach 1809 sein Snstem in ber eben ffizzierten Weise öffentlich vor. Er berührt endlich in seiner Schilberung von Schellings Entwicklungsgang bie Freiheitslehre faum, fo baß wir an einer positiven Ginwirfung Schellings boch wohl festhalten muffen, folange noch nicht der ftrifte Beweis geführt ift, daß Krause vor 1809 Gott als Wesen und als Urwesen unterschieden hat. Das eigne Zeugnis des Philosophen entscheidet ba nichts, wenn wir uns der Selbsttäuschungen und Originalitätsfucht erinnern, woran fast alle Philosophen dieser Periode franken. Nachbem einmal der Begriff des Absoluten von Schelling auf: gestellt war, konnten von da aus auch andre eine ähnliche Entwicklung durchmachen wie ber Verfasser des "Transscendentalen Ibealismus". Aber daß fich Kraufes Gedankenkeime von felbst so durchaus in der Richtung der Freiheitslehre von 1809 entwickelt hatten, ift kaum anzunehmen. Die Gelbständigkeit feines Denkens bleibt ja auch bann gewahrt, wenn wir ben Boben, bem es entsprang, zu kennen glauben. Denn die Konfequenzen Schellings haben niemals Krauses Billigung gefunden. Namentlich Schellings Lehre vom Abfall schien ihm in Widerstreit mit ihrer gemeinsamen Grundeinsicht, weil er immer ber Spinoziftischen Auffassung des Bösen, wie sie uns schon im "Urbilde" entgegentrat, treu geblieben ift.

Noch deutlicher wie hier zeigt sich meines Erachtens das Abhängigkeitsverhältnis Krauses in einer principiellen Frage seiner eigentlichen Geschichtsphilosophie, nur tritt da Fichte an Schellings Stelle. An die letzen Vorlesungen jenes Philosophen erinnert es zunächst, daß auch Krause seiner Zeit die Aufgabe stellt, den Kampf zwischen Glauben und Vernunft zum Austrag zu bringen. Aber sein Zeitalter ist nicht mehr das des Kosmopolitismus, nicht mehr das der Befreiungskriege, welches an dem Sohne Thüringens, obwohl er es nicht wie der junge Kanke hinter den klösterlichen Mauern von Schulpforte verbracht hat, ziemlich spurlos vorüber-

ging. Aus der Romantik hat die historische Schule, die jest das Wort führt, ihre erste Nahrung gesogen, von ihr borgt jest die Reaktion ihre geistigen Waffen. Kraufe läßt jedoch die Wurzel unangetaftet und wendet sich bloß gegen die Reaktion wie gegen die positivistische Lehre vom absoluten Werte des Historisch= gegebenen. Auch die Aufflärung, meint er, habe das Positive verworfen, insofern es die Stelle der Jbeale einnehmen wollte. Auf ber andern Seite suchte man das Sistorische nur historisch an der Sand der Philologie, der Hermeneutik und Kritik, sowie der veraleichenden Geschichtsforschung aufzuklären. Aber nach beiben Seiten bin überwog der Berftand auf Rosten der Bernunft, am auffallendsten bei Rant und feiner Schule. Der Rückschlag blieb nicht aus, indem nun "die Urbenfer, beren Denkweise die vorherrichende wurde", die Verstandesbildung vernachläffigten, "berauscht von der hoben Vernunftwahrheit, die ihnen mehr ahnungs= weise offenbar wurde, als daß sie ihnen in wahrer Erkenntnis eingeleuchtet hätte". Ja einige berselben greifen jett "ebenso zu Feuer und Schwert, zu Gift und Dolch wie die entarteten Aufflärer. Sind biese kalte Schwärmer, fo find jene heiße", und wie sich unter biefen "graufame Revolutionsrichter" befanden, fo begegnen wir unter jenen "graufamen Richtern in ber Todesruhe besvotischer Staaten und in dem Geheimzimmer ber firchlichen und staatlichen Inquisition"1).

Mit dieser Entschiedenheit hat sich indessen Krause in seinen Vorlesungen nie geäußert, und wenn die Thorheit seiner Schüler auch ihn in die politische Verfolgung mit hineinzog<sup>2</sup>), so traf

<sup>1)</sup> Lebensehre 440, nach Leonhardis Vorrebe LIV aus Vorarbeiten zur Religionsphilosophie. S. 556 (25. Febr. 1829): "Die echte, rein menschliche Bildung geht jetzt in Deutschland theilweis zurück, — vornehmlich durch das Gerebe vom einsigen [sie] Heil des sogenannten "Positiven" im Staate, Religionverein, Volkssitte u. s. w., welches den armen Jünglingen, besonders auf Hochschulen, unermüdlich von den Dienern der Verlebtheit vorgesagt wird." Bgl. auch 557 Nr. 42 von 1823, 559 Nr. 54 von 1827. 370 fg.

<sup>2)</sup> Infolge der Studentenunruhen in Göttingen 1830, an welchen sich u. a. Ahrens und K's. Schwiegersohn beteiligten, wurde der Philosoph außgewiesen, und wäre auch in Nünchen nicht geduldet worden, wenn sich Franz von Baader nicht für ihn verwendet hätte. S. Procksch 85—93.

bie Reaktion in biesem Joeologen gewiß den unschuldigsten. Denn auch jetzt wird er nicht müde, zu betonen, daß die Verbesserung menschlicher Dinge nur von oben und unten zugleich in harmonischer Vereinigung ausgehen könne. Aber die reine an die heiligen Klänge des Mozartischen Priestermarsches erinnernde Harmonie des "Urbildes" ist nun einmal durch Dissonanzen gestört, und der Menscheitbund erscheint in andrer Beleuchtung, wenn er aus harten Kämpfen zwischen dem "überlieserten Geschicht-Positiven in Staat und Kirche" und der mächtig andrinzgenden, schöpferischen und in höherem Sinne göttlichen Vernunft hervorgehen soll.

Anscheinend wird durch dies alles die Geschichtsphilosophie Kraufes mit nichten berührt. Denn als Schüler Fichtes icheibet er ftreng zwischen reiner und angewandter Philosophie ber Geschichte. In dem rein idealen Teil werden die allem geschicht= lichen Leben zu Grunde liegenden Ideen rein a priori entwickelt, und sodann in der ideal-realen Sälfte auf die empirische Geschichte angewandt. Run fagt zwar Krause, die reine Philosophie der Geschichte dürfe niemals aus wirklich historischen Thatsachen bie Beweise für ihre allgemeinen Sätze entnehmen, sondern ihre a priori gefundenen Wahrheiten höchstens durch einen voraus: genommenen Sinblid auf die Geschichte diefer Erbe erläutern 1). Da wir aber schon bei Fichte gesehen haben, daß die Trennung ber reinen und ber angewandten Philosophie der Geschichte ganz und gar illusorisch ift, so burfen wir bei Krause von derfelben wohl absehen, zumal er ja selbst von der Befugnis historischer Erläuterung in dem rein idealen Teile den ausgiebigsten Gebrauch gemacht hat.

Von principieller Wichtigkeit ist das Zugeständnis, daß der angewandten Philosophie der Geschichte die Ermittlung der Thatsachen stets vorausgehen muß, da der Erkennquell des reinen Inhaltes der Geschichte rein sinnlich ist; sodann, daß die reine

<sup>1)</sup> Lebenlehre 12—6. 332. Bgl. die oben S. 591 Ann. 1 citierten Borlefungen. Außerdem haben Hohlfeld und Wünsche 1889 noch einen "Abriß der Philosophie der Geschichte" herausgegeben, welcher nichts wesentlich neues bringt.

Philosophie und die reine Geschichtswiffenschaft für fich betrachtet, da jene auf das ewig Nothwendige, diese auf das zeitlich Individuelle gerichtet ift, sich zunächst ausschließen. Die Philosophie der Geschichte beweist aber wider die gewöhnliche seit Kant populär gewordene Ansicht, "daß das Ganze der Geschichte der Menschheit zugleich auch auf die Vollendung jedes einzelnen Men= schen berechnet ist". Sie lehrt, wie "ber Reimling im Leibe ber Mutter, der Neugeborene, das Rind, der Jüngling, der Mann", furz der Mensch in allen Lebensaltern, jedes Volf in allen Gpochen feiner Geschichte bestimmt sind, sich auszuleben und wie fie alle ihr Eigenleben, ihre Schönheit haben. "Ja auch die Leiche ift eine heilige Schönheit." Man verfündigt fich daher, wenn man das ganze irdische Leben nur als eine Vorübung "in einem büsteren Jammerthal" betrachtet 1). Beweift doch die Philosophie des Lebens, "daß in Gottes Welt viel mehr Glück als Unglück gefchieht". Sie beweift es jum mindeften für ben Philosophen, welcher 1816 in größter äußerer Not seinem Vater schreiben fonnte: "ich bin mit Gottes Wegen völlig zufrieden"2). Aber man versündigt sich auch an der Gegenwart, wenn man sie lediglich aus ber Vorzeit erklären will. Denn "fein Moment hängt ganz von dem vorigen ab", und es giebt nichts Verkehrteres als die Behauptung, daß nichts Neues unter der Sonne geschehe, weil damit der Begriff des Lebens felbst verneint wird. "Das allgemeine und bleibend Menschliche ist freilich überall dasselbe. Aber da die Menschheit von wenig Individuen ausging, so muß doch jedes menschliche Ding einmal neu gewesen sein 3)." Gine Philosophie der Geschichte, welche die angegebenen Fehler ver= meidet, bietet erst Krause in der festen Überzeugung, damit im Leben der Menschheit Epoche zu machen. Sehen wir uns also feine Spochen näher an.

Was Herbart verpönt hatte, geschieht jest, indem Krause seiner Periodisierung eine Parallele zwischen dem Leben des Einzelnen und der ganzen Menschheit zu Grunde legt. Keim, Wachs

<sup>1)</sup> Lebenlehre 9-10, 30, 542, 549, 60.

<sup>2)</sup> Am 14. Mai. Prochfch 70. Lebenlehre 101.

<sup>3)</sup> Lebenlehre 542. 275. 559.

tum. Reife und Absterben folgen einander wie bei dem Ginzelindividuum Kindheit, Lehr= und Wanderjahre, Männlichkeit, Alter. Das Lebensalter der ersten Menschheit wird nun ganz wie bei Rouffeau und seinen Nachfolgern "als ein Leben der unbewußten Unschuld" geschildert und alsdann die Mythologie für die Erflärung des Erwachens der Selbstfucht in Anspruch genommen. Andrerseits erklärt es Krause ganz wie Schelling, Schlegel, Creuzer und andere Romantiker für eine Unmöglichkeit, daß die auf der niedrigften Stufe stehenden Völker Urvölker feien. Vielmehr hält er es für mahrscheinlich, daß dieselben erft im zweiten Lebens: alter der Menschheit "durch irgend eine Unterbrechung ihres Zufammenhanges mit ursprünglichen Bölkern von dem Fortgange der höhern gemeinfamen Bilbung im Bereine ber Bölfer abgetrennt" worden seien1). Da jedoch die geschichtliche Überlieferung bis zu ber ersten Beriode nicht zurückreicht, fo faßt fich ber Philofouh trot feiner aprioristischen Methode etwas furz. Bas wir gemeinhin unter Geschichte verstehen, fällt gänzlich in die Periode bes Wachstums, bei der wir also länger verweilen muffen.

Gleichzeitig mit dem erwachenden Triebe der Selbstheit, der dem Menschen nicht anerschaffen war, sondern sich — wie und wodurch erfährt man eigentlich nicht — erst allmählich entwickelt hat, sindet ein Zurückziehen und Freilassen von seiten der göttlichen Vorsehung statt. Der Rapport mit höheren Geistern, mit den Menschheiten andrer Welten und mit der Natur selbst wird gelöst, so daß den Menschen die ihm anfangs eigne Hellsicht (clairvoyance) verläßt, welche, wie der Mesmerianer Krause glaubt, sich im zweiten Zeitalter nur noch vereinzelt als Heilung in Krankheiten sindet. Der vorwaltende Charakter der Selbständigseit führt nun an Stelle des seitherigen Monotheismus zur Vielgötterei, zum Kriege aller gegen alle und zur Zerstreuung der Völker, welche sich "die dunkle Erinnerung ihres Unschuldsstandes nur als heiliges von wenigen Erleuchteten gehegtes Mysterium bewahren").

Über die Zerftreuung der Völker hat aber Krause infolge

<sup>1)</sup> Lebentehre 313. 318 fg. 311.

<sup>2)</sup> Ebenda 321-6.

seiner geographischen Lieblingsibeen ganz eigentümliche Ansichten. Die Frage nach dem Ursprung des Menschengeschlechts läßt er dahingestellt, sucht aber die Sitze der ältesten Kultur auf den Hochebenen Asiens und Afrikas. Europa ist das geographische Vereinland dieser Erdteile; folglich muß es von beiden seine Bevölkerung sowohl wie seine Kultur empfangen haben. Da nun der Philosoph die keltischen Sprachen nicht zu dem indogermanischen Sprachstamme rechnet, so hält er diese, die bastische, die altiberische und die Verbernsprache für afrikanische Ursprachen aus den weit zurückliegenden, vorgeschichtlichen Zeiten einer Urstultur der Neger!

Dagegen läßt sich Krause in seiner Charafteristif ber erften Epoche des zweiten Hauptlebensalters, welche die sogenannte alte Geschichte in sich begreift, nicht wie Schelling und Hegel in ahn= licher Lage burch sein humanistisches Gewissen ins Gebränge bringen. Das griechische Bolk ist auch ihm allerdings das erfte nächst bem indischen, "welches sich zu einem einzelnen vollstän= bigen Gleichnisbilbe ber ganzen Menschheit vollendet hat, indem es mit bewußter Freiheit nach gleichförmiger organischer Bollen= dung in Wiffenschaft und Kunft und in Staat und Religion in feinen vorwaltenden Geiftern ftrebte" und auf biefe Beife für alle Zeit ein Erzieher zur Menschlichkeit geworden ift. Aber ihm gebrach es, wenn wir von einigen "Urgeistern" wie Plato ab= seben, an der Grunderkenntnis Gottes?). Und in politischer Hin= sicht findet Krause im ganzen Altertum, einerlei ob ein Bolt sich überwiegend nach Seiten ber Wiffenschaft wie die Inder, nach Seiten ber Schönheit wie die Griechen, der Gottinnigkeit wie die Juden, oder ber Staatsbildung wie die Romer entwickelt hat, ben reinen Defpotismus in all seinen Formen. Denn es läuft seiner Meinung nach durchweg auf basselbe hinaus, ob die selbstische Macht eines Ginzelnen oder der Gemeinde Gewalt für Recht einsetzt. Nur die Inder stehen wegen ihrer Kafteneinrich= tung noch heute auf jener erften Stufe ber Lehrjahre ber Mensch= heit, welche fich burch Jefus in Vorberafien zuerft auf bie nächst=

<sup>1)</sup> Angewandte Philof. der Gesch. 28 u. 78.

<sup>2)</sup> Angewandte Philos. d. Gesch. 86-8. Lebenlehre 330 fg.

höhere erhoben hat. Ägypter und Kömer sind, so großartig auch ihre Erscheinung war, untergegangen. Aber die Inder, worunter Krause auch die Chinesen (Siner), Perser und Deutschen begreift, die Sbräer und Griechen werden als die Hauptkulturvölker in umgekehrter Folge aus ihrer Schmach wieder erstehen! Daß man jedoch die Italiener mit demselben Rechte als Nachsahren der alten Italiker, wie die Neugriechen als die wahren Agamennonssöhne ansehen dürste, kann dem für die griechischen Freiheitskämpfer begeisterten Philosophen sechs Jahre vor dem Erscheinen von Fallmerayers in das andere Extrem versallender "Geschichte von Morea" nicht beisommen. Genug, hier wie in der Emancipation der Juden läßt sich unschwer die empirische Wurzel seiner Theorie der Palingenesse der Völker erkennen.

Die zweite Stufe ber Entwicklung, auf welcher ber Mensch seine Bereinigung mit Gott als Urwesen wieder anstrebt, beginnt bei den Indern und Perfern mit dem Hervortreten des Buddhismus und der Zendavestalehre, bei den Vorderafiaten und Europäern mit der Erscheinung Chrifti. Es hat aber "die Frömmigfeit dieser Periode das Eigentümliche bes bloßen Glaubens an Gott ohne wissenschaftliche Erkenntnis besfelben". Die falsche Gegenüberstellung von Gott und Welt führt zur Verachtung ber Welt und der menschlichen Individualität in der Form der Astese, zum Autoritätsglauben, Fanatismus und zur Klerokratie, welche in Europa burch den Papft, in Afien burch ben Dalai-Lama ausgeübt wird. Much wirft noch die Bielgötterei der erften Stufe nach in ber für nötig erachteten Bermittlung zwischen Gott und ben Menschen, mahrend boch "jeder Geift selbst ewig unmittelbar vor Gott ift". Dennoch ift bie von bem "ftatutarischen Religion= verein" auf allen Gebieten ausgeübte Vormundschaft für bie Menschheit dieser Stufe eine Wohlthat, und ber aus der 3bee bes Ginen Gottes hervorwachsende Fortschritt zeigt fich nament= lich in der Tonkunft2).

Die dritte Stufe des zweiten Lebensalters erklimmen die europäischen Bölker im Zeitalter des Humanismus und der

<sup>1)</sup> Lebenlehre 331, 336, 548 (von 1824).

<sup>2)</sup> Lebenlehre 351, 338, 346, 342 fg. 345, 347,

Renaissance, die Asiaten durch den reformierten Jelamismus ber Bechabiten, die Buddhiften durch die religiösen und politischen Reformen einiger Afghanenstämme 1). Das individuelle Moment fommt nun wieder zu feinem Rechte, jedoch "in steter Hinsicht und allseitiger Beziehung zu allem andern Menschlichen im Gefamtganzen aller menichlichen Beftrebungen". Dies geschieht in Auflehnung gegen alle bloß äußere Autorität in bem Kampfe ber in fich wieber vielfach gespaltenen idealistischen mit der antiidealistischen Partei, welch lettere die Befugnis ber Idee, "überhaupt ober jest verwirklicht zu werden", verkennt. 2018 Frei= maurer ober Jesuiten muffen sich beibe Parteien anfangs noch in Ansehung ihrer höchften Bestrebungen ins Geheime gurudziehen. Gegenwärtig aber hat der Kampf, welcher schon lange auf offnem Felbe zwischen Freifinnigen und Servilen ausgefochten wird, feinen Sobepunkt erreicht. Dabei erwähnt Krause unter ben Borkampfern für den reinen Theismus merkwürdigerweise gwar Bahrdt und die Illuminaten, aber nicht den Berfaffer des "Emil", welcher boch ben Giegner Professor wie ben Stifter bes Illuminatenordens Weishaupt 2) auf das ftarkfte beeinflußt hat. Much die Liberalen, beren wissenschaftliches System sich in ber Form des empirischen Sensualismus bei Baco, Lode und hume, in der Form der idealistischen Transscendentalphilosophie, in einer ununterbrochenen Reihe von Descartes bis Begel, darftellt, verfallen häufig in eine besondere Art des Despotismus. Doch er= fennen all diese Philosophen an, daß ohne unbedingte Erkenntnis eine eigentliche Wissenschaft nicht möglich ift. Erst Krause hat jeboch ben Schritt gethan, ber in bas britte Sauptlebensalter ber Reife hinüberleitet, indem er nach Spinozas Borgang, aber ohne beffen Ginfeitigkeit, Gott felbst als Princip ber Biffenichaft erfannte 3).

Damit tritt nun die Philosophie der Geschichte selbst als mitwirfende Kraft in bas Leben ber Menschheit ein. Der Ber-

<sup>1)</sup> Bgl. Angew. Phil. d. Gefch. 78.

<sup>2)</sup> Angew. Phil. d. Geich. 118; über den Ginfluß Rouffeaus auf Beishaupts spätere Schriften vgl. hettner III 2, 338 ff.

<sup>3)</sup> Lebensehre 352-7. 362. 367-72.

fündiger derselben wird beshalb auch von allen Geheimbündnern ber überwundenen Periode angefeindet, wie Krause wieder in Berallgemeinerung seines Konfliktes mit ber Dresbener Loge bemerft. Das der Menschheit in biefem Lebensalter gesteckte Biel fennen wir bereits aus dem "Urbild". Wenn sich jedoch Krause der Darstellung der drei Entwicklungsstufen dieses Zeitalters aus dem Grunde enthält, "weil die wissenschaftliche Grundlegung nicht weiter hat dargestellt werden können, als bis hierher geschehen ift", so beweift dies nur wieder das Scheitern seines Apriori, sobald ihn die empirischen Bedingungen im Stiche laffen. Nur bag brei Berioden bis zur vollendeten Reife, brei Berioden in einem vierten Lebensalter bis zum Ende aller Dinge erforderlich find, erfahren wir. "Die greife Menschheit wird aber die ehrwürdigste sein und ihr letter fterbender Greis ber ehrwürdigfte ber Menschen." In Hinblick auf biese große noch zu lösende Aufgabe durfte wohl Krause am 11. Juli 1829 die Worte niederschreiben: "es ist jest Morgen, nicht Abendämmerung", wenn auch die Morgensonne vorerst nur die Alpengipfel vergoldet1). -

Auch Krause betrachtet die Geschichte aus dem teleologischen Gefichtspunkte. Doch läuft er weniger Gefahr als feine philosophischen Borganger, gegen die hiftorische Gerechtigkeit gut funbigen, weil das Ziel des Menschheitbundes fast nicht minder verschwommen ist wie Herders Humanitätsideal. Bielleicht eben des= wegen bewahrt er sich aber eine bemerkenswerte Beite des Blickes und behält namentlich neben der europäischen Entwicklung die afiatischen Dinge stets im Auge. Gleichwohl läßt ihn die reli= giöfe Färbung seines ideellen Maßstabes zuweilen, wie in seinem Urteil über die griechische Kunft, in die Frre gehen. Rach Form und Methode, kann man wohl fagen, ift feine Geschichtsphilo= sophie über Fichte und Schelling kaum hinausgekommen, und seine Ibeale entstammen dem philosophischen Jahrhundert Boltaires und Rousseaus. Neu ist die eigentümliche Vereinigung metaphysischer Begabung und historischen Sinnes, welche einem Bedürfnis der Zeit fichtlich entgegenkam; und es bleibt die Frage

<sup>1)</sup> Lebenlehre 417. 379. 397. 463.

übrig, warum die Erfolge des ewigen Privatdozenten so überaus bescheiden geblieben sind. An der abstrusen Fassung seiner Lehre allein kann es nicht liegen, da sie in seinen mündlichen Borträgen sich nicht so geltend machte, und Hegel zur selben Zeit bewies, was man dem Deutschen in dieser Hinsicht zumuten darf. Ich glaube aber nicht zu irren, wenn ich den Grund der völligen Nichtbeachtung Krauses in den veränderten Zeitverhältnissen suche.

Die aus ihren kosmopolitischen Träumen einmal aufgerüt= telte Nation hatte sich durch die Reaktion der zwanziger Jahre boch nicht ganz wieder einlullen lassen. Sat doch Krause selbst zugeftanden, daß jett unter allen gebildeten Bölfern der Erde "ber Staat und bas Leben und die Wirksamkeit des Staates allen andern menschlichen Angelegenheiten und Beftrebungen" vorangehe. Dabei giebt es jedoch für ihn in der hauptsache nur zwei Staatsformen, ben Defpotismus und die freie Gemeinde= verfassung. In der Theokratie wird das Rechtsleben der Bölker von den Prieftern bevormundet, in der Monarchie und der Abels= aristofratie von vorherrichenden Familien, in der Timofratie von der besitzenden Klasse und in den Militärstaaten von der Krieger= fafte. Sie alle fallen bemnach in die Rategorie der bespotischen Staaten, welche burch bie fonftitutionelle Monarchie einen über= gang zu ber freien Gemeindeverfaffung finden. Daß es aber biefer Übergangsform nicht bedarf, haben die neuen Staaten Amerifas gezeigt. Da nun die Bollfommenheit des Staates und der Menschheit gleichen Schritt halt, fo fann und wird erft im Beitalter ber Reife "Gerechtigkeit die ganze Menschheit in bem einen Erdstaate umschlingen"1).

Solchen politischen Allgemeinheiten war das deutsche Bolf
schon zur Zeit der Julirevolution entwachsen. Denn selbst die linke Seite des Liberalismus jener Tage zog die seit der Revolution in Umlauf gekommenen Schlagworte aus der Schule Rousseaus vor, weil sie bequemer und vor allem praktischer waren. Auch hat sich die deutsche Geistesbildung in den neueren Zeiten viel zu

<sup>1)</sup> Angewandte Philoj. b. Gesch. 116 fg. Lebenlehre 203.

reich und gleichmäßig entwickelt, um bei aller politischen Unreise sich je in den trostlosen Gegensatz von Servilen und Freisinnigen einzwängen zu lassen. Bezeichnenderweise hat daher später der Stifter des Menschheitbundes in dem unkultiviertesten Staate Westeuropas, in Spanien, die Beachtung gefunden, auf welche seine deutschen Jünger noch immer vergeblich warten. Das "Urbild" hat dort zwei Auflagen erlebt in der Übertragung del Rios, welche, nachdem sie auf den Inder gesetzt und verboten worden war, den Anlaß hergab, del Rio seiner Madrider Prosessur zu entheben. Nicht Freisinnige, sondern geradezu "Krausistas" nannten sich dort seit der Revolution von 1868 alle Freunde des Fortschritts, und in der 1876 in Madrid gestisteten freien Universität bildet der Glaube an die Wesenlehre das geistige Band 1).

In Deutschland aber konnte der historische Sinn Krauses nicht zur Geltung kommen, weil er gerade so wie früher Herbers "Ideen" das Interesse an den Fragen des staatlichen Lebens in keiner Weise zufriedenstellte. Die ihres Bundestags glücklich entsedigte Nation sollte jedoch darüber nicht einen ihrer edelsten Söhne vergessen, der sich gerade in seiner auf der söderativen Idee aufgebauten Philosophie als echter Sproß des bündnisstrohsten und vereinslustigsten aller Völker erwiesen hat.

<sup>1)</sup> Zur Geschichte der Kämpfe Spaniens um seine geistige Wiederzgeburt. Beilage der Allgem. Zeitung (1879) Nr. 332. Das "ideal de la humanidad para la vida" erschien 1860 u. 71; unter den Professoren der freien Universität befanden sich auch die Ueberseher K's. Giner de los Rios und Linares Azchrate.

## Behntes Kapitel.

## Hegel und Schellings positive Philosophie.

Voltaire war vergessen und die Blütezeit des Freimaurer= ordens länast vorüber. Schovenhauers pessimistische und Kraufes optimistische Philosophie konnte daher erft dann einen größeren Wirkungstreis gewinnen, als man wieder anfing, auf die Tenbenzen bes achtzehnten Jahrhunderts zurückzukommen. Wenn bagegen ber große Rivale bes Latriarchen von Ferney immer noch gepriesen oder verdammt wurde, so galt dies nicht mehr bem Ber= faffer der verschollenen beiden Disturfe, fondern nur noch dem Berfasser des "contrat social". Und auch Hegel verdankte in einer ber metaphysischen Spekulation bereits abgewandten Zeit seinen ungeheuren Erfolg wesentlich seiner Staatslehre. Beibe find ihrer Bilbung nach humanisten im ftrengften Ginne bes Wortes. Aber mit bem Namen des einen verband sich alsbald ber Begriff bes politischen Rabikalismus, mit bem bes andern im Zeitalter ber Karlsbader Beschlüsse und ber Julirevolution der Begriff ber Reaktion. Gs ift baher zu einer objektiven Bürdigung der Geschichtsphilosophie und der Staatslehre Hegels ganz wie bei Rouffeau unerläßlich, fich zunächft aller Gedanken an die weit auseinandergehenden Richtungen ber bald nach bes Meisters Tobe zersplitterten Schule zu entschlagen.

Die Frühreise Schillers und Schellings straft den Volkswitz vom Schwabenalter Lügen. Ihre späteren Erfolge konnten den durch die Näuber und die Naturphilosophie erworbenen Ruhm nicht verdunkeln. Dagegen tritt Hegel, der um zwei Jahre ältere Studiengenosse Schellings, mit seinem ersten größeren Werke erst zu einer Zeit hervor, als sich jener saft schon ausgeschrieben hat.

Über die Zeit der Jugendträume ist er damals längst hinaus. In jenen begeisterungsfrischen ersten Jahren der Revolution, welche das noch ganz unpolitische deutsche Bolk mehr in ästhetischem Sinne als ein welterschütterndes Drama betrachtete, hatte er wohl einem theologischen Freunde zugerufen 1):

"Es lebe, wer das Rechte thut, Und dann den deutschen Freiheitshut Recht tief ins Auge drückt."

Das "Vive Jean Jacques", welches ihm ein andrer Freund in fein Stammbuch ichrieb, fand baber freudigen Nachhall in feiner Seele. Hatte er doch den unvergleichlichen psychologischen Wert der "Bekenntnisse" frühzeitig erkannt. Aber bas Interesse an bem Autor übertrug fich bald auf beffen Werke, und noch eine 1798 entworfene Flugschrift über bie inneren Berhältnisse feiner schwäbischen Heimat zeigt Hegel schwankend zwischen Rousseau und Plato, der ja auch für den Genfer ein nie versiegender Quell ber Begeisterung gewesen war. Da ist es nun merkwürdig, daß der Philosoph bei seiner Lekture dieselbe Methode wie Rousseau befolgt 2). Wie dieser sammelt auch er von Jugend auf zu fünftiger freier Berfügung einen Vorrat von Ibeen, die er fich durch planmäßig angelegte Excerptenfammlungen für immer zu sichern sucht. Er weiß deshalb auch stets ganz genau, von welcher Seite er Unregung empfängt, und wo er unmittelbar aus frember Quelle schöpft; und wenn ihm der Lieblingsautor der Tübinger Stiftlerzeit zu feinem gewaltigen Gebankenbau Baufteine geliefert hat, so dürfen wir im voraus versichert sein, daß sich diese, in bas Ganze eingefügt, zugehauen und verkittet, wie fie find, nur schwer herausfinden laffen.

Wie bei Fichte und Schelling wird auch bei Hegel die Philosophie der Geschichte zu einer Rechtfertigung Gottes, aber zu einer Rechtfertigung großen Stils, welche die Wege der Vorsehung nicht,

Etanımbuchvers für Pfarrer Chemann in Degerschlacht bei Tübingen.
 Sept. 93. Aus Schellings Leben 3, 251.

<sup>2)</sup> G. B. F. Hegels Leben beschrieben durch Karl Rosenkranz. Supplem. zu H's Werken. Berl. 1844, S. 34. 28. 91. vgl. Confessions Oeuvr. 14, 369.

wie es Herder that, mit pastorenhafter Willfür bald da bald dort im Großen oder im Aleinen nachweist, sondern sie im Zusammenshange zu begreisen sucht. Sie ist also "insosern eine Theodicee, welche Leibniz metaphysisch auf seine Weise in noch unbestimmten, abstrakten Kategorien versucht hat, so daß das Übel in der Welt begriffen, der denkende Geist mit dem Bösen versöhnt werden sollte""). Allein Hegel läßt darüber nicht wie Schelling das Neich dieser Welt verkümmern, sondern neigt sich wieder zu der weltsbürgerlichen Betrachtungsweise Kants, ohne jedoch die rationalistische Staatslehre des Königsbergers und die terroristischen Lehrsäte Rousseaus und Fichtes sich zu eigen zu machen.

Für hegel hätte es nie ber Mahnung bedurft, welche ber Alte von Weimar an den Philosophen des Pessimismus richtete. In seiner großartig heiteren Anschauung ber Dinge wußte er sich eins mit bem Dichter bes Fauft. "Wer die Welt vernünftig ansieht, ben sieht sie auch vernünftig an", und er fommt zu der Ginsicht, "daß es auch in der Weltgeschichte vernünftig zugegangen" sein muffe. Wenn jedoch Hegel biefen Gedanken für die einzige Voraussetzung feiner Geschichtsphilosophie erklärt2), so fett er damit nicht weniger als sein ganzes System voraus 3). Denn das Absolute erscheint bei Hegel in Geftalt der fich felbst ent= wickelnden göttlichen Vernunft. Diese Selbstentwicklung wird nun aber für Natur und Geschichte nicht wie bei Schelling in mustischer Weise als ein nur bem Gläubigen sich offenbarendes Werben ber Gottheit aufgefaßt, weil "im Geheimnis niemals bie Weisheit liegt und die wahre Wissenschaft vielmehr auf bem offenen Felde des Bewußtseins ist 4)", sondern es wird daraus mit Berhüllung des religiösen Grundgebankens die Arbeit des Begriffes, ber in fein Gegenteil umschlägt, um in ber Rudfehr gu fich felbst erft fein mahres Wefen zu enthüllen. Wie Strophe

<sup>1)</sup> Borlesungen über die Philosophie der Geschichte, herausgegeben von Dr. E. Gans. Werke 9. Berlin 1837. Seiten der dritten von Dr. Karl Hegel besorgten Aufl., Berl. 1848. in ( ). S. 18 (20).

<sup>2)</sup> a. a. D. 9, 12-15.

<sup>3)</sup> Mint, philosophy of history 500.

<sup>4)</sup> Werfe 9, 248 (291).

und Gegenstrophe ihre Vereinigung finden in dem Schlußgesang, so tritt der Begriff aus dem Ansichsein und dem Fürsichsein in das Anundfürsichsein, worin seine Entwicklung zum Abschlußgelangt.

Es entzieht fich hier unfrer Betrachtung, wie Begel biefe Formel mit bewundernswürdiger Konfequenz von Stufe zu Stufe durchgeführt hat. Wir wiffen aber jett, mas es bebeutet, wenn er von ber Vernunft der Geschichte spricht. Die Weltgeschichte ift nur eine ber Entwicklungsftufen bes Geiftes, und daß fie Segel auch ben objektiven Geift nennt 1), ber als Antithefis zwischen bem subjektiven und bem absoluten in Kunft, Religion und Philosophie zum Ausdruck gelangenden Geiste fteht, erinnert an die Gleichsetzung von Philosophie und Kunft bei Schelling und Schopenhauer, an die Verschmelzung von Religion und Philosophie bei Schelling, Schlegel und Krause sowie an die sekundare Stellung der Geschichte bei bem Frankfurter Philo= sophen. Die Aufgabe des Geschichtsphilosophen wird es aber fein, die Bernunft in der Geschichte durch "denkende Betrachtung derfelben" nachzuweisen. Allein dieser Nachweis muß fich gleich= fam von selbst aus der einfachen Darstellung des geschichtlichen Verlaufes ergeben. Der Philosoph, welcher die Ibeen nicht etwa in die Geschichte hineinträgt, sondern sie lediglich darin wiedererkennt, darf aber nicht, wie Hegel mit polemischer Spite gegen Niebuhr und die Verfechter der Urvolkhypothese bemerkt, mit jenen Siftorikern und Philosophen verwechselt werden, die sich in apriorischen Konstruktionen gefallen 2).

Man hat es nun von jeher aufs schärffte getadelt, daß Hegel bem geschichtlichen Stoffe nur die untergeordnete Bedeutung zu-

<sup>1)</sup> Windelband 2, 319.

<sup>2)</sup> Werke 9, 13—4 (14—5). Weitere polemische Stellen gegen Niebuhr 229 (341). 296 (342 u. 347). 311 (368 fg.). Auch 284 (333) der Ausfall gegen die Philister unter den neueren Historikern, welche welthistovon Tugend und Moralität messen wollten, könnte gegen N. gehen, dessen scharfe Kritik Alexanders in den Borlesungen über alte Geschichte Hegel wohl vom Hörensagen bekannt war.

erkenne, eine ein für allemal feststehende Form mit konkretem lebendigem Inhalte anzufüllen. Aber wird nicht auf diese Beise Segel ganz allein für eine ber Hauptfünden bes beutschen Ibealis= mus verantwortlich gemacht? Rousseau war es doch, welcher einen Urmenschen und einen Urstaat a priori konstruierte und beide aleichwohl immer wieder für hiftorische Größen ausgab. Fichte und Krause glaubten sobann jebe Zweideutigkeit zu vermeiben, als fie icharf zwischen apriorischer und angewandter Geschichts= philosophie schieden. Mit welchem Erfolge, haben wir geseben. Benn nun auch Segel die Verachtung der empirischen Denkungs= art mit seinen Borgängern teilte und wieder mehr zu einer Ber= wechslung ideeller und empirischer Größen in der Weise bes Genfer Bürgers hinneigte, fo mar es boch ebenfo gewiß ein bedeutender Fortschritt, aus dem Munde eines idealistischen Geichichtsphilosophen bas principielle Zugeständnis zu hören, baß "wir die Geschichte zu nehmen haben, wie fie ift", also "hiftorisch, empirisch zu verfahren haben". Mochte er bann immerhin mit einem fertigen Systeme an die Weltgeschichte herantreten, bas Entscheidende blieb doch die bündige Erklärung, daß der Nach= weis ber geschichtlichen Bernunft nur bas Ergebnis ber von ihm aufzustellenden Betrachtung sein durfe, ber Geschichtsphilosoph also gang ebenso wie ber Hiftorifer mit ber Ausmittlung ber Thatsachen beginnen muffe. Zubem finden wir die ftrenge Durchführung des bialektischen Grundgebankens nur in ber in eigner Riederschrift Hegels erhaltenen Ginleitung zu feiner Philosophie der Geschichte. In der weiteren Ausführung trug die Fülle des geschichtlichen Lebens ben Sieg bavon über die graue Theorie, welche sich in den späteren Wiederholungen der Vorlesungen über biesen Teil bes Systems immer mehr verflüchtigte 1).

Aus der Einleitung ersehen wir aber, daß die Weltgeschichte "das Theater des Geistes in seiner konkretesten Wirklichkeit" sei. Da nun das Wesen des Geistes die Freiheit ist, so wird es die Weltgeschichte mit dem Fortschritt im Bewußtsein derselben zu

<sup>1)</sup> Die erste Auflage in den Werken entspricht mehr der späteren Gezftalt der Borlesungen, die zweite und britte ihrer ursprünglichen Fassung.

thun haben. Denn nur um das Bewußtwerden der mit unserem Wesen unauslöslich verbundenen Freiheit, nicht um eine eigentliche Entwicklung derselben kann es sich handeln. Die Entwicklung haftet also sozusagen nicht an dem Inhalte, sondern an der Form, an dem Freiheitsbewußtsein, nicht an der Freiheit selbst. Worin das Wesen der Freiheit besteht, wird jedoch nicht gesagt. Wir hören nur, daß die Orientalen nichts von einer Freiheit des Menschen als solchen wissen, daß dei ihnen daher nur einer, der Despot, frei ist. Die griechisch römische West mit ihrem selbst von einem Plato und Aristoteles geteilten Glauben an die Berechtigung der Sklaverei kannte nur die Freiheit einiger. Erst die zum Christentum bekehrten germanischen Nationen sind "zum Bewußtsein gekommen, daß der Mensch als Mensch frei ist").

Nicht zu ihrem Vorteil erinnert diese Ausführung an Schopenhauers saubere Unterscheidung der physischen, der intellektuellen und der moralischen Freiheit 2). Indem aber Hegel die Freiheit auf das politische Gebiet hinüberspielt und sie halb in physischem, halb in moralischem Sinne auffaßt, ist es ihm ein leichtes, in wesentlicher Uebereinstimmung mit Kant zu zeigen, wie die Bernunft, welche sich in der Weltgeschichte nach der Seite der Freiheit offenbart, den Antagonismus der Kräfte als Mittel für ihre Zwecke gebrauche, und er nennt es "die Lift der Bernunft", daß fie die Leidenschaften für sich wirken lasse. Dieser Antagonismus, durch welchen die Individuen für die Gattung aufgeopfert und preisgegeben werden, vollzieht fich allein im Staate, in welchem der Gegensatz von Freiheit und Notwendigkeit verschwindet. Rouffeau irrt, wenn er den Wilden Amerikas für wahrhaft frei hält. Denn Freiheit will erobert sein. Sie ift mithin kein ursprünglicher Besit des hypothetischen Urmenschen, weil sie nicht auf der Negation von Schmerz und Unglück beruht, sondern im wesentlichen affirmativ ift. Ihre Güter find beshalb auch "Güter bes höchsten Bewußtseins", und wer fie nicht kennt, wird felbst dem demo-

<sup>1)</sup> W. 9, 21-3.

<sup>2)</sup> Auch Schiller hatte in einer Anmerkung des 19. der äfthetischen Briefe zwischen intellektueller und moralischer Freiheit geschieden.

kratischen Staatsibeale die Freiheit absprechen müssen, da, wie schon der Verfasser des "contrat" bemerkt hat, der sogenannte allgemeine Wille durch Nichtachtung des Willens der Minorität zustande kommt<sup>1</sup>).

Segel legt daher wie Rouffeau in dem politischen Artikel ber Encyklopädie weit weniger Nachdruck auf die Form der Staats= verfassung, wie auf die Lebendigkeit der Staatsgefinnung. dieser ergiebt sich die Ginheit des allgemeinen und des subjektiven Willens von felbft. Denn "ber Staat, feine Gefete, feine Gin= richtungen find ber Staatsindividuen Rechte; feine Natur, fein Boben, seine Berge, Luft und Gemässer find ihr Land, ihr Bater= land, ihr äußerliches Eigentum, die Geschichte bieses Staates, ihre Thaten, und das, was ihre Vorfahren hervorbrachten, gebort ihnen, und lebt in ihrer Erinnerung". Dies alles zufammen= genommen macht ihr Sein aus und bringt die Erscheinung bervor, welche wir den Geist des staatlich organisierten Bolkes zu nennen pflegen. Dem Bolksgeifte "gehören die Individuen an; jeder Ginzelne ist ber Sohn seines Volkes und zugleich, insofern fein Staat in Entwicklung begriffen ift, ber Sohn feiner Zeit; feiner bleibt hinter berfelben zurück, noch weniger überspringt er bieselbe. Dies geiftige Wesen ist bas seinige, er ist ein Reprä= sentant desselben; es ift das, woraus er hervorgeht und worin er fteht". Auf bem Zufammenfließen ber Intereffen bes Ginzelnen und ber Gesamtheit beruht aber die Sittlichkeit bes Staates, welche bemnach feine moralische in bem gewöhnlichen Sinne, sondern nichts anderes wie die antife von Plato und Aristoteles geforderte politische Sittlichkeit ift 2).

Hat es aber die Weltgeschichte, wie wir sahen, mit der Entswicklung des Freiheitsbewußtseins zu thun, so kann in ihr "nur von Bölkern die Rede sein, welche einen Staat bilben". Die Bölkergeister stehen um den Thron des Weltgeistes "als die Vollsbringer seiner Verwirklichung und als Zeugen und Zierrathen seiner Herrlichkeit". Daraus folgt aber noch keineswegs, wie

<sup>1)</sup> B. 9, 32 (41). 356 (421 fg.). 44 (54).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) W. 9, 44 (65).

man behauptet hat, die Ausschließung von Religion und Kunft aus der Geschichte. Denn der Staat "ift die Grundlage und ber Mittelpunkt der andern konkreten Seiten des Bolkslebens, ber Runft, bes Rechts, ber Sitten, ber Religion, ber Biffenschaft". Runft, Religion und Philosophie befinden fich auf bemfelben Bo= ben wie ber Staat. Sie alle führen vom Befondern zum All= gemeinen, die Religion burch das Medium des Gefühls, die Kunst vermittelft der Anschauung, die Philosophie durch das Denken, ber Staat in ber Sphäre des Willens. Bohl aber werden nicht nur die kulturlosen, sondern auch die staatlosen Anfänge der Menschheit aus ber Geschichte hinausgewiesen. Die Sypothesen eines angeblichen Naturzuftandes, zu benen neuerdings Schlegel im Anschluß an die Bibel eine neue hinzugefügt habe, segen also nach Hegel alle ben Anfang ber Geschichte zu früh an. Auch die Resultate der vergleichenden Sprachforschung kommen ihr nicht zugute. Überhaupt stehen patriarchalische bem staatlichen Synoi= fismus vorausgehende Zustände außerhalb der historischen Betrachtung 1).

Es ift daher kein Jufall, daß man unter Geschichte sowohl das Geschehene wie die Geschichtserzählung versteht. Denn gleichzeitige Geschichtsschreibung, mag sie so roh und dürftig sein, wie sie will, setzt erst ein, sobald wirkliche geschichtliche Thaten und Begebenheiten zu verzeichnen sind. Patriarchalische Traditionen hasten nur innerhalb der Familie und des Stammes und sind in ihrer Gleichsörmigkeit kein Gegenstand der Erinnerung. Mögen also die vor gleichzeitiger Geschichtsauszeichnung verslossen zeiträume noch so lang sein und Revolutionen, Wanderungen und die wildesten Veränderungen zum Inhalte haben, so sind sie doch "ohne objektive Geschichte, weil sie keine subjektive, keine Geschichtserzählung ausweisen". "Erst im Staate mit dem Bewustssein von Gesehen sind klare Thaten vorhanden" und damit der Stoff für Sistorie. Wenn ein so hoch kultiviertes Land wie Indien im Gegensate zu China trozdem keine Geschichte hat, so

<sup>1)</sup> Grundlinien ber Philosophie des Rechts. Werke 8, 435. Phil. d. Gesch. W. 9, 61. 56—59 (72—5).

findet dies seine Erklärung darin, daß dort die Gesellschaft in der Kasteneinrichtung versteinert und keiner weiteren Entwicklung mehr fähig ist 1).

"Gesellschaft und Staat sind die Zustände, in welchen die Freiheit erst verwirklicht wird." Der vorausgehende Naturzustand ist vielmehr der Zustand des Unrechts, der Gewalt, des ungebändigten Naturtrieds unmenschlicher Thaten und Empfindungen." "Ein wirklicher Staat und eine wirkliche Staatsregierung" entsteht erst, wenn bereits ein Unterschied der Stände vorhanden ist, wenn Neichtum und Armut sehr groß geworden sind, und ein großer Teil des Volkes seine Bedürsnisse nicht mehr auf die gewohnte Weise befriedigen kann. Hegel rechnet deshalb die Vereinigten Staaten von Nordamerika gar nicht zu den sertigen Staaten, weil der sozialen Spannung dort immer noch der Auseweg der Kolonisation offen stehe, und macht die scharssinnige Bemerkung, daß es in Frankreich gar nicht zur Nevolution gekomemen wäre, wenn die Wälder Germaniens noch existiert hätten <sup>2</sup>).

Seine Inhaltsbestimmung erhält ber Staat durch feine Ber= faffung, welche von roben Anfängen aus zu höheren Stufen ber Entwicklung emporzusteigen pflegt, so zwar, daß in selbständigen Staaten meift auf bas patriarchalische ober friegerische Königtum Aristofratie und Demofratie und zulett die Monarchie als ein zweites Königtum gefolgt ift. Welche Verfaffung jeweilig die befte sei, ift jedoch "nicht Sache ber Wahl", fonbern nur barum handelt es sich, "welche Verfassung gerade dem Geiste des Volkes angemeffen ift." Denn Berfaffung, Religion, Kunft und Philosophie und in zweiter Linie das Klima, die Nachbarn und die Weltstellung eines Bolkes machen zusammen ein organisches Ganzes aus. Der Staat aber als die Bafis all dieser Faktoren ift "eine individuelle Totalität", welche nicht willfürlich zerriffen werden kann; und es ist eine Anmaßung der Theorie, wenn sie bennoch ohne jede Rückfichtnahme auf das Ganze die Berfaffung eines Staates auf abstrakten Boraussetzungen erbaut. Gben barum ift

<sup>1)</sup> W. 9, 59 ff. (75 ff.).

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) B. 9, 41 (51). 81 (106).

276

aber auch die Frage nach der besten Verfassung im Grunde genommen eine müßige, und es läßt sich aus der Verfassungsgeschichte der welthistorischen Völker des Altertums für unfre Zeit gar nichts lernen<sup>1</sup>).

Bereits Herber hatte gesagt: "Alles in der Welt hat seine Stunde"?). Wie im Leben eines Volkes die verschiedenen Formen der Staatsverfassung, wenn ihre Zeit gekommen ist, auseinander solgen, so lösen sich in der weltgeschichtlichen Entwicklung die Völker ab und verschwinden, nachdem sie ihre Rolle ausgespielt haben, vom Schauplatze. Nach dem formellen Prinzip der Entwicklung scheint es nun, als ob zu mehrenmalen die ganze historische Entwicklung vollständig abgebrochen worden sei, so daß nur mit Hilse weniger Trümmer und nach erneutem "unermeßlichen Auswand von Kräften und Zeit, von Verbrechen und Leiden" die früher gewonnene Kulturhöhe wieder erreicht werden konnte. Allein der Gang der Weltgeschichte ist nichts andres als die stusenweise Entwicklung des Freiheitsbewußtseins, und wie die Individuen der Gattung, so werden die Volksgeister den höheren Zwecken des Weltgeistes aufgeopfert").

Alls der Zauber, welchen das System in seiner großartigen Universalität anfangs ausgeübt hatte, allmählich wich, und die lange zurückgehaltene Kritik laut und immer lauter ihre Stimme erhob, da wurde man nicht müde, auch in der Geschichtsphilosophie Hegels Widersprücke, falsche Analogien, Willkürlichkeiten und schiese Behauptungen in Menge aufzuspüren. Bor allem klagte man den Philosophen an, daß er die Weltgeschichte zur bloßen Staatengeschichte mache, ohne zu bemerken, daß er darin nur dem Beispiele Kants gefolgt war. Auch Fichte hatte die Anfänge der Menscheit aus der Geschichte ausgeschlossen, aber er hatte sie zugleich ausdrücklich der Geschichtsphilosophie vorbehalten. Hegel aber handelt nur aus einem historischen Instinkte, indem er seiner Geschichtsphilosophie die gleichen Grenzen wie der

<sup>1) 2</sup>B. 9, 50 ff. (57 ff.).

<sup>2)</sup> W. (Suphan) 18, 7.

<sup>3)</sup> W. 9, 54 (69).

eigentlichen Geschichte steckt und allen philosophischen Fabeleien über die Urzeit entsagend sich streng an das sichere Fundament ber schriftlichen Überlieferung hält. Nachdem sich die deutsche Philosophie so lange in gewagten Kombinationen ergangen hatte, konnte es aber nur heilfame Folgen haben, wenn nun ein Philosoph von Hegels Bedeutung zur Vorsicht mahnte und selbst von ben Ergebniffen ber jungen fprachvergleichenden Wiffenschaft, fo hoch er fie auch anschlug, für seine Zwecke keinen Gebrauch machen wollte. Freilich hat Hegel andrerseits durch seine überscharfe Grenzberichtigung den Anlaß gegeben zu dem unnatürlichen Gegensate zwischen Kultur= und Staatengeschichte. Aber in seiner Ab= sicht lag eine berartige Trennung nicht, da nach seiner Lehre der Staat an alle Seiten bes Bolkslebens verbindend heranreicht. Bas er sodann über ben Gang ber Kultur gefagt hat, deckt sich durchaus mit der Ansicht Herders, mit dem einzigen, nach allem Gefagten selbstverständlichen Unterschiede, daß fich bei Begel die Entwicklung mit logischer Notwendigkeit vollzieht. Auch in seiner Charafteristif ber welthistorischen Bölker begegnet man überall ben Spuren seiner Borganger, und er versteht es meisterhaft, in seiner ichwerflüffigen Sprache für hiftorische Erscheinungen Schlagworte auszuprägen, welche unmerklich in Fleisch und Blut ber Nation übergegangen find. Wenn es jedoch fast alle früheren Geschichts= philosophen mehr mit ber Zukunft wie mit der Bergangenheit zu thun hatten, so verliert Hegel feinen Augenblick bie Rube des unbeteiligten Beobachters, weil seine Geschichtsphilosophie sich bei= nahe ausschließlich mit dem Gewordenen befaßt und den zukunf= tigen Gang ber Entwicklung nur andeutet. Seine Anficht ber Zukunft ergiebt fich aber ebenfowohl aus ber Entwicklung bes Freiheitsbewußtseins wie aus feiner Auffaffung ber mittleren und neueren Geschichte.

In Übereinstimmung mit Fichte sieht Hegel in Luther und Kant, zu welchen er Rousseau hinzufügt, Marksteine der neueren Geschichte. Sein Ausgangspunkt ist dabei der religiöse. Das Prinzip der Dreieinigkeit "ist die Angel, um welche sich die Weltzgeschichte dreht". Schon Kant hat erwiesen, daß der Sündensall in der Erkenntnis als der Aushebung der natürlichen Einheit be-

steht, mithin "feine zufällige, fondern die ewige Geschichte des Geistes ift, der ewige Mythus des Menschen, wodurch er eben Mensch wird". Durch ihn tritt ber Mensch aus dem rein tieri= schen Unschuldsstande des Paradieses heraus. Denn "bas Parabies ift ein Park, wo nur bie Tiere und nicht bie Menschen bleiben können". Damit ift die Notwendigkeit der Berföhnung gegeben. Das Chriftentum zeigt fich aber allein zur Lösung biefer Aufgabe befähigt durch das deutliche Bewußtsein, "daß das Menschliche die Inhaltsbestimmung des Göttlichen ist". In ihm ist zum erstenmal "die absolute Ibee Gottes in ihrer Wahrheit zum Bewußtsein" gekommen. Aber ber Mensch fucht fich ihr zunächst nur äußerlich zu nähern. Dies ift ber wesentliche Inhalt bes Mittelalters, ber Zeit tiefften Aberglaubens und heiliger From= migkeit, welche wir nur durch die Philosophie als notwendige Durchgangsstufe begreifen lernen, und welche Hegel, durch die Übertreibungen ber Romantiker zum Widerspruche gereizt, mit ganz Voltairischem Rationalismus beurteilt 1).

Das nächtige Dunkel des Mittelalters weicht der Morgenröte des Humanismus, und das chriftliche Prinzip erhält, nachdem es "die fürchterliche Zucht der Bildung" durchgemacht hat, seine Wahrheit und Wirklichkeit zurück?). Denn Luther entdeckte aufs neue, "was die ewige Bestimmung des Menschen sei, müsse in ihm selber vorgehen". Aber für ihn war der Inhalt dieses inneren Vorganges noch religiöse Offenbarung. Erst Rousseau stellte das Prinzip auf: "der Mensch ist Wille, und nur insofern ist er frei, als er will, was sein Wille ist". Alle politischen Frztümer des Genfers werden reichlich ausgewogen durch die That-

<sup>1)</sup> W. 9, 381 (388). 333 (391). 381 (464). An letztgenannter Stelle heißt es u. a.: "es ist eine Abgeschmacktheit unsver Zeit, die Bortrefslichkeit bes Mittelalters zum Schlagwort machen zu wollen. Unbesangene Barbarei, Wildheit der Sitte, kindische Sindildung ist nicht empörend, sondern nur zu bedauern, aber die höchste Reinheit der Seele durch die greulichste Wildheit besucht, die gewußte Wahrheit durch Lüge und Selbstsucht zum Mittel gemacht, das Vernunstwidrigste, Roheste, Schmutzisste durch das Religiöse begründet und bekräftigt — dies ist das widrigste und empörendste Schauspiel, das jemals gesehen worden."

<sup>2)</sup> D. 9, 354 fg. (419). 415 (496).

sache, daß durch ihn ins Bewußtsein der Menscheit gekommen ist, "der Mensch habe in seinem Geist die Freiheit als das schlechthin Absolute, der freie Wille sei der Begriff des Menschen"). Nur zu wollen braucht der Mensch, und der Gedanke regiert die geistige Wirklichkeit. Darin liegt die Größe der französischen Revolution, daß sie diese Erkenntnis in Thaten umzussehen gesucht hat. Denn "so lange die Sonne am Firmamente steht und die Planeten um die Sonne kreisen, war das nicht gessehen worden, daß der Mensch sich auf den Kopf, das ist auf den Gedanken, stellt und die Wirklichkeit nach diesem erbaut". Sin herrlicher Sonnenausgang folgte der Morgenröte der Reformation, und wir verstehen die "erhabne Kührung", welche damals herrschte, den "Enthussamus des Geistes, der die Welt durchsschauerte, als sei es zur wirklichen Versöhnung des Göttlichen mit der Welt nun erst gekommen".

Die Revolutionsperiode, welche Rousseaus Gedanke in Frankreich herausbeschworen hat, ist indessen noch nicht abgelausen. Der Genfer Bürger und seine Anhänger haben das unveräußerliche Recht des Einzelwillens verteibigt. Wie aber gelangen wir von diesem zu einem entscheidenden allgemeinen Willen, welcher die in der Majoritätsherrschaft liegende Inkonsequenz vermeibend die Gesamtheit der Einzelwillen vertritt, nicht wie es so oft geschieht, zertritt? Kurz gesagt, die Kollision der subjektiven Willen ist das Problem, "an dem die Geschichte steht, und das sie in künstigen Zeiten zu lösen hat" <sup>2</sup>).

Berschweigen wir jedoch nicht, daß Hegel dieses Problem nur an der Stelle erwähnt, wo er von dem Gange der Revolution in Frankreich spricht. In Deutschland, meint er, habe schon die Reformation der Revolution ihre Hauptarbeit vorweggenommen, indem sie "die verderblichen Institutionen der Ehelosigkeit, Armut und Faulheit abschafste". Wenn aber auch die protestantische Welt durch die Reformation die dritte Stufe in der

<sup>1) &</sup>lt;sup>\*</sup>B. 9, 483; die 3. Aufl. 531 ohne R. zu nennen. Bgl. Borlefungen über die Gesch. der Philos. Bd. 3. W. 15, 527 fg. u. oben €. 7 Anm. 4. 2) W. 9, 441—4 (537—41).

Entwicklung bes Freiheitsbewußtseins auf religiösem Gebiete er= flommen hat, fo fehlt es boch noch an ber Bethätigung besfelben im Staatsleben, und Hegel konnte unmöglich bie politische Ent= wicklung nach biefer Seite hin für gang Europa mit einziger Musnahme Frankreichs für abgeschlossen ansehen. Wie bem aber auch sei, so trifft der Philosoph nach allen religionsphilosophischen und im tiefften Grunde fonfessionellen Erörterungen mit bem Berfasser bes "contrat" schließlich wieder darin zusammen, daß auch ihm bas lette ber Lösung harrende hiftorische Problem ein politisches ift. Nur fah Rouffean die gerade in seinem Staate unausbleib= liche Kollision der subjektiven Ginzelwillen nicht voraus, und hielt das Problem durch den "contrat" bereits für gelöst, während für Segel die Hauptschwierigkeit erft beginnt. Man fann baher nicht gerade sagen, daß seine Geschichtsphilosophie keine Zukunft habe 1). Pflegt doch dem Aufgang der Untergang der Sonne nicht so schnell zu folgen. Immerhin kann man sich beim Anblick auf das Land ber Verheißung eines leisen Fröstelns nicht erwehren, und ber Lefer glaubt Mephistopheles zu hören, wie er verkundet:

"Zum jüngsten Tag fühl ich das Bolk gereift, Da ich zum letzenmal den Hexenberg besteige, Und weil mein Fäßchen tribe läuft, So ist die Welt auch auf der Neige."

Wir verstehen es aber jett, warum man in den müden zwanziger und dreißiger Jahren in Hegels Doftrin eine Verherrslichung der Reaktion sah, und von allen Seiten sich die Stimmen gegen den königlich preußischen Staatsphilosophen erhoben. In der That liegt hier die schroffste Reaktion vor. Denn es ist der Geist des neuen Jahrhunderts, welcher sich dem Denken des achtzehnten Säkulums entgegensett. Der Sturm und Drang der französsischen wie der deutschen Aufklärung hatte auch in seiner höchsten Spike, in dem Idealismus unser großen Denker und Dichter, seinen Schwerpunkt in einem über die Gegenwart hinausweisenden Sollen. Daher der Nachdruck, den man auf das Ziel der Geschichte legte, so daß man häusig gegen Vergangenheit und Gegenwart in gleicher Weise ungerecht ward. Auch die

<sup>1)</sup> Wie u. a. R. Haym in "Hegel und seine Zeit". Berlin 1857. S. 448.

Romantifer lenkten, nachdem sie der Nation das Verständnis für die eigne Vergangenheit aufs neue erschlossen hatten, bald wieder in ihrer Beise in jene Bahnen guruck, indem fie dem Strom der Gefchichte eine rückläufige Bewegung zu geben suchten. Erst Begel hat ben Gebanken bes Begreifens, auf dem feine ganze Philosophie ruht, mit der Einseitigkeit des Genies aufgestellt und bem Drängen nach einem fernen Ziel bamit einen Damm gesett. Für fein philosophisches Geschäft ift die Zukunft erfüllt. Wie er damit fein Syftem eigentlich felbst gur Dauer nur eines Menschenalters verurteilt hat, so mußten bemfelben von vorherein alle diejenigen die Berechtigung absprechen, welche in ben Zeiten ber heiligen Allianz ihre Hoffnungen vereitelt fahen und in bem Glauben an eine bessere Zukunft den einzigen Trost fanden. Aber ber Anftoß, ben Hegel gegeben hatte, blieb barum ber Wiffen= schaft doch unverloren. Jest erft ließ sich der Gedanke, daß in der Geschichte alles Entwicklung sei, in seine äußersten Konsequenzen verfolgen, und Philosophen wie Sistorifer konnten Vergangenheit und Gegenwart wieder rein auf fich wirken laffen, nachdem fie alle Ansprüche auf Erziehung bes Menschengeschlechts vorläufig beiseite gestellt hatten. Allein ber Meister ftarb, das System verfiel und drohte mit seinen Trümmern auch den ganzen Ideenreich= tum bes vielseitigsten aller Denker zu verschütten. Roch einmal erhob sich daher die Frage, ob die idealistische Philosophie im= ftande fei, eine dauerhafte Berbindung mit den Erfahrungswiffen= schaften einzugehen. Nur einer aus ber großen Zeit bes beutschen Ibealismus war noch am Leben. Denn Schopenhauer und Berbart wandelten abseits ihre eignen Bege. Und diefer eine ver= maß sich der schwierigen Aufgabe.

Schelling hatte die Jahre her beharrlich geschwiegen. Nur in zeitweiligen Ausfällen gegen die "entmannten Lüftlinge") und gegen das, was man sich "in Würtemberg unter ausländischer Seichtigkeit vorstelle"), machte sich die göttliche Grobheit des

<sup>1)</sup> Werke I, 8, 18. Über das Befen der Wiffenschaft. Fragment aus dem handschriftl. Nachlaß; um 1812/3 entstanden.

<sup>2)</sup> Schelling an Georgii. München, 8. Dez. 1812 über Jacobi. Aus Sch's Leben 2, 331.

Romantikers Luft. Ihm war es in jenen Jahren der Sammlung nicht entgangen, daß sich ein tiefer nationaler Gegensatz in der Philosophie hervorgethan hatte, und er erkannte, daß die Deutschen mit ihrer Behauptung, Philosophie sei reine Bernunstzwissenschaft, der auf Erfahrung gegründeten englischsfranzösischen Philosophie isoliert gegenüberstanden 1). Den Ausweg aus diesem Labyrinth widerstreitender Prinzipien sand er durch eine scharfe Kritik der Theogonie seiner Freiheitslehre, welche mit derselben nicht viel glimpflicher versuhr als Schopenhauers und Herbarts Kritik der Offenbarungsphilosophie.

Wir erinnern uns ber mustischen Schilberung ber Emanation Gottes. Gegen diese mird jest eingewendet, daß fie nur zwei Deutungen zulaffe. Entweder fpricht fie von einer Zeit, wo Gott noch nicht als solcher war, oder fie erklärt die Offenbarung Gottes als eine ewige. "Ein ewiges Geschehen ift aber kein Geschehen", und das Nacheinander biefer Offenbarungsphilosophie war bemnach nur in ber Vorstellung des Philosophen vorhanden. Es war in derfelben mithin "von Existenz, von dem, was wirklich existiert, und also auch von Erkenntnis in diesem Sinn gar nicht die Rede, sondern nur von Berhältniffen, welche die Gegenstände im bloßen Denken annehmen". In benfelben Fehler verfiel bann Hegel, als er ben Begriff jum mahren Schöpfer machte und bamit fälschlich "an sich wahre, nämlich logisch genommen wahre Verhältnisse in wirkliche umfette". Infofern es also Segel und Schelling eigentlich nicht mit Eriftenz, als bem einzigen Positiven, sondern bloß mit Vorstellungsverhältnissen zu thun hatten, war ihre Philosophie eine rein negative, und fie bedarf beshalb ber Fortsetzung und Erganzung durch die positive Philosophie, welche ben nationalen Gegensatz aufhebend sich als metaphysischer Empirismus barftellt2).

Nur eine falsche Philosophie entfernt von Gott. Der recht verstandene Empirismus schließt auf das Dasein Gottes "aus empirischen, erfahrungsmäßigen Spuren, Merkmalen, Füßstapfen oder Kennzeichen" und "begründet dadurch jenes wohlthätige freie

ilber den nationellen Gegenfat in der Philosophie. W. I, 10, 196.
 3) Jur Geschichte der neueren Philosophie; aus dem Nachlaß. W. I. 10, 123-7.

Berhältnis zu Gott, das der Rationalismus aufhebt". Das Riel der positiven Philosophie und die eigentliche "Aufgabe bes deut= schen Geistes" ift somit die "Wiedergeburt der Religion burch die höchste Wissenschaft". Wir erreichen basselbe, indem wir die Entwicklung, welche das Gottesbewußtsein im menschlichen Geifte durchgemacht hat, noch einmal durchdenken. Nur dürfen wir uns nicht wie die Offenbarungsgläubigen die göttliche Erziehung bes Menschengeschlechts auf den kleinen Teil des Menschengeschlechtes eingeschränkt benken, welcher in ber Gottesibee des auserwählten Volkes die Grundlage feiner religiöfen Borftellungen fieht und gesehen hat. Schelling macht baber jest wirklich ernst mit ber schon in den akademischen Vorlesungen angekündigten Beziehung des Leffing'schen Erziehungsgedankens auf die Geschichte ber ganzen Welt ') und erflärt, "ber geoffenbarten Religion ftehe in bem Heidentum nicht eine bloße Negation, fondern ein Positives andrer Art entgegen". Gine Geschichte bes Gottesbewußtseins schließt also Beibentum und Chriftentum, Mythologie und Offenbarung gleich= mäßig ein, und Philosophie der Mythologie und Philosophie der Offenbarung find die Erfahrungswiffenschaften, auf welche fich die zur mahren Religion führende positive Philosophie ftutt 2).

Mur zögernd trat ber einst so schnellfertige Denker mit feinem Systeme vor die Öffentlichkeit. "Die Weltalter" waren schon teilweise gedruckt, als er sie wieder zurückzog, und obwohl er bei verschiedenen Anlässen, namentlich in den 1827 gehaltenen Borlefungen über die Geschichte der neueren Philosophie das Wefen bes metaphysischen Empirismus bereits auseinandergesetzt hatte, so verging doch abermals ein Jahrzehnt, bis er endlich in ben letten Jahren feines Münchener Aufenthaltes und dann ju Unfang der vierziger Jahre in Berlin über Philosophie ber Mythologie und der Offenbarung las. Dem gelehrten Publikum Deutsch= lands aber ist der authentische Text der Vorlesungen erst 1856, zwei Sahre nach Schellings Tobe, burch die Herausgabe in ber zweiten Abteilung ber Werke zugänglich gemacht worben. Auf

<sup>1)</sup> S. oben Seite 174.

<sup>2)</sup> W. I 10, 198. 8, 9. und Ginseitung in die Philosophie ber Mythologie. W. II, 1. 239 fg.

biese Weise ist die positive Philosophie allerdings der unmittelbaren Wirkung, welche sich ihr Urheber von ihr versprochen hatte, verlustig gegangen, wennschon einzelne Forscher wie Bunsen und der junge Max Müller sich durch dieselbe in hohem Grade angeregt fühlten. Aber als ein würdiger Abschluß der rastlosen philosophischen Thätigkeit Schellings hat sie auch, rein an sich betrachtet, Anspruch auf volle Beachtung.

Der anthropologischen Ansicht bes beutschen Idealismus war Schelling nach wie vor treu geblieben und eiferte gegen bas Axiom der seichten und schlechten Geschichtsphilosophie, "daß alle mensch= liche Wiffenschaft, Kunft und Bilbung von ben armfeligsten Anfängen habe ausgehen müffen". Hochwillkommen war ihm baber bie Bundesgenoffenschaft des Verfassers der "Symbolik und Mythologie der alten Bölker". Denn auch Creuzer hatte in den Schriften der alten Mythologen, in der Bibel und im Herodot "über= raschende Aufschlüsse" über einen Kulturzustand der Urzeit gefunden und war, allerdings nicht "auf bem Wege hiftorischer Untersuchungen und Beweise", sondern durch eine mit Schellings intellektueller Anschauung verwandte Art von "dichterischer Apper= ception" zu der Überzeugung gelangt, daß der Bielgötterei die "reine Erkenntnis und Berehrung Gines Gottes" vorausgegangen sei, zu welcher Religion sich alle nachherigen "wie die gebrochenen und verblaßten Lichtstrahlen zu bem vollen Lichtquell ber Sonne verhielten"1). Gin Urvolf fann jedoch, wie Schelling ergangt, diese Erkenntnis nicht beseffen haben, weil der Begriff Bolk ein individuelles Bewußtsein voraussett. In der ursprünglichen Mensch= heit gab es bloß Stammes= und keine Bölkerunterschiede, und bie Einheit blieb allein gewahrt durch einen Gott, "ber das Bewußtfein ganz erfüllte" und fomit einer "absoluten Unbeweglichkeit, einem Stillstand aller Entwicklung eine Dauer gab".

Diesem Zustande hat das Eindringen des Polytheismus ein Ende gemacht. Derselbe Gott, welcher "in seiner Identität die Ursache der Einheit" gewesen war, wurde "in seiner Vielfältig-

<sup>1)</sup> Borrebe zur 2. Aufl. ber "Symbolik". 1819. 1 Bb. S. XI. und "Aus dem Leben eines alten Professors", in Friedrich Creuzers beutschen Schriften. 6. Abteil. 1 Bb. 1848. S. 59—64.

feit die Ursache der Zerstreuung", und durch "eine geistige Krisis", welche sich "im Grunde des menschlichen Bewußtseins" vollzog, entstanden zugleich mit der Mythologie Völker und Sprachen. Der Erzählung der Bibel von der vor der Völkertrennung eingetretenen Sprachverwirrung liegt daher die Erinnerung an ein wirfliches Ereignis der mythischen Zeit zu Grunde, und in der Kasteneinteilung, in dem Festhalten des Wissens als Doktrin bei den Ägyptern und in kyklopischen Bauwerken, wie es der babylonische Turm war, erkennt man das vergebliche Bestreben der alten Kulturvölker, das Andenken an die ursprüngliche Einheit lebendig zu erhalten.

Wenn aber Creuzer in ideeller Verwandtschaft mit Rousseaus zweitem Diskurse alle spätere Entwicklung nur als die Entartung der reinen Urreligion angesehen hatte, so läßt uns der Philosoph die Auflösung ber ursprünglichen Ginheit als eine für "bie Befreiung des menschlichen Bewußtseins" notwendige Durchgangs= ftufe begreifen. Der Polytheismus war ein "wahrhafter Übergang jum Befferen, jur Befreiung ber Menfchheit von einer an fich wohlthätigen, aber ihre Freiheit erdrückenden, alle Entwicklung und damit die höchste Erkenntnis niederhaltenden Gewalt". 36m trat als natürlicher Gegensatz gegenüber ber relative Monotheismus der mosaischen Religion, deren Gott nicht wie der Gott des absoluten Monotheismus der Urzeit die Möglichkeit andrer Götter völlig ausschließt, sondern bloß zufällig "keine andern vor, neben oder nach sich hat"2). Es leuchtet aber ein, daß sowohl "ber blinde Theismus des Urbewußtseins" wie "jene Bewegung, durch welche der Mensch aus dem Verhältnis zu dem göttlichen Selbst gesetzt dem wirklichen Gott anheimfällt" der prähistorischen Zeit angehören 3).

<sup>1)</sup> B. II 1, 65. 87. 101. 115 fg.

<sup>2)</sup> W. II 1, 138 fg. 127. 173. Sch. beruft sich für seine Unterscheis dung zwischen absolutem und relativem Monotheismus auf eine "scharssinige Bemerkung Gottfried Hermanns" in bessen Streitschrift "über das Wesen und die Behandlung der Mythologie. Ein Brief an H. Hofrath Creuzer". Leipzig 1819. S. 36 fg.

<sup>3)</sup> B. II 1, 191-3.

Der Inhalt ber relativ vorgeschichtlichen Zeit ift bas Werben der Mythologie. Sie ist ihrerseits wiederum begrenzt durch die absolut vorgeschichtliche Urzeit, welche sich gegen die zweite Periode nur als Ausgangspunkt verhält, weil in ihr nichts geschieht. Der Anfang ber eigentlichen Geschichte ist damit gegeben. Ihr Ziel aber ist die Herstellung ber ursprünglichen Ginheit auf einer höheren Stufe. Denn "alle Rückfehr, die ausgenommen, welche durch Fortschreiten geschieht, ist Verberb und Untergang", und ein freies Berhältnis bes Menschen zu Gott besteht nur im Wissen. Auf die Durchgangsstufe des Heiden- und Judentumes folgt die Epoche bes Chriftentums mit den drei Phasen des Katholicismus, des Brotestantismus und der johanneischen Religion der Zukunft. Dhne diese Abgrenzung der Geschichte ware eine philosophische Behandlung berfelben unmöglich, weil ein "nach allen Seiten Grenzenloses als solches kein Verhältnis zur Philosophie" hat. Aus diesem Grunde find denn auch die bisherigen fogenannten Geschichtsphilosophien unbefriedigend genug ausgefallen. Den Anfang der Geschichte machte man in der Regel ganz willfürlich von ber Beschaffenheit der Quellen abhängig, und das Ziel sah man wie Kant in der "Verwirklichung einer vollkommenen Rechtsverfassung" oder wie Hegel in der "vollkommenen Entwicklung des Begriffs der Freiheit", was alles "in seiner Dürftigkeit zugleich zu bodenlos ift, als daß der Geift darin einen Ruhepunkt finden fönnte". Ift doch "mit der blogen Anwendung eines anders: woher genommenen Schemas auf die Geschichte überhaupt nichts aethan" 1).

Schelling hat am Schlusse ber "Einleitung in die Philosophie der Mythologie", deren Grundgedanken wir soeben kennen gelernt haben, erklärt, seine "Untersuchung sei von keiner vorzgefaßten Ansicht, am wenigsten von einer Philosophie ausgegangen". Aber setzt er denn nicht genau so wie Hegel eine göttliche Weltregierung vorauß? Ist es nicht das alte Axiom des Idealismus von der aufgehobenen und wiederhergestellten Totalität, welches in Rousseaus Geschichtsphilosophie zuerst aufgetaucht war,

¹) \$\mathbb{M}\$. II 1, 229—34. I 8, 4.

welches fodann in ber Unterscheidung der naiven und fentimen= talischen, ber klaffischen und romantischen Dichtung in der Afthetik einen Plat gefunden hatte, und welches jett Schellings neuester Offenbarungsphilosophie zu Grunde liegt? Das Eigentümliche ber positiven Philosophie sehe ich nur in der Berbindung beider Axiome. Wenn Schelling in die Geschichte der Offenbarung auch die Mythologie hereinzog, fo mußte er folgerichtig die Spuren des Göttlichen auch in den niedrigen religiöfen Vorstellungen bes Fetischismus und Schamanismus aufsuchen. Da sich aber baraus mit Notwendigkeit die unter anderm von dem jungen Herber 1) und zulett noch von Hegel gezogene Folgerung ergeben hätte, daß der Urzuftand ein Zustand der Brutalität und Barbarei ge= wefen fei, fo zog es Schelling vor, zur Erklärung ber niedrigen Rulturstufe ber Subamerifaner und andrer wilder Bolferschaften eine Sypothese aufzustellen, welche noch am meisten an Fichtes durch ähnliche Erwägungen veranlaßte Unterscheidung zwischen Normalvolf und Wilben erinnert.

Wie der Verfasser der "Grundzüge" verkennt Schelling nicht, daß sich das Menschengeschlecht von Anfang an in zwei große Massen geschieden habe. Den größeren Teil sehen wir "ausgeschlossen von allen gemeinsamen Überlieferungen des Geschlechts, ausgestoßen von der Geschichte, in sortwährender, seit dem Ansang der Geschichte andauernder Unfähigkeit, in Staaten oder auch nur in Völker sich auszubilden oder an der fortschreitenden Arbeit des menschlichen Geistes, der regelmäßigen und folgerechten Erweiterung des menschlichen Wissens teilzunehmen, fern von aller über bloß instinktive Fertigkeiten hinausgehenden Kunst, zumal aber jedes Anteils an dem religiösen Prozeß, von dem die übrige Menschheit ergriffen ist, so entäußert, und unter den günstigsten äußeren Umständen so Gott entsremdet, daß es schwer, ja unmöglich ist, hier auch die Seele zu erkennen, die in ursprünglicher Berührung mit dem Göttlichen war".

Der andre Teil des Menschengeschlechts kennzeichnet sich da= gegen schon durch den babylonischen Turmbau "als ein himmel=

<sup>1)</sup> S. oben S. 49.

stürmendes Geschlecht, das zugleich nach Ruhm und dauerndem Andenken auf der Erde trachtet. Wir finden dieses Geschlecht früh mit Staatenbildung beschäftigt, in Kunst und Wissenschaft seinen Beruf erkennend, in einem Verhältnis zu dem Gott, den es nicht lassen kann und nicht aufhört zu suchen, an den es durch unwillkürliche und mit Notwendigkeit sich erzeugende Vorstellungen dennoch gebunden ist, unermüdet im Fortschreiten und fähig, das schwerste Leid und die tiessten Schwerzen zu tragen, die jenem andern Geschlecht undekannt sind". Es scheint daher, daß nur der Stammvater dieses "japetischen, prometheischen, auch in dieser Sinsicht kaukasischen Geschlechts der Eine Mensch sein konnte, dessen That die Joeenwelt durchbrach, den Menschen von Gott und für sich war".

Schelling vergleicht nun diese Differenz mit paläontologischen Formationen und meint, wie die Natur an "einem Punkte abbreche, um an einen folgenden von vorn anzusangen, so solge auch ein Menschengeschlecht auf das andre, auf das schwarze das mongolische", dann das amerikanische und so weiter bis zum kaukasischen, eine Degeneration sinde also nicht statt. Die Sinzheit dieser Geschlechter könne aber "nur in einem Individuum liegen, in Sinem Menschen, von dem alle Geschlechter ihren Namen erst erhalten").

Leiber erfahren wir nicht, ob der idealistische Erfahrungsphilosoph dieser anthropologischen "Urpflanze" wirklich eine prähistorische Existenz unterschiebt, oder ob sie für ihn lediglich ideelle Bedeutung hat, gleichsam als das Modell, nach welchem Prometheus Menschen bildete. So viel aber steht fest, daß Schelling feine Ursache hatte, Hegel der Willstür anzuklagen. In der Erzählung der Genesis (4, 14—6) von den Söhnen Gottes und den Töchtern der Menschen sindet der philosophische Leser den Gegensat und Zusammenhang der göttlichen und der bloß natür-

<sup>1) 21.</sup> Borles. der "Darstellung der rein rationalen Philosophie", welche wie die folgenden Borlesungen als das letzte aus Schs. Feder nie von diesem gehalten worden ist. W. II 1, 500—508.

lichen Geschlechter wieder <sup>1</sup>). Und wenn seine Deutung der Mythologie "an die Stelle von Ersindern, Dichtern oder überhaupt Individuen das menschliche Bewußtsein selbst setz"), so erinnert dieser Gedanke nur äußerlich an Herders, Wolfs und Lachmanns Aufschlüsse über das Wesen der Volksdichtung, insosern seine Voraussetzung Schellings Glaube an die ursprüngliche Einheit ist. Zu philosophischen Wundern nimmt diese Geschichtsphilosophie ihre Zustucht allerdings nicht mehr. Aber sie unterscheidet in ihrer "paläontologischen" Nassentheorie zwischen Menschengeschlechtern erster und zweiter Ordnung, sie rechtsertigt indirekt die Sklaveries"), und so merkwürdig sind die Ideenverschlingungen, daß sie die Beweise für ihre Behauptungen Reisebeschreibungen entnimmt, aus welchen Rousseau, gleichfalls mit "philosophischem Auge", den Stoff zu seiner naiven Schilderung eines goldenen Zeitalters geschöpft hatte.

Schelling hat einmal gesagt, "alle Metaphysif beruhe auf dem Sinn für Totalität", worunter er das Talent verstand, "ein Vieles unmittelbar in Sinem und hinwiederum Sines in Vielem begreisen zu können"<sup>4</sup>). Dieser Sinn für Totalität ist aber im wirklichsten Verstande der Geschichtsphilosophie Rousseaus und der meisten deutschen Philosophen gemeinsam. Er ist vor allem der Träger der positiven Philosophie Schellings, welche sich zu der Geschichtsphilosophie seiner theosophischen Periode ungefähr wie Fichtes und Krauses angewandte zu ihrer apriorischen Philosophie

<sup>1)</sup> W. II 1, 510 fg.

<sup>2)</sup> Ebenda 202.

<sup>3)</sup> W. II 1, 513 entgegnet Sch. dem Vorwurfe, seine Unterscheidung "leite am Ende auf eine wissenschaftliche Rechtsertigung der Stlaverei", daß es nach seiner überzeugung "unmöglich ein böser, menschenseindlicher Geist sein konnte, mit welchem der edle Las Casas den Gedanken ins Werk setzt, statt des schwachen amerikanischen das starke afrikanische Geschlecht zunächst zur Ausbeutung der entdeckten Silber: und Goldminen zu verwenden", weil "ein wohlwollender Geist zugleich in der Negeraussuhr das einzige Mittel sehen konnte, jenes aufgegedene Menschengeschlecht der schrecklichsten Barbarei und viele der fast ohne Rettung verlornen Seelen dem ewigen Tod zu entzeisen".

<sup>4)</sup> W. I 8, 9. Fester, Rousseau 2c.

ber Geschichte verhält. Der metaphysische Empirismus reicht, was die Durcharbeitung des gesamten Jdeenstoffes betrifft, in keiner Weise an das Hegel'sche System heran. Und dennoch kommt in der Geschichtsphilosophie Hegels die Ersahrung weit mehr zu ihrem Rechte wie in Schellings Offenbarungsphilosophie, in welcher das fertige metaphysische Schema den Empirismus im Keime erstickt. Die Aufgabe, die sich Schelling gestellt hatte, muß demnach als gescheitert bezeichnet werden, so bewundernswert die positive Philosophie als die umfassendste Konstruktion der gesamten Religionsgeschichte auch immer bleiben wird. Nur über das Wesen des Staates hat sich Schelling in seiner letzten Periode zu größerer Klarheit durchgerungen.

Der Staat ift die "mit zwingender Gewalt ausgerüftete Bernunftordnung", welche notwendig wurde, als sich ber Mensch durch die oben erwähnte geiftige Krisis "außer ber Bernunft gesett" hatte. 1810 fah Schelling im Staate noch eine Folge bes auf ber Menschheit laftenden Fluches, jett ift er ihm "geheiligt durch bas in ihm lebende Gesetz, das nicht von dieser Welt, noch von Menschen ift, sondern sich unmittelbar von der intelligibeln Welt herschreibt". Ginen vollkommenen Staat giebt es indessen nicht, und nur die Philosophie der Geschichte spricht von der Idee des Staates, welche über ben aufeinander folgenden Formen fcmebt. In seiner Auffassung der antiken Verfassungen ift nun aber ein entschiedener Fortschritt in Schellings politischem Denken unverfennbar. Namentlich gewinnt er aus dem Studium der griechischen Geschichte tiefere Ginblicke in das Verhältnis von Staat und Gefellschaft und weift nach, wie in der athenischen Demofratie die Gefellschaft schließlich den Staat vollkommen überwuchert hat 1). Benn in Athen die unbeschränkte Bolksherrichaft ben Staat als solchen nicht zur Geltung kommen ließ, jo haben die Römer "die ganze Majestät des Staates zur Erscheinung" gebracht. In Rom, wo nur die Form republikanisch war, der Geist des Staates aber

<sup>1)</sup> Zur Sache vgl. A. Pöhlmanns vortrefflichen Auffat "zur Beurteilung Georg Grotes und seiner griechischen Geschichte". Deutsche Zeitschr. für Geschichtswissenschaft. 1890. 3. 1 ff.

monarchisch im höchsten Sinne, wurde der Staat Selbstzweck, so daß "selbst Augur und Pontiser maximus obrigkeitliche Personen waren". Ein solcher Staat treibt aber notwendig zur Weltherrschaft, und so ist die Republik schließlich allein "durch die erlangte Größe und den erreichten Zweck" untergegangen, nachdem sie den Grund zu dem christlichen Weltreich gelegt hatte.

Mit dem Christentume beginnt der Kampf zwischen Kirche und Staat, in welchem der Protest der Reformation gegen die falsche Theokratie das wichtigste Moment bildet. Hat aber auch der Deutsche infolge der Resormation die politische Einheit einzgebüßt, so hat er dafür die höhere Einheit erkannt und strebt nach ihrer Verwirklichung. Das Wiedersinden Gottes durch die kontemplative Wissenschaft soll ihm daher der Staat erleichtern, indem er sich wie die Natur "unfühlbar macht" und dem Individuum zur Erreichung des höheren Ziels die Ruhe und Muße gewährt, welche der aristokratischste aller deutschen Philosophen in dem Parteigezänk des konstitutionellen Staates nicht finden konnte 1).

Wären diese antikonstitutionellen Ansichten Schellings in den zwanziger Jahren laut geworden, so würde man ihn höchst wahrsscheinlich als einen Reaktionär der schlimmsten Art gebrandmarkt haben. Und doch war es nur die alte individualistische Staatsansicht, welche in den letzten Vorlesungen des Philosophen durchschimmerte. Der Ansang des solgenden Kapitels aber wird und noch einmal in die Zeit zurücksühren, in welcher die centrisugale Bewegung auf dem Gebiete der Staatslehre ihren Höhepunkt erreicht hat.

<sup>1)</sup> W. II 1, 533. 541-6. 557 fg.

## Elftes Kapitel.

## Wilhelm von Humboldt.

Unfre Darstellung ift bei bem Punkte angelangt, wo sich in Geschichtsphilosophie bes nachkantischen Idealismus nach mannigfachen Schwankungen ein wesentlicher Fortschritt bemerkbar machte. In der Natur der idealistischen Philosophie lag es jedoch, daß sie die Berbindung mit den Erfahrungswiffenschaften nicht lange ertragen konnte. Und fo feben wir, wie dasselbe Clement, welches die Philosophie zu ihrer Verjüngung in sich aufgenommen hatte, ihr ben Untergang brachte. Die Geschichtsphilosophie aber gewann jest erft, nachdem die einschnürenden Reffeln der Systeme gesprengt waren, Fühlung mit der mächtig emporstrebenden beutschen Geschichtswissenschaft und führte diefer die ganze Ibeenfülle ber vergangenen bichterisch-philosophischen Spoche zu. Wenn also trot der allgemeinen Zersplitterung die Kontinuität ber Entwidlung auf biefem Gebiete ber Geifteswiffenschaften in Deutschland gewahrt blieb, so war dies in erster Linie das Ber= bienst Wilhelm von Humboldts, des Bacons der Geschichtswissen= schaft, wie ihn Dronsen genannt hat.

Humbolbt (1767—1835) ist noch unter dem frischen Sindruck Rousseau'scher Ideen aufgewachsen. Bis zu seinem neunten Jahre hat er im elterlichen Hause dem Elementarunterricht Joachim Heinrich Campes genossen, welcher in Theorie und Praxis, namentlich aber durch seine Bearbeitung des Robinson (1779), ganz im Sinne der Rousseau'schen Pädagogik wirkte. Campe war es auch, mit welchem Humboldt im Jahre 1789 nach beendigten Universitätsstudien nach Paris reiste; und hier wollte es der Zufall, daß beibe, nachdem sie eine Wallfahrt zu Rousseaus Grabe

in Ermenonville gemacht hatten, am Tage des heiligen Ludwig einer Akademiesitzung beiwohnten, in welcher ein Preis für die beste Lobrede auf den Bürger Genss ausgesetzt ward 1). Über ein Menschenalter später schrieb der einundsechzigjährige Humboldt an seinen Jugendsreund Gentz, "er werde es immer als einen seltenen Segen seines inneren Geschickes betrachten, in dem, wonach er strebe, nicht herumgetappt zu haben, sondern Siner Richtung gestolgt zu sein"2). Wenn aber diese Behauptung durch seinen ganzen Lebenslauf wie durch seine zahlreichen Selbstbekenntnisse in Briesen und Sonetten nur bestätigt wird, so haben wir schon hier zu untersuchen, in wie weit Rousseau auf Humboldts Ansicht über den Wert und den höchsten Endzweck des menschlichen Dasseins eingewirkt hat.

Da zeigt sich nun gleich, daß Humboldt jene "Ehrfurcht vor der Individualität, von welcher die ganze Pädagogik des "Emil" getragen ist, im höchsten Grade besitzt. Aber Rousseaus Ideal ist ein von den beengenden Vorurteilen des Jahrhunderts freies, in seiner Selbstbeschränkung glückliches Wesen. Der Freund Schillers denkt an den allseitig entwickelten Menschen mit derzenigen Totalität des Charakters, welche auch die Weimarer Dioskuren in der Glanzzeit des deutschen Klassicismus als das Ideal der Menscheit verkündeten. Mit Rousseau teilt er zwar die überzeus

pon G. Schlefier. (1840) 4, 299.

<sup>1)</sup> R. Haym. W. v. H. Lebensbild und Charafteriftif. Berlin 1856.
S. 6 fg. 26—8. G. Schlester. Erinnerungen an W. v. H. Stuttg. 1843—5.
1, 91. Bezügl. Robinsons vgl. Émile III. Oeuvr. 3, 326 fg. best.: "Puisqu'il nous faut absolument des livres, il en existe un qui fournit, à mon gré, le plus heureux traité d'éducation naturelle. Ce livre sera le premier que lira mon Émile; seul il composera durant longtemps toute sa bibliothèque... Quel est donc ce merveilleux livre? Est-ce Aristote? est-ce Pline? est-ce Bufson? Non; c'est Robinson Crusoé." In der von Campe herausgegebenen "Allgemeinen Revision des gesamten Schulzund Erziehungswesens, von einer Gesellschaft praktischer Erzieher" erschien 1789 ss. im 12—15. Teile eine übersetzung des "Emil" mit vielen berichtigenden Anmerkungen, welche auf den heutigen Leser stellenweise mit unzwiderstehlicher Komik wirken.

2) Berlin, 1. März 1828. Schristen von F. v. Genh. Ein Denkmal

gung, daß "Kraft und Bildung ewig in umgekehrtem Verhältnis ftehen", aber gewohnt, in der Sinnlichkeit "die Hülle des Geistisgen, und im Geistigen das belebende Prinzip der Sinnenwelt" zu sehen, bezeichnet er doch als den wahren Zweck des Menschen "die höchste und proportionierlichste Bildung seiner Kräfte zu einem Ganzen", und meint, im privaten und politischen Leben komme alles darauf an, die Gegenstände des Bedürfnisses zu versmindern, und die des Genusses und der freien Thätigkeit zu versmehren".).

Aus einem Vergleiche dieses individualistischen Lebensideales mit der Wirklichkeit ergeben sich dann naturgemäß ähnliche Folgerungen wie bei Rousseau und Schiller. So erklärt Humboldt anzgesichts der Siedenhügelstadt, "unsre neue Welt sei eigentlich gar keine; sie bestehe bloß in der Sehnsucht nach der vormaligen und einem ungewissen Tappen nach einer zunächst zu bildenden"?). Und wenn er in unauszesetzter Steigerung seiner Genußfähigkeit "so wenig als möglich hinterlassen möchte, das er nicht mit sich in Berührung gesetzt hätte", so gesteht er selbst, daß er durch allzu große Verdreitung Gesahr lause, im Wissen wie im Leben seine Kraft zu verzehren³). Anderseits hält er sich für berechtigt, der "gewiß nur wenigen ganz fremden Sehnsucht, mit sich und der Natur allein zu leben"), soweit nachzugeben, daß er sich schon 1791 nach einsähriger Thätigkeit für ein volles Jahrzehnt aus

<sup>1)</sup> Werke 1, 305. Ibeen über die Grenzen der Wirksamkeit des Staates, s. u. S. 188. 90. 9. an Schiller 2. Febr. 1796. S. 425 der ersten, 290 der zweiten Ausl. des Bw.

<sup>2)</sup> An Wolf. Bonn, 20. Juli 1805, nicht 1803 wie fälschlich in den Werken (1, 261) steht.

<sup>\*)</sup> An Schiller. Tegel, 28. Sept. 95. S. 2161 (15011). Bgl. an Welder. Berlin, 25. Sept. 1823. Briefe an F. G. W., herausg. von R. Haym (1859) S. 110.

<sup>4)</sup> Der Montserrat bei Barcelona; zuerst 1803 als Brief an Goethe in Sasparis und Bertuchs allgemeinen geograph. Ephemeriben erschienen; jeht B. 3, 173—212; unser Sitat 178. Ebenda 206 vergleicht H. die Seelensstimmung der Sinsiedler des Berges mit derjenigen, welche "Rousseau hatte oder zu haben wähnte, wenn er halbe Tage lang auf den Rücken ausgestreckt in einem Kahn auf dem See um die Peters-Insel herumschwamm".

bem Staatsbienste in ein beschauliches Privatleben gurudzieht, weil er bes Glaubens lebt, daß "ber mahrhaft intellektuell und moralisch ausgebildete Mann" auch durch sein bloßes Dasein mehr als alle andern auf den Charafter der Menschheit bildend einwirke1). Schiller aber bestärfte ihn nur in diesem Glauben durch die Bemerkung, daß seine "individuelle Bollfommenheit ficherlich nicht auf dem Wege der Produktion, sondern des Urteils und des Genusses liege" 2).

Und doch kam Humboldt, gerade weil sich Urteilskraft und Empfänglichkeit in seinem Geifte bas vollkommenfte Gegengewicht hielten, niemals in Versuchung, wie Schiller es einmal ausbrückt, die Sinheit in die bloge Pluralität zu legen und somit eine Tota= lität zu geben, die keine ist3). Schon 1789 giebt ihm baber Abels Bortrag über Psychologie, welchen er auf der Durchreise in Stuttgart gehört hat, Anlaß zu ber Bemerkung, daß ber Philosoph häufig in Gedanken trenne, "was doch in sich nur Gins fei", und ganz wie später ber Begründer der positiven Philosophie erblickt er das Hauptgebrechen der gewöhnlichen Philosophie darin, daß fie fich "bloß mit Analysierung felbftkonftruierter Begriffe, also im eigentlichsten Berftande mit bloß formellen Ideen" beschäftige. Giner Vernachlässigung des Formellen will er damit jedoch nicht das Wort reden. Nur meint er, es wäre interessant, einmal den Schaden festzustellen, welchen das Formelle bem Materiellen zugefügt habe, und erinnert beispielsweise an den "allgemeinen Begriff Kirche, ohne den vielleicht nie ein Symbol geherrscht, und nie ein Ketzer den Scheiterhaufen bestiegen hätte" 4).

Denselben logischen Fanatismus findet er dann wieber in dem Unternehmen der konstituierenden Nationalversammlung, "ein völlig neues Staatsgebäude nach bloßen Grundfäßen der Vernunft aufzuführen". Scheint man doch, wie humboldt in einem ohne

<sup>1)</sup> An Forfter. 8. Febr. 1790. Berfe 1, 289.

<sup>2)</sup> An H. 22. Juli 96. S. 384 (299).

<sup>3)</sup> An Goethe. Jena, 19. Jan. 98.

<sup>4)</sup> An Forfter. Tübingen, 28. Sept. 89. M. 1, 280-282.

sein Wiffen gedruckten Schreiben 1) bemerkt, in Frankreich gang zu vergessen, daß die Vernunft zwar die Fähigkeit besitzt, "vor= handenen Stoff zu bilben, aber nicht die Kraft, neuen zu erzeugen". Humboldt wird aber lange vor der historischen Rechtsschule und vor Schelling und Segel der Verkünder der tiefen politischen Wahrheit, daß "sich Staatsverfassungen nicht auf Menschen, wie Schöflinge auf Bäume pfropfen laffen". Denn "wo Zeit und Natur nicht vorgearbeitet haben, da ist's, als bindet man Blüthen mit Faben an. Die erfte Mittagssonne versengt fie." Daß es in bem aufgeklärteften und schlechtregierteften Lande zur Revolution kommen mußte, giebt ber junge Publizist zwar zu, aber er faßt feine Unficht über die große Bewegung dahin zusammen, daß man in Frankreich nur eine Art des Despotismus mit einer andern vertauscht habe. Auch hier, glaubt er, werbe sich wieder einmal das hiftorische Gesetz bewähren, daß "bas Gute nie an ber Stelle wirft, wo es geschieht".

War Humboldt in diesen Betrachtungen seiner Zeit weit vorausgeeilt, so sühlen wir uns andrerseits an Fichtes radikale Rebe über die Denksreiheit erinnert, wenn wir vernehmen, daß die Sorge des aufgeklärten Absolutismus für das Glück und das physische und moralische Wohl der Nation zum ärgsten und drückendsten Despotismus führe. Humboldt aber sah sich durch den ganz in josesnischen Ideen und Plänen schwelgenden Coadziutor Dalberg veranlaßt, gerade diesen Sah näher zu begründen, und so entstanden die im Mai 1792 vollendeten "Ideen zu einem Versuch, die Grenzen der Wirksamkeit des Staates zu bestimzmen". Nur vier Abschnitte haben jedoch damals in der Berliner Monatsschrift und in Schillers Thalia den Weg in die Öffentslichkeit gefunden<sup>2</sup>). Das Ganze ist erst 1851 herausgegeben worz

<sup>1)</sup> Ibeen über Staatsverfassung durch die neue französische Konstitution veranlaßt. Berliner Monatsschrift 1792. W. 1, 304 fg. 309 fg.

<sup>2)</sup> In der Monatsschrift erschienen die Abhandlungen "über die Sorgsfalt des Staates sür die Sicherheit gegen auswärtige Feinde" (= Jdeen V. S. 47—53), "über öffentliche Staatserziehung" (= VI. S. 55 ff.) und "über die Sittenwerbesserung durch Anstalten des Staates" (= VIII. S. 84—100), in der Thalia: "wie weit darf sich die Sorgfalt des Staates um das Wohl seiner Bürger erstrecken" (= S. 9 ff.).

den, als ein wichtiges Zeugnis von Humboldts Entwicklungs=

gang.

hier erweift fich aber die Übereinstimmung der beiden Rouffeau= schüler fogleich als eine rein äußerliche. Denn Fichte bekämpft die Beglückungstheorie des Absolutismus wegen des damit ver= bundenen Eingriffs in die Rechte des souveranen Bolfes. humboldt tritt der politische Gesichtspunkt gang in den hinter= grund, und fein Dogma, daß der Mensch "fich desto mehr bilbe, je mehr er für sich wirke", läßt ihm jede größere Bereinigung an sich schon als "minder heilfam" erscheinen. Um liebsten wurde er daher wie ber Berfasser ber beiben Diskurse das Ginzelindi= viduum inmitten der Gesellschaft isolieren, damit es sich "nur aus fich felbst und um seiner felbst willen entwickeln" fonnte. Nur ber Umftand, daß die Mannigfaltigkeit ber Situationen und das freie Spiel der Kräfte die individuelle Entwicklung beschleunigen helfen, föhnt ihn überhaupt mit ber Gefellichaft aus, und er erkennt bereitwillig an, daß wir "ohne die großen Maffen, in welchen das Menschengeschlecht in den letzten Jahrhunderten ge= wirft hat, die schnellen Fortschritte nicht gemacht hätten; allein nur die schnellen nicht. Die Frucht ware langfamer, aber ben= noch gereift." Bon der Kulturhöhe, auf welcher das Menschen= geschlecht jest steht, kann es sich aber "nur durch Ausbildung ber Individuen höher emporschwingen", und "alle Ginrichtungen, welche diese Ausbildung hindern und die Menschen mehr in Massen zusammendrängen, sind baher jett schädlicher als ehemals" 1).

Für die individuelle Entwicklung giebt es nun aber nur eine Grundbedingung, die Sicherheit, welche der Staat allein gewährsleisten kann, und diese Garantie ist es, welche den Staatszweck und die Summe aller Zwecke der einzelnen Bürger vereinigt. Alles was über den Schutz gegen auswärtige Feinde und Polizei im Innern hinausgeht, liegt außerhalb der Sphäre des Staates, welcher sich daher jeglichen Bersuches, auf die Sitten und den Charafter der Nation einzuwirken, schlechterdings enthalten muß. Denn Humboldt will dem Königsberger Denker nicht zugeben,

<sup>1) 3</sup>deen. S. 43, 13, 19, 56.

daß der Mensch durch Legalität zur Moralität angeleitet werden könne, da Zwang niemals Tugend hervordringe und überdies die Kraft schwäche, und er befürchtet keinen Augenblick, daß mit dem Aushören des Zwanges der Sittenverderbnis Thür und Thor geöffnet seien, weil seiner Überzeugung nach "der Mensch an sich mehr zu wohlthätigen als eigennühigen Handlungen geneigt ist", was "sogar die Geschichte der Wilden zeige". Mit seiner Bevormundung des Erziehungswesens, mit seinen Religions= und Luxus=gesehen erreicht der Staat in Wirklichkeit gar nichts, und Humboldt seufzt deshald: "wann wird der Mann ausstehen, der für die Gesetzgebung ist, was Rousseau der Erziehung war, der den Gesichtspunkt von den äußeren physischen Ersolgen hinweg auf die innere Bildung des Menschen zurückzieht?" 1)

Es möchte aus jenen Jahren kaum eine zweite Schrift geben, welche für das Verhältnis des deutschen Jealismus zu Rousseau bezeichnender wäre: Im "Emil" hatte der Genfer Bürger zeigen wollen, daß sich bei ungestörter individueller Entwicklung die ursprüngliche Anlage des Menschen zum Guten ungeschwächt erhalte. Alles was den im Wachstum begriffenen Geist seines Schülers vor der Zeit verwirren konnte, mußte ihm deshalb fernzehalten werden, und selbst das Wort "Regierung" blied ihm dis zu erlangter Mannbarkeit unbekannt?). In seiner künstlichen Isolierung war also der "Emil" nichts weiter als ein Experiment, gleichsam ein Homunculus?), von dem man wohl sagen könnte:

"Natürlichem genügt das Weltall kaum, Bas künstlich ist, verlangt geschlossnen Raum."

Von jener Homunculusnatur steckt nun auch in Humboldts 'Staatsbürger ein gutes Teil. Auch in den "Ideen" heißt es

<sup>1)</sup> Jbeen. 171. 98-100. 78. 80.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Oeuvr. 4, 428.

<sup>3)</sup> In einer Ann. der "profession de foi" (Oeuvr. 4, 35) bejdreibt R. jelbst den Hommeulus, ganz wie er im Faust erscheint, folgendermaßen: "Amatus Lusitanus assurait avoir vu un petit homme long d'un pouce ensermé dans un verre, que Julius Camillus, comme un autre Prométhée, avait fait par la science alchimique. Paracelse, de Natura rerum, enseigne la façon de produire ces petits hommes" etc.

baher, "bie freieste so wenig als möglich auf die bürgerlichen Berhältnisse gerichtete Bilbung bes Menschen muffe überall vorangehen", ber so gebilbete Mensch aber sei alsbann ein Prüf= ftein für die Berfassung bes Staates, in welchen er trete. Daß Rouffean im "Emil" nicht fein lettes Wort gesprochen hatte, laffen die "Ideen" nicht erkennen, und in konfequenter Durch= führung seines individualistischen Grundgebankens kommt hum= boldt zur bentbar niedrigsten Ansicht vom Staate. Wenn man aber ben Grund diefer auf die Spite getriebenen Staatsichen allein in humboldts Widerwillen gegen die Vielregiererei des ge= alterten Fridericianischen Staates gesucht hat, so erklärt man bamit vieles, nur das eine nicht, wie fich der Berfasser der "Ibeen" fpater zu einem höheren Begriff bes Staates aufschwingen fonnte. Bei schärferer Prüfung zeigt sich aber nicht nur die Größe des Unterschiedes zwischen Humboldt und Rouffeau, sondern auch der Standpunkt bes Deutschen wird erst ins rechte Licht gesetzt.

Der Verfasser der "Ideen" sucht "die vorteilhafteste Lage für den Menschen im Staate" auf. Mit dieser hält er aber Nationalerziehung und ähnliche Anstalten des Staates für unsvereindar, weil das Opfer der unausdleiblichen Einschränkung unsverschieft bei uns nicht wie bei den Alten durch Anteil an der Resgierung aufgewogen werde. Wie überall, wo es sich um Erreichung eines großen Endzwecks handelt, kann jedoch Einheit der Anordnung nicht entbehrt werden, aber sie läßt sich durch Nationalanstalten besser als durch Staatsanstalten hervordringen, weil durch unzwecksmäßiges Eingreisen des Beamtenmechanismus "das freie Wirken der Nation untereinander" gestört, wenn nicht aufgehoben wird 1).

Man sieht, es ist der Gedanke der Selbstverwaltung, welcher dem jungen Politiker in unbestimmten Umrissen vor Augen schwebt. Die Notwendigkeit, "das Interesse stufenweise an die im Staate vorhandenen einzelnen kleinen Bürgergemeinheiten zu knüpfen", hat also schon der Versasser der "Ideen" eingesehen, und es bedurfte im Grunde nur einer leisen Korrektur seines übertriebenen Individualismus, um in ihm sene erst 1819 ausgesprochene

<sup>1) 57. 175</sup> fg. 6. 55. 41 fg.

Überzeugung zur Reife zu bringen, daß der Anteil der Nation an ihren eignen Angelegenheiten ihre sittliche Kraft erhöhe und die Erhaltung und stetig fortschreitende Entwicklung des Staates verbürge<sup>1</sup>). Nicht durch Fortsetzung seiner politischen Studien hat sich indessen diese Wendung vollzogen. Denn Asthetif und Altertumswissenschaft nahmen den Freund Schillers und Friedrich August Wolfs vorläufig ganz in Anspruch.

Namentlich Schillers Abhandlung "über naive und sentimentalische Dichtung" weckt in ihm eine Welt schlummernder Gebanken. Das Menschheitsideal, das er im Busen hegt, sindet auch er jett in dem Lande Homers und mit "Götterehrfurcht und Heimatschnscht" gedenkt er der für ewig verlornen Zeiten des inneren Friedens. Wie Goethe erst in Sicilien das wahre Verständnis der homerischen Welt aufgegangen war, so sließen auch diesem Virtuosen des Genusses, als er Italiens Voden betritt, die großen Gestalten des Altertums und der Schauplat ihrer Wirksamkeit zu einem Ganzen von überwältigender Größe zusammen, und von der Idee des Kontrastes zwischen Einst und Heute wundersam ergriffen erklärt er geradeheraus: "nur wenn in Rom eine so göttliche Anarchie und um Kom eine so himmslische Wüstenei ist, bleibt für die Schatten Platz, deren einer mehr wert ist, als dies ganze Geschlecht").

Ein humanistischer Enthusiasmus ohnegleichen spricht aus all biesen Ergüssen, und boch hat Humboldt glücklich die Klippe vermieden, an welcher so viele Humanisten vor und nach ihm gescheitert sind. Denn schon in jenem Schreiben über die französische Konstitution steht es ihm fest, daß "der Mensch in jeder Periode zwar ganz eristiert, daß aber in jeder nur Ein Funken seines Wesens hell und leuchtend schimmere" 3), und er meint damit daß-

<sup>1)</sup> Denkschrift über Preußens ständische Verkassung. § 13 u. 14.

<sup>2)</sup> An Goethe. Marino 23. August 1804, in der von G. in seinen "Winckelmann" aufgenommenen Stelle über Rom. Neue Mitteilungen auß. handschriftl. Rachlasse. 3, 217 u. 219. An Welcker. Frankfurt 6, Mai 1819 u. Berlin 10. März 1823. Briefe an F. G. W. Herausg. von R. Haym. Berlin 1859. S. 42 u. 102. Briefe an eine Freundin. Tegel 4. Januar 1831. S. 370 der 11. Aufl.

<sup>3)</sup> Werke 1, 311. vgl. auch Ibeen S. 179.

felbe wie Goethe mit den Worten: "nur fämmtliche Menschen leben das Menschliche" 1). Daraus ergiebt sich aber, daß das Bild der wirklichen Menschheit rein und vollständig nur a posteriori aufgefunden werden fann, eine mahre Erweiterung unfres Dafeins alfo "auf hiftorischem Wege nur burch Anschauen gewesenen Daseins möglich ift". Go reifte in seinem Geiste all= mählich der Plan zu einer vergleichenden Anthropologie, an welche fich eine Schilderung feines Jahrhunderts anschließen sollte 2). Aber erft nach vielen vergeblichen Anläufen hat humboldt das Mittel zu seiner Berwirklichung gefunden, infofern er erkannte, daß alle Untersuchungen über Nationalcharafter von dem Stubium ber Sprache ausgehen müffen.

Wie wir dies zu verstehen haben, geht am beutlichsten aus einer Stelle ber Schrift "über die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues" hervor, mit welcher Humboldt bas monumentale Werk "über die Kawisprache" eingeleitet hat. "Die Sprache heißt es ba — ift tief in die geistige Entwicklung ber Menschheit verschlungen, sie begleitet dieselbe auf jeder Stufe ihres lokalen Bor= oder Rückschreitens, und der jedesmalige Kulturzustand wird auch in ihr erkennbar. Es giebt aber eine Spoche, in der wir nur fie erblicken, wo sie nicht die geistige Entwicklung bloß be= gleitet, sondern gang ihre Stelle einnimmt." Indem er lingui= ftische und hiftorische Forschungen verbindet, eröffnet sich daher für Humboldt, "wenn auch nur dunkel und schwach, ein Blick in eine Zeit, wo für uns die Individuen fich in der Maffe ber Bölker verlieren und wo die Sprache selbst bas Werk ber in= tellektuell schaffenden Kraft ist".

Wenn fich also von dieser Seite Humboldts Sprachstudien als die unmittelbare Fortsetzung älterer Gedankenreihen darstellen, so hat er andrerseits gar nicht geleugnet, daß die aller Überliese= rung vorausgehende Urgeschichte für ihn gerade barum so unge=

<sup>1)</sup> An Schiller; zwischen 5. u. 8. Mai 1798.

<sup>2)</sup> An Schiller. Berlin 2, Februar 1796. S. 419 ff. (286 ff.) An Welcker. Tegel 25. Sept. 1823 a. a. D. S. 109. An Wolf. Berlin 16. Juli 1796 und Jena 23. Dezember 96. Werke 5, 169 fg. u. 176 ff. An Goethe. Paris 1798 a. a. D. 3, 46.

mein anziehend fei, weil fich "der Zuftand ber Bölfer hier nur aus Namen und Denkmalen erkennen laffe". Aber ihm entging nicht, wie fehr er dabei Gefahr lief, fich in apriorischen Ideen zu verlieren, und er hat sich deshalb den verschiedenen Urvolkhypothesen gegenüber durchaus ablehnend verhalten, obwohl auch er zu der Ansicht hinneigte, "daß gesellschaftliche Verwilderung erft einer späteren Periode angehöre, wo der Kampf widriger Ereignisse mit wilder Leidenschaft die Stimme der eignen Bruft übertäubte". Als er daher in Schellings fleiner Schrift "über die Gottheiten von Samothrake" die Behauptung fand, "das griechische Urvolk, die Pelasger hätten die Grundbegriffe ber Religion in natürlicher Unschuld und Frische erhalten", schrieb er an den Bonner Philologen Welcker, "er habe gar keinen Begriff, wie er sich das als eine historische Thatsache konstruieren folle". Denn die erste Frage sei und bleibe doch, "was und wieviel sich über diese Gegenstände wahrhaft historisch behaupten lasse". Nach gründlicher Beantwortung dieser Frage wolle er sich "alles Bermuthen, Ahnden, Rathen gern gefallen" laffen, weil alsdann "die Quellen des Erkennens nicht mehr vermischt würden und man bestimmt wisse, auf welchem Gebiete man stehe" 1).

Daß sich der Historiker nach Ergründung des Geschehenen um die Bearbeitung des von ihm gefammelten Stoffes nicht weiter zu kimmern brauche, wollte Humboldt damit jedoch keines= wegs gefagt haben, und in demfelben Jahre, in welchem Hegel zum erstenmal über Philosophie der Geschichte las, zog er die Summe seiner wiffenschaftlichen Überzeugungen in der klaffischen Abhandlung "über die Aufgabe des Geschichtschreibers".

Es hatte ihm einst parador geklungen, als Schiller einmal behauptete, der Geschichtschreiber muffe ganz so wie der Dichter verfahren, infofern beide den Stoff, nachbem sie ihn in sich aufgenommen hätten, wieder gang neu aus sich schaffen müßten 2).

<sup>1)</sup> An Goethe. Wien 7. Sept. 1812 u. Berlin 15. Mai 1821. l. c. 3, 243 fg. u. 261 fg. An Welder. Tegel 12. März u. Berlin 15. Dez. 1822, 1. c. 62 u. 73-5. Briefwechsel mit Schiller. Borerinnerung. 41 (19).

<sup>2)</sup> An Goethe. Berlin 18. März 1822. 3, 270. Briefwechsel mit

Jest aber fah er ein, daß Schiller doch eigentlich recht gehabt habe. Für grundverschieden erklärt er nur die Ziele des Künft= lers und des Dichters. Im übrigen bedarf jener so gut wie biefer ber Phantasie, ober besser gefagt ber Verknüpfungsgabe, um bas zerftreut Gesammelte in fich zu einem Ganzen zu verarbeiten. Wollte der Hiftoriker bei dem nackten Gerippe der Begebenheiten fteben bleiben, so murbe er gewiffen Frrtum mahlen, "um noch ungewiffer Gefahr bes Frrtums zu entgehen", fo würde er bie eigentliche Wahrheit einer buchftäblichen, doch nur scheinbaren, aufopfern. Denn nicht im Ginzelnen liegt die Wahrheit, welche "wohl einfach scheint, aber bas Sochste ift, was gebacht werden fann", und "eine Thatsache läßt sich ebensowenig zu einer Geschichte, wie die Gesichtszüge eines Menschen zu einem Bilbnis bloß abschreiben". Wer einen Gegenstand bicht vor die Augen hält, vermag feine Geftalt nicht beutlich zu erkennen, und wer bei ber oberflächlichen Erscheinung einer Begebenheit steben bleibt, wird nie dazu gelangen, das Notwendige vom Zufälligen zu trennen. Und boch "gibt es wie in dem organischen Bau und bem Seelenausdruck der Geftalt so auch in dem Zusammenhange felbst einer einfachen Begebenheit eine lebendige Ginheit, und nur von biefem Mittelpunkt aus läßt fie fich auffaffen und darftellen". Wenn aber irgend etwas bem Begreifen biefes Zusammenhanges bis bahin Abbruch gethan hat, so war es die Philosophie 1).

Man kann nicht gerade fagen, daß Humboldt ber ibealisti= ichen Philosophie feindlich gegenübergeftanden habe. Bis zu Fichte und Schelling ift er ber philosophischen Bewegung mit Anteil gefolgt, und wenn er auch in Paris gelegentlich scherzt, man "gehe hier fo erstaunlich ficher vor dem Ich und dem Nicht-Ich herum, als wären diese furchtbaren Gespenster gar nicht in der Welt", so hat ihn doch gerade dort eine geheime Sehnsucht "nach Fichtes altem Thurm im Jenaischen Stadtgraben" beschlichen 2). Diefes teilnehmende Verhältnis macht es ihm aber jett möglich, Kant

Schiller. Vorerinnerung 56-8 (27 fg.) vgl. auch an Welder. Berlin 7. Mai 1821. S. 49.

<sup>1)</sup> Werfe 1, 1-8.

<sup>2)</sup> An Goethe. Frühjahr 1798. c. 3, 54.

und seine Nachfolger auf ihrem eignen Gebiete aufzusuchen und ben innersten Grund der Gegnerschaft Herders zur Klarheit des Begriffes zu erheben.

Auch er ift überzeugt, daß "alles, was geschieht, dem Raume und ber Zeit nach in unzertrennlichem Zusammenhange fteht". Wie in einem burch mechanische Kräfte getriebenen Uhrwerf "erzeugt eine Begebenheit die andre, wird Maß und Beschaffenheit jeder Wirkung durch ihre Ursache gegeben". Ja "selbst der frei scheinende Wille des Menschen findet seine Bestimmung in Umftänden, die längst vor feiner Geburt, ja vor dem Werden ber Nation, der er angehört, angelegt waren". Ganz wie Kant meint daher Humboldt, "aus jedem einzelnen Moment die ganze Reihe der Vergangenheit und selbst die Zukunft berechnen zu können, scheine nicht in sich, sondern wegen mangelnder Kenntnis einer Menge von Zwischengliedern unmöglich"1). Da jedoch, wie Kant durch seine Lehre vom intelligibeln Charafter des Menschen aus= brücklich anerkannt hatte, "in der Individualität das Geheimnis alles Daseins liegt", da ferner "das immer abbrechende Leben der Individuen und ihre Entwicklung" auf der einen, "und die Kette bes durch ihre Hilfe vom Schickfal zusammenhängend Bewirkten" auf ber andern Seite "wie Aufzug und Ginschlag das geschichtliche Gewebe bilden", da mithin "in jedem Wirken, bei bem Lebendiges im Spiele ift, gerade bas Hauptelement fich aller Berechnung entzieht", so führt nach Humboldts Überzeugung das mechanische Bestimmen der Begebenheiten "von der Ginsicht in die wahrhaft schaffenden Kräfte" völlig ab. Ginen deutlichen Beweis dafür liefert aber die Philosophie der Geschichte, welche durch das Suchen nach Endursachen, einerlei ob sie dieselben aus dem Wefen des Menschen oder der Natur selbst ableitete, "alle freie

<sup>1)</sup> Bgl. bes. Kritif der reinen Bernunft. 2. Aufl., S. 577 fg. (Erdemann 392): "Alle Handlungen des Menschen [sind] aus seinem empirischen Sharakter und den mitwirkenden anderen Ursachen nach der Ordnung der Natur bestimmt, und wenn wir alle Erscheinungen seiner Willfür dis auf dem Grund erforschen könnten, so würde es keine einzige menschliche Handelung geben, die wir nicht mit Gewißheit vorhersagen und aus ihren vorhersgehenden Bedingungen als notwendig erkennen könnten."

Ansicht bes eigenthümlichen Wirkens ber Kräfte" gestört und verfälscht hat. Denn die teleologische Geschichte kann "den letzen Zweck der Ereignisse nicht eigentlich in das Lebendige setzen, weil das Individuum seinen Gipfelpunkt immer innerhalb der Spanne seines flüchtigen Daseins sinden muß". Sie wird ihn daher "in gewissermaßen toten Sinrichtungen und dem Begriffe eines idealen Ganzen suchen" und somit, niemals die lebendige Wahrheit der Weltschicksale erreichen".)

So viel ist ja gewiß, daß die Idee des Zusammenhanges der historischen Erscheinungen ohne eine letzte, nicht selbst wieder bedingte Ursache unhaltbar ist. Wer ihn ergründen will, setzt daher stillschweigend vorauß, daß "die Weltgeschichte nicht ohne eine Weltregierung verständlich ist". Nur darf er darum nicht glauben, auch daß Geheimniß jener letzten Ursache ergründen zu können. Da indessen, wie wir gesehen haben, "die Zahl der schaffenden Kräfte in der Geschichte durch die unmittelbar in den Begebenheiten auftretenden nicht erschöpft wird," so fragt es sich, ob nicht doch ein Weg zu dem Ansich der Dinge hinübersührt. Humboldt aber beantwortet diese Frage mit einem Hinübersührt. Kumboldt aber beantwortet diese Frage mit einem Hinübersührt.

Wenn wir das Spiel der Kräfte in der Geschichte aufmerkfam verfolgen, so werden wir bald gewisse Richtungen gewahr,
"die anfangs unscheindar, aber allmählich sichtbar, und zuletzt unwiderstehlich Viele an verschiedenen Orten und unter verschiedenen Umständen ergreisen". Sbenso stoßen wir auf "Erscheinungen,
zu deren Erklärung die umgebenden Umstände nicht zureichen". Beide aber, Richtung sowohl wie Krasterzeugung, führen uns aus
dem Kreise der Endlichkeit hinaus, und es zeigt sich so, daß "die Weltgeschichte in allen ihren Teilen von Ideen durchwaltet und
beherrscht" ist. Weiter darf der Historiker jedoch nicht gehen.
Und sollte er auch nie über isolierte Erscheinungen hinauskommen,
und das Sine Lebensprinzip, dessen Entsaltungen jene Erscheinungen
sind, nur ahnden können, so wird er vollauf entschädigt durch das

<sup>1)</sup> Werke 1, 13—6. 20. An Goethe. Tegel 6. Januar 1832. 3, 297. Fester, Nousseau 2c.

Bewußtsein, das Erreichbare geleiftet zu haben 1), wohl eingebenk bes Goethe'schen Wahlfpruches:

"Willft du ins Unendliche schreiten, Geh im Endlichen nach allen Seiten." 2)

Besitzen wir nun aber in der Darstellung des Geschicht= schreibers, der seine Aufgabe am höchsten und reinsten erfaßt hat, die volle Wahrheit des Geschehenen? Humboldt ist nicht so fühn, bies zu behaupten, aber er führt alle Ginwände gegen bie hifto= rische Wahrheit auf das richtige Maß zurück, indem er dieselbe mit den Bolfen vergleicht, "bie erft in der Ferne vor ben Augen Geftalt erhalten", und hinzusett, "bie Thatsachen ber Geschichte seien in ihren einzelnen verknüpfenden Umständen wenig mehr als die Resultate der Überlieferung und Forschung, die man übereingekommen ift, für wahr anzunehmen, weil fie, am meiften wahrscheinlich in sich, auch am besten in den Zusammenhang des Ganzen paffen." Tropbem wird ber Hiftoriker, falls er nur "seinen nächsten Zwed, Die einfache Darstellung bes Geschehenen, mit gewiffenhafter Treue verfolgt", nicht allein ben Sinn für bie Wirklichkeit wecken und beleben, sondern auch selbst seinen Blick für die Erkenntnis des Wahren in der jedesmal "herrschenden Ideenrichtung" schärfen 3).

, Frre ich nicht, so wird die Bedeutung der humboldtischen Abhandlung doch erst durch die in den vorhergehenden Kapiteln geschilderte Entwicklung vollkommen klar. Es ist die Vereinigung ibealistischer und realistischer Weltanschauung, metaphysischen und hiftorischen Sinnes, welche Humboldt einst zum geborenen Bermittler zwischen Goethe und Schiller gemacht hatte, und welche ihn jett zur Bermittlung zwischen Geschichte und Philosophie befähigte. Sein Ausgangspunkt war ein Schiller'sches Wort gewesen, aber vor Augen schwebte ihm doch ber Dichter, der wie fein andrer "die wahre Beschaffenheit der Gegenstände rein in sich aufzunehmen und sie immer wieder gleich treu in feiner Gin=

<sup>1)</sup> W. 1, 18-25.

<sup>2)</sup> Zur Naturwiffenschaft im Mugemeinen. Zwischenrebe. 1819.

<sup>3)</sup> W. 1, 2-7.

bildungsfraft darzustellen" 1) pflegte, der es daher auch gern hörte. wenn man sein Denken "gegenständlich" nannte 2).

Schon die Romantiker hatten in Goethe den Verkünder einer neuen Zeit erfannt, und Schelling 3) und Hegel waren ihnen barin gefolgt. Für die Geiftesentwicklung unfres Volkes war aber nichts bezeichnender, als daß ein Dichter ber Erzieher ber Nation zu gegenständlichem Denken wurde. Wie tief erfaßte boch Goethe ben Geift seiner Zeit, als er in seiner Ginleitung zu Winckelmanns Briefen an Berendis erklärte: Für bie Alten "hatte bas, mas geschah, den einzigen Wert, sowie für uns nur dasjenige, was gedacht ober empfunden worden, einigen Wert zu gewinnen scheint". Aus diefem Grunde war Herber ber Anficht gewesen, daß wir aus ber Litteraturgeschichte "Zeiten und Nationen gewiß tiefer kennen lernen, als auf dem täuschenden trostlosen Wege ihrer politischen und Kriegsgeschichte" +), und selbst humboldt fand "Greigniffe und Begebenheiten nur wegen ber Gefühle und Ge= banken, die sie hervorbringen, intereffant" 5). In seiner Ansicht über den Gang ber Weltgeschichte überwog daher noch immer der Reflexionsstandpunkt, und als ein unverbesserlicher humanist meinte er, "neben ber Richtung, welche Bölfer und Ginzelne bem Menschengeschlecht burch ihre Thaten erteilen, ließen fie Formen geiftiger Individualität zurück, dauernder und wirksamer als Begebenheiten und Greigniffe 6)."

Die volle Saat der wissenschaftlichen Bestrebungen Humboldts und der fünftlerischen Wirksamkeit Goethes sollte daher erft aufgehen, als Leopold Ranke ber fritischen Ergründung bes Ge-

<sup>1)</sup> An Goethe. Berlin 25. Juni 96. 3, 18.

Bedeutende Förderniß 2) Bur Naturwiffenschaft im Allgemeinen. durch ein einziges geiftreiches Wort. 1823.

<sup>3)</sup> W. I, 10, 122.

<sup>4)</sup> Humanitätsbriefe. Werfe. Suphan. 18, 137.

<sup>5)</sup> Briefe an eine Freundin. Tegel 17. Oft. 1825. S. 153.

<sup>6)</sup> Werke 1, 23. Bgl. auch das Gedicht "Rom" (1806), Strophe 43. B. 1, 375: "Was rings umher bes Weltalls Granz' umschließet, ift nichts als Sin unendlicher Gedanke . . . Drum bleibt unausgesprochen nichts, was lebt. Was Vorzeit nicht vermocht in Wort zu hüllen, wird das erstaunte Ohr der Nachwelt füllen."

schehenen und der Verbindung des Erforschten in gleicher Weise gerecht wurde und mit Bewußtsein die antiquarische Methode Niebuhrs mit der philosophischen verband 1). Auch er empfand "das Bedürfnis nach universaler Anschauung", worin er ben berechtigten Grund der Philosophie der Geschichte erblickte, aber an die Stelle des anspruchvollen Suchens nach ber ben That= fachen ber Geschichte immanenten Vernunft trat die bescheibene Weisheit des Hiftorikers, der bloß zeigen will, wie es eigentlich gewesen ift. Was ihn zum Studium der Geschichte antrieb, war in erster Linie "eine wirkliche Neigung zu bem Geschlecht bieser vielgestaltigen Geschöpfe, aus welchem wir find, zu biesem Wesen, bas immer bas alte und immer wieder ein anderes, bas so gut und so bos, so edelgeistig und so tierisch, so gebildet und so roh, so sehr auf das Ewige gerichtet und dem Augenblick unterworfen, bas so glücklich und so armselig, mit Wenigem befriedigt und voll Begier nach Allem ist." Und er verdankte biese Neigung der bloßen "Freude an dem einzelnen Leben, so wie man sich der Blumen erfreut, ohne daran zu denken, in welche Klasse des Linnaus oder zu welcher Ordnung und Sippe Ofens fie gehören". Aber während ber Betrachtung bes Ginzelnen zeigte fich ihm ber Gang, ben die Entwicklung der Welt im allgemeinen genommen hat und es ward ihm so das Glück zu teil, "die Dinge zugleich in dem Grunde ihres Dafeins und in der Fülle ihrer eigentum= lichen Erscheinung zu begreifen."

Bei Roussean sindet sich gelegentlich der Sat: "la verité n'a qu'une manière d'être". Und es lautet wie eine bloße Uebersetzung, wenn Ranke die Borrede seiner Resormationsgeschichte mit den Worten schließt: "die Wahrheit kann nur Sine sein." In Wirklichkeit aber haben beide Sätze nichts miteinander gemein. Denn der Genser Bürger sah die Wahrheit in dem absoluten Recht der Joee, welches er mit der kühnen Sinseitigkeit

<sup>1)</sup> Bgl. zum Folgenden bes. die Mitteilungen aus N's Einleitung zu seinen Borlesungen in Doves Vorrede zu den Vorträgen "über die Spochen der neueren Geschichte". Leipzig 1888. S. VII ss. Die Osmanen und die spanische Monarchie. 3. Aufl. 130. Zur Kritik neuerer Geschichtschreiber. Vorrede.

bes Genies zum Prinzip seiner Weltbetrachtung machte, während ber Historiker, der selbst als Publizist nur Historiker sein wollte, erkannte, daß "der Weg der leitenden Ideen in bedingten Forschungen" gerade darum so gefährlich ist, weil "selbst das Wahre durch die Unterordnung unter einen Irrtum zur Unwahrheit wird."

Es hat, wie wir gezeigt haben, lange gedauert, bis man in Deutschland zu dieser Erkenntnis kam. Denn "den Deutschen hält, wie Schiller sagt, die Autorität und ein dogmatischer Fretum lange nieder, aber endlich pslegt doch bei ihm seine natürsliche Objektivität und sein Ernst an der Sache zu siegen, und gewöhnlich ist er es doch, der für die Wissenschaft erntet."

gl. Fester: Hümboldt ä. Rankes Ideen geschichtswissensche Seschichtswissensche Seschichtswissensche 1891, 3d. VI.

L. Ehrhardt, W. Humbold Abhandlin der Die Aufgabe des Geschichtsschreiber über Die Aufgabe des 9eschichtsschreiber geschichtsschreiber des 4886, N., XIX, 385

## Die Idee des ewigen Friedens im achtzehnten Iahrhundert.

Als wir den Einwirkungen der Josen Rousseaus auf die Weltanschauung der deutschen Geschichtsphilosophen nachgingen, konnte die Genesis dieser Ideen im allgemeinen underücksichtigt bleiben, weil sie in der Form, welche ihnen der Genser Bürger gab, sein volles geistiges Eigentum wurden. Sine andere Bewandtnis hat es mit der durch Kant in Deutschland eingebürgerten Idee des ewigen Friedens, welche noch nicht zu den Postulaten Rousseaus gehört. Da jedoch die Bekanntschaft des Königsbergers mit der nach jener Idee betitelten vergessenen Schrift des Abbe von Saint-Pierre höchst wahrscheinlich allein durch den von Rousseau versertigten Auszug vermittelt worden ist, so scheint es angezeigt, wenigstens in diesem Falle einmal die Quelle des Gensers und sein Verhältnis zu derselben näher zu untersuchen. —

Charles-Frénée Castel, Abbé von Saint-Pierre-Eglise, kam zwei Jahre vor Mazarins Tode zur Welt. Seine Jugend fällt somit in die ersten Regierungsjahre des roi soleil, dessen kriegerische Ara er lange überleben sollte. Die Kriegführung jener Tage ist zur Genüge bekannt. Von Basel dis Bonn hinunter erblickt der Wanderer noch heute auf beiden Usern des Rheins ihre traurigen Spuren. Die rauhe Praxis der verwilderten Banden des dreißigjährigen Krieges wurde am Ende des Jahrhunderts mit Gründen der Staatsraison theoretisch gerechtsertigt, und nicht Louvois allein hat von seinem Schreibpult aus mit sürchterlichem Gleichmut die völlige Verwüstung blühender Länder und Städte verfügt,

sondern auch ein Montecuccoli magt es, in einer seiner politisch= militärischen Schriften ein halbes Menschenalter vor Bermuftung ber Pfalz basselbe Mittel bem Raifer gegen die aufständischen Ungarn zu empfehlen 1). Nur ausnahmsweise freilich, und auch dann nur kurze Zeit, wurde der Boden Frankreichs felbst Kriegs= schauplat, aber auch hier litt man in der ärmsten Hütte so gut wie in Trianon unter bem nicht endenwollenden Jammer. Wir haben an den Briefen der Lifelotte und der Madame de Sévigne ein sprechendes Zeugnis dafür. In den Kirchen fah man neben ben eroberten Standarten Totenkränze aufgehängt, und die Trauer um die Gebliebenen hörte in den Familien bes frangösischen Abels nicht auf. Seit 1686 in Paris, war Saint-Pierre frühzeitig in den Salon der Madame de Lambert, der Witwe des Rommandanten von Luxemburg, eingeführt worden, und wird wohl schon damals, noch mehr aber als er 1695 Almosenier ber Herzogin von Orleans, eben jener Glifabeth Charlotte, geworben war, neben dem allgemein menschlichen ein persönliches Intereffe an ben Kriegsereigniffen genommen haben, mas ihn in seiner angebornen Friedensliebe nur beftarten mußte. Frühzeitig mag daher den unermüdlichen Weltverbefferer das Problem beschäftigt haben, wie fich ber Krieg für immer aus ber göttlichen Weltordnung ausschließen laffe, allein die Ausarbeitung feines Projektes hat er nach eigener Angabe erst um 1708 begonnen, alfo in jenen Sahren, wo die allgemeine Erschöpfung ber französischen Monarchie auch in Berfailles das lebhaftefte Friedens= bedürfnis hervorrief.

Als ihn dann Freunde darauf aufmerksam machten, daß nach Sullys Memoiren schon Henri IV. sich mit dem Plane einer christlichzeuropäischen Bölkerrepublik getragen habe, bestärkte ihn die vermeintliche Übereinstimmung dieses Planes mit dem seinigen nur in seinen Überzeugungen, und zudem schien die gleichzeitige Billigung derselben durch den Sohn des Dauphin, den Herzog von Bourgogne, der nach seines Baters Tode (April 1711) dem Throne am nächsten stand, zu den kühnsten Hoffnungen zu

<sup>1)</sup> Ungheria nel 1672.

berechtigen 1). Diese wurden nun freilich durch des Herzogs jähen Tod (18. Febr. 1712) vereitelt, aber der Abbé nahm es als ein gutes Omen auf, daß er den einen der beiden französischen Bevollmächtigten als Sekretär zum Friedenskongreß nach Utrecht begleiten durfte; und hier war es denn auch, wo in demselben Jahre, das halb Europa den Frieden gab, die Schrift erschien, die ihn in einen ewigen zu verwandeln vorschlug.

Das Buch ist jetzt wie alle Werke des Abbé selten geworben, obwohl es damals vielsach nachgedruckt wurde und einige Auslagen erlebte. In der mir allein zugänglichen Ausgabe der Münchener Bibliothek (Utrecht, 1716—1717) erklärt der Verleger Antoine Schouten, daß ihm das erweiterte Manuscript der ein Jahr zuvor in Köln erschienenen Schrift von einer mehr durch ihre Tugend als ihre Geburt ausgezeichneten Person zugestellt worden sei, und er erst nach Fertigstellung des Druckes den Namen des Verfassers ersahren habe?). Der Titel aber lautete: "Projet

¹) Paix perpetuelle 3, 378. "Les François et les Etrangers, qui ont lû dans mon Ouvrage le grand Projet de Henry le Grand, et qui m'en ont parlé, m'ont tous dit qu'il eût été seurement executé si le Dauphin Bourgogne eût vécu. Je dis tous sans exception, et cependant plus de deux cens personnes d'esprit m'en ont parlé depuis sa mort, et je suis encore à en trouver un seul qui ait sur cela une opinion differente des autres; telle étoit l'idée que tout le monde s'étoit faite de la sagesse... de ce jeune Prince, le plus grand et le plus regretté des Dauphins qui ont été et qui seront jamais."

<sup>2)</sup> v. Holtendorff ("Die Idee des ewigen Bölkerfriedens", Berlin 1882, in der Sammlung gemeinwerständlicher wissenschaftlicher Borträge. Serie 17, 685) übersieht, daß das Münchener Exemplar, das er wohl auch benutzt hat, nur ein Nachdruck ist. Wann das Projekt zuerst erschien, vermag ich nicht genau sestzustellen. 2, 421 in einem möglicherweise singierten Briefe eines Ministers im Haag an einen Minister in Bern vom 15. November 1712 ist die Rebe von einem vor 5 ober 6 Monaten in Söln gedruckten Bande in 12° und von einer doppelt so starken Ausgabe, die in Borzbereitung sei. Wenn Leibniz in einem Briefe an Grimarest, Hannover, 4. Junt 1712 (bei Kortholt. Leibnitii epistolae ad diversos. Lipsiae 1738. 3, 327) sagt: J'ai vu quelque chose du projet de M. de St. Pierre etc., so kann sich dies auf das Manustript oder einen handschriftlichen Auszug beziehen.

de traité pour rendre la paix perpetuelle entre les souverains chretiens, pour maintenir toujours le commerce libre entre les nations; pour affermir beaucoup davantage les maisons souveraines sur le trône. Proposé autrefois par Henry le grand roy de France, agréé par la reine Elisabeth, par Jaques I roi d'Angleterre son successeur, et par la plûpart des autres potentats d'Europe. Eclairci par M. l'abbé de S. Pierre, de l'académie françoise, cy-devant premier aumônier de madame."

Daß biefes Wert viel gelefen murbe, durfte trot feiner Berbreitung billig bezweifelt werden. Gaben boch gedruckte und hand= schriftliche Journale in Auszügen hinreichende Auskunft. Aller= bings wird felbst ein hartgesottener Leser burch ben Abbe auf eine arge Probe geftellt; benn Saint-Pierre ichreibt nicht nur einen fürchterlichen Stil, sondern ist auch jo konfus und weitschweifig, daß es wohl verzeihlich erscheint, wenn man, wie sein letter Biograph bemerkt, zwar weiß, was die Autoren über ihn gejagt haben, mas er felbft gejagt hat, aber nicht fennt1). Die Methode bes Abbe ift einfach. Er stellt einige Thesen auf, bie er natürlich beweist, teilt alsbann seine Fundamentalartifel jum ewigen Frieden mit und widerlegt schließlich alle nur erdenklichen Ginwande. In einem dritten Bande, der 1717 erschien und bem Regenten von Frankreich, Herzog Philipp von Orleans, gewibmet ift, werden neben zahllofen Wiederholungen alle die Borteile nam= haft gemacht, welche ein jeder der europäischen Souverane nach Unterzeichnung der Friedensartifel erwarten barf. Wir sehen jedoch gern von diefer Disposition ab, damit die Manen bes Abbe nicht ju früh unfre Lefer verscheuchen.

Keineswegs voraussetzungslos, wie man es von einem Cartesianer erwarten möchte, geht Saint-Pierre an sein Geschäft. Der

<sup>1)</sup> Édouard Goumy. Étude sur la vie et les écrits de l'abbé de Saint-Pierre. (Dissertat.) Paris, 1859. Das Buch von G. de Molinary: "L'abbé de Saint-Pierre. Paris, 1857," war mir leider nicht zugänglich. Bgl. auch E. Hery. "Der Abbé de Saint-Pierre. Preuß. Jahrbb. (1888)" 62, 465—96; 553—73; über den ew. Frieden 476—84, den Hery jedoch nur auß dem Außzug von 1729 in S. P's. Werfen kennt.

Mensch ist ihm von Natur habgierig, graufam, rachsüchtig, un= gerecht. Dennoch ift biefes Geschöpf aus bem Stande ber Ratur in die bürgerliche Gesellschaft getreten. Warum follte eine analoge Entwicklung wie für das Einzelindividuum nicht auch für die Bölkerindividuen möglich fein?1) Diefer Gebanke, bem wir bei Kant wieder begegnen werden, ift der einzig philosophische des ganzen Buches. Nur der Bunsch, glücklich, die Furcht, unglücklich zu werden, bestimmen unfre Handlungen. (1, 325. 3, 11.) So allein erklärt es fich, daß eine bürgerliche Gefellschaft ent= stehen konnte. Diesen Trieben allein wird auch die europäische Bölkerrepublik ihre Entstehung zu verdanken haben. Auch im Leben der Bölker kommt es nur auf den ernsten Willen an, bem Naturzustand zu entsagen. Ift erst einmal dieser Wille vorhanben, so ist damit auch ein Krystallisationspunkt gegeben, ber zu Weiterbildungen reizt. In kleinerem Kreise haben schon bas Deutsche Reich, die Niederlande und die Schweiz den Beweis geliefert, daß eine folche Staatengesellschaft feine Chimare ift. (1, 64 ff.) Als fich nach Ludwig des Frommen Tode das frankische Reich in zahllose Herrschaften auflöste, entstand jener Plan ber germanischen Union, beffen Erfinder, ben deutschen Solon, wir leiber nicht kennen, beffen Ausführung aber die Gründung bes Deutschen Reiches verurfachte 2).

Bemerken wir boch schon hier den Rousseau'schen Radikalis= mus. Wie dieser, abstrahiert der Abbe von den Thatsachen der Geschichte, und die zeitgenössische Überlieserung muß hinter die

<sup>1) 3,</sup> Préface XXV a. a. D.

<sup>2) 1, 67. &</sup>quot;Ce fut alors que l'on vit naître le plan de l'Union Germanique." Bgl. 1, 100. "Cette union se fit il y a plus de cinq cens ans"; 1, 112 "depuis sept ou huit cens ans"; 1, 149 unb 2, 126 nor 600 ober 700 Jafren. 1, 67 heißt es bann meiter: "Je ne sçai pas si ce Projet tomba d'abord dans l'esprit d'un Prince ou d'un Particulier. Je ne sçai pas non plus jusqu'où l'Auteur le porta d'abord; mais toujours ce fut alors que l'Union commença à se former, elle ne se forma pas sans Projet, et ce fût dans ce tems-là que parut ce chef-d'oeuvre de politique si digne d'un bon Prince, d'un bon Citoyen, et qui étoit si nécessaire au salut de sa Patrie." Bgl. 2, 273.

Überlieferung der Natur zurücktreten 1). Wie Rousseau seinen Staat, so läßt Saint-Pierre das Deutsche Reich durch Vertrag entstehen und sieht dann natürlich in der Bildung einer diesem ähnlichen christlich-europäischen Republik keine Schwierigkeiten. Doch hören wir weiter, welche Lehren der Verkasser unsere deutschen Geschichte entnimmt.

An zwei Fehlern leidet das römische Reich deutscher Nation. Statt eines unter den Kreisdeputierten der Reihe nach wechselneden Präsidiums führt der kaiserliche Präsidialgesandte in Reichstag und Reichsregiment die Verhandlungen mit alleinigem Vorsichlagsrecht. Sin Glück noch, daß Franz I., und Richelieu durch den Garantie-Artikel des Osnabrücker Friedens, die Stände vor der ihrer Libertät drohenden Gesahr bewahrt haben. (1, 77. 80.) Den Ständen, nicht dem Kaiser, mußte auch die Vestellung des Reichsfeldmarschalls, und zwar aus einem nicht souveränen Hause, vorbehalten sein. Den Fehler des ständigen Generalats hat man denn auch in den Riederlanden seit dem Tode Wilhelms III. glücklich vermieden. Mit rührender Naivetät wird übrigens wegen dieser Gebrechen des deutschen Staatswesens sein mythischer Begründer entschuldigt, weil er es auf den Fundamenten der alten Monarchie ausbauen mußte. (1, 84.)

Also kein Bundesstaat, sondern ein Staatenbund muß die europäische Republik sein. Denn wenigstens die Tendenz zum Bundesstaat scheint Saint-Pierre in dem alten römischen Reiche zu sehen. Dieser Staatenbund aber ist als konstituiert zu betrachten, sobald sich vierzehn Souveräne zur Annahme der zwöls?) vorgeschlagenen Friedensartikel bereit erklärt haben. Denn als

<sup>1) 1, 73. &</sup>quot;Si je raconte ainsi les divers jugemens que l'on fit, et les differens discours que l'on tint alors sur ce Projet de l'Union Germanique, ce n'est pas sur la foi des Memoires des Contemporains, qui peuvent tromper et être trompez, c'est sur la foi des Memoires de la nature même, qui sont beaucoup plus sûrs." Lgl. 2, 279.

<sup>2) 1, 279</sup> ff. Goung 77 spricht von fünf Artikeln, doch findet sich diese Zahl erst in dem vom Abbé verfaßten Auszuge und später bei Rousseau. Auf die wörtliche Wiedergabe sämtlicher Artikel verzichte ich; man kann sie bei Holkendorff nachlesen.

bann wird jeder, ber seinen Beitritt verweigert, für einen Feind bes europäischen Friedens erklärt, mit Krieg überzogen und bei fortgesetter Weigerung bepoffebiert! (1, 327 ff.) Stimmberech= tigt 1) aber ift jeder Souveran, ber über mehr als eine Million Unterthanen gebietet. Kleinere Staaten führen also nur in Miociation eine Stimme. Grundfätlich wird jedoch keinem mehr als eine Stimme zugeftanden, und ber Umftand, daß badurch bie minder mächtigen in der Majorität sind, bietet nur eine Garantie mehr für die Solidität des Bundes. (1, 340.) Die Kontingente find alle gleich, so zwar, daß den minder mächtigen durch Bu= wendung aus den Matrifularbeiträgen der Großstaaten der Unter= halt eines ihre Kräfte eigentlich übersteigenden Heeres ermöglicht wird (2, 373.) — Gedanken, wie fie vierzig Jahre früher mit Bezug auf die deutsche Militärverfassung ganz ähnlich Leibniz ent= wickelt hatte! 2) Den Sitz des aus ben stimmführenden Depu= tierten gebilbeten Bölfersenats haben wir uns etwa in Utrecht gu benken. hier tagt nicht allein ber Bundesrat felbst, sondern auch die vier Bureaux für Politik, Militärwesen, Finanzen und öffent= liches Recht (2, 302 ff.); benn auch für die europäische Republik möchte Saint-Bierre jene Konfeilsregierung empfehlen, die er fünf Jahre später für die befte erklärte und auf den Namen der Poly= synodie taufte. Die Sprache bes Senats ist die in Europa ge= bräuchlichste, also doch wohl die französische. In ihr find alle bie nach Art unfres Projetts abgefaßten Gutachten geschrieben, auf welche der Abbé einen ganz besonderen Wert legt. Als erste Frucht seiner Thätigkeit aber wird ber Senat ganz Guropa ein einheitliches Münz-, Maß- und Gewichtssystem schenken und überall ben gleichen Kalender einführen.

Wenn Saint-Pierre die Einmischung der Union in die Streistigkeiten ihrer asiatischen Nachbarn für notwendig erachtet, damit das Bundesheer nicht unkriegerisch werde, so träumt er an einer andern Stelle bereits von zwei asiatischen Völkerrepubliken mit

<sup>1)</sup> Tie Stimmenanzahl wird balb (Préface VIII) gleich 17, bald (1, 334) gleich 24 ober (3, 194) 22 angegeben.

<sup>2)</sup> Bgl. meine "armirten Stände und die Reichstriegsverfaffung" S. 26 fg.

einem Centralsitz in Samarkand, und erteilt der Türkei bereitzwillig die Garantie ihres Besitzstandes, die er ihr früher, von einem neuen Kreuzzuge des gesamten christlichen Suropa sabelnd, versagt hatte. (2, 308 und 203.) Was jetzt nur als ein sernes Ziel erscheint, war schon einmal der Verwirklichung nahe, als die verruchte Mörderhand Ravaillacs das hoffmungsvolle Werk wieder zerstörte. Henri's IV. großer Plan, wie ihn Sully und Pérésire uns überliesert haben, ist der Schild, dessen sich Saint-Pierre gegen alle Politiker bedient (1, 124), die von Chimären sprechen.

Erst neuere Forschungen haben festgestellt1, daß die oeconomies rovales Sully's durchaus die Tendenz zeigen, des Berfassers Anteil an der Politik seines Herrn auf Rosten der Wahr= heit hervorzuheben, und der vielgenannte große Plan weiter nichts ift, als eine Ausgeburt der unfreiwilligen Muße des alten Minifters. Aber es gehört boch, falls wir es nicht mit einer Kriegs= list Saint-Vierres zu thun haben, seine ganze historische Farbenblindheit dazu, um nicht zu bemerken, daß henris Plan bei Sully seine Spite gegen das Haus Habsburg richtet und nicht im mindesten von einer Anerkennung des status quo ausgeht. Wie dem aber auch fei, der Autor bleibt auf alle Fälle von der Trefflichkeit feines Projekts überzeugt, gegen welches weber das Snitem bes europäischen Gleichgewichts noch die Idee einer Uni= versalmonarchie auffommen. Auch im Gleichgewichtssystem sind alle Friedensschlüsse in Wahrheit nur Waffenstillstände, unterzeichnet mit dem stillen Borbehalt des Unterlegenen, unter gun= stigen Auspizien ben Kampf zu erneuern. Nur die völlige Ber= nichtung des Gegners gewährt da eine sichere Garantie des Friebens (1, 3 und 10). Auf noch schwächeren Füßen fteht die Uni= versalmonarchie. Denn stellen wir uns etwa vor, daß Frant= reich im Jahre 1912 burch bas Glück ber Schlachten gang Europa bezwungen habe, so ist gehn gegen eins zu wetten, daß 50 Sahre später die herrschende Dynastie gestürzt ist (1, 169).

<sup>1)</sup> M. Ritter: Die Memoiren Sully's und der große Plan Henri's IV. München. 1871. (Abhandlung der Afademie.) Philippson, Heinrich IV und Philipp III. 3.

Dagegen garantiert die europäische Republik den fürstlichen Häusfern ihre Successionsordnungen, den Staaten ihre Berkassungen, ja sie stellt jedem Souverän die gesamte Bundesmacht gegen seine rebellischen Unterthanen zur Verkügung (1, 212 ff., 2, 219—229). Diese schmiegsame Bundesverkassung bietet eine Garantie für die Herrschaft der venetianischen Nobili so gut wie für die versbrieften Rechte der niederländischen Republik (3, 218), entscheidet sich bald für die Legitimität der Stuarts, bald für das durch den Willen der englischen Nation getragene Königtum Georgs I. (3, 321).

Der Grundgedanke des Abbe bleibt boch, ber ewige Friede ift gefichert, wenn nur die Regierungen wollen, aber über biefem Wenn tommt er nie dazu, nach bem Die zu fragen, geschweige, daß er je zur Ginsicht gekommen wäre, wie komplizierter Natur boch meist das zwischen Krieg und Frieden entscheidende Wollen ift. So ift feine Ibee gleichfam typisch geworden für alle frommen Bünsche. Und doch ift die Schrift mit nichten so harmlos, als fie auf ben erften Blid erscheint. Schon im erften Banbe, also noch zu Ludwigs XIV. Lebzeiten, wird ausgerechnet, daß Frankreich, da auf 20 Jahre 10 Kriegsjahre kommen, im Jahrhundert burch das Stocken des ausländischen Handels mindestens 7500 Mil= lionen, ber König felbst aber an Zöllen jährlich ungefähr 15 Millionen Livres einbüße (1, 240). Und wenn Saint-Pierre die Mittel aufgählt, benen Holland feine Sandelsblüte verdanft, so geschieht auch dies mit verstecktem Hinweis auf Frankreich (1, 270). Ober es heißt gar — benn bie Gebanken bes Barons von . . . (2, 415 ff.) find doch wohl aus der Feder des Abbé geflossen — "es ist nicht mahr, daß den König ein maßloser ungerechter Ehr= geiz beherricht, es ist nicht wahr, daß er auf Europas Unterjochung finnt." Da ihn jedoch unzählige und namhafte Publizisten bessen bezichtigt haben, so ist es ein bringendes Gebot seiner Ehre, sich zu rechtfertigen, zumal er weiß, wie erschöpft fein Land ift, wie traurig die Lage der unteren Klassen der Bevölkerung, wie nur ein langer Friede den öffentlichen Kredit und den Wohlftand ber Nation herzustellen vermag. Wir haben also in dieser indirekten Kritif einen Borläufer jener Stelle in ber "Polyfynodie", welche

bie Ausstoßung Saint-Pierres aus der Akademie zur Folge hatte, und wir sehen bereits bei diesem Friedensapostel die Gewitter am Horizonte aufziehen, die sich erst über zwei Menschenalter später entladen sollten.

Der Abbe hat es bei der Drucklegung feiner Ideen nicht bewenden laffen. Bis zu feinem letten Atemzuge mar er un= ermüblich thätig für die Verbreitung berfelben und fein Diplomat entging feinem Friedenseifer. Es konnte baber nicht fehlen, baß sich seine Wege mit denen der ersten wissenschaftlichen Autorität jener Tage freuzten. Auf die Berwandtschaft einiger seiner Bor= schläge mit Leibnizischen Gebanken haben wir schon hingewiesen. Aber gehören nicht auch die lebenslangen Bemühungen bes großen Philosophen um die Beseitigung des occidentalischen Schismas berselben irenischen Geistesrichtung an? Er fand sich burch bas Projekt nur an Ideen seines philosophischen Freundes, des Land= grafen Ernst von Hessenschliebels, erinnert 1). Aber er war andrerseits doch ein viel zu besonnener Denker, um sich auf die Dauer solchen Träumereien hinzugeben. Zwar ist auch er über= zeugt, daß es einzig und allein auf den menschlichen Willen an= fomme, fich eine Anzahl Leiben vom Halfe zu schaffen, aber eben an diesem verzweifelt er und gedenkt vielmehr jener Inschrift an Portale eines Kirchhofs: "pax perpetua." Wenn aber doch einmal geträumt werden foll, so möchte er sich den Sitz des Bölkertribunals in Rom träumen unter bem Schute eines refor= mierten Papsttums, etwa wie es zu Karls bes Großen Zeit war, als er das Frankfurter Konzil hielt.

Noch einmal wandte sich Saint-Pierre mit Übersendung des handschriftlichen dritten Bandes an Leibniz, als 1716 der Abbe und spätere Kardinal Dubois und Lord Stanhope in Hannover die französisch-englische Allianz schlossen. Aber die schon erfolgte Abreise der beiden Minister überhob den Philosophen der aussichtse losen Empsehlung des Projekts, doch betont er auch jeht merk-

<sup>1)</sup> Grimarest a. o. a. D. an St. Pierre, vgl. Goumy 32 ff. Ebenba wird auch des Nouveau Cyneas gedacht. St. Pierre selbst nahm noch eine Stelle bei Grotius de jure belli et pacis lib. II cap. 23 für sich in Anspruch.

würdig genug, daß es, wenn Saint-Pierre den Glauben an die päpftliche Unfehlbarkeit allgemein machen könnte, gar keines andern Reiches bedürfe, als des vom Statthalter Jesu Christi verwalteten 1).

Wie oft mag bann noch ber gute Abbe seinen politischen Freunden an jenen Samstag Abenden im Entresol bes Henault= ichen Hauses auf bem Bendomeplat feine Lieblingsideen entwickelt haben, die ihm den Spott eintrugen, er habe Projekte verfaßt zur Nutbarmachung der Pfaffen und Arzte, der Kaufleute und Mönche, ber Journale und ber indischen Kastanien, ber Herzoge und der Spinnweben. Als 1740 der Kardinal Fleury an Fontenelle schrieb, zur Beschwichtigung bes englisch-spanischen Kriegsfiebers bedürfe es wohl einer Dosis von dem Friedenselirier feines auten Freundes, des Abbe, nahm diefer eiligst die Gelegen= heit war, dem Leiter der frangösischen Politik seine 5 Artikel ans herz zu legen; benn er sei nur ber Apothefer Europas. jener der Arzt. Und da Fleury antwortet, er möge nur erst Kopf und herz ber Fürften durch eine Schar Miffionare empfänglich ftimmen laffen, ichrieb er refigniert in feine politischen Annalen 2), folglich hat er mich nie gelesen. So fest war der Wackere von ber zwingenden Kraft seiner Beweise überzeugt. Noch sollte er den Beginn einer neuen Kriegsara erleben, er, ber einst beim Erscheinen bes Untimachiavell bem neuen Tagesgestirn hoffnungs= trunken zugejauchzt hatte. Am 29. April 1743 ist er gestorben. —

Noch "recht als der Repräsentant der nüchternen und weit ausgreisenden, noch vollkommen wohlwollenden Tendenz, die damals vorherrschte, erscheint der Abbé"3). Des Unterschieds der Zeiten wird man sich so recht bewußt, wenn man sofort nach ihm Rousseaus Schrift aufschlägt. Hier finden wir nichts mehr von jenem Wohlwollen, freilich auch nichts von den naiven

<sup>1)</sup> An den Hamburger Senator Konrad Bidou. Hannover, 30. Oft. 1716 a. a. D. 3, 349 ff. "Si M. l'Abbé de St.-Pierre les (plus grandes puissances) pouvoit rendre tous Romains, et leur faire croire l'infallibilité du Pape, on n'auroit point besoin d'autre Empire que de celui de ce Vicaire de Jesus-Christ."

<sup>2)</sup> Zu Dec. 1738. Goump 67, 223.

<sup>3)</sup> Ranke, Franz. Geschichte 4, 1, 528.

Boraussetzungen bes Friedensmannes, der deftruftiven Tendenzen aber besto mehr. Der Bürger Genfs hat uns in feinen Bekenntnissen felbst erzählt, mas ihn jum Studium Saint-Pierres veranlaßte '). In bem Salon ber Gattin bes Generalpächters Dupin hat er felbst noch ben ehrwürdigen Alten gesehen, ben er Die Bierde feines Sahrhunderts und feiner Gattung nennt, und eben diefe Frau Dupin war es, die ihren Sefretar ermunterte, den totgebornen Werken ihres Schütlings durch feine gewandtere Feder zu einer Auferstehung zu verhelfen. Als fich Jean Jacques 1756 aus bem geräuschvollen Treiben ber Sauptstadt in die Ginsamfeit seiner Cremitage flüchtete, war die Lekture bieser Schriften feine erfte Beschäftigung. Auch er fand fie anfangs unerträglich, aber das Studium der ins Gebiet der Moral einschlagenden Werke des Abbe bestätigte ihm doch die durch das Lefen seiner Briefe gewonnene Überzeugung, daß diefer viel mehr Geist beseifen, als er zuerst geglaubt hatte. Er entschloß sich endlich zur Her= ftellung eines lesbaren Auszugs fo zwar, daß auf jede Schrift eine Kritik berfelben folgen follte, brachte indes sein Borhaben nur hinsichtlich des "ewigen Friedens" und der "Polysynodie" Bur Ausführung. Denn die in allen Schriften Saint-Bierres zerstreuten kritischen Bemerkungen über die französische Regierung würden ihm, dem Nichtfranzofen, nur Ungelegenheiten bereitet haben, wo man der manchmal nur vermeintlichen Naivetät des Abbe noch milbernde Umstände zubilligte. Auch fo ift nur der Auszug aus dem ewigen Frieden 1761 zur Beröffentlichung gelangt, das "Gutachten" und die "Polysynodie" aber erst nach Rousseaus Tode.

Man follte meinen, das von Rousseau gewählte Verfahren habe ihm seinen Weg klar genug vorgezeichnet. Durchsichtige Darlegung der Ideen des Autors, scharf geschieden von der Kritik derselben ist das, was man heutzutage ungefähr von jeder derartigen litterarhistorischen Studie verlangt. Aber dürsen wir

<sup>1)</sup> Oeuvr. 15, 213—215; 216—241; 16, 8—9. Ferner die Briefe an Baftide, Montmorency 5. Dezember 1759, 16. Juni 1760. Oeuvr. 19, 100 und 118.

auch unsern Maßstab an Rousseau anlegen, bem die Kunst, in historischen Dingen zu sehen, noch verschlossener war, als der Mehrzahl der Mitlebenden?

Von vornherein dachte er nicht, die Rolle des Überseters zu fpielen; benn fo beliebt es ihm, ben zu nennen, ber bas geiftige Eigentum eines andern treulich überliefert. Es war ihm, wie er fagt, nicht verwehrt, zuweilen auf eigene Sand zu benten und wichtige Wahrheiten unter der Flagge des Abbé einzuschmuggeln. Gleichwohl wollte er es bei dem Auszuge an nichts fehlen laffen, damit die Ideen des Autors die volle beabsichtigte Wirkung thäten. Er faßte sich also ein Herz und las alles, was der Abbe über ben ewigen Frieden geschrieben hatte! Demnach hätten wir boch einen zuverläffigen Auszug 1). Ja und nein. Die Quintessenz des Projekts finden wir allerdings, aber daneben den Autor der beiden Diskurse, ganz so schwarzgallig, wie er nur noch in jenen Erstlingsschriften erscheint. Rousseau hat später den verbiffenen Charafter seiner früheften Werke auf Diderots Ginfluß zurückführen wollen, aber auch diese Frucht seiner einsiedlerischen Muße kündigt sich als ein Produkt seiner Sturm- und Drangperiode an.

Des Abbé ganze Tenbenz zielt auf Ausbreitung unfrer Kenntnisse; nur so kann der Welt, die im Argen liegt, geholfen werden. Rousseau läßt es dahingestellt, ob nicht die Größe unfres Elends auf politischem wie auf moralischem Gebiet weiteren Kreisen dadurch erst zum Bewußtsein gebracht werde (5, 407). Der Abbé ist nicht so extravagant, daß er das Leben der Wilden mit allihrer Unabhängigkeit von Gesetzen und ihrer beständigen Abhänzgiskeit voneinander unsrem abhängigen, aber gesetzlich geregelten Dasein in der bürgerlichen Gesellschaft vorzöge (2, 362). Rousseaufennt nur zwei Arten von Abhängigkeit, die natürliche, welche in den Dingen liegt, und die bürgerliche eben in der Gesellschaft<sup>2</sup>).

2) Émile Oeuvr. 3, 109. "Il y a deux sortes de dépendances:

<sup>1)</sup> F. Brockerhoff (J. J. Roussen.! Sein Leben und seine Werke, Leipzig 1858. B. 2, 13), hat die Treue des "Cytrait" nicht beurteilen können, da er sich die Schrift des Abbe nicht verschaffte. Auch in der übrigen Litteratur sucht man vergebens nach dem doch so naheliegenden Vergleiche.

Viel schärfer wie Saint-Pierre betont er die Übereinstimmung ber europäischen Bölfer in Religion, Gewohnheiten und Rechten 1), welche dieselben weit fester verknüpfen wie die schlaffen Bande ber humanität, um den Widerspruch zwischen dieser Interessengemein= schaft und der unbestreitbaren Unsicherheit des öffentlichen Rechts um so greller hervortreten zu laffen. Rur ein Mittel giebt es zur Lösung der offenen Fragen des Bölkerrechts, das sogenannte Recht bes Stärkeren. Wollte man auf bas Urrecht zurückgreifen, fo dürfte sich wohl kein europäischer Fürst auf seinem Throne behaupten 2). Das gegenwärtig herrschende Gleichgewichtssystem läßt die Bölker durch Aktion und Reaktion nie zur Ruhe kommen, ohne daß die Fürsten merklichen Gewinn davon hätten. Auf diese Erkenntnis kommt es an, und nimmt man an, auf einem ber vielen Kongresse träfen einmal ausnahmsweise vernünftige 3) Mini= fter zusammen, mit hinreichender Bollmacht versehen, warum follte alsbann eine Einigung auf fünf Artifel zum ewigen Frieden unmöglich sein. Freilich bürfte man ba nicht beraten, ob man an runden oder viereckigen Tischen siten wolle, ob ein Gesandter bem Fenfter Geficht ober Ruden zudrehen folle, wie viel Schritte ein andrer bei der Bifite entgegenzugehen habe, lauter Dinge, bie fonst in angemeffenster Beise bie Diplomaten zu beschäftigen pflegen. Aber nimmt man benn nicht durch jenen Frieden ben Fürsten das kostbare Recht, nach Belieben Unrecht zu thun? Wenn ihr fie zwingt, gerecht und friedliebend zu fein, wer wird fie als= dann für fo große Einbußen entschädigen? Das öffentliche Bohl, das Glück ihrer Unterthanen doch wohl nicht. Denn gerade biefe Boraussetung hat den Abbe in den Kabinetten zum Gegenstande

celle des choses, qui est de la nature; celle des hommes, qui est de la société."

<sup>1)</sup> Auch das geographische Moment wird nach Montesquieus Vorgang berücksichtigt. 5, 412.

<sup>&</sup>lt;sup>2)</sup> 5, 414. "Si l'on pouvoit remonter au droit solide et primitif, il y aurait peu de souverains en Europe qui ne dussent rendre tout ce qu'ils ont."

<sup>3)</sup> Rgl. contrat social, livre III chap. VI; 5, 152. "Un homme d'un vrai mérite est presque aussi rare dans le ministère qu'un sot à la tête d'un gouvernement républicain."

bes Gespöttes gemacht. Es müßten also ganz andre, reellere Interessen sein. Und diese sind in der That vorhanden. Jede Berbesserung im eignen Staatswesen kommt einem Sieg über den Nachbarstaat gleich, jeder neugeborne Unterthan wiegt einen gestöteten Feind auf. Bleibt das Projekt bei alledem unausgeführt, so deweist dies nicht seine Unaussührbarkeit, sondern lediglich die Berblendung der Menschen, wenn es nicht am Ende eine Thorsheit ist, unter lauter Thoren der einzige Beise sein zu wollen.

Auffallend find Rouffeaus Bemerkungen über das Deutsche Reich. Er sieht in ihm die Hauptstütze des europäischen Gleichgewichts. Durch seine Ausdehnung, die Zahl und Stärke seiner Bevölkerung furchtbar, halte es alle Staaten bes Kontinents in Schach, und kein Potentat werde, fo lange es bestehe, seine Ent= thronung zu befürchten haben. Das öffentliche Recht, welches bie Deutschen mit so großem Gifer studieren, ift bemnach wichtiger, als sie benten, benn es ist gewissermaßen das europäische Recht (5, 419) — Ansichten, die sich mit der Vorstellung, die wir von bem Reiche in den Tagen von Roßbach haben, schwer vereinigen laffen. Im übrigen find die auf einen Bölkerfrieden hinzielenden Bestrebungen alter und neuer Zeit besser bargelegt, als bei Saint= Bierre, und wir wollen es Rousseau nicht zu sehr verübeln, wenn er die Bewohner des imperium Romanum um anderthalb Sahr= hunderte zu früh schon durch Claudius das römische Bürgerrecht erhalten läßt. Vor allem hat er boch ganz richtig erkannt, daß Saint-Bierre fich über ben Charafter ber driftlich=europäischen Bölkerrepublik Heinrichs IV. gründlich getäuscht hatte. Bas ber erste Bourbon nur durch einen Krieg allergrößten Stils und erst nach Niederwerfung der Habsburgischen Macht zu erreichen ge= bachte, das verspricht fich der Abbe von der Lekture eines Buches! Wenn eines Tages wieder ein henri und ein Gully erftunden, so ließe sich über das Projekt ja reden. Aber wünschen wir es nicht. Roch fein Staatenbund ift ohne Revolution gestiftet wor= ben. Der europäische aber würde vielleicht das Unheil, das seine Entstehung begleitete, in Sahrhunderten nicht wieder gut machen fönnen. Aber biefer Fall wird nie eintreten. Dafür forgen bie Fürsten, die nur zweierlei erstreben: Ausdehnung ihrer Herrschaft

nach außen und völlig absolutes Regiment im Innern. Alles andre, wie Nationalruhm, Unterthanenglück, ift bloß täuschender Vorwand, und das Volk seufzt schon, wenn ihm sein Herr nur von Batersorgen spricht. Wenn Saint-Vierre in seiner Republik ben Fürsten eine Garantie gegen alle Revolutionen bieten will, jo vergißt er, daß Garantien auf Gegenseitigkeit beruhen und bie Bölfer bemnach benfelben Anspruch auf eine Bürgschaft gegen bie Tyrannei ihrer Herrscher erheben dürfen. Welcher Fürst aber er= trüge ohne Unwillen auch nur ben Gedanken, gerecht zu fein, nicht allein gegen Fremde, sondern auch gegen seine eignen Unterthanen?! Rrieg und Despotismus find aufs engfte verbündet. Wie mare ein Völker-Areopag benkbar für Fürsten, die felbst des lieben Gottes nur Erwähnung thun, weil er im Himmel ist. Auch die allgemeine Handelsblüte ift ein schlechtes Argument für ben ewigen Frieden, ba man gemeinhin nur bas Glud zu schäten pflegt, welches man allein genießt. Und übersehen wir Gines vor allem nicht. Die Minister brauchen ben Krieg, um sich unent= behrlich zu machen, ihren Kreaturen Stellen zu verschaffen und unter ber Hand taufend gehäffige Monopole einzuführen, sowie um die Person des Fürsten vom Hofe zu entfernen, wenn bort gefährliche Intriguen gegen fie eingefädelt werden. Aber felbst bei autem Willen der Fürsten und ihrer Minifter mußte zuvor das allgemeine Intereffe ben Sieg bavontragen über bie Summe der Partikularintereffen1). Mag daher Saint-Pierre die segens= reichen Folgen bes emigen Friedens noch fo richtig beurteilt haben, über die Mittel, dahin zu gelangen, dachte er doch nur wie ein Rind.

Es ist der heftigste Angriff auf die gekrönten Häupter, den wir bei Rousseau finden, heftiger als der im "Contrat" (livre III, chap. VI). Beim Lesen dieses Gutachtens sollte man meinen,

<sup>1)</sup> Ebenso sagt Kant, S. B. (Schubert-Rosenkranz) 7, 271: "Freislich ift das Wollen aller einzelnen Menschen, in einer gesehlichen Versaffung nach Freiheitsprinzipien zu leben (die distributive Einheit des Willens Aller), zu diesem (zum ewigen Frieden hinführenden Zweck) nicht hinreichend, sons dern daß Alle zusammen diesen Zustand wollen (die kollektive Einheit des vereinigten Willens)."

daß nach Nousseaus Vorstellung unsere Erde zu allen Zeiten von einer Handvoll Schurken beherrscht worden ist. Nur eine Ausnahme hat er gemacht. Dem Herrn v. Choiseul, der seine Bertreibung aus Frankreich doch ruhig geschehen ließ, wird ein allerdings sehr verschleiertes Lob zuteil<sup>1</sup>), während "der Feind der Könige" den Monarchen, der ihm in seinen Staaten eine letzte Zusluchtsstätte gewährt, aufsordert<sup>2</sup>), das Schwert, das ihn blende und verwunde, aus seinen Augen zu entsernen und ohne Zögern dem Ziele nachzustreben, das für Könige seinesgleichen weit gesteckt sei.

Wenn wir aber auch ben ewigen Frieden als eine Chimare ansehen muffen, so fragt es sich, welcher Wert kommt dem Frieben überhaupt zu. In dem "Gutachten" galt es, die den eigenen Vorteil so schlecht wahrende Handlungsweise ber Fürsten in das rechte Licht zu setzen, und so erhält natürlich der Friede durchweg vor dem Kriege den Borzug. Dagegen ift es im "Contrat", ba wo von den Merkmalen einer guten Regierung gehandelt und ber zuverläffigfte Maßstab für biefelbe in ber steten Zunahme der Bevölkerung gefunden wird, nicht sowohl der Friede, als die Freiheit der Bewegung, welche die Spannkraft des Geistes erhält und das mahre Gedeihen ber Menfcheit fördert 3). Griechen= land und die florentinische Republik beweisen, wie, trot morderischer Kriege, Macht und Unabhängigkeit ununterbrochen zunehmen können. Aber auch dort verwirft Rousseau, wohl noch mehr mit Hinblid auf das Zeitalter Ludwigs XIV. als in bloßer Wieberholung der Ideen des erften Diskurses, ben aus der Blüte

<sup>1)</sup> Choiseul hatte gedacht, Rousseau zähle ihn unter "ces tas de jolis régisseurs". Bgl. Rousseaus Brief an Choiseul. A Trye, le 27. mars 1768. Oeuvr. 21, 411—421.

<sup>2)</sup> Motiers 30. Oktober 1762. Oeuvr. 19, 398 fg. Über das Berhältnis F's. zu R. vgl. Zeller, Friedrich der Große als Philosoph, S. 32 ff., 103, 109 und die Anm. Bo sie sich begegnen, läßt sich dies meist auf eine gemeinsame Duelle der Begeisterung, die Alten und unter diesen vornehmlich Plutarch, zurücksühren.

<sup>3)</sup> Livre 3, chap. 9. Mnn. 5, 167. "Un peu d'agitation donne du ressort aux ames, et ce qui fait vraiment prospérer l'espèce est moins la paix que la liberté."

der Wissenschaften und Künste hergeholten Beweis für das Glück der Völker mit den Worten des Tacitus: idque apud imperitos humanitas vocadatur cum pars servitutis esset. Und in seinem ungemessenn Freiheitsdrange sieht der leidenschaftliche Bewunderer Spartas in der Herrschaft des Militarismus den drohenden Ruin der Völker Europas 1).

Bei Saint-Pierre macht sich das zersetzende Glement, so positiv er auch auftritt, durchweg bemerkbar. Gben darin liegt feine hiftorische Bedeutung. Sein Kritifer Rouffeau reißt bann die letten den Absolutismus noch schützenden Damme ein. Aber 311 dem Grundgedanken des Abbe hat er sich durchaus fkeptisch verhalten. Da jedoch das "Gutachten" erst zwanzig Jahre nach dem "Auszuge" in die Sande des Publikums kam, so wurde er vielfach dafür angesehen, als ob er alle Illusionen bes Friedensapostels teile. Namentlich entging er nicht dem Spotte seines Gegners Voltaire. Ein 1769 geschriebenes Libell über ben ewigen Frieden benutte der große Spotter, gang ebenfo wie Rouffeau feinen Auszug, eigentlich nur bazu, fein Lieblingsthema, ben Rampf gegen ben Fanatismus und bie Intolerang bes Chriftentums, in einer neuen Variation zu behandeln, indem er erklärte, ber ewige Friede fei ba, fobalb um fein Dogma mehr geftritten werde. Im übrigen aber würden fich die Menschen wie alle fleischfressenden Tiere bei ber erften Gelegenheit in Stücke reißen 2). Der Sache felbst trat Voltaire auf diefe Beife nicht näher, wiewohl er es gelegentlich nicht verschmähte, unter der Maske des guten Abbe feinem Haffe gegen die Theologie, welche die Religion vergifte, unverblümteren Ausdruck zu geben, als es sonft seine Gewohnheit war 3).

<sup>1)</sup> Discours sur l'économie politique; 5, 46. "Ces dangereux établissements s'accroissent depuis quelque temps avec une telle rapidité dans tous nos climats, qu'on n'en peut prévoir que la dépopulation prochaine de l'Europe, et tôt ou tard la ruine des peuples qui l'habitent,"

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) De la paix perpétuelle par le docteur Goodheart. Traduction de M. Chambon. Oeuvr. (Didot) 5, 355—66.

<sup>3)</sup> Bgl. u. a. am Schluffe bes 23. ber "dialogues et entretiens

In Deutschland aber murde bas Undenken Saint-Bierres ungefähr gleichzeitig durch Berber und Kant erneuert. Doch blieb dem größten Kritifer bes Jahrhunderts die einzige positive För= berung ber Idee des emigen Friedens vorbehalten, insofern er diefelbe an den Anfang seiner Rechts- und an das Ende seiner Geschichtsphilosophie stellte und damit freilich zur argen Enttäuschung bes großen Publikums bas Projekt mit einem Schlage in die entfernten Regionen bes abstraften Denkens verfette. das Werk des Abbes auf den Utrechter, so folgte Kants Schrift auf den Baseler Frieden, beide jedoch als das Resultat längerer Gedankenarbeit. Aber mährend Saint-Pierre fortwährend mit den gegebenen Berhältniffen rechnet, jo daß jede neue Auflage bie Spuren biefer Bemühung aufweist und babei boch ben Weg aus Utopien nicht herausfindet, fieht Kant von der Politik bes Tages scheinbar gang ab, ohne jedoch badurch ins Phantastische zu geraten. Nicht als ob ihm das Interesse an den Zeitereignissen abgegangen ware. In ben Jubel seiner Landsleute hatte er von Anfang an aus vollem Herzen eingestimmt, und er verfolgte, wie ein politisches Fragment aus seinem Nachlasse beweist (11, 276), die Greigniffe in Frankreich felbst bann noch mit bem größten Anteile, als die Dinge längst einen andern Berlauf genommen hatten, als man in Deutschland anfangs erwartete. Gine birefte Beteiligung an dem Kampfe der Meinungen, sei es auch nur eine Art angewandter Geschichtsphilosophie, wie sie Fichte in seinem "Beitrag zur Berichtung der Urteile des Publifums über die französische Revolution" gab, lag bem ängftlichen Manne fern. Schon 1793 hatte er daher bem Buchhändler Spener, ber ihn zu einer zweiten Auflage feiner "Allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht" mit zeitgemäßen Ergänzungen aufforberte,

philosophiques" bie "pensées détachées de M. l'abbé de Saint-Pierre." Oeuvr. (Didot) 6, 728 fg. Die citierte Stelle lautet: "La théologie est dans la réligion ce que les poisons sont parmi les aliments." Bgl. auth bie "lettres au prince de Brunswick." Oeuvr. 6, 570: "Tous les ouvrages de cet abbé, dont plusieurs passent pour des rêveries, sont d'un homme de bien et d'un citoyen zélé, mais tout s'y ressent d'un pur théisme."

geschrieben 1): "Wenn die Starken in der Welt im Zustande eines Rausches sind, er mag nun von einem Hauche der Götter oder einer Musette herrühren, so ist einem Pygmäen, dem seine Haut lieb ist, zu raten, daß er sich ja nicht in ihren Streit mische, sollte es auch durch die gelindesten und ehrfurchtsvollsten Zureden geschehen: am meisten deswegen, weil er von diesen doch gar nicht gehört, von andern aber, die die Zuträger sind, mißgedeutet werden würde."

Und doch find feine Ideen feineswegs fo erhaben über Raum und Zeit, wie man glauben follte. Denn follte es nur ein qu= fälliges Zusammentreffen fein, wenn ber Rönigsberger Denker in den Zeiten der erften Roalition und der revolutionären Propaganda gang im Gegenfat zu dem Abbe das Pringip ber Intervention als unvereinbar mit der staatlichen Autonomie unbedingt verwirft, wenn ber Zeitgenoffe Carnots das allmähliche Auflösen der stehenden Seere verlangt und dagegen der freiwilligen, perio= disch vorgenommenen Waffenübung der Staatsbürger das Wort redet? Auch barin erkennt man unschwer sein Ringen mit ben großen Problemen ber Zeit, wenn es fich das eine Mal unbedingt gegen das Widerstandsrecht und für die Theorie des leidenden Gehorfams erklärt, ein andermal aber, in Unbetracht bes Fort= schreitens ber Menschheit die geschichtliche Notwendigkeit der Revo= lution anerkennt ober auch jede Wiederherstellung des früheren, wenn auch rechtmäßigen, Zustandes für unstatthaft hält 2).

Gebrach es somit auch dem Büchlein nicht an aktuellem Interesse, so stand einer größeren Verbreitung doch der von Schiller mit Recht gerügte "philosophische Kanzleistil" des alterneben Denkers im Weges). Und auch darin hatte Schiller recht, daß die Schrift inhaltlich eigentlich nichts Neues bringe. Denn die ihr zu Grunde liegenden Prinzipien hatte Kant schon zwei

<sup>1) 22.</sup> März. Werfe 11, 157.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) \$\mathbb{B}\$. 7, 1, 233. 285. 245. 208.

<sup>3)</sup> An Goethe, Jena 22. Sept. 97: "Es ift in diesem alten Herrn noch etwas so wahrhaft Jugendliches, das man beinahe ästhetisch nennen möchte, wenn einen nicht die gräuliche Form, die man einen philosophischen Canzleisthl nennen möchte, in Verlegenheit setzte."

Sahre früher bündiger und klarer auseinandergesett). Er weiß so gut wie Rousseau, daß alle Einzelwillen zusammen noch keine Kollektiveinheit ausmachen. Aber wenn Rouffeau erst in seiner letten Periode die Notwendigkeit des Zwanges anerkannte, fo scheut der Königsberger Professor keinen Augenblick vor dem Gebanken der Gewalt zurück, da diese nach seiner Lehre von der über dem Antagonismus der Kräfte stehenden Natur, von der Borfehung felbst ausgeht. Die Natur schürt die Zwietracht, um den Zweck der Eintracht besto eber zu erreichen. Die Not allein treibt ben Menschen in eine staatsbürgerliche Verfassung, fie allein wird auch zu einer weltbürgerlichen Verfaffung führen, beziehungsweise zu einem nach Grundsäten bes Bölkerrechts gestifteten Bölkerbund, da der allgemeine Friedenszuftand einer Universal= monarchie durch herbeiführung des schrecklichsten Despotismus ber Freiheit gefährlich werden wurde. Gin Bolferbund wird aber erft bann eine Möglichfeit, wenn in den einzelnen Staatsverfaffungen Grefutive und Legislative ftreng geschieben find, b. h. wenn bieselben republikanisch oder, wie wir sagen würden, konstitutionell geworden find. Denn nur zwei Arten ber Staatsverfaffung giebt es, wenn wir nach der Regierungsart, nicht der Staatsform, sehen, die republikanische und die despotische (7, 244 f.). Erst in ber republikanischen Berfassung wird aber, nicht etwa der gute Bille, sondern die Ohnmacht als Folge der Lasten des Militarismus, und der Ginsicht, daß feine Friedensersparnis dem Kostenaufwand des nächsten Krieges gleichkomme, bewirken, "daß nicht bas Staatsoberhaupt, bem ber Krieg (weil er ihn auf eines an= bern, nämlich bes Volkes, Koften führt) eigentlich nichts koftet, sondern das Bolk, dem er felbst kostet, die entscheidende Stimme habe, ob Krieg sein solle oder nicht." Und dieses Volk wird es ja "wohl bleiben laffen, aus bloger Vergrößerungsbegierde, ober um vermeinter, bloß wörtlicher Beleidigungen willen fich in Befahr perfönlicher Dürftigkeit, die bas Oberhaupt nicht trifft, ju versetzen." (7, 226.)

<sup>1)</sup> Über den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein, taugt aber nicht für die Praxis. III. Bom Berhältnis der Theorie zur Praxis im Bölkerrecht. W. 7, 1, 225 ff.

Man sieht, schon durch die grundsählich geforderte Versfassungsänderung unterscheidet sich Kant von Saint-Pierre. Aber nicht minder unterscheidet er sich dadurch von Herder, welcher wohl aus Anlaß der Kantischen Schrift in den Humanitätsbriefen seine Gedanken über den ewigen Frieden mitteilte 1).

Er kannte Saint-Pierre aus feinen Schriften und hatte mit Freuden aus diesen "Träumen eines honetten Mannes" bie Stimme ber humanität herausgehört 2). Allein je mehr er sich gegen "die boje Politit", das Lieblingsthema bes Abbé, abzuschließen gebachte, besto mehr fah er sich jest in die Enge getrieben. Nicht umsonst war der an der Grenze des ruffischen Machtbereichs Geborne in Deutschland nur mit der Kleinstaaterei, wennschon in ihrer erfreulichsten Geftalt unter bem aufgeklärten Regiment bes Bückeburgers und Karl Augusts, in Berührung gekommen. Das Verständnis für den Staat Friedrichs bes Großen wollte ihm daher nie aufgehen. Als nun die Revolution aus= brach, da war es, als ob in ihm alles, was in feinem Wefen rationalistisch war, mit neuer Gewalt erwachte. Frankreich kannte er nur aus ber Litteratur der Aufflärung. Mit Rousseaus Augen fah er ber Bewegung mit wachsender Begeisterung zu, als sich andere schon längst von ihr abgewandt hatten. Gein abwägendes, humanes Urteil ließ den Freund Georg Forsters hier oft völlig im Stich, wenn er bie Sache ber humanität im Lager ber Jakobiner wähnte, wie er benn noch 1793 auf Dumouriez hoffte 3). Die bekannte Familiengesinnung des Herder'ichen Hauses hat damals gur Entfremdung Goethes bas meifte beigetragen. Doch burfen

<sup>1)</sup> In der 10. Samml. 1797. Nr. 118—9, W. (Suphan) 18, 262 ff. Die Berufung auf den "bekannten und traurigen Spruch, daß das menschliche Geschlecht nie weniger liebenswürdig erscheine, als wenn es Nationenweise aufeinander wirkt", beweist, daß H. auch die Abhandlung über das "Vershältnis der Theorie zur Praxis" kannte. W. 18, 235. vgl. Kank. W. 7, 1, 227.

<sup>2) 5.</sup> Samml. Nr. 54. W. (Suphan) 17, 276 ff. Bergleich S. P's. mit Comenius. Die "Oeuvres de morale et de politique" Rotterd. 1741. 16 Bbe. werden citiert W. 18, 243 u. Abrastea. W. 23, 167.

<sup>3)</sup> Hann. Herder 2, 484. vgl. übrigens den ganzen Abschnitt über ben Sinfluß der Zeitereignisse 2, 465 ff.

wir nicht vergessen, daß der Dichter und Minister über die nächsten Folgen der Revolution zwar ungleich nüchterner und sachgemäßer dachte, aber diese Nüchternheit auch der Bewegung gegen Napoleon gegenüber bewahrt hat, während in Herder, falls er jene Zeiten noch erlebt hätte, sicherlich der alte Unmut über das gallische Wesen in hellem patriotischen Zorne emporgelodert wäre.

Ganz wie Kant meint nun Herber, daß "ein ewiger Friede förmlich erst am jüngsten Tage geschlossen werden wird", und auch er ist der Ansicht, daß die Regierungen endlich einmal "ohne Wissen und wider Willen der Stimme der Nationen folgen müssen". Nur von Verfassungsänderungen will er nichts hören und eisert (1797) gegen die revolutionäre Propaganda, welche "allen Völkern doktrinär die beste Staatsform aufzwingen möchte". Friedenszgesinnungen nach Saint-Pierres Methode unermüdlich einzuprägen, ist alles, was wir thun können. Und in diesem Sinne dürsen wir wohl sagen, daß "fromme Wünsche" wie das Friedensprojekt des Abbe "nicht in den Mond sliegen, sondern auf der Erde bleiben und zu ihrer Zeit in Thaten sichtbar werden" 1).

Gemeinsam ist diesen Friedenshoffnungen Herders und Kants die künstliche Trennung von Regierung und Bolk. Und doch hatte Herder einmal selbst gesagt: zum Bolke, dem einzigen Stande im Staate, "gehört der König sowohl als der Bauer; jeder auf seiner Stelle, in dem ihm bestimmten Kreise". Gleichwohl wäre es ungerecht, beiden Denkern wegen ihrer Kurzsichtigkeit einen Borwurf zu machen. Die Idee des ewigen Friedens ist, so wie sie Saint-Pierre in die publizistische Litteratur, Kant in die Geschichtsphilosophie eingeführt haben, eine Ausgeburt des Beitalters der Kabinettskriege und darf nicht mit den Bestrebungen der Friedensgesellschaften unser Zeit verwechselt werden. Die Beiten, wo der Wille eines Sinzelnen ganz allein über Krieg und Frieden entschied, sind längst vorüber, und Kant würde heute, nachdem soviele seiner Zukunststräume in Erfüllung gegangen sind, mit ganz anderen Faktoren zu rechnen haben.

<sup>1)</sup> B. 18, 273. 283. 17, 283. 18, 268.

<sup>2)</sup> M. 18, 308 in ber urspriinglichen Fassung ber 1. Samml. 1792.

# Chronologisches Verzeichnis der Hauptquellen\*).

# 1750.

(Rouffeau.) Discours qui a remporté le prix à l'académie de Dijon, en l'année 1750, sur cette question proposée par la même académie: si le rétablissement des sciences et des arts a contribué à épurer les moeurs. Par un citoyen de Genève. [Oeuvres éd. Musset-Pathay. Paris 1823 ff. 1, 1—46.]

#### 1751.

Rouffeau. Observations de J. J. R., de Genève. Sur la réponse qui a été faite à son discours. [Oeuvr. 1, 88—121 u. b. T. Réponse au roi de Pologne.] — Lettre à M. Grimm sur la réfutation de son discours par M. Gautier, professeur de matématiques et d'histoire. [Oeuvr. 1, 52—68.] — Réponse à M. Bordes [Oeuvr. 1, 124—61.] — Lettre sur une nouvelle réfutation de son discours par un académicien de Dijon. (1, 162—70.)

(Lessing.) Recension des ersten Diskurses in "das Neueste aus dem Reiche des Witzes, Beilage zur Berlinischen Staats: und gelehrten Zeitung". April. [Schriften. Herausg. von Lachmann:Muncker 4, 394.]

# 1753.

Rouffeau. Discours sur cette question proposée par l'académie de Dijon. Quelle est l'origine de l'inégalité parmi les hommes et si elle est autorisée par la loi naturelle? [Oeuvr. 1, 197—356.] — Préface de Narcisse. [Oeuvr. 1, 173—95.]

#### 1755.

Rouffeau. Discours sur l'économie politique. Encyclopédie Tom 5. [Der Titel erft in der Separatausg. von 1758. Oeuvr. 5, 1—60.] (Lesfing.) Recension des zweiten Diskurses. Berlinische privilegirte Staats: und gelehrte Zeitung. Stück 82. Juli 10. [Werke Hempel 18, 285.]

<sup>\*)</sup> Borlesungen sind unter dem Jahre, in welchem sie zum erstenmale gehalten wurden, eingereiht. Die benutte Ausgabe in [ ].

Mendelksohn. Uebersetzung des zweiten Diskurses und Sendschreiben an den Herrn Magister Leffing in Leipzig. [Schriften. Leipzig 1843. 1, 371 st.]

# 1758.

Rousse dans le VIIe volume de l'encyclopédie et particulièrement sur le projet d'établir un théatre de comédie en cette ville. [Oeuvr. 2, 1—191.]

# 1759.

Moujseau. Julie ou la nouvelle Héloïse, ou lettres de deux amants, habitants d'une petite ville aux pieds des alpes, recueillies et publiées par J. J. R. [Oeuvr. 8-9.]

# 1761.

Rouffeau. Extrait du projet de paix perpétuelle de monsieur l'abbé de Saint-Pierre. [Oeuvr. 5, 403—44.]

# 1762.

Rouffeau. Du contrat social, ou principes du droit politique. [Oeuvr. 5, 61 ff.] — Émile ou de l'éducation. [Oeuvr. 3—4.] Lettre à Christophe de Beaumont, archevêque de Paris. [Oeuvr. 6, 23—146.]

# 1764.

Mouffeau. Lettres écrites de la montagne. [Partie I, lettre VI = Oeuvr. 6, 335 ff.]

(Jaac Je lin.) Philosophische Mutmaßungen über die Geschichte der Menschheit. 2 Bände. Frankfurt und Leipzig [s. S. 41 Anm. 1.]

# 1765.

(Boltaire.) Philosophie de l'histoire par feu M. l'abbé Bazin. Amsterdam 1765. [Oeuvr. Didot 3, 1 ff.]

Möser. Schreiben an den Herrn Vikar in Savoyen abzugeben bei herrn Johann Jakob Rousseau. [Werke. Herausg. von Abeken 5, 230—51.]

Herber, Ueber Thomas Abbts Schriften. Der Torso von einem Denkmal an seinem Grabe errichtet. 1 Stück: Riga. [Werke. Suphan. 2. Bb.]

Herber. Kritische Wälber. Riga. [Werke. Suphan. 2. Band.]

(Wieland.) Beyträge zur geheimen Geschichte bes menschlichen Verstandes und Herzens. Aus den Archiven der Natur gezogen. 2 Bände. Leipzig. [f. S. 38 Anm. 3.]

Herber. Über den Ursprung der Sprache. [Werke. Herausg. von H. Kurz. Bibliogr. Institut 4, 549—644 nach der 2. Ausg. von 1789.]

# 1772.

Schlöger. Borftellung seiner Universathistorie. Göttingen und Gotha.

Herber. Auch eine Philosophie der Geschichte der Menscheit. Beistrag zu vielen Beiträgen des Jahrhunderts. [Werke zur Phil. und Gesch. Herausg. von Joh. v. Miller. 2. Teil.]

# 1778.

(Leffing.) Ernst und Falk. Gespräche für Freymäurer. Wolfensbüttel. [1—3, Hempel 18, 145—65.]

# 1780.

Leffing. Die Erziehung bes Menschengeschlechts. Herausgegeben von G. E. L. Berlin. [Hempel 18, 197—218.]

Schiller. Versuch über den Zusammenhang der thierischen Natur bes Menschen mit seiner geistigen. Stuttgart. v. J.

# 1782.

Rousseau. Essai sur l'origine des langues. [Oeuvr. 2, 415—97. vgl. E. 17 Ann. 2.] Jugement sur la paix perpétuelle de monsieur l'abbé de Saint-Pierre. [Oeuvr. 5, 445—59.]

# 1784.

Higa; erschienen im April. [Werke. Suphan 13.]

Kant. Idee zu einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht. Berliner Monatsschrift, Nov. [Werke, Schubert-Rosenkranz. 7, 1, 317—35.]
1785.

Kant. Kritik bes ersten Teils von Herders Ibeen 2c. Allg. Jen. Litteraturzeitg. 6. Jan. [Werke, Hartenstein. 4, 171—81.]

Berber. Ibeen 2c. 2. Teil. [Erschienen im Auguft.]

Kant. Kritif bes 2. Teils ber Ibeen. Litteraturzeitg. 15. Nov. [Werke, Hartenstein. 4, 184—91.]

# 1786.

Kant. Muthmaßlicher Anfang der Menschengeschichte. Berliner Monats= schrift, Januar. [Werke, Sch. R. 7, 1, 365—83.]

# 1787.

Herber. Joeen 2c. 3. Teil. [Roch nicht bei Suphan; Citate nach Büchern und Kapiteln; erschienen im April.]

#### 1789.

Schiller. Was heißt und zu welchem Ende studiert man Universalsgeschichte? Akademische Antrittsrede, gelesen in Jena am 26. Mai; sie ersschien im teutschen Merkur im November. [Schriften. Hik. Ausg. Bb. 9.] 1790.

Schiller. Stwas über bie erste Menschengesellschaft nach bem Leitz faden der mosaischen Urkunde. Thalia Heft 11. [Schriften. Band 9.] 1791.

Berber. Ibeen 2c. 4. Teil. [Erschienen Oft .- Nov.]

Kant. Bon der Einwohnung des bösen Prinzips neben dem guten, oder über das radicale Böse in der menschlichen Natur. Berl. Monatsschrift, April. — 2. A. als Stück 1 von "die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Bernunft". [Werke, Sch. R. 10, 19—61.]

W. v. Humboldt. Ideen über Staatsversassung durch die neue französische Constitution veranlaßt. Berliner Monatsschrift. 1. Stück. [Werke 1, 301 ff.] — über die Sorgfalt des Staats für die Sicherheit gegen auswärtige Feinde. Ebenda 10. Stück. [= Kap. 5 der Ideen s. unter 1851.] — über die Sittenverbesserung durch Anstalten des Staats. Ebenda 11. Stück. [= Kap. 8.] — Wie weit darf sich die Sorgsalt des Staates um das Wohl seiner Bürger erstrecken? Neue Thalia. 5. Stück. [= Kap. 2 u. 3 Ansfang.]

Schelling. Antiquissimi de prima malorum humanorum origine philosophematis genes. III explicandi tentamen criticum et philosophicum. Tib. [Werfe I, 1, 1—40.]

# 1793.

Schiller. Über Anmuth und Würde. Neue Thalia. 3. Bb. 2. Stück. [Schriften 10, 65 ff.]

Kant. Über den Gemeinspruch: das mag in der Theorie richtig seyn, taugt aber nicht für die Praxis. Berl. Monatsschrift, Sept. bes. III. [Werke 7, 1, 220 ff.]

(Fichte.) Zurückforderung der Denkfreiheit von den Fürsten Europens, die sie bisher unterdrückten. Sine Rede. Heliopolis, im letzten Jahre der alten Finsterniß. o. D. [Werke 6, 1-35.]

Fichte. Beitrag zur Berichtigung der Urtheile des Publikums über die französische Revolution. 1. Teil: Zur Beurtheilung ihrer Rechtmäßigkeit. 0. D. [Werke 6, 38 ff.]

Hung. Riga. [B. Suphan 17, 1—132.]

# 1794.

Fichte. Einige Vorlesungen über die Bestimmung des Gelehrten. Jena. [Werke 6, 289—346.]

Herber. Briefe 2c. 3-4. Samml. [B. Suphan 17, 133-275.]

# 1795.

Schiller. Über die äfthetische Erziehung bes Menschen in einer Renhe von Briefen. Horen Stück 1, 2 u. 6. [Schriften 10, 274—384.] Über naive und sentimentalische Dichtung. Horen Stück 11 u. 12. [l. c. 10, 425—90.]

Kant. Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf. [Werke, Sch. R. 7, 1, 229—91 nach der 2. Ausg. von 1796.]

herber. Briefe 2c. 5-6. Samml. [M. Suphan 17, 276-Schluß.]

Friedrich Schlegel. Anzeige von Condorcets "Esquisse d'un tableau historique des progrès de l'esprit humain". Philoj. Journal. Herausg. von Niethammer. Bd. 3, 161—72. [Minor. Schö. Jugendschriften 2, 50—56.]

# 1796.

Schiller. Naive u. sentim. Dicht. Schluß. Horen Stück 1. [Schriften 10, 491—523] — Über ben moralischen Nutzen äfthetischer Sitten. Horen Stück 3. [10, 415—24.]

Berber. Briefe 2c. 7-8. Samml. [W. Suphan 18, 1-140.]

Friedrich Schlegel. Bersuch über den Begriff des Republikanisse mus. Beranlaßt durch die Kantische Schrift zum ewigen Frieden. 35. Deutschstand. Bd. 3. Stück 7. Berlin. 10—41. [Minor 2, 5—71.]

Fichte. Grundlage des Naturrechts nach Principien der Wissenschaftsslehre. (1. Teil.) Jena u. Leipz. [Werke 3, 1—188.]

#### 1797.

Fichte. Grundlage des Naturrechts. 2. Teil od. Angewandtes Natursrecht. Jena u. Leipz. [W. 3, 189—385.]

Herber. Briefe 2c. 9.—10. Samml. [B. Suphan 18, 141—302.]

Schelling. Allgemeine übersicht ber neuesten philosophischen Litezratur. Philos. Journal 1797-8. [Werke I 1, 461-73.]

Friedrich Schlegel. Über das Studium der griechischen Poesie; in "die Griechen und Römer". Neuftrelitz. S. 1—250. [Minor 1, 85—178.]

# 1798.

Kant. Der Streit der Facultäten. Königsberg. [2. Abschnitt. Werke Sch. R. 10, 339 ff.] — Anthropologie. Königsberg. [W. 7, 2.]

Friedrich Schlegel. Athenaum. Gine Zeitschrift von A. B. Sch. u. F. Sch. Bb. 1. Stück 2. Berlin. [Minor. Jugendschriften 2, 203 ff.]

# 1800.

Schelling. System bes transscendentalen Idealismus. Tübingen. [Werfe I 3, 327 ff.]

Fichte. Der geschlossene Handelsstaat. Ein philosophischer Entwurf als Anhang zur Rechtslehre und Probe einer fünftig zu liefernden Politik. Tübingen. [W. 3, 387—513.]

#### 1802.

Schelling. Borlejungen über die Methode des akademischen Studiums. S. S. 1802, wiederholt 1803, 13, 30; erschienen 1803. [Werke I 5, 207—352.] — Philosophie der Kunst. Gelesen W. S. 1802/3, wiederholt 1804/5 in Würzburg. [Erschienen zuerst W. I 5, 353—736.]

#### 1804.

Schelling. Philosophie und Religion. [Werke I 6, 11—70.] — System ber gesammten Philosophie und der Naturphilosophie insbesondere. Gelesen Würzb. 1804. [W. I 6, 541 ff.]

Fester, Rouffeau 2c.

# 1804-5.

Fichte. Die Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters. Vorlesungen gehalten zu Berlin W. S. 1804/5. Erfte Ausg. Berlin 1806. [W. 7, 1—256.]

# 1804-6.

Friedrich Schlegel. Philosophische Borlesungen. [Herausg. von Winbischmann. Bonn 1837 fg. 2 Bbe.]

# 1807-8.

Fichte. Reben an die deutsche Nation. Vorlesungen, gehalten als Fortsetzung der Grundzüge. W. S. 1807/8. Erste Ausg. Berlin 1808. 2. Ausg. Leipz. 1824. [W. 7, 257—502.]

# 1808.

Friedrich Schlegel. Über die Sprache und Weisheit der Indier. Ein Beitrag zur Begründung der Alterthumskunde. Heidelberg.

# 1809.

Schelling. Philosophische Untersuchungen über das Wesen der menschlichen Freiheit und die damit zusammenhängenden Gegenstände; in "Philos. Schriften". Bb. 1. Landshut. [W. I 7, 331—416.]

# 1810.

Schelling. Stuttgarter Privatvorlesungen. [Herausgegeben zuerst 1860. W. I 7, 417—84.]

# 1811.

Krause. Das Urbild ber Menschheit. Gin Bersuch. Dresben.

# 1813

Fichte. Vorträge verschiedenen Inhalts aus der angewendeten Philosophie. Gehalten im S. S. an der Universität Berlin. Erste Ausg. Berlin 1820 u. d. T.: Die Staatslehre oder über das Verhältniß des Urstaates zum Vernunftreiche. [W. 7, 367—610.]

#### 1814

Herbart. Über Fichtes Ansicht ber Weltgeschichte. Rebe gehalten in ber öffentlichen Sitzung ber beutschen Gesellschaft am Geburtstage des Königs ben 3. August. [Werke. Hartenstein. 12, 247—66.]

#### 1816.

Herbart. Lehrbuch zur Psychologie. [Werke. Hartenstein. 5.]

# 1819.

Schopenhauer. Die Welt als Wille und Borftellung. Leipzig.

#### 1821.

Hegel. Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und Staatswiffenschaft im Grundrisse. Berlin. [Werke. 1833. Bd. 8. Herausg. von E. Gans.]

W. v. Humboldt. Über die Aufgabe des Geschichtschreibers. Abschandlungen der hiftorischsphilologischen Klasse der Königlichen Akademie der Wissenschaften zu Berlin. [Werke 1, 1—25.]

# 1822-3.

Hegel. Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte; wiederholt 1824 5. 26/7. 28/9. 30/1. [Werke. Bb. 9. Herausg. von E. Gans. 1837. 2. u. 3. Aufl. durch Dr. K. Hegel. 1840 u. 1848.]

# 1827.

Schelling. Zur Geschichte ber neueren Philosophie. Vorlesungen gehalten in München. [Werke, 1. Abteil. 10. Bb. 1861 aus bem Nachlaß.]

#### 1828.

F. Schlegel. Philosophie der Geschichte in 18 Vorlesungen, gehalten zu Wien. [Werke 2. Dr.-Ausg. Wien 1846. Bb. 13—14.]

Krause. Die reine d. i. allgemeine Lebenlehre und Philosophie der Geschichte zur Begründung der Lebenkunstwissenschaft. Borlesungen für Gebildete aus allen Ständen; gehalten S. S. 1828 u. W. S. 1829. [Herausg. aus dem Nachlaß von K. v. Leonhardi. Göttingen 1843.]

# 1829 3

Kraufe. Vorlesungen über angewandte Philosophie der Geschichte. Aus K's Nachlaß herausg. von Hohlfeld und Wünsche. Leipzig 1885. [Die Herausgeber sagen nicht, in welchem Semester K. sie gehalten hat; doch hat er sie den Vorlesungen von 1828 wohl unmittelbar folgen lassen.]

# 1835.

Fichte. Der Patriotismus und sein Gegentheil. Patriotische Dialogen vom Jahre 1807. [Rachgelassene Werke. 3, 221—74.]

# 1836.

Herbart. Analytische Beseuchtung des Naturrechts und der Moral zum Gebrauch beim Vortrage der praktischen Philosophie. [Werke. Hartenstein. 8.]

Schopenhauer. Die beiden Erundprobleme der Ethik. Leipzig. Inhalt: 1) Über die Freiheit des menschlichen Willens, gekrönt von der Königl. Norwegischen Societät der Wissenschaften zu Drontheim, am 26. Januar 1839. 2) Preisschrift über die Erundlage der Moral, nicht gekrönt von der Königl. Dänischen Societät der Wissenschaften zu Kopenhagen, am 30. Jan. 1840. [2. Ausl. Leipzig 1860 — Werke 4, 2.]

#### 1842.

Schelling. Einleitung in die Philosophie der Mythologie. Lorlesungen, gehalten in den letten Münchner Jahren und in Berlin 1842 u. 45. [Werke 2 Abteil. Bb. 1.]

Schopenhauer. Die Welt als Wille und Vorstellung. Bb. 2 und 2. Aufl. von Bb. 1. Leipzig.

# 1851.

W. v. Humboldt. Zbeen zu einem Bersuch, die Gränzen der Wirfsamkeit des Staats zu bestimmen. [Herausg, von Dr. E. Cauer. Breslau. — Werke 7, 1—188. Berlin 1852.]

Schopenhauer. Parerga und Paralipomena. 2 Bbe. Berlin 1851.

# 1856.

Schelling. Philosophische Einleitung in die Philosophie der Mythoslogie oder Darstellung der rein rationalen Philosophie. [Werke 2 Abteil. 1, 253 ff. aus dem Nachlaß.]

# Berichtigungen.

| Seite | 30  | Zeile | 5  | pon | unten | lies | l'Être ftatt l'Ête.                  |
|-------|-----|-------|----|-----|-------|------|--------------------------------------|
| "     | 32  | "     | 9  | "   | "     |      | L'influence ftatt L'influenc.        |
| 11    | 33  | . 11  | 6  | "   | "     |      | welcher statt welche.                |
| "     | 33  | "     | 3  | "   | "     |      | welche statt welcher.                |
| "     | 50  | "     | 17 | "   | oben  |      | machen" ftatt machen.                |
| "     | 51  | "     | 17 | "   | "     |      | Windelmann ftatt Winkelmann.         |
| "     | 67  | "     | 9  | "   | "     | lies | Auf ihn ftatt Auf ihm.               |
| "     | 95  | "     | 16 | 11  | "     |      | prattischem statt pratischem.        |
| "     | 127 | "     | 17 | "   | unten | lies | Schutz statt Schutz.                 |
| "     | 176 | "     | 5  | 11  |       |      | feine Philosophie ftatt eine Philo=  |
|       |     |       |    |     |       |      | fophie.                              |
| "     | 194 | "     | 17 | "   | unten | lies | Gültigkeit ftatt Gütigkeit.          |
| u.    | 209 | "     | 2  | "   | "     | lies | leur apprendre ftatt leu rapprendre. |
| 11    | 211 | "     | 14 | "   | oben  | lies | Realität" ftatt Realität.            |
| "     | 229 | "     | 18 | "   | "     |      | eine Reihe ftatt einer Reihe.        |
| 11    | 241 | "     | 6  | "   | "     | lies | nur mit statt und mit.               |
| "     | 242 | "     | 2  | "   |       |      | welche statt welches.                |
|       |     |       |    |     |       |      |                                      |

